
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul

Autor: Camilleri, Sylvain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sylvain Camilleri

Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul

I. Remarques liminaires

Il s'agit de présenter ici dans ses grandes lignes le cours que le jeune
Heidegger a consacré à Saint Paul au semestre d'hiver 1920-1921, cours
intitulé « Introduction à la phénoménologie de la religion » (Einleitung in
die Phänomenologie der Religion).1 Avant toute chose, il faut rappeler que
Heidegger est née catholique, fils d'un sacristain, et que pendant un
temps, certes assez court, il se destinait à la prêtrise. Il a fréquenté un
séminaire de jésuites avant d'abandonner pour problèmes de santé et de se

tourner vers des études de théologie aux alentours de 1910.2 Pendant ses

jeunes années, il est donc déjà un lecteur assidu de la Bible. Mais à cette
époque, il ne l'aborde pas encore en philosophe. Formé pour l'essentiel par
des professeurs néo-scolastiques, il l'envisage d'abord les Écritures
indirectement, par la médiation de la pensée médiévale et notamment
d'un certain thomisme.3 Mais petit à petit, l'inanité de cette approche
s'impose à lui. Pour comprendre comment il en est venu à lire Paul par lui-
même et pour lui-même, il faut montrer comment se modifie progressivement

son approche de la pensée médiévale. On distingue grosso modo
quatre chemins successifs :

a) Tout d'abord la thèse d'habilitation (Habilitationsschrift) de 1915
consacrée à la Grammatica speculativa de Duns Scot.4 Si la doctrine de la
signification et des catégories de Duns Scot représente principalement un
tremplin pour se propulser sur le terrain de la philosophie contemporaine,
notamment la logique du néo-kantisme de Bade (W. Windelband, H.
Rickert, E. Lask) et la phénoménologie husserlienne des Recherches lo

1 HEIDEGGER, Martin : Einleitung in die Phänomenologie der Religion [WS 1920-1921], in :

Phänomenologie des religiösen Lebens. Gesamtausgabe, Bd. 60. Frankfurt am Main: Klostermann

1995, pp. 1-156.
2 Cf. OTT, Hugo : Martin Heidegger: Unterwegs zu seiner Biographie. Frankfurt am Main:

Campus 1988 ; SAFRANSKI, Rüdiger : Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und seine Zeit.
München : Hanser 1994 ; CASPER, Bernhard : Martin Heidegger und die theologische Fakultät
Freiburg 1909-1923, in : Freiburg Diözesan-Archiv 100 (1980) pp. 534-541 ; SHEEHAN, Thomas :

Heidegger's Lehrjahre, in : SALUS, John/TAMINIAUX, Jacques (eds) : The Collegium Phaenome-
nologicum. The First Ten Years (coll. Phaenomenologica 105). Dordrecht : Kluwer 1988, pp.
77-137-

3 Cf. DENKER, Alfred/GANDER, Hans-Helmiut/ZABOROWSKI, Holger (Hgg.) : Heidegger und
die Anfänge seines Denkens. Heidegger-Jahrbuch. Bd. I. Freiburg : Alber 2004.

4 HEIDEGGER, Martin : Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus. Tübingen :

Mohr-Siebeck 1916 ; repris dans : Frühe Schriften (1912-1916). Gesamtausgabe. Bd. 1. Frankfurt
am Main : Klostermann 1978.



146 Sylvain Camilleri

giques, Heidegger n'en néglige pas pour autant ce qui fait l'essence de la
pensée scotiste. L'essence de la pensée scotiste, c'est bien la quête du
théologique, c'est-à-dire la recherche d'une rationalité appropriée à la
poursuite de Dieu. Encore influencé par le Romantisme allemand et par les

grands schèmes de Hegel, Heidegger achève son travail en programmant
une étude plus poussée de l'idée d'une compénétration du fini et de
l'infini.

b) C'est ce programme que l'on trouve réalisé dans plusieurs notes et
esquisses de cours qui s'étalent entre l'année 1916 et 1919.5 Heidegger se

penche tout d'abord sur Saint Augustin, le « dernier Père de l'Église et
premier des médiévaux ». Encore largement dépendant de la lecture
historique de l'œuvre augustinienne développée par Wilhelm Dilthey, le
théoricien de l'herméneutique moderne et éminent représentant de la
« philosophie de la vie » (Lebensphilosophie), Heidegger n'en cible pas
moins ce qui lui semble constituer le cœur de la pensée de l'Évêque
d'Hippone, à savoir une réflexion formidablement riche sur l'existence et
sur ses variations de ton et d'intensité.

c) À côté de l'intérêt porté à Augustin, Heidegger approfondit également

sa connaissance et son interprétation de la mystique médiévale. Sans

rester fixé sur des schèmes historico-ecclésiastiques, il montre tout de
même que son intérêt pour cette mystique se distribue sur deux versants :

d'une part les mystiques nuptiales de Saint Bonaventure, Saint Bernard de
Clairvaux et Sainte Thérèse d'Avila ; d'autre part les mystiques de l'essence
des « Rhénans », regroupant Albert le Grand, Maître Eckhart, Johannes
Tauler et Heinrich Seuse. Dans l'un et l'autre courant, Heidegger recherche

la façon dont la religiosité accapare l'existence à tel point que « vivre-
en-Dieu » devient la motivation unique et ultime et qu'elle libère la vie
dans toute sa vivacité.6

d) Cette exploration du monde médiéval trouve son apogée dans la
première approche heideggerienne de Luther et de ce que l'on coutume
d'appeler le Moyen Âge tardif. Luther est une figure à la fois centrale et
cruciale. D'abord car il est l'héritier direct des deux types de mystiques
précités - Heidegger n'hésite pas à dire que la pensée luthérienne s'est
nourrie de la quête intérieure de l'originaire initiée par Bernard et par
Eckhart.7 Mais ensuite il procède à une destruction des rémanences de

platonisme et d'aristotélisme dans la mystique médiévale. Ce faisant, il

5 HEIDEGGER, Martin : Die philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik, in :

GA60, pp. 303-337, ainsi que les textes récemment exhumés par KlSIEL, Theodore : Notes for
a Work on the Phenomenology of Religious Consciousness/Life (igi6-igig), in : McGRATH,
Sean J./WIERCINSKI, Andrew (eds.) : A Companion to Heidegger's Phenomenology ofReligious
Life. New York : Rodopi 2010, pp. 309-328.

6 HEIDEGGER : Die philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik, GA60, p. 309.
7 HEIDEGGER : Die philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik, GA60, pp.

308-309.



Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul 147

invente un geste principiel consistant à revenir aux expériences vécues du
christianisme primitif ou proto-christianisme (Urchristentum), notamment
à l'expérience fondamentale et fondatrice de la croix. Ainsi Heidegger
trouve-t-il dans la theologia crucis de Luther un modèle méthodique pour
sa propre pensée et la reproduction la plus fidèle - sans toutefois être
parfaite - de l'institution historique originelle du sentiment religieux chrétien.

Après cet interlude de 1916-1919 consacré à la pensée médiévale au sens
large, Heidegger décide d'aller plus loin. Il veut s'attaquer aux racines
historiques du christianisme, plus exactement à ses documents originels
(Urkunde), parmi lesquels figurent en bonne place les Épîtres de Saint
Paul. Pourquoi ne pas en rester à Luther Nous voyons principalement
trois grandes raisons :

1. Malgré ses percées, Luther reste encore prisonnier d'une certaine
« théorie » du christianisme qu'il intègre dès sa formation monastique.
Sans le vouloir, il continue de faire le jeu de la scolastique qu'il combat en
reprenant une bonne part de son vocabulaire et même en acceptant
certains de ses principes - comme la convertibilité des transcendantaux.
Son action demeure ancrée dans un projet théologico-politique qui tire la
vie religieuse de son immanence pour la confronter à un dehors théoré-
tique qui ne peut qu'affaiblir ses potentialités.

2. De toute évidence, la volonté heideggerienne de faire droit au
christianisme primitif ne repose pas seulement sur les faiblesses de Luther.
Elle correspond surtout au projet de puiser à la source même de toutes les

pensées traversées auparavant : Duns Scot, Augustin, Eckhart, Bernard,
Luther : tous ont trouvé dans le Nouveau Testament et notamment dans
les Épîtres pauliniennes les ressources nécessaires à leur religiosité ainsi
qu'à leur théologie. On peut donc supposer que l'attrait pour l'énigme de

l'origine y est pour beaucoup dans la décision heideggerienne de remonter
à Saint Paul.

3. En troisième et dernier lieu, la décision de faire retour à Saint Paul

peut s'expliquer par des raisons plus historiques et factuelles, même si
elles ont bien sûr aussi une dimension philosophique. Une Chronographie
exacte nous apprend que Heidegger livre ses premières réflexions
philosophiques sur le texte testamentaire en 1916, soit quelques mois après son
travail sur Duns Scot. Il le fait dans le sillage de Dilthey et de son
Introduction aux sciences de l'esprit, mais également dans celui d'un courant
théologico-exégétique protestant très influent à l'époque : la Religionsgeschichtliche

Schule ou École de l'Histoire des Religions. Émanation de la

théologie libérale représentée par Herman Gunkel, Wilhelm Bousset,
Johannes Weiss ou encore Adolf Deissmann, cette école est très liée à

l'histoire des dogmes et de la patristique d'Adolf von Harnack, Jakob
Burckhardt et Franz Overbeck. Elle est à l'origine de la redécouverte du
christianisme primitif et notamment du paulinisme. Son approche histo-



148 Sylvain Camilleri

rico-critique, dite de la « critique des genres » (Gattungskritik), ou de
« l'histoire des formes » (Formgeschichte), a fait l'effet d'une bombe dans
le paysage théologique de l'époque. Sa dimension libératrice vis-à-vis de

tous les carcans interprétatifs lointainement hérités de la scolastique aussi
bien catholique que protestante a profondément impressionné le jeune
Heidegger. Il était un lecteur assidu de toutes ses productions.

Ajoutons une hypothèse plus personnelle : c'est que l'interprétation
heideggerienne de Paul s'inscrit au moins partiellement dans le rapport
biographique complexe que le philosophe entretenait alors avec sa propre
religiosité. C'est peu dire d'un jeune assistant qui, à la même époque, se

définit comme « théo-logien » chrétien (1921)8 tout en proclamant 1'« a-
théisme » de la philosophie (1922).9

Tout cela permet de dire que Heidegger fut un lecteur contrarié de
Saint Paul, sûrement le premier parmi les philosophes contemporains.
D'autres suivront, qui s'agitent encore sur la scène philosophique et
théologique.10 D'où une première question : n'est-ce pas au personnage de Paul
ainsi qu'à ses écrits que l'on doit imputer l'inquiétante inquiétude de
certains de ses lecteurs philosophes L'hypothèse serait alors que ces

philosophes ne se seraient pas tournés vers Paul car naturellement
inquiets, mais que c'est bien plutôt la lecture de Paul qui les aurait poussés
dans l'inquiétude et la perplexité. Que cette hypothèse soit prouvée ou
non, le constat demeure le même : l'œuvre paulinienne au sens large est
d'une puissance telle qu'elle aimante les interprètes de tous bords et les

pousse souvent à se surpasser. C'est au moins le cas en ce qui concerne
Heidegger, lequel, à notre sens, n'a jamais rien produit d'aussi fort et original

que son cours sur Saint Paul.

Lorsque, dans le cadre de son « herméneutique de l'expérience de la vie
facticielle » (Hermeneutik der faktischen Lebenserfahrung), Heidegger se
demande où trouver le meilleur exemple de 1'« aiguisement » (Zuge-
spitztheit) du monde de la vie (Lebenswelt) sur le monde du soi (Selbstwelt),

il en vient rapidement à la conclusion que le christianisme primitif
s'impose presque de lui-même. Nous le citons dans les Grundprobleme der
Phänomenologie de 1919-1920 : « Le paradigme historique le plus profond
de cet étrange processus du centre de gravité de la vie facticielle et du

8 HEIDEGGER, Martin : Brief an K. Löwith vom 19.8.1921, in : PAPENFUSS, Dieter/PÖGGELER,
Otto (Hgg.) : Zur philosophischen Aktualität Heideggers. Bd. I. Frankfurt am Main : Klostermann

1990, p. 29.
9 HEIDEGGER, Martin : Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles (Natorp-Bericht,

1922). Stuttgart : Reclam 2003, p. 28 n.
10 Nous pensons ici aux travaux de A. Badiou, G. Agamben, S. Zizek, S. Breton, etc. On

trouvera un bon résumé de ces approches dans l'article de BOURGINE, Benoît : Saint Paul et la

philosophie, in : Revue Théologique de Louvain 40/1 (2009) pp. 78-94. Voir également
FROGNEUX, Nathalie : Une traversée contemporaine de Paul, in : Revue d'éthique et de

théologie morale 255 (2009) pp. 63-98.



Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul 149

monde de la vie dans le monde du soi et le monde de l'expérience interne
s'offre à nous dans le genèse du christianisme ».u Pour le jeune Heidegger,
l'expérience de la vie religieuse est donc le modèle explicatif le plus approprié

à l'interprétation de la centration du monde de la vie sur le monde du
soi. Et cette idée trouve une caution incontestable dans le cours du
semestre d'hiver 1920-1921 Einleitung in die Phänomenologie der Religion.
Le cours se divise en deux grandes parties. La première s'intitule : «

Introduction méthodique à la phénoménologie de la religion ». La seconde
partie, « Explication de phénomènes religieux concrets à partir des Epîtres
de Saint Paul », est composée de cinq paragraphes : a) Galates ; b) histoire
des religions ; c) 1 Thessaloniciens ; d) 2 Thessaloniciens ; e) eschatologie.
Nous laisserons de côté la première partie méthodique pour nous
concentrer sur la seconde partie pratique ou appliquée, particulièrement
centrée sur Paul.

II. Approche analytique (I) : Galates

Pour Heidegger, l'aspect fondamental des Épîtres pauliniennes est à chercher

dans l'intentionnalité du phénomène de la « proclamation ». C'est
dans la Verkündigung et à partir d'elle que se manifeste et s'exprime le
sens de la vie religieuse proto-chrétienne. Dans l'esprit de Heidegger, le
concept de « proclamation » recoupe celui de « manifestation » (Bekundung).

Mais il a ceci de plus qu'il apporte avec lui la profondeur et les

enjeux d'un logos proprement religieux. On le vérifie dans la manière dont
le philosophe traduit la formule de 1 Th 1,6 : dechestai ton logon Annehmen

der Verkündigung « acceptation de la proclamation »-12 La
proclamation désigne donc d'une part un contexte expérientiel (Erfahrungszusammenhang),

d'autre part un mode spécifique d'auto-manifestation et
d'auto-expression du verbe intérieur propre au christianisme primitif.

Heidegger va tenter une lecture interprétative de la proclamation selon
le ternaire conceptuel : teneur/contenu (Gehalt) - relation/référence
(Bezug) - accomplissement/effectuation (Vollzug). Selon ce schéma, on peut
distinguer au sein de la proclamation trois modi : 1/ son Was, c'est-à-dire
sa teneur dogmatique ; 2/ son Wie relationnel, c'est-à-dire la façon dont
Paul se réfère à la communauté ; 3/ son Wie expérientiel, c'est-à-dire la
façon dont Paul communique activement son message et effectue concrètement

la proclamation. Ce troisième et dernier mode est celui que
Heidegger tient pour décisif en ce qu'il traduit la centration de la situation
herméneutique sur l'existence personnelle de Paul et fournit la substance
des deux autres modes : c'est l'accomplissement de la proclamation qui
détermine à la fois son contenu et sa déclinaison intersubjective. Le monde

u HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 61.

12 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 94.



150 Sylvain Camilleri

propre de Paul prime et imprime à la situation ses directions de sens (Sinn-
richtungen).

Notons que l'exploration heideggerienne du monde propre de Paul ne
doit pas être confondue avec une simple enquête psychologique comme on
en trouve tant dans l'exégèse positiviste. Le soi authentique de Paul n'est
pas une « âme » au sens du Romantisme allemand, une Seele transparente
qu'il suffirait de scruter pour découvrir le fin mot de la proclamation
paulinienne. Le soi authentique de Paul est bien plutôt le moteur
complexe d'une existence personnelle dont l'intensité permet la re-confi-
guration totale, radicale et inédite du monde de la vie.

Se tournant d'abord vers l'Épître aux Galates, Heidegger s'arrête sur
l'expérience de la conversion (Bekehrung) de l'Apôtre évoquée en 1,12 : « et
d'ailleurs, ce n'est pas par un homme qu'il m'a été transmis ni enseigné,
mais par une révélation de Jésus Christ ». Pour notre philosophe, il s'agit là
d'une « expérience absolument originelle »A3 Le terme « expérience » dit
ici le pathein, l'expérimenter, et implique immédiatement son corrélat, le
mathein, le connaître, que Paul reçoit par l'intermédiaire de l'apokalypsis
dont il est question en Galates 1,12. Heidegger cherche à pointer la
métamorphose de la situation de Paul lui-même : de juif rebelle, il devient
porteur de l'Évangile. Telle est l'expérience fondatrice accomplie par
l'Apôtre. Or, cette Grunderfahrung se comprend comme l'ouverture d'un
monde et le commencement d'une mission.

La parole par laquelle Paul s'adresse aux Galates est un logos bipolaire
traduisant la tension parcourant l'intentionnalité propre au phénomène de
la proclamation. D'une part, la parole paulinienne est reconnue comme
une parole déjà existante : elle est répétition d'une parole originelle, la
« Parole Christique », d'où le logos paulinien tire sa force, sa dynamis.
D'autre part, le caractère dynamique de cette parole originelle devient lui-
même « objet » (Gegenstand) de la proclamation paulinienne. L'annonce
de la Bonne Nouvelle est donc simultanément motivée, rendue possible
par la Révélation, et présentée comme interprétation explicitante de cette
même Révélation permise par l'expérience de la conversion. Cet enchaînement

nous renseigne à la fois sur la source de la proclamation paulinienne,
plus exactement sur la source de son effectivité ou de sa performativité
(Wirksamkeit), et sur la posture de l'Apôtre Paul lui-même. Paul hérite de
cette effectivité efficace et c'est elle qu'il s'efforce de communiquer au
premier chef - et non, comme on pourrait le croire en lisant superficiellement
l'Épître aux Galates, un dogme particulier quant au rapport de l'Évangile à

la Loi. Paul est d'abord au service d'une dynamique existentielle, et non
d'une vision théorétique du monde.

On peut le vérifier en Galates 1,10, où il se définit lui-même comme
« serviteur du Christ » (Christou doulos). Il ne faut pas voir dans cette

'3 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 69.



Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul

formule, que l'on retrouve également en Colossiens 4,12, un signe indifférent

de la rhétorique paulinienne, mais au contraire la marque d'un
véritable mode d'être. Un effort herméneutique permet de voir que l'Épître
aux Galates s'articule autour de la notion de « servir ». La proclamation est
ce qui vient relever, au sens d'une Aufhebung, tous les types de doulein
existants : aussi bien le service du Dieu vétéro-testamentaire que le culte
des divinités païennes. Servir Dieu ne peut plus seulement signifier servir
une Loi car, ce faisant, on n'accomplit encore rien de soi et pour soi. Le
Christ vient ainsi résoudre une tension intenable et aporétique : en se
faisant lui-même le serviteur - par excellence - de la Loi, il nous en libère.
Le sacrifice du Christ est la manifestation de « l'accomplissement des

temps » évoqué en Galates 4,4 : il implique la métamorphose du croyant
dans le sens d'un développement, d'un grandissement, et donc d'une
conscience plus claire des choses dernières et décisives dans la vie
religieuse. À cet égard, la proclamation est avant tout annonce de la création
d'une nouvelle situation et, avec elle, de nouvelles possibilités pour l'être-
religieux.

La libération qu'entraîne la proclamation implique paradoxalement un
nouveau type de soumission. Cette libération met en dette vis-à-vis du
Christ. Si Paul se définit comme « serviteur du Christ », c'est qu'il n'a pas
seulement bénéficié de son action ; il a également compris qu'il lui fallait
continuer son œuvre et donc prendre sa place, c'est-à-dire répéter soi-
même ce qu'il a initialement accompli. Cette mimesis n'est pas poétique
mais pratique : elle conduit à une appropriation (Aneignung) quasi-
ontologique du vécu christique, avec tout ce que cela implique sur le plan
expérientiel. En d'autres termes, le doulein est un pathein, et, selon
Heidegger, c'est là l'enseignement principal de la mise en scène de Paul

par lui-même dans l'Épître aux Galates. Cette dernière présente donc
l'intentionnalité de la foi comme prise dans le mouvement expérientiel
circulaire du doulein : Paul lui-même, en tant que proclamant, est « serviteur

» de la parole originelle ; il l'est sur le modèle de Jésus le proclamé,
lui-même « serviteur » du Père, de l'Esprit et donc de lui-même ; et il
inspire les Galates eux-mêmes à devenir des serviteurs sur le modèle que le
Fils entretient avec les deux autres termes de la Trinité, modèle qu'il a

reproduit dans son rapport au Kyrios Christos. Dans cette optique
particulière, la dynamique de la proclamation reçoit un éclairage
supplémentaire : elle consiste dans le dé-voilement historique de nouvelles
possibilités pour la foi religieuse. Son logos se révèle transcendentalement
créateur, dans la mesure où, précisément, il permet de mettre au jour de
nouvelles « connexions de vie » (Lebenszusammenhänge) pour lesquels il
aménage une situation inédite. On peut ainsi vérifier que la relation du
logos à la situation ne peut être réduite à celle d'une expression à son
contenu : au contraire, le logos proto-chrétien se caractérise avant tout en



I52 Sylvain Camilleri

ceci qu'il laisse émerger de nouvelles possibilités situationnelles pour la
foi.

On peut tenter d'y voir plus clair sur ce point en analysant la façon
dont Heidegger interprète la « logique » paulinienne. Au centre de cette
logique réside ce que l'analyse historique (historisch) nomme le Faktum
« Christus », et que l'on peut rebaptiser selon l'analyse historique
(geschichtlich) heideggerienne 1'Ereignis « Christus ». Ce fait-événement est la
base de l'argumentation se développant à partir de la facticité, c'est-à-dire
de la description de la façon dont l'expérience de la vie facticielle se donne
à elle-même les moyens de se comprendre elle-même dans la situation qui
est la sienne. Ce fait-événement est donc à la base d'un « savoir » (Wissen),
ou « savoir-pouvoir » (Wissen-Können) par lequel le croyant, loin de
chercher à transcender sa condition, s'efforce au contraire de revenir vers
une « compréhension historique originelle de son soi et de son existence »

correspondant au motif même de sa transformation ou de sa conversion.
Le croyant est certes toujours en chemin, mais pas forcément dans le sens
où on l'imagine généralement : non pas tant vers l'avant qu'il ne maîtrise
pas et qu'il doit se contenter d'attendre passivement, que vers l'origine
même de son état (Zustand) de croyant. Pour employer une expression
propre à la terminologie heideggerienne, disons que, dans l'effort de se

comprendre, le croyant procède par Schritt zurück plutôt que par Schritt
weiter.

III. Approche analytique (2) : I & II Thessaloniciens - du kérygme
COMME (MODE DE) TRANSMISSION

Concrètement, l'accomplissement de la proclamation paulinienne se

donne sous les traits du phénomène du kérygme. Heidegger en appelle à 1

Thessaloniciens 2,3 : « C'est que notre exhortation ne repose pas sur
l'erreur, elle ne s'inspire pas de motifs impurs, elle n'a pas recours à la

ruse ». Comme on l'a vu, l'Évangile proclamé par Paul est la répétition de
l'Évangile du Christ. Mais on peut aller encore plus loin en se portant sur 1

Thessaloniciens 2,12 : « nous vous avons exhortés, encouragés et adjurés de

vous conduire d'une manière digne de Dieu qui vous appelle à son
Royaume et à sa gloire ». Ici, le parakalein trouve son double complément
d'objet : un vivre à la hauteur du don qui a été consenti, un vivre attentif à

l'appel (klesis) à se transporter d'un Reich vers un autre, plus exactement
du domaine du théorétique au domaine du pré-théorétique.

En ce sens, le kérygme est une invitation, un appel à suivre le chemin
de la foi, à reconnaître sa vocation religieuse. Il a donc pour fonction de
former et de figurer une relation fiduciaire qui modifie radicalement le soi
qu'il touche ainsi que le monde qui l'entoure. La modification est radicale
en tant qu'il ne s'agit pas seulement d'un déplacement du regard, d'un
simple changement de perspective, mais d'une transformation qui, par la



Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul 153

puissance extra-ordinaire la provoquant, reconfigure le soi tant dans sa

constitution ontologique que dans sa constitution doxique. Le logos du
kérygme est un logos efficace ou efficient : il s'effectue de manière décisive
en passant successivement du Christ à Paul, puis de Paul à telle communauté,

et de telle communauté à telle autre, etc. Ce mouvement ne s'arrête
jamais. La mobilité du logos kérygmatique ne signifie pas que personne ne
peut se l'approprier authentiquement, mais plutôt que personne ne peut le
posséder comme on possède un bien interchangeable, car c'est d'un don
irremplaçable dont nous parlons. Cette même mobilité implique en
revanche que le logos kérygmatique ne se donne pas comme un bloc
dogmatique, un massif encombrant, comme l'aplomb d'une transcendance
qui nous paralyse, mais au contraire comme une certaine décharge
affective, mélange d'angoisse et de joie, qui nous parcourt avant de
continuer son chemin, non sans nous avoir intégralement transformé.

C'est peut-être une description trop « sensible » que nous livrons ici,
mais elle vaut toujours mieux que son contraire, à savoir une explication
« intelligible », qui figurerait la metanoia engendrée par la proclamation
comme le résultat d'un processus intellectuel. Pour écarter cette interprétation,

Heidegger s'efforce de développer une autre direction de sens du
kérygme, une Sinnrichtung qui n'est pas plus importante que l'exhortation
mais qui la prolonge et l'incarne peut-être plus concrètement encore dans
le champ de la praxis : le kérygme comme « admonestation » (Mahnung ou
Ermahnung). Dans l'exégèse théologique classique, cette notion recouvre
un sens principalement parénétique. On comprend les admonestations de
Paul comme des exhortations à la vertu. Heidegger ne remet pas totalement

en cause cette interprétation, mais il souligne qu'elle s'enracine dans

un sol plus profond qui n'est pas éthique mais ontologique. Selon lui, il ne
s'agit pas seulement de gérer au mieux sa fïnitude, mais de se vivre et de se

comprendre soi-même comme mû par la parole évangélique qui nous porte
vers une certaiine fin de l'histoire.

Rebondissons sur la question de l'hisotire pour indiquer que le kérygme
est pour Heidegger le premier maillon d'une réflexion devant conduire à

l'analyse de la proclamation paulinienne sous l'angle de sa temporalité.
Nous avons vu que le kérygme est mobile, mais aussi qu'il a un but ou une
fin, c'est-à-dire qu'il est entéléchie : il est toujours en devenir, en train de

s'accomplir et de se diriger vers un accomplissement plus authentique. En
clair, dit Heidegger, il est en attente de sa confirmation eschatologique. La

proclamation n'est pas en dehors du temps mais en lui, à tel point qu'elle
en devient elle-même « temporalisante ». Tout commence par le
dechesthai, l'acceptation de la proclamation ; puis ce moment inaugural
s'éloigne, mais sans pour autant que son effet se dissipe. Au contraire, cet
événement passé continue de s'accomplir au sein de notre présent par cet
autre événement continué qu'est l'expérience vécue de la foi. Mais à son
tour, l'Erlebnis de la foi ne prendra tout son sens que dans la réalisation de



154 Sylvain Camilleri

la promesse eschatologique. Cette dernière est importante car elle
constitue le contre-pôle indispensable à l'animation de la vie religieuse.
Elle est autant source de mobilité que l'acceptation à l'origine de la
conversion : elle télé-guide l'existence vers une effectuation toujours plus
authentique. Le présent de la proclamation n'en reste pas moins
déterminant et même vital : il demeure le centre névralgique de l'existence, son
être même, enserré entre ses deux raisons d'êtres, la conversion et le salut.

Pour Heidegger, le langage paulinien consiste précisément à dire cet
entrelacs des perspectives temporelles au sein même de l'existence
croyante et à montrer qu'il n'y a pas d'autres façons de le vivre authenti-
quement que le comprendre. Comprendre le monde conceptuel de la
pensée paulinienne, c'est accomplir les connexions temporelles que les

Epîtres contribuent à dévoiler et, par là, actualiser la cohésion de vie à

travers laquelle elles s'expriment. Il en va donc d'une ex-plication de la vie
facticielle chrétienne, d'un dépliement de la conceptualité originaire et
d'un déploiement de son sens. Dans ce processus d'élucidation, le lecteur
et interprète, s'il fait son travail correctement, est engagé dans un Mitvollzug,

un co-accomplissement du sens originel de la vie proto-chrétienne.
Comprenons que le phénoménologue-herméneute n'est pas l'objet

d'une bouffée d'enthousiasme qui ferait de lui un Saint Paul moderne ; il
est bien plutôt initié à la signification profonde et authentique de l'existence

apostolique. C'est à lui de décider si, avec ce savoir, il veut reformer
le sens de telle manière que l'être-actuel se recolore autrement. Mais dans
ce choix qu'il a à faire, le lecteur-interprète ne peut être aidé par la
phénoménologie herméneutique. Selon ce qu'il décide, il doit endosser un
autre rôle, modifier à nouveau son regard et sa perspective. Au commencement,

il n'y a que la volonté de comprendre la vie religieuse <proto>-
chrétienne. Pour ce faire, Heidegger développe une approche originale et
originelle, une méthode d'accès (Zugangsmethode) qui ne souffre d'aucune
faille en tant qu'elle se place en deçà de la querelle philosophico-
théologique.

IV. Approche analytique (3) : I & II Thessaloniciens - inter/pré-lude :

LA FOI ET L'ESPÉRANCE COMME INDICATEURS ET CONNECTEURS

Dans sa recherche d'une caractérisation de l'expérience facticielle
protochrétienne, Heidegger ne reste pas fixé sur le phénomène de la
proclamation. Sa lecture de 1 et 2 Thessaloniciens vise également à mettre en
lumière le rôle d'autres indicateurs et connecteurs de cette expérience,
parmi lesquelles la foi et l'espérance. Ces phénomènes ne sont pas
fondamentalement différents du phénomène de la proclamation ; ils en sont,
pour parler avec Husserl, des modalisations doxiques et ontologiques.



Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul 155

Commençons par le cas de la foi. La foi est la conséquence directe et
immédiate de l'acceptation du kérygme.14 Elle peut être décrite comme
l'affirmation authentique et répétée d'un message déterminée en vue de

son inscription dans le monde de la vie. La foi est l'affirmation d'une
signification spécifique de l'existence qui transforme l'existence. Lorsque
j'accepte la proclamation, je ne suis pas seulement à mon tour porteur et
annonciateur d'une croyance nouvelle, je suis plus profondément encore
transformé dans mon être-même. Heidegger s'accorde ici avec Husserl qui,
dans le § 103 des Ideen I, soutient qu'à toute modification de croyance
correspond une modification d'être - ou de l'être, ou encore dans l'être.
Mais il va encore plus loin en tirant toutes les conséquences des

explications de son maître. Au § 110 des mêmes Ideen I, Husserl évoque
cette modification « absolument originale » de la croyance originelle -
Urdoxa ou Urglaube - qu'est YAnnehmen. Heidegger est essentiellement
d'accord avec ce qu'il en dit, à savoir que cet « admettre » ou cet « accepter

» est un moment positionnel inaugural, qui ne requiert « aucune expli-
citation, aucune prédication conceptuelle ». Mais il précise également que
l'être lui-même s'en trouve changé en profondeur. L'acceptation de la
proclamation et l'apparition de la foi qui s'ensuit conduit à une
modification ontologique : les Thessaloniciens qui se sont ouvert à la parole de
Paul ne sont pas seulement des adeptes de la croyance chrétienne, ils sont
aussi et surtout des êtres-devenus-chrétiens. Le Christ-Gewordensein est
une structure « anthropologique » au sens le plus authentique du terme.
Elle est l'origine vivante d'un concept qui a fini par la recouvrir à force de
travestissement dogmatico-théorétique ; ce concept est celui de mimetai
ou Nachahmung. On le trouve par exemple en 1 Thessaloniciens 1,6-7.
Cette occurrence est particulièrement intéressante, car Heidegger y décèle

une sorte de chaine : les mimetai deviennent des typoi, mais ils ne le

peuvent qu'en raison d'un typon originel qui a permis leur genetai.
L'être-devenu-chrétien est une structure par laquelle les convertis sont

dépossédés de leur passé, non pas au sens où ils devraient oublier qui ils
sont, mais au contraire dans l'optique de savoir réellement qui ils sont.
Car, c'est la thèse Paul, avant l'événement de la proclamation, ils n'ont pas
les moyens de le savoir. Seule la connexion efficiente -
Wirkungszusammenhang - avec Dieu qu'instaure l'acceptation de la proclamation et
que fait vivre la foi procure les moyens de s'auto-interpréter authenti-
quement. Nous pouvons donc préciser notre propos et dire que le Christ-
Gewordensein est une structure ontologico-anthropologique identitaire :

elle vise à conférer une identité au converti, ou plutôt à la reconduire à

une identité dont il n'avait pas conscience, une filiation enfouie.
Tournons-nous ensuite vers le phénomène vécu de l'espérance. La foi

est, pour et dans le présent, la trace à la fois visible et invisible mais

H HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 97.



156 Sylvain Camilleri

surtout active de l'acceptation du kérygme qui s'est produite dans le passé.
L'espérance en est le prolongement dans l'optique d'une orientation
temporelle vers le futur eschatologique. L'accomplissement de la foi n'est

pas le terme final de l'accomplissement de la proclamation. Le Vollzug
reste en devenir aussi longtemps que le temps ne voit pas le signe ultime
du salut, c'est-à-dire le second retour du Christ. Jusqu'à ce moment, les
êtres-devenus-chrétiens demeurent dans une attente qui est principalement

synonyme d'« insécurité » (Unsicherheit). Il ne faut pas y voir un
défaut de la foi, mais le signe même de la finitude humaine, dont seul Dieu
peut délivrer. Ce qui permet le passage de l'insécurité présente à la sécurité

future, c'est très précisément l'espérance du salut, laquelle ne peut
s'effectuer que dans l'attente angoissée de la parousie. Malgré les
conditions difficiles et éprouvantes qu'elle impose, cette attente croyante
est toujours meilleure et plus authentique que l'attente incroyante, car elle
s'enracine dans cet être-devenu-chrétien qui a déjà sauvé une première
fois. Dans l'un et l'autre cas, il y a de l'incertitude, mais celle-ci ne porte
plus sur le même objet. Avant, il y avait une obsession pour le « quand »

(Wann) de la parousie et aucune attention pour son « comment » (Wie).
Après, il devient clair que le « quand » de la parousie n'a de sens que
déterminé à travers le « comment ».15 Or, le « comment » de la parousie ne
nous est pas totalement inconnu. Dans l'être-devenu-chrétien, nous avons
pris connaissance de ce comment, nous nous sommes familiarisés avec son
mode opératoire, et surtout, nous avons compris qu'il ne se manifesterait
pas ailleurs qu'au sein même de l'expérience de la vie facticielle. Le

message eschatologique reconduit ainsi à l'effectuation de la foi sous la
forme de l'espérance comme le seul moyen de se comporter authentique-
ment dans l'attente de la seconde venue du Christ.

V. Note synthétique sur la constitution eschatologique du soi
religieux

Nous avons dit plus haut que le type spécifique de phénoménologie de la

personne que Heidegger applique à Paul est en quête de l'identité du

personnage et de son sens. Rajoutons qu'aux yeux de Heidegger, ce qui
constitue l'identité profonde de Paul, c'est : a) « l'auto-certitude de la
situation au sein de sa propre vie » ; b) l'auto-certitude de la « rupture qui
s'est produite dans son existence » - on pense ici à l'épisode du chemin de
Damas - ; et c) le fait qu'il soit lui-même capable d'une « compréhension
de son soi et de son existence originaire-historique »,16 au sens où il est
conscient de la rupture absolue caractérisant la Révélation dont il est

porteur pour et dans le monde de la vie. Ce n'est que grâce à cette

'5 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 106.

HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 74.



Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul 157

connaissance de lui-même vécue en lui-même que Paul est Paul. Heidegger
va même plus loin en déclarant que c'est ce qui fait de Paul, je cite, « un
apôtre, et un être humain ».17 Cette formule est particulièrement
intéressante en tant qu'elle pose une identité entre l'être-apôtre et l'être-
humain de Paul. À première vue, on peut se demander s'il n'est pas exagéré
de réduire l'identité de Paul à sa fonction d'Apôtre. Mais à y regarder de

plus près, cela ne représente en aucune manière une limite à sa personnalité.

Au contraire, le fait que l'être même de Paul s'identifie tout entier
au message qu'il entend proclamer, célèbre à la fois la grandeur de la
Révélation et celle de son personnage d'élu. La superposition de son
humanité et de sa fonction apostolique est le signe d'une vie facticielle
propre à la fois riche, intense et bénie. C'est en effet comme don de Dieu
qu'il faut interpréter la définition de l'identité paulinienne par l'auto-
certitude de la croyance apostolique. Et ce don s'inscrit dans une
dynamique proprement divine dont Paul bénéficie par la grâce (charis) du
Christ.

L'attente de la parousia est la préoccupation principale des Thessa-
loniciens. Et lorsque Paul leur répond que le jour du Seigneur viendra
« comme un voleur dans la nuit » (1 Thessaloniciens 5,2), il leur explique
en réalité que l'attente de la parousie et le souci du salut seront leur lot
quotidien jusqu'à ce que le Seigneur veuille bien se manifester à eux.
Subtilement, Paul déplace la question des Thessaloniciens. Il ne dit aucune
date, aucune heure mais exhorte seulement les croyants à vivre-le-temps-
en-chrétien. C'est cela l'essentiel. Dans son commentaire, Heidegger
oppose implicitement deux conceptions radicales du temps : d'une part, le

temps inauthentique, celui que l'on conçoit historiquement comme une
suite d'événements à notre disposition, qui nous donne l'illusion de
maîtriser l'histoire, et peut-être même de prévoir la venue de la parousie ;

et d'autre part la temporalité authentique, ouverture à la parousie, temps
radicalement historique (geschichtlich) s'il en est, qui nourrit la foi tout au
long de l'existence et conserve l'intégrité de l'identité de l'être-chrétien. Ce

temps là est souci fondamental, souci eschatologique, avec pour seul
horizon le salut de l'âme et la résurrection de la chair. Heidegger assume
donc cette opposition entre temps chronologique et temps kairologique.
Opposition antique qui n'a pourtant de sens pour lui que dans
l'accomplissement du kérygme chrétien, c'est-à-dire dans l'effectuation de la
proclamation. L'eschatologie est donc ce qui détermine en grande partie l'analyse

heideggerienne du soi paulinien.
Rajoutons que, dans le commentaire heideggerien, l'expérience de la

parousie est notamment thématisée à travers la notion de 0Àhjuç ou
« tribulation »,18 terme que Heidegger traduit par le mot Bedrängnis et que

'7 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 74.
18 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 98



i58 Sylvain Camilleri

l'on peut considérer comme le premier modèle de la Bekümmerung et
même comme l'ancêtre de la Sorge. Le chrétien attend la parousie dans

une tribulation absolue qui est l'expression adéquate de son être-religieux.
Le croyant accepte ce souci eschatologique, il l'assume dans sa foi comme
l'élément central de sa vie de chrétien. En somme, il accepte d'entrer dans

l'angoisse, car l'accomplissement (Vollzug) de son être-chrétien est tout
entier tendu vers la parousie, laquelle n'a à son tour de sens que dans
l'expérience de l'angoisse. Dans cette structure paulinienne pour le moins
complexe, la souciance ou tribulation apparaît donc comme l'élément
constitutif de l'ipséité facticielle chrétienne en tant qu'elle se vit et s'exécute
coram Deo.

En dernier lieu, on peut revenir brièvement sur le lien constitutif établi
par Paul entre 0Àu|nç et EÀmç tel qu'il est étudié par Heidegger.19 Pour ce
dernier, tribulation et espérance sont comme les deux piliers de l'expérience

de la parousie, les deux Grundstimmungen dont la réunion engendre
une féconde tension de l'existence. L'espérance a forcément à voir avec le
souci de soi à l'intérieur de ce temps kairologique qui pousse le chrétien
non seulement à espérer, mais aussi à être lui-même l'espérance, à

l'incarner. Heidegger prévient toutefois que l'espérance n'est pas le simple
envers du souci ou sa récompense. En un sens, on peut dire que souci et
espérance se fondent ou se confondent à l'intérieur du temps kairologique,
temporalité propre à l'attente de la parousie.20 En effet, dans la vie de Paul,
ils ne font qu'un. L'espérance, comme nous l'avons noté pour le souci, ne
relève pas non plus de la connaissance d'un Was ou d'un Wann, mais d'un
Wie fondamental (1 Thessaloniciens 2,17 et 3,5).21 Espérance et souci
engagent l'ipséité même du croyant, ils en dépendent et inversement,
l'ipséité dépend du souci et de l'espérance.22 La souciance, toujours bien
vivante dans la vie chrétienne, permet donc « une réelle appropriation de

l'expérience de la vie facticielle »23. Elle fait en quelque sorte office de
« sagesse pratique » dont le teàoç n'est autre que le souci du salut.

VI. Reprise systématique et conclusion

En guise de reprise systématique, commençons par dire que l'élucidation
phénoménologique de la conceptualité paulinienne atteste de la
complexité des structures de l'expérience de la vie facticielle et du fait que Paul

en avait une conscience exceptionnellement claire, cependant qu'il ne

'9 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 98,140.
20 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 102.
21 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 140 et p. 150.
22 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 103.
23 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 98, 105, 112, 119,

137, 140.



Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul 159

pouvait avoir sur lui-même le recul avec lequel nous avons la possibilité
d'analyser son vécu aujourd'hui. L'un des aspects essentiels de l'enquête
heideggerienne est qu'elle révèle la concordance (quasi) parfaite entre la

configuration de l'expérience proto-chrétienne et l'originarité de sa dimension

temporelle. Tel est le mérite insigne du christianisme primitif et
notamment de Paul : avoir traduit en termes expérientiels authentique le
vécu intime du temps de la façon la plus juste qui soit. Le philosophe en
tire deux Leitmotive : « 1) la religiosité proto-chrétienne est dans l'expérience

de la vie facticielle. Corollaire : cette religiosité proto-chrétienne est
l'expérience de la vie facticielle en tant que telle ; 2) L'expérience de la vie
facticielle est historique. Corollaire : l'expérience chrétienne vit le temps
comme tel ("vivre" comme verbum transitivum) ».24

Ces deux thèses achèvent de nous convaincre que le christianisme
primitif ne fut pas pour Heidegger un modèle comme les autres. C'est tout
l'enjeu de notre étude de montrer qu'il possède à l'intérieur du corpus
heideggerien de jeunesse un rôle véritablement matriciel. À ce titre, Paul
et les Epîtres pauliniennes sont des éléments-clés de sa pensée : ils
cristallisent une image de la vie facticielle ayant atteint son paroxysme, aussi
bien dans l'ordre de la plénitude du vécu que dans celui de l'auto-
compréhension et de l'auto-interprétation. Paul a pris exemple sur le
Christ, les proto-chrétiens ont pris exemple sur Paul, Heidegger voudrait-il
prendre exemple sur eux Cela n'est pas exclu, non pas tant pour réveiller
la vie religieuse - Heidegger s'en défend explicitement - que pour attiser
l'instinct de comprendre et de se comprendre qui nous fait tellement
défaut aujourd'hui, que l'on se place sous Dieu ou sans lui. Ce que
Heidegger a visé semble alors autre chose qu'une simple lecture philosophique
contemporaine de Saint Paul comme on en rencontre tant aujourd'hui. Ce

qu'il a visé semble plutôt de l'ordre de ce que Gadamer a appelé une
« fusion des horizons » : l'horizon de l'un (Heidegger) doit se fusionner
avec l'horizon de l'autre (Paul) ; et il est clair que cela ne signifie pas une
« unité stable et identifiable, mais quelque chose qui arrive à la faveur d'un
dialogue qui se poursuit toujours ».25

D'où notre ultime conclusion qui tient en quelques lignes. Contrairement

à ce que soutiennent de nombreux commentateurs du jeune
Heidegger et contrairement à ce que l'on trouve dans la majorité des lectures
philosophiques contemporaines du corpus paulinien, il n'y a pas
d'approche « stratégique » de Paul chez Heidegger ; pas plus dans le sens
d'une appropriation philosophique et donc déthéologisante qui servirait la

préparation d'une analytique séculaire du Dasein telle qu'on la rencontrera
plus tard dans „Sein und Zeit", que dans le sens d'une réappropriation

24 HEIDEGGER : Einleitung in die Phänomenologie der Religion, GA60, p. 82.
25 GADAMER, Hans-Georg : Hermeneutik im Rückblick. Gesammelte Werke. Bd. 10. Tübingen

: Mohr-Siebeck 1999, p. 130.



i6o Sylvain Camilleri

théologique et donc apologétique qui contribuerait à consolider le rôle de
Paul dans l'histoire du christianisme. La lecture heideggerienne de Paul ne
consiste ni plus ni moins qu'en une exégèse phénoménologico-hermé-
neutique ayant pour but de montrer que l'Apôtre n'appartient pas davantage

à la philosophie qu'à la théologie (c'est ce que Heidegger dira aussi
plus tard de Kierkegaard) et que le paradigme qu'il présente est révélateur
du rôle crucial de la religiosité et de la grâce qui la soutient dans toute
entreprise d'interprétation de l'histoire que nous sommes nous-mêmes.
Cette approche « charismatique » du corpus paulinien est précisément ce

qui interdit toute stratégie et toute manipulation au profit d'un projet qui
différerait du noyau même de la proclamation : à savoir l'attention à ce qui
précède et excède et l'intention de le comprendre. La philosophie est ainsi
reconduite à l'innocence de son motif originel : l'étonnement.

Ce n'est pas dire que l'exégèse et la théologie devraient à tout prix
adopter face au corpus paulinien le même point de départ que la
philosophie, y compris l'histoire de la philosophie, devant tout corpus. Toutefois,

l'exemple de l'approche heideggerienne de Paul pourrait bien
conduire ces disciplines canoniques à redéfinir plusieurs paramètres de
leurs recherches. Il se pourrait en effet que la phénoménologie
herméneutique puisse jouer le rôle de détonateur dans un champ d'investigation
passablement éculé par des siècles d'interprétations et, de manière plus
grave, par d'innombrables redites qui rendent une bonne partie de la
production scientifique superfétatoire. À en croire le récent constat de
Daniel Marguerat, c'est n'est pas ce dont le champ en question aurait
besoin, puisqu'il ressemblerait déjà « aujourd'hui à une ville qu'un
tremblement de terre a dévastée », où « les gens s'agitent en tout sens, les uns
évaluant les dégâts, les autres vérifiant ce qui tient encore débout »26 Mais
de deux choses l'une. D'une part, « l'onde de choc » à laquelle Marguerat
fait référence, en l'occurrence les travaux d'E.P. Sanders et ceux qui
s'inscrivent dans son sillon, si elle fut salutaire et marque un point de non-
retour, ne se fait pratiquement plus ressentir à l'aube de la deuxième
décennie du XXIe siècle ; en sorte que la recherche semble sur le point de
retomber dans un profond sommeil. D'autre part et conséquemment, on
serait bien inspiré de se persuader que la New Perspective n'a pas tant fait
de dégâts que cela et que c'est peut-être bien là la raison pour laquelle l'on
a aujourd'hui tant de mal à lire le corpus paulinien avec des yeux neufs.
Or, ces yeux, nous pourrions bien les recevoir de Heidegger comme lui-
même dit se les être fait implantés par Husserl.27 Mais encore faudrait-il
accepter du même coup les conditions de ce don. Il s'agirait effectivement

26 MARGUERAT, Daniel : Introduction, in : DETTWILER, Andreas et al. (dir.) : Paul, une
théologie en construction. Genève : Labor & Fides 2004, p. 9.

27 HEIDEGGER, Martin : Ontologie. Hermeneutik der Faktizität. Gesamtausgabe, Bd. 63.
Frankfurt am Main : Klostermann, 1988, p. 5.



Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul 161

de se préparer à observer, à endurer et accepter une authentique destruction,

venant cette fois incontestablement de dehors de l'exégèse et de la

théologie. Nous parlons d'une « authentique destruction » pour deux
raisons. La première : parce qu'il ne suffit pas de prétendre en passer par la
socio-histoire, la rhétorique ou la philosophie postmoderniste - comme
l'on disait jadis, quoiqu'encore récemment, passer par le structuralisme -
pour bousculer l'édifice auquel on se confronte. La seconde : parce que la
destruction au sens que Heidegger donne à ce mot ne se contente pas de

rétablir des vérités historiques et de réassembler autrement les pièces de

ce qu'elle a déconstruit. Au contraire, sans faire tabula rasa du passé, elle
le conduit à révéler ce qui en lui a marqué l'histoire des existences
temporelles et contingentes et non celle des doctrines, des dogmes, des
idées ou de quoi que ce soit qui puisse se transformer en système dont la
vie risque - et ne se prive pas - de se retirer. Ainsi, la destruction du

corpus paulinien à laquelle nous invite le jeune Heidegger n'a pas vocation
à libérer la teneur éthique des textes ou bien à modifier nos prétendues
postures épistémologiques. Elle appelle à nier l'idée même d'une «
recherche » paulinienne et à lui substituer celle d'une exploration, et ce afin
de retourner au noyau de la confrontation avec les textes, à savoir l'expérience

de l'écoute et de la lecture. Cette expérience concentre une mobilité
qui est la pierre angulaire ou, mieux, l'ultime condition de possibilité de

notre cheminement avec Paul, quel que soit par ailleurs le tour que nous
voulons lui donner selon qui nous sommes et qui nous voulons devenir. En

mettant à bas ce qui recouvre, occulte, dissimule ce que le corpus paulinien

donne originellement à voir, à entendre, et donc à vivre, la destruction

phénoménologico-herméneutique s'engage enfin dans un processus
réitératif duquel peuvent renaître les sens latents de la parole paulinienne
et s'ouvrir de nouveaux chemins où nous aurons toute liberté de nous
engager nous-mêmes en tant que nous aurons contribué personnellement
à leur découverte.

Résumé
Au semestre d'hiver 1920-1921, le jeune Heidegger donne à l'Université de

Freiburg-en-Brisgau un cours intitulé « Introduction à la phénoménologie de

la religion » dont une large partie est consacrée à une lecture
phénoménologico-herméneutique des Épîtres de Saint Paul. Après avoir rappelé le

contexte des recherches dans lesquelles ce cours s'inscrit, cette étude

propose d'en présenter les grandes lignes en expliquant comment la lecture
heideggerienne du corpus paulinum s'articule autour du phénomène de la

proclamation, lequel engage les indicateurs-connecteurs fondamentaux de la

religiosité paulinienne que sont la foi et l'espérance. A travers cette analyse
centrée sur la temporalité eschatologique du vécu apostolique se dessinent



1Ô2 Sylvain Camilleri

des voies interprétatives aussi radicales qu'inédites pour l'exégèse et
l'histoire du christianisme primitifdans sa totalité.

Abstract
In the winter semester 1920-21, the young Heidegger gave at the University
of Freiburg-in-Brisgau a lecture course entitled "Introduction to the
Phenomenology of Religion", a large part of which is devoted to a phenomeno-
logical-hermeneutic reading of Saint Paul's Epistles. After sketching the
research context of its emergence, this article offers an introduction to its
main features by explaining how Heidegger's reading of the corpus paulinum
was based on the phenomenon ofproclamation, which itself engages those
essential indicators and connectors of Pauline religiosity that are faith and
hope. This analysis, centered on the eschatological temporality of the

apostolic lived-experience, leads to the discovery of radical and radically new
ways of interpreting early Christianity which might nurture exegesis as well
as the history of religions.


	Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul

