Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Heidegger, lecteur et interpréte de Saint Paul
Autor: Camilleri, Sylvain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761055

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SYLVAIN CAMILLERI

Heidegger, lecteur et interprete de Saint Paul

I. REMARQUES LIMINAIRES

Il s’agit de présenter ici dans ses grandes lignes le cours que le jeune
Heidegger a consacré a Saint Paul au semestre d’hiver 1920-1921, cours
intitulé « Introduction a la phénoménologie de la religion » (Einleitung in
die Phdnomenologie der Religion).: Avant toute chose, il faut rappeler que
Heidegger est née catholique, fils d'un sacristain, et que pendant un
temps, certes assez court, il se destinait a la prétrise. Il a fréquenté un
séminaire de jésuites avant d’abandonner pour problémes de santé et de se
tourner vers des études de théologie aux alentours de 1910.2 Pendant ses
jeunes années, il est donc déja un lecteur assidu de la Bible. Mais a cette
époque, il ne 'aborde pas encore en philosophe. Formé pour I'essentiel par
des professeurs néo-scolastiques, il l'envisage d’abord les Ecritures
indirectement, par la médiation de la pensée médiévale et notamment
d'un certain thomisme.3 Mais petit a petit, I'inanité de cette approche
s'impose a lui. Pour comprendre comment il en est venu a lire Paul par lui-
méme et pour lui-méme, il faut montrer comment se modifie progressive-
ment son approche de la pensée médiévale. On distingue grosso modo
quatre chemins successifs :

a) Tout d’abord la thése d’habilitation (Habilitationsschrift) de 1915
consacrée a la Grammatica speculativa de Duns Scot.4 Si la doctrine de la
signification et des catégories de Duns Scot représente principalement un
tremplin pour se propulser sur le terrain de la philosophie contemporaine,
notamment la logique du néo-kantisme de Bade (W. Windelband, H.
Rickert, E. Lask) et la phénoménologie husserlienne des Recherches lo

1 HEIDEGGER, Martin : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion [WS 1920-1921], in :
Phdnomenologie des religiosen Lebens. Gesamtausgabe, Bd. 60. Frankfurt am Main: Kloster-
mann 1995, pp. 1-156.

2 Cf. OTT, Hugo : Martin Heidegger: Unterwegs zu seiner Biographie. Frankfurt am Main:
Campus 1988 ; SAFRANSKI, Riidiger : Ein Meister aus Deutschland. Heidegger und seine Zeit.
Miinchen : Hanser 1994 ; CASPER, Bernhard : Martin Heidegger und die theologische Fakultdt
Freiburg 1909-1923, in : Freiburg Di6zesan-Archiv 100 (1980) pp. 534-541 ; SHEEHAN, Thomas :
Heidegger’s Lehrjahre, in : SALLIS, John/TAMINIAUX, Jacques (eds) : The Collegium Phaenome-
nologicum. The First Ten Years (coll. Phaenomenologica 105). Dordrecht : Kluwer 1988, pp.
77-137.

3 Cf. DENKER, Alfred/GANDER, Hans-Helmiut/ZABOROWSKI, Holger (Hgg.) : Heidegger und
die Anfinge seines Denkens. Heidegger-Jahrbuch. Bd. I. Freiburg : Alber 2004.

4 HEIDEGGER, Martin : Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus. Tiibingen :
Mohr-Siebeck 1916 ; repris dans : Friihe Schriften (1912-1916). Gesamtausgabe. Bd. 1. Frankfurt
am Main : Klostermann 1978.



146 Sylvain Camilleri

giques, Heidegger n’en néglige pas pour autant ce qui fait I'essence de la
pensée scotiste. L’essence de la pensée scotiste, c’est bien la quéte du théo-
logique, c’est-a-dire la recherche d'une rationalité appropriée a la
poursuite de Dieu. Encore influencé par le Romantisme allemand et par les
grands schémes de Hegel, Heidegger achéve son travail en programmant
une étude plus poussée de l'idée d’'une compénétration du fini et de
I'infini.

b) C'est ce programme que I'on trouve réalisé dans plusieurs notes et
esquisses de cours qui s’étalent entre 'année 1916 et 1919.5 Heidegger se
penche tout d’abord sur Saint Augustin, le « dernier Pére de I'Eglise et
premier des médiévaux ». Encore largement dépendant de la lecture
historique de l'ceuvre augustinienne développée par Wilhelm Dilthey, le
théoricien de 'herméneutique moderne et éminent représentant de la
« philosophie de la vie » (Lebensphilosophie), Heidegger n’en cible pas
moins ce qui lui semble constituer le cceur de la pensée de I'Evéque
d’Hippone, a savoir une réflexion formidablement riche sur I'existence et
sur ses variations de ton et d’intensité.

c) A coté de l'intérét porté a Augustin, Heidegger approfondit égale-
ment sa connaissance et son interprétation de la mystique médiévale. Sans
rester fixé sur des schémes historico-ecclésiastiques, il montre tout de
méme que son intérét pour cette mystique se distribue sur deux versants :
d’une part les mystiques nuptiales de Saint Bonaventure, Saint Bernard de
Clairvaux et Sainte Thérése d’Avila ; d’autre part les mystiques de I'essence
des « Rhénans », regroupant Albert le Grand, Maitre Eckhart, Johannes
Tauler et Heinrich Seuse. Dans I'un et l'autre courant, Heidegger recher-
che la fagon dont la religiosité accapare I'existence a tel point que « vivre-
en-Dieu » devient la motivation unique et ultime et qu’elle libére la vie
dans toute sa vivacité.6

d) Cette exploration du monde médiéval trouve son apogée dans la
premiére approche heideggerienne de Luther et de ce que 'on coutume
d’appeler le Moyen Age tardif. Luther est une figure a la fois centrale et
cruciale. D’abord car il est I'héritier direct des deux types de mystiques
précités - Heidegger n’hésite pas a dire que la pensée luthérienne s’est
nourrie de la quéte intérieure de l'originaire initiée par Bernard et par
Eckhart.7 Mais ensuite il procéede a une destruction des rémanences de
platonisme et d’aristotélisme dans la mystique médiévale. Ce faisant, il

5 HEIDEGGER, Martin : Die philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik, in :
GAG6o0, pp. 303-337, ainsi que les textes récemment exhumés par KISIEL, Theodore : Notes for
a Work on the Phenomenology of Religious Consciousness/Life (1916-1919), in : MCGRATH,
Sean J./WIERCINSKI, Andrew (eds.) : A Companion to Heidegger’s Phenomenology of Religious
Life. New York : Rodopi 2010, pp. 309-328.

6 HEIDEGGER : Die philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik, GA6o, p. 309.

7 HEIDEGGER : Die philosophischen Grundlagen der mittelalterlichen Mystik, GA6o, pp.
308-3009.



Heidegger, lecteur et interprete de Saint Paul 147

invente un geste principiel consistant a revenir aux expériences vécues du
christianisme primitif ou proto-christianisme (Urchristentum), notamment
a l'expérience fondamentale et fondatrice de la croix. Ainsi Heidegger
trouve-t-il dans la theologia crucis de Luther un modéle méthodique pour
sa propre pensée et la reproduction la plus fidéle - sans toutefois étre par-
faite — de l'institution historique originelle du sentiment religieux chré-
tien.

Apreés cet interlude de 1916-1919 consacré a la pensée médiévale au sens
large, Heidegger décide d’aller plus loin. Il veut s’attaquer aux racines
historiques du christianisme, plus exactement a ses documents originels
(Urkunde), parmi lesquels figurent en bonne place les Epitres de Saint
Paul. Pourquoi ne pas en rester a Luther ? Nous voyons principalement
trois grandes raisons :

1. Malgré ses percées, Luther reste encore prisonnier d’'une certaine
« théorie » du christianisme qu’il integre des sa formation monastique.
Sans le vouloir, il continue de faire le jeu de la scolastique qu’il combat en
reprenant une bonne part de son vocabulaire et méme en acceptant
certains de ses principes - comme la convertibilité des transcendantaux.
Son action demeure ancrée dans un projet théologico-politique qui tire la
vie religieuse de son immanence pour la confronter a un dehors théoré-
tique qui ne peut qu’affaiblir ses potentialités.

2. De toute évidence, la volonté heideggerienne de faire droit au
christianisme primitif ne repose pas seulement sur les faiblesses de Luther.
Elle correspond surtout au projet de puiser a la source méme de toutes les
pensées traversées auparavant: Duns Scot, Augustin, Eckhart, Bernard,
Luther : tous ont trouvé dans le Nouveau Testament et notamment dans
les Epitres pauliniennes les ressources nécessaires a leur religiosité ainsi
qu’a leur théologie. On peut donc supposer que l'attrait pour I'énigme de
I'origine y est pour beaucoup dans la décision heideggerienne de remonter
a Saint Paul.

3. En troisiéme et dernier lieu, la décision de faire retour a Saint Paul
peut s’expliquer par des raisons plus historiques et factuelles, méme si
elles ont bien siir aussi une dimension philosophique. Une chronographie
exacte nous apprend que Heidegger livre ses premieéres réflexions philo-
sophiques sur le texte testamentaire en 1916, soit quelques mois aprés son
travail sur Duns Scot. Il le fait dans le sillage de Dilthey et de son Intro-
duction aux sciences de l'esprit, mais également dans celui d'un courant
théologico-exégétique protestant trés influent a 'époque : la Religionsge-
schichtliche Schule ou Ecole de I'Histoire des Religions. Emanation de la
théologie libérale représentée par Herman Gunkel, Wilhelm Bousset,
Johannes Weiss ou encore Adolf Deissmann, cette école est trés liée a
I'histoire des dogmes et de la patristique d’Adolf von Harnack, Jakob
Burckhardt et Franz Overbeck. Elle est a l'origine de la redécouverte du
christianisme primitif et notamment du paulinisme. Son approche histo-



148 Sylvain Camilleri

rico-critique, dite de la « critique des genres » (Gattungskritik), ou de
« I'histoire des formes » (Formgeschichte), a fait I'effet d'une bombe dans
le paysage théologique de I'époque. Sa dimension libératrice vis-a-vis de
tous les carcans interprétatifs lointainement hérités de la scolastique aussi
bien catholique que protestante a profondément impressionné le jeune
Heidegger. Il était un lecteur assidu de toutes ses productions.

Ajoutons une hypothése plus personnelle: c’est que l'interprétation
heideggerienne de Paul s’inscrit au moins partiellement dans le rapport
biographique complexe que le philosophe entretenait alors avec sa propre
religiosité. C'est peu dire d'un jeune assistant qui, a la méme époque, se
définit comme « théo-logien » chrétien (1921)8 tout en proclamant '« a-
théisme » de la philosophie (1922).9

Tout cela permet de dire que Heidegger fut un lecteur contrarié de
Saint Paul, slirement le premier parmi les philosophes contemporains.
D’autres suivront, qui s’agitent encore sur la scéne philosophique et théo-
logique.o D’ot1 une premiére question : n’est-ce pas au personnage de Paul
ainsi qu’a ses écrits que l'on doit imputer l'inquiétante inquiétude de
certains de ses lecteurs philosophes ? L’hypothése serait alors que ces
philosophes ne se seraient pas tournés vers Paul car naturellement
inquiets, mais que c’est bien plut6t la lecture de Paul qui les aurait poussés
dans l'inquiétude et la perplexité. Que cette hypothése soit prouvée ou
non, le constat demeure le méme : I'ceuvre paulinienne au sens large est
d’'une puissance telle qu’elle aimante les interprétes de tous bords et les
pousse souvent a se surpasser. C’est au moins le cas en ce qui concerne
Heidegger, lequel, a notre sens, n’a jamais rien produit d’aussi fort et origi-
nal que son cours sur Saint Paul.

Lorsque, dans le cadre de son « herméneutique de I'expérience de la vie
facticielle » (Hermeneutik der faktischen Lebenserfahrung), Heidegger se
demande ou trouver le meilleur exemple de I'« aiguisement » (Zuge-
spitztheit) du monde de la vie (Lebenswelt) sur le monde du soi (Selbst-
welt), il en vient rapidement a la conclusion que le christianisme primitif
s'impose presque de lui-méme. Nous le citons dans les Grundprobleme der
Phdnomenologie de 1919-1920 : « Le paradigme historique le plus profond
de cet étrange processus du centre de gravité de la vie facticielle et du

8 HEIDEGGER, Martin : Brief an K. Léwith vom 19.8.1921, in : PAPENFUSS, Dieter/POGGELER,
Otto (Hgg.) : Zur philosophischen Aktualitdt Heideggers. Bd. 1. Frankfurt am Main : Kloster-
mann 1990, p. 29.

9 HEIDEGGER, Martin : Phdnomenologische Interpretationen zu Aristoteles (Natorp-Be-
richt, 1922). Stuttgart : Reclam 2003, p. 28 n.

10 Nous pensons ici aux travaux de A. Badiou, G. Agamben, S. Zizek, S. Breton, etc. On
trouvera un bon résumé de ces approches dans I'article de BOURGINE, Benoit : Saint Paul et la
philosophie, in: Revue Théologique de Louvain 40/1 (2009) pp. 78-94. Voir également
FROGNEUX, Nathalie: Une traversée contemporaine de Paul, in: Revue d’éthique et de
théologie morale 255 (2009) pp. 63-98.



Heidegger, lecteur et interpréte de Saint Paul 149

monde de la vie dans le monde du soi et le monde de I'expérience interne
s'offre a nous dans le genése du christianisme ».1 Pour le jeune Heidegger,
I'expérience de la vie religieuse est donc le modéle explicatif le plus appro-
prié a l'interprétation de la centration du monde de la vie sur le monde du
soi. Et cette idée trouve une caution incontestable dans le cours du
semestre d’hiver 1920-1921 Einleitung in die Phdnomenologie der Religion.
Le cours se divise en deux grandes parties. La premiére s’intitule : « Intro-
duction méthodique a la phénoménologie de la religion ». La seconde
partie, « Explication de phénomeénes religieux concrets a partir des Epitres
de Saint Paul », est composée de cinq paragraphes : a) Galates ; b) histoire
des religions ; ¢) 1 Thessaloniciens ; d) 2 Thessaloniciens ; e) eschatologie.
Nous laisserons de c6té la premieére partie méthodique pour nous
concentrer sur la seconde partie pratique ou appliquée, particuliérement
centrée sur Paul.

II. APPROCHE ANALYTIQUE (I) : GALATES

Pour Heidegger, I'aspect fondamental des Epitres pauliniennes est a cher-
cher dans lintentionnalité du phénomeéne de la « proclamation ». C'est
dans la Verkiindigung et a partir d’elle que se manifeste et s’exprime le
sens de la vie religieuse proto-chrétienne. Dans l'esprit de Heidegger, le
concept de « proclamation » recoupe celui de « manifestation » (Bekun-
dung). Mais il a ceci de plus qu’il apporte avec lui la profondeur et les
enjeux d'un logos proprement religieux. On le vérifie dans la maniére dont
le philosophe traduit la formule de 1 Th 1,6 : dechestai ton logon = Anneh-
men der Verkiindigung = « acceptation de la proclamation ».12 La procla-
mation désigne donc d’une part un contexte expérientiel (Erfahrungszu-
sammenhang), d’autre part un mode spécifique d’auto-manifestation et
d’auto-expression du verbe intérieur propre au christianisme primitif.
Heidegger va tenter une lecture interprétative de la proclamation selon
le ternaire conceptuel : teneur/contenu (Gehalt) - relation/référence (Be-
zug) - accomplissement/effectuation (Vollzug). Selon ce schéma, on peut
distinguer au sein de la proclamation trois modi : 1/ son Was, c’est-a-dire
sa teneur dogmatique ; 2/ son Wie relationnel, c’est-a-dire la facon dont
Paul se référe a la communauté ; 3/ son Wie expérientiel, c’est-a-dire la
facon dont Paul communique activement son message et effectue concre-
tement la proclamation. Ce troisiéme et dernier mode est celui que Hei-
degger tient pour décisif en ce qu’il traduit la centration de la situation
herméneutique sur I'existence personnelle de Paul et fournit la substance
des deux autres modes : c’'est 'accomplissement de la proclamation qui
détermine a la fois son contenu et sa déclinaison intersubjective. Le monde

1 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 61.
12 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA60, p. 94.



150 Sylvain Camilleri

propre de Paul prime et imprime a la situation ses directions de sens (Sinn-
richtungen).

Notons que l'exploration heideggerienne du monde propre de Paul ne
doit pas étre confondue avec une simple enquéte psychologique comme on
en trouve tant dans I'exégese positiviste. Le soi authentique de Paul n’est
pas une « ame » au sens du Romantisme allemand, une Seele transparente
qu’il suffirait de scruter pour découvrir le fin mot de la proclamation
paulinienne. Le soi authentique de Paul est bien plutét le moteur
complexe d’'une existence personnelle dont l'intensité permet la re-confi-
guration totale, radicale et inédite du monde de la vie.

Se tournant d’abord vers I'Epitre aux Galates, Heidegger s'arréte sur
I'expérience de la conversion (Bekehrung) de ’Apotre évoquée en 1,12 : « et
d’ailleurs, ce n’est pas par un homme qu’il m’a été transmis ni enseigné,
mais par une révélation de Jésus Christ ». Pour notre philosophe, il s’agit la
d'une « expérience absolument originelle ».3 Le terme « expérience » dit
ici le pathein, 'expérimenter, et implique immédiatement son corrélat, le
mathein, le connaitre, que Paul recoit par I'intermédiaire de 'apokalypsis
dont il est question en Galates 1,12. Heidegger cherche a pointer la méta-
morphose de la situation de Paul lui-méme : de juif rebelle, il devient
porteur de I'Evangile. Telle est l'expérience fondatrice accomplie par
I'Apétre. Or, cette Grunderfahrung se comprend comme ['ouverture d'un
monde et le commencement d'une mission.

La parole par laquelle Paul s’adresse aux Galates est un logos bipolaire
traduisant la tension parcourant 'intentionnalité propre au phénomene de
la proclamation. D'une part, la parole paulinienne est reconnue comme
une parole déja existante : elle est répétition d'une parole originelle, la
« Parole Christique », d’ou le logos paulinien tire sa force, sa dynamis.
D’autre part, le caractére dynamique de cette parole originelle devient lui-
méme « objet » (Gegenstand) de la proclamation paulinienne. L'annonce
de la Bonne Nouvelle est donc simultanément motivée, rendue possible
par la Révélation, et présentée comme interprétation explicitante de cette
méme Révélation permise par I'expérience de la conversion. Cet enchaine-
ment nous renseigne a la fois sur la source de la proclamation paulinienne,
plus exactement sur la source de son effectivité ou de sa performativité
(Wirksamkeit), et sur la posture de I'Ap6tre Paul lui-méme. Paul hérite de
cette effectivité efficace et c’est elle qu'il s’efforce de communiquer au pre-
mier chef - et non, comme on pourrait le croire en lisant superficiellement
I'Epitre aux Galates, un dogme particulier quant au rapport de I'Evangile a
la Loi. Paul est d’abord au service d'une dynamique existentielle, et non
d’'une vision théorétique du monde.

On peut le vérifier en Galates 1,10, ou il se définit lui-méme comme
« serviteur du Christ » (Christou doulos). Il ne faut pas voir dans cette

13 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA60, p. 69.



Heidegger, lecteur et interpréte de Saint Paul 151

formule, que I'on retrouve également en Colossiens 4,12, un signe indiffé-
rent de la rhétorique paulinienne, mais au contraire la marque d'un
véritable mode d’étre. Un effort herméneutique permet de voir que I'Epitre
aux Galates s’articule autour de la notion de « servir ». La proclamation est
ce qui vient relever, au sens d'une Aufhebung, tous les types de doulein
existants : aussi bien le service du Dieu vétéro-testamentaire que le culte
des divinités paiennes. Servir Dieu ne peut plus seulement signifier servir
une Loi car, ce faisant, on n’accomplit encore rien de soi et pour soi. Le
Christ vient ainsi résoudre une tension intenable et aporétique : en se
faisant lui-méme le serviteur - par excellence - de la Loi, il nous en libére.
Le sacrifice du Christ est la manifestation de «l'accomplissement des
temps » évoqué en Galates 4,4 : il implique la métamorphose du croyant
dans le sens d’'un développement, d'un grandissement, et donc d'une
conscience plus claire des choses derniéres et décisives dans la vie reli-
gieuse. A cet égard, la proclamation est avant tout annonce de la création
d’'une nouvelle situation et, avec elle, de nouvelles possibilités pour I'étre-
religieux.

La libération qu’entraine la proclamation implique paradoxalement un
nouveau type de soumission. Cette libération met en dette vis-a-vis du
Christ. Si Paul se définit comme « serviteur du Christ », c’est qu’il n’a pas
seulement bénéficié de son action ; il a également compris qu'il lui fallait
continuer son ceuvre et donc prendre sa place, c’est-a-dire répéter soi-
méme ce qu’il a initialement accompli. Cette mimesis n’est pas poétique
mais pratique : elle conduit a une appropriation (Aneignung) quasi-
ontologique du vécu christique, avec tout ce que cela implique sur le plan
expérientiel. En d’autres termes, le doulein est un pathein, et, selon
Heidegger, c’est la 'enseignement principal de la mise en scéne de Paul
par lui-méme dans I'Epitre aux Galates. Cette derniére présente donc
I'intentionnalité de la foi comme prise dans le mouvement expérientiel
circulaire du doulein : Paul lui-méme, en tant que proclamant, est « servi-
teur » de la parole originelle ; il I'est sur le modéle de Jésus le proclamé,
lui-méme « serviteur » du Pére, de I'Esprit et donc de lui-méme ; et il
inspire les Galates eux-mémes a devenir des serviteurs sur le modéle que le
Fils entretient avec les deux autres termes de la Trinité, modeéle qu’il a
reproduit dans son rapport au Kyrios Christos. Dans cette optique
particuliére, la dynamique de la proclamation regoit un éclairage supplé-
mentaire : elle consiste dans le dé-voilement historique de nouvelles
possibilités pour la foi religieuse. Son logos se révéle transcendentalement
créateur, dans la mesure o, précisément, il permet de mettre au jour de
nouvelles « connexions de vie » (Lebenszusammenhdnge) pour lesquels il
aménage une situation inédite. On peut ainsi vérifier que la relation du
logos a la situation ne peut étre réduite a celle d'une expression a son
contenu : au contraire, le logos proto-chrétien se caractérise avant tout en



152 Sylvain Camilleri

ceci qu'il laisse émerger de nouvelles possibilités situationnelles pour la
foi.

On peut tenter d’y voir plus clair sur ce point en analysant la fagon
dont Heidegger interpréte la « logique » paulinienne. Au centre de cette
logique réside ce que I'analyse historique (historisch) nomme le Faktum
« Christus », et que l'on peut rebaptiser selon l'analyse historique (ge-
schichtlich) heideggerienne I'Ereignis « Christus ». Ce fait-événement est la
base de l'argumentation se développant a partir de la facticité, c’est-a-dire
de la description de la fagon dont I'expérience de la vie facticielle se donne
a elle-méme les moyens de se comprendre elle-méme dans la situation qui
est la sienne. Ce fait-événement est donc a la base d’'un « savoir » (Wissen),
ou « savoir-pouvoir » (Wissen-Koénnen) par lequel le croyant, loin de
chercher a transcender sa condition, s’efforce au contraire de revenir vers
une « compréhension historique originelle de son soi et de son existence »
correspondant au motif méme de sa transformation ou de sa conversion.
Le croyant est certes toujours en chemin, mais pas forcément dans le sens
ol on I'imagine généralement : non pas tant vers 'avant qu’il ne maitrise
pas et qu’il doit se contenter d’attendre passivement, que vers l'origine
méme de son état (Zustand) de croyant. Pour employer une expression
propre a la terminologie heideggerienne, disons que, dans l'effort de se
comprendre, le croyant procéde par Schritt zurtick plutét que par Schritt
weiter.

III. APPROCHE ANALYTIQUE (2): I & II THESSALONICIENS — DU KERYGME
COMME (MODE DE) TRANSMISSION

Concretement, l'accomplissement de la proclamation paulinienne se
donne sous les traits du phénoméne du kérygme. Heidegger en appelle a 1
Thessaloniciens 2,3: « C’est que notre exhortation ne repose pas sur
I'erreur, elle ne s’'inspire pas de motifs impurs, elle n’a pas recours a la
ruse ». Comme on I'a vu, I'Evangile proclamé par Paul est la répétition de
I'Evangile du Christ. Mais on peut aller encore plus loin en se portant sur 1
Thessaloniciens 2,12 : « nous vous avons exhortés, encouragés et adjurés de
vous conduire d’'une maniére digne de Dieu qui vous appelle a son Ro-
yaume et a sa gloire ». Ici, le parakalein trouve son double complément
d’objet : un vivre a la hauteur du don qui a été consenti, un vivre attentif a
I'appel (klesis) a se transporter d'un Reich vers un autre, plus exactement
du domaine du théorétique au domaine du pré-théorétique.

En ce sens, le kérygme est une invitation, un appel a suivre le chemin
de la foi, a reconnaitre sa vocation religieuse. Il a donc pour fonction de
former et de figurer une relation fiduciaire qui modifie radicalement le soi
qu’il touche ainsi que le monde qui I'entoure. La modification est radicale
en tant qu’'il ne s’agit pas seulement d’'un déplacement du regard, d'un
simple changement de perspective, mais d’'une transformation qui, par la



Heidegger, lecteur et interpréte de Saint Paul 153

puissance extra-ordinaire la provoquant, reconfigure le soi tant dans sa
constitution ontologique que dans sa constitution doxique. Le logos du
kérygme est un logos efficace ou efficient : il s’effectue de maniére décisive
en passant successivement du Christ a Paul, puis de Paul a telle commu-
nauté, et de telle communauté a telle autre, etc. Ce mouvement ne s’arréte
jamais. La mobilité du logos kérygmatique ne signifie pas que personne ne
peut se 'approprier authentiquement, mais plutdot que personne ne peut le
posséder comme on possede un bien interchangeable, car c’est d'un don
irremplagable dont nous parlons. Cette méme mobilité implique en
revanche que le logos kérygmatique ne se donne pas comme un bloc
dogmatique, un massif encombrant, comme 'aplomb d'une transcendance
qui nous paralyse, mais au contraire comme une certaine décharge
affective, mélange d’angoisse et de joie, qui nous parcourt avant de
continuer son chemin, non sans nous avoir intégralement transformé.

C’est peut-étre une description trop « sensible » que nous livrons ici,
mais elle vaut toujours mieux que son contraire, a savoir une explication
« intelligible », qui figurerait la metanoia engendrée par la proclamation
comme le résultat d’'un processus intellectuel. Pour écarter cette interpré-
tation, Heidegger s’efforce de développer une autre direction de sens du
kérygme, une Sinnrichtung qui n’est pas plus importante que 'exhortation
mais qui la prolonge et I'incarne peut-étre plus concrétement encore dans
le champ de la praxis : le kérygme comme « admonestation » (Mahnung ou
Ermahnung). Dans 'exégese théologique classique, cette notion recouvre
un sens principalement parénétique. On comprend les admonestations de
Paul comme des exhortations a la vertu. Heidegger ne remet pas totale-
ment en cause cette interprétation, mais il souligne qu’elle s’enracine dans
un sol plus profond qui n’est pas éthique mais ontologique. Selon lui, il ne
s’agit pas seulement de gérer au mieux sa finitude, mais de se vivre et de se
comprendre soi-méme comme mi par la parole évangélique qui nous porte
vers une certaiine fin de I'histoire.

Rebondissons sur la question de I'hisotire pour indiquer que le kérygme
est pour Heidegger le premier maillon d’'une réflexion devant conduire a
I'analyse de la proclamation paulinienne sous l'angle de sa temporalité.
Nous avons vu que le kérygme est mobile, mais aussi qu’il a un but ou une
fin, c’est-a-dire qu’il est entéléchie : il est toujours en devenir, en train de
s’accomplir et de se diriger vers un accomplissement plus authentique. En
clair, dit Heidegger, il est en attente de sa confirmation eschatologique. La
proclamation n’est pas en dehors du temps mais en lui, a tel point qu’elle
en devient elle-méme «temporalisante ». Tout commence par le
dechesthai, 'acceptation de la proclamation ; puis ce moment inaugural
s’éloigne, mais sans pour autant que son effet se dissipe. Au contraire, cet
événement passé continue de s'accomplir au sein de notre présent par cet
autre événement continué qu’est I'expérience vécue de la foi. Mais a son
tour, 'Erlebnis de la foi ne prendra tout son sens que dans la réalisation de



154 Sylvain Camilleri

la promesse eschatologique. Cette derniére est importante car elle
constitue le contre-pdle indispensable a 'animation de la vie religieuse.
Elle est autant source de mobilité que l'acceptation a l'origine de la
conversion : elle télé-guide I'existence vers une effectuation toujours plus
authentique. Le présent de la proclamation n’en reste pas moins déter-
minant et méme vital : il demeure le centre névralgique de I'existence, son
étre méme, enserré entre ses deux raisons d’étres, la conversion et le salut.

Pour Heidegger, le langage paulinien consiste précisément a dire cet
entrelacs des perspectives temporelles au sein méme de !'existence cro-
yante et a montrer qu’il n'y a pas d’autres facons de le vivre authenti-
quement que le comprendre. Comprendre le monde conceptuel de la
pensée paulinienne, c’est accomplir les connexions temporelles que les
Epitres contribuent a dévoiler et, par 1a, actualiser la cohésion de vie a
travers laquelle elles s'expriment. Il en va donc d’'une ex-plication de la vie
facticielle chrétienne, d’'un dépliement de la conceptualité originaire et
d'un déploiement de son sens. Dans ce processus d’élucidation, le lecteur
et interpréte, s'il fait son travail correctement, est engagé dans un Mitvoll-
zug, un co-accomplissement du sens originel de la vie proto-chrétienne.

Comprenons que le phénoménologue-herméneute n’est pas l'objet
d'une bouffée d’enthousiasme qui ferait de lui un Saint Paul moderne ; il
est bien plutdt initié a la signification profonde et authentique de I'exis-
tence apostolique. C’est a lui de décider si, avec ce savoir, il veut reformer
le sens de telle maniére que I'étre-actuel se recolore autrement. Mais dans
ce choix qu’il a a faire, le lecteur-interpréte ne peut étre aidé par la
phénoménologie herméneutique. Selon ce qu’il décide, il doit endosser un
autre role, modifier a nouveau son regard et sa perspective. Au commen-
cement, il n'y a que la volonté de comprendre la vie religieuse <proto>-
chrétienne. Pour ce faire, Heidegger développe une approche originale et
originelle, une méthode d’accés (Zugangsmethode) qui ne souffre d’aucune
faille en tant qu’elle se place en dega de la querelle philosophico-
théologique.

IV. APPROCHE ANALYTIQUE (3) : I & II THESSALONICIENS — INTER/PRE-LUDE :
LA FOI ET L'ESPERANCE COMME INDICATEURS ET CONNECTEURS

Dans sa recherche d’'une caractérisation de I'expérience facticielle proto-
chrétienne, Heidegger ne reste pas fixé sur le phénomeéne de la procla-
mation. Sa lecture de 1 et 2 Thessaloniciens vise également a mettre en
lumieére le role d’autres indicateurs et connecteurs de cette expérience,
parmi lesquelles la foi et 'espérance. Ces phénomeénes ne sont pas fonda-
mentalement différents du phénomeéne de la proclamation ; ils en sont,
pour parler avec Husserl, des modalisations doxiques et ontologiques.



Heidegger, lecteur et interpréte de Saint Paul 155

Commencons par le cas de la foi. La foi est la conséquence directe et
immédiate de l'acceptation du kérygme.,; Elle peut étre décrite comme
I'affirmation authentique et répétée d'un message déterminée en vue de
son inscription dans le monde de la vie. La foi est l'affirmation d'une
signification spécifique de I'existence qui transforme l'existence. Lorsque
jaccepte la proclamation, je ne suis pas seulement a mon tour porteur et
annonciateur d’'une croyance nouvelle, je suis plus profondément encore
transformé dans mon étre-méme. Heidegger s’accorde ici avec Husserl qui,
dans le § 103 des Ideen I, soutient qu’a toute modification de croyance
correspond une modification d’étre — ou de I'étre, ou encore dans ['étre.
Mais il va encore plus loin en tirant toutes les conséquences des
explications de son maitre. Au § 110 des mémes Ideen I, Husserl évoque
cette modification « absolument originale » de la croyance originelle -
Urdoxa ou Urglaube - qu’est ’Annehmen. Heidegger est essentiellement
d’accord avec ce qu’il en dit, a savoir que cet « admettre » ou cet « accep-
ter » est un moment positionnel inaugural, qui ne requiert « aucune expli-
citation, aucune prédication conceptuelle ». Mais il précise également que
I'étre lui-méme s’en trouve changé en profondeur. L’acceptation de la
proclamation et I'apparition de la foi qui s’ensuit conduit a une modi-
fication ontologique : les Thessaloniciens qui se sont ouvert a la parole de
Paul ne sont pas seulement des adeptes de la croyance chrétienne, ils sont
aussi et surtout des étres-devenus-chrétiens. Le Christ-Gewordensein est
une structure « anthropologique » au sens le plus authentique du terme.
Elle est l'origine vivante d'un concept qui a fini par la recouvrir a force de
travestissement dogmatico-théorétique ; ce concept est celui de mimetai
ou Nachahmung. On le trouve par exemple en 1 Thessaloniciens 1,6-7.
Cette occurrence est particuliéerement intéressante, car Heidegger y décéle
une sorte de chaine : les mimetai deviennent des typoi, mais ils ne le
peuvent qu’en raison d’un typon originel qui a permis leur genetai.

L’étre-devenu-chrétien est une structure par laquelle les convertis sont
dépossédés de leur passé, non pas au sens ou ils devraient oublier qui ils
sont, mais au contraire dans I'optique de savoir réellement qui ils sont.
Car, c’est la thése Paul, avant 'événement de la proclamation, ils n’ont pas
les moyens de le savoir. Seule la connexion efficiente - Wirkungszu-
sammenhang - avec Dieu qu’instaure 'acceptation de la proclamation et
que fait vivre la foi procure les moyens de s’auto-interpréter authenti-
quement. Nous pouvons donc préciser notre propos et dire que le Christ-
Gewordensein est une structure ontologico-anthropologique identitaire :
elle vise a conférer une identité au converti, ou plutét a la reconduire a
une identité dont il n’avait pas conscience, une filiation enfouie.

Tournons-nous ensuite vers le phénoméne vécu de I'espérance. La foi
est, pour et dans le présent, la trace a la fois visible et invisible mais

14 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 97.



156 Sylvain Camilleri

surtout active de I'acceptation du kérygme qui s’est produite dans le passé.
L'espérance en est le prolongement dans l'optique d’'une orientation
temporelle vers le futur eschatologique. L’accomplissement de la foi n’est
pas le terme final de 'accomplissement de la proclamation. Le Vollzug
reste en devenir aussi longtemps que le temps ne voit pas le signe ultime
du salut, c’est-a-dire le second retour du Christ. Jusqu'a ce moment, les
étres-devenus-chrétiens demeurent dans une attente qui est principale-
ment synonyme d’« insécurité » (Unsicherheit). Il ne faut pas y voir un
défaut de la foi, mais le signe méme de la finitude humaine, dont seul Dieu
peut délivrer. Ce qui permet le passage de l'insécurité présente a la sécu-
rité future, c’est trés précisément l'espérance du salut, laquelle ne peut
s'effectuer que dans l'attente angoissée de la parousie. Malgré les
conditions difficiles et éprouvantes qu’elle impose, cette attente croyante
est toujours meilleure et plus authentique que I'attente incroyante, car elle
s’enracine dans cet étre-devenu-chrétien qui a déja sauvé une premiére
fois. Dans 'un et 'autre cas, il y a de l'incertitude, mais celle-ci ne porte
plus sur le méme objet. Avant, il y avait une obsession pour le « quand »
(Wann) de la parousie et aucune attention pour son « comment » (Wie).
Apres, il devient clair que le « quand » de la parousie n’a de sens que
déterminé a travers le « comment ».;5 Or, le « comment » de la parousie ne
nous est pas totalement inconnu. Dans I'étre-devenu-chrétien, nous avons
pris connaissance de ce comment, nous nous sommes familiarisés avec son
mode opératoire, et surtout, nous avons compris qu’il ne se manifesterait
pas ailleurs qu'au sein méme de l'expérience de la vie facticielle. Le
message eschatologique reconduit ainsi a 'effectuation de la foi sous la
forme de I'espérance comme le seul moyen de se comporter authentique-
ment dans l'attente de la seconde venue du Christ.

V. NOTE SYNTHETIQUE SUR LA CONSTITUTION ESCHATOLOGIQUE DU SOI RELI-
GIEUX

Nous avons dit plus haut que le type spécifique de phénoménologie de la
personne que Heidegger applique a Paul est en quéte de l'identité du
personnage et de son sens. Rajoutons qu'aux yeux de Heidegger, ce qui
constitue I'identité profonde de Paul, c’est : a) « 'auto-certitude de la situ-
ation au sein de sa propre vie » ; b) I'auto-certitude de la « rupture qui
s’est produite dans son existence » — on pense ici a I'épisode du chemin de
Damas - ; et ¢) le fait qu'il soit lui-méme capable d’'une « compréhension
de son soi et de son existence originaire-historique »,6 au sens ou il est
conscient de la rupture absolue caractérisant la Révélation dont il est

porteur pour et dans le monde de la vie. Ce n'est que griace a cette

15 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA60, p. 106.
16 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 74.



Heidegger, lecteur et interprete de Saint Paul 157

connaissance de lui-méme vécue en lui-méme que Paul est Paul. Heidegger
va méme plus loin en déclarant que c’est ce qui fait de Paul, je cite, « un
apotre, et un étre humain »..; Cette formule est particulierement inté-
ressante en tant qu’elle pose une identité entre 1'étre-apbtre et |'étre-
humain de Paul. A premiére vue, on peut se demander s'il n’est pas exagéré
de réduire l'identité de Paul a sa fonction d’Apoétre. Mais a y regarder de
plus pres, cela ne représente en aucune maniere une limite a sa person-
nalité. Au contraire, le fait que I'étre méme de Paul s’identifie tout entier
au message qu’il entend proclamer, célébre a la fois la grandeur de la
Révélation et celle de son personnage d’élu. La superposition de son
humanité et de sa fonction apostolique est le signe d'une vie facticielle
propre a la fois riche, intense et bénie. C’est en effet comme don de Dieu
qu’il faut interpréter la définition de lidentité paulinienne par l'auto-
certitude de la croyance apostolique. Et ce don s’'inscrit dans une dyna-
mique proprement divine dont Paul bénéficie par la grace (charis) du
Christ.

L’attente de la parousia est la préoccupation principale des Thessa-
loniciens. Et lorsque Paul leur répond que le jour du Seigneur viendra
« comme un voleur dans la nuit » (1 Thessaloniciens s5,2), il leur explique
en réalité que l'attente de la parousie et le souci du salut seront leur lot
quotidien jusqu'a ce que le Seigneur veuille bien se manifester a eux.
Subtilement, Paul déplace la question des Thessaloniciens. Il ne dit aucune
date, aucune heure mais exhorte seulement les croyants a vivre-le-temps-
en-chrétien. Cest cela l'essentiel. Dans son commentaire, Heidegger
oppose implicitement deux conceptions radicales du temps : d’'une part, le
temps inauthentique, celui que 'on congoit historiquement comme une
suite d’évenements a notre disposition, qui nous donne lillusion de
maitriser I'histoire, et peut-étre méme de prévoir la venue de la parousie ;
et d’autre part la temporalité authentique, ouverture a la parousie, temps
radicalement historique (geschichtlich) s’il en est, qui nourrit la foi tout au
long de I'existence et conserve l'intégrité de 'identité de I'étre-chrétien. Ce
temps la est souci fondamental, souci eschatologique, avec pour seul
horizon le salut de 'dme et la résurrection de la chair. Heidegger assume
donc cette opposition entre temps chronologique et temps kairologique.
Opposition antique qui n’a pourtant de sens pour lui que dans I'accom-
plissement du kérygme chrétien, c’est-a-dire dans 'effectuation de la pro-
clamation. L'eschatologie est donc ce qui détermine en grande partie I'ana-
lyse heideggerienne du soi paulinien.

Rajoutons que, dans le commentaire heideggerien, 'expérience de la
parousie est notamment thématisée a travers la notion de BAiYig ou
« tribulation »,:8 terme que Heidegger traduit par le mot Bedrdngnis et que

17 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA60, p. 74.
18 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 98



158 Sylvain Camilleri

I'on peut considérer comme le premier modele de la Bekiimmerung et
méme comme l'ancétre de la Sorge. Le chrétien attend la parousie dans
une tribulation absolue qui est 'expression adéquate de son étre-religieux.
Le croyant accepte ce souci eschatologique, il 'assume dans sa foi comme
I'élément central de sa vie de chrétien. En somme, il accepte d’entrer dans
I'angoisse, car 'accomplissement (Vollzug) de son étre-chrétien est tout
entier tendu vers la parousie, laquelle n’a a son tour de sens que dans
I'expérience de I'angoisse. Dans cette structure paulinienne pour le moins
complexe, la souciance ou tribulation apparait donc comme I'élément con-
stitutif de l'ipséité facticielle chrétienne en tant qu’elle se vit et s’exécute
coram Deo.

En dernier lieu, on peut revenir briévement sur le lien constitutif établi
par Paul entre OAnpig et eAmig tel qu'il est étudié par Heidegger..,y Pour ce
dernier, tribulation et espérance sont comme les deux piliers de 'expé-
rience de la parousie, les deux Grundstimmungen dont la réunion engendre
une féconde tension de 'existence. L’espérance a forcément a voir avec le
souci de soi a l'intérieur de ce temps kairologique qui pousse le chrétien
non seulement a espérer, mais aussi a étre lui-méme l'espérance, a l'in-
carner. Heidegger prévient toutefois que l'espérance n’est pas le simple
envers du souci ou sa récompense. En un sens, on peut dire que souci et
espérance se fondent ou se confondent a 'intérieur du temps kairologique,
temporalité propre a I'attente de la parousie.zo En effet, dans la vie de Paul,
ils ne font qu'un. L'espérance, comme nous I'avons noté pour le souci, ne
releve pas non plus de la connaissance d'un Was ou d'un Wann, mais d'un
Wie fondamental (1 Thessaloniciens 2,17 et 3,5).. Espérance et souci en-
gagent l'ipséité méme du croyant, ils en dépendent et inversement,
l'ipséité dépend du souci et de I'espérance..> La souciance, toujours bien
vivante dans la vie chrétienne, permet donc « une réelle appropriation de
I'expérience de la vie facticielle »2;. Elle fait en quelque sorte office de
« sagesse pratique » dont le téAog n’est autre que le souci du salut.

VI. REPRISE SYSTEMATIQUE ET CONCLUSION

En guise de reprise systématique, commengons par dire que !'élucidation
phénoménologique de la conceptualité paulinienne atteste de la com-
plexité des structures de I'expérience de la vie facticielle et du fait que Paul
en avait une conscience exceptionnellement claire, cependant qu’il ne

19 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 98, 140.

20 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 102.

21 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 140 et p. 150.

22 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o0, p. 103.

23 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 98, 105, 112, 119,
137, 140.



Heidegger, lecteur et interpréte de Saint Paul 159

pouvait avoir sur lui-méme le recul avec lequel nous avons la possibilité
d’analyser son vécu aujourd’hui. L'un des aspects essentiels de 'enquéte
heideggerienne est qu’elle révele la concordance (quasi) parfaite entre la
configuration de I'expérience proto-chrétienne et 'originarité de sa dimen-
sion temporelle. Tel est le mérite insigne du christianisme primitif et
notamment de Paul : avoir traduit en termes expérientiels authentique le
vécu intime du temps de la fagon la plus juste qui soit. Le philosophe en
tire deux Leitmotive : « 1) la religiosité proto-chrétienne est dans I'expé-
rience de la vie facticielle. Corollaire : cette religiosité proto-chrétienne est
I'expérience de la vie facticielle en tant que telle ; 2) L'expérience de la vie
facticielle est historique. Corollaire : 'expérience chrétienne vit le temps
comme tel (“vivre” comme verbum transitivum) ».24

Ces deux theses acheévent de nous convaincre que le christianisme pri-
mitif ne fut pas pour Heidegger un modeéle comme les autres. C’est tout
I'enjeu de notre étude de montrer qu’il posséde a l'intérieur du corpus
heideggerien de jeunesse un réle véritablement matriciel. A ce titre, Paul
et les Epitres pauliniennes sont des éléments-clés de sa pensée : ils cris-
tallisent une image de la vie facticielle ayant atteint son paroxysme, aussi
bien dans l'ordre de la plénitude du vécu que dans celui de l'auto-
compréhension et de l'auto-interprétation. Paul a pris exemple sur le
Christ, les proto-chrétiens ont pris exemple sur Paul, Heidegger voudrait-il
prendre exemple sur eux ? Cela n’est pas exclu, non pas tant pour réveiller
la vie religieuse — Heidegger s’en défend explicitement — que pour attiser
I'instinct de comprendre et de se comprendre qui nous fait tellement
défaut aujourd’hui, que I'on se place sous Dieu ou sans lui. Ce que Hei-
degger a visé semble alors autre chose qu'une simple lecture philosophique
contemporaine de Saint Paul comme on en rencontre tant aujourd’hui. Ce
qu’il a visé semble plutoét de l'ordre de ce que Gadamer a appelé une
« fusion des horizons » : 'horizon de I'un (Heidegger) doit se fusionner
avec I'horizon de l'autre (Paul) ; et il est clair que cela ne signifie pas une
« unité stable et identifiable, mais quelque chose qui arrive a la faveur d'un
dialogue qui se poursuit toujours ».zs

D’ou notre ultime conclusion qui tient en quelques lignes. Contraire-
ment a ce que soutiennent de nombreux commentateurs du jeune Hei-
degger et contrairement a ce que I'on trouve dans la majorité des lectures
philosophiques contemporaines du corpus paulinien, il n’y a pas
d’approche « stratégique » de Paul chez Heidegger ; pas plus dans le sens
d’une appropriation philosophique et donc déthéologisante qui servirait la
préparation d’'une analytique séculaire du Dasein telle qu’on la rencontrera
plus tard dans ,Sein und Zeit“, que dans le sens d'une réappropriation

24 HEIDEGGER : Einleitung in die Phdnomenologie der Religion, GA6o, p. 82.

25 GADAMER, Hans-Georg : Hermeneutik im Riickblick. Gesammelte Werke. Bd. 10. Tiibin-
gen : Mohr-Siebeck 1999, p. 130.



160 Sylvain Camilleri

théologique et donc apologétique qui contribuerait a consolider le role de
Paul dans I'histoire du christianisme. La lecture heideggerienne de Paul ne
consiste ni plus ni moins qu'en une exégése phénoménologico-hermé-
neutique ayant pour but de montrer que I’Apbtre n’appartient pas davan-
tage a la philosophie qu’a la théologie (c’est ce que Heidegger dira aussi
plus tard de Kierkegaard) et que le paradigme qu'’il présente est révélateur
du roéle crucial de la religiosité et de la grace qui la soutient dans toute
entreprise d’interprétation de l'histoire que nous sommes nous-mémes.
Cette approche « charismatique » du corpus paulinien est précisément ce
qui interdit toute stratégie et toute manipulation au profit d'un projet qui
différerait du noyau méme de la proclamation : a savoir I'attention a ce qui
précede et excéde et I'intention de le comprendre. La philosophie est ainsi
reconduite a I'innocence de son motif originel : I'étonnement.

Ce n’est pas dire que l'exégese et la théologie devraient a tout prix
adopter face au corpus paulinien le méme point de départ que la philo-
sophie, y compris I'histoire de la philosophie, devant tout corpus. Toute-
fois, l'exemple de l'approche heideggerienne de Paul pourrait bien
conduire ces disciplines canoniques a redéfinir plusieurs parameétres de
leurs recherches. Il se pourrait en effet que la phénoménologie hermé-
neutique puisse jouer le role de détonateur dans un champ d’investigation
passablement éculé par des siécles d’'interprétations et, de maniere plus
grave, par d’innombrables redites qui rendent une bonne partie de la
production scientifique superfétatoire. A en croire le récent constat de
Daniel Marguerat, c’est n'est pas ce dont le champ en question aurait
besoin, puisqu’il ressemblerait déja « aujourd’hui a une ville qu'un trem-
blement de terre a dévastée », ou « les gens s’agitent en tout sens, les uns
évaluant les dégdts, les autres vérifiant ce qui tient encore débout »26 Mais
de deux choses l'une. D’'une part, « 'onde de choc » a laquelle Marguerat
fait référence, en l'occurrence les travaux d’E.P. Sanders et ceux qui
s'inscrivent dans son sillon, si elle fut salutaire et marque un point de non-
retour, ne se fait pratiquement plus ressentir a 'aube de la deuxiéme
décennie du XXI siécle ; en sorte que la recherche semble sur le point de
retomber dans un profond sommeil. D’autre part et conséquemment, on
serait bien inspiré de se persuader que la New Perspective n’a pas tant fait
de dégats que cela et que c’est peut-étre bien la la raison pour laquelle 'on
a aujourd’hui tant de mal a lire le corpus paulinien avec des yeux neufs.
Or, ces yeux, nous pourrions bien les recevoir de Heidegger comme lui-
méme dit se les étre fait implantés par Husserl..; Mais encore faudrait-il
accepter du méme coup les conditions de ce don. Il s’agirait effectivement

26 MARGUERAT, Daniel : Introduction, in : DETTWILER, Andreas et al. (dir.) : Paul, une
théologie en construction. Geneve : Labor & Fides 2004, p. 9.

27 HEIDEGGER, Martin : Ontologie. Hermeneutik der Faktizitdt. Gesamtausgabe, Bd. 63.
Frankfurt am Main : Klostermann, 1988, p. 5.



Heidegger, lecteur et interprete de Saint Paul 161

de se préparer a observer, a endurer et accepter une authentique destruc-
tion, venant cette fois incontestablement de dehors de I'exégese et de la
théologie. Nous parlons d'une «authentique destruction » pour deux
raisons. La premiére : parce qu’il ne suffit pas de prétendre en passer par la
socio-histoire, la rhétorique ou la philosophie postmoderniste - comme
I'on disait jadis, quoiqu’encore récemment, passer par le structuralisme —
pour bousculer I'édifice auquel on se confronte. La seconde : parce que la
destruction au sens que Heidegger donne a ce mot ne se contente pas de
rétablir des vérités historiques et de réassembler autrement les pieces de
ce qu'elle a déconstruit. Au contraire, sans faire tabula rasa du passé, elle
le conduit a révéler ce qui en lui a marqué l'histoire des existences
temporelles et contingentes et non celle des doctrines, des dogmes, des
idées ou de quoi que ce soit qui puisse se transformer en systéme dont la
vie risque - et ne se prive pas - de se retirer. Ainsi, la destruction du
corpus paulinien a laquelle nous invite le jeune Heidegger n’a pas vocation
a libérer la teneur éthique des textes ou bien a modifier nos prétendues
postures épistémologiques. Elle appelle a nier I'idée méme d'une « re-
cherche » paulinienne et a lui substituer celle d'une exploration, et ce afin
de retourner au noyau de la confrontation avec les textes, a savoir l'expé-
rience de 'écoute et de la lecture. Cette expérience concentre une mobilité
qui est la pierre angulaire ou, mieux, I'ultime condition de possibilité de
notre cheminement avec Paul, quel que soit par ailleurs le tour que nous
voulons lui donner selon qui nous sommes et qui nous voulons devenir. En
mettant a bas ce qui recouvre, occulte, dissimule ce que le corpus pauli-
nien donne originellement a voir, a entendre, et donc a vivre, la destruc-
tion phénoménologico-herméneutique s’engage enfin dans un processus
réitératif duquel peuvent renaitre les sens latents de la parole paulinienne
et s'ouvrir de nouveaux chemins ol nous aurons toute liberté de nous
engager nous-mémes en tant que nous aurons contribué personnellement
a leur découverte.

Résumé

Au semestre d’hiver 1920-1921, le jeune Heidegger donne a l'Université de
Freiburg-en-Brisgau un cours intitulé « Introduction a la phénoménologie de
la religion » dont une large partie est consacrée a une lecture phénomé-
nologico-herméneutique des Epitres de Saint Paul. Aprés avoir rappelé le
contexte des recherches dans lesquelles ce cours s’inscrit, cette étude pro-
pose d’en présenter les grandes lignes en expliquant comment la lecture
heideggerienne du corpus paulinum s’articule autour du phénoméne de la
proclamation, lequel engage les indicateurs-connecteurs fondamentaux de la
religiosité paulinienne que sont la foi et 'espérance. A travers cette analyse
centrée sur la temporalité eschatologique du vécu apostolique se dessinent



162 Sylvain Camilleri

des voies interprétatives aussi radicales qu’inédites pour lexégése et
Phistoire du christianisme primitif dans sa totalité.

Abstract

In the winter semester 1920-21, the young Heidegger gave at the University
of Freiburg-in-Brisgau a lecture course entitled “Introduction to the Pheno-
menology of Religion”, a large part of which is devoted to a phenomeno-
logical-hermeneutic reading of Saint Paul’s Epistles. After sketching the
research context of its emergence, this article offers an introduction to its
main features by explaining how Heidegger’s reading of the corpus paulinum
was based on the phenomenon of proclamation, which itself engages those
essential indicators and connectors of Pauline religiosity that are faith and
hope. This analysis, centered on the eschatological temporality of the
apostolic lived-experience, leads to the discovery of radical and radically new
ways of interpreting early Christianity which might nurture exegesis as well
as the history of religions.



	Heidegger, lecteur et interprète de Saint Paul

