
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Metaphysik und Politik : oder warum Philosophie politisch und befreiend
ist : Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurías

Autor: Fornet-Ponse, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761053

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761053
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Fornet-Ponse

Metaphysik und Politik - Oder warum
Philosophie politisch und befreiend ist.

Erläuterungen zum Philosophieverständnis
Ignacio Ellacurias

Auch 20 Jahre nach seiner Ermordung in San Salvador ist die Philosophie
Ignacio Ellacurias SJ (1930-1989) in Deutschland noch ziemlich wenig
bekannt. Dies ist zunächst deswegen bedauerlich, weil er einer der
bedeutendsten Vertreter der lateinamerikanischen Befreiungsphilosophie
ist und mit seiner auf der Philosophie Xavier Zubiris basierenden
„Philosophie der geschichtlichen Realität" eine von anderen
Argumentationsvarianten der lateinamerikanischen Befreiungsphilosophie1 deutlich
unterschiedene Ausrichtung vertrat. Außerdem hat er neben seinen
zahlreichen Gelegenheitsschriften wichtige Arbeiten zur methodischen und
theoretischen Grundlegung der Befreiungsphilosophie und -theologie
geleistet, die auch weit über ihren lateinamerikanischen Kontext hinaus
Geltung besitzen können. So ist die im Titel angedeutete Beziehung
zwischen Metaphysik und Politik2 bzw. politischer Philosophie ein
Charakteristikum seines Ansatzes, weil Ellacuria unter kreativer Weiterführung
des Ansatzes Zubiris prinzipielle (und metaphysische) Argumente dafür
anführt, Philosophie müsse sich mit ihrer eigenen historischen Realität
auseinandersetzen, will sie nicht ihr eigentliches Objekt verpassen.
Ellacurias politische Philosophie und sein Verständnis von Philosophie als

notwendig politischer und befreiender können als direkte Folgen seiner
Metaphysik und seiner Erkenntnistheorie angesehen werden. Indem er das
Geschäft philosophischen Denkens mit praktischen und ethischen Fragen
anfangen lässt, steht er in einer philosophischen Tradition, die - trotz der
Betonung des Anfangs des Philosophierens im Staunen oder der
Verwunderung bei Piaton und Aristoteles - zu den Gründungsstunden

1 Vgl. FORNET-BETANCOURT, Raul: Lateinamerikanische Philosophie zwischen Inkulturation

und Interkulturalität. Frankfurt a.M.: IKO 1997, 63-76. Etwas abweichend BEORLEGUI,

Carlos: Historia del pensamiento filosofico latinoamericano. Una bûsqueda incesante de la
identidad. Bilbao: Universidad de Deusto 2004, 662-802.

2 Im Unterschied zu RITTER, Joachim: Metaphysik und Politik. Erweiterte Neuausgabe.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003 will Ellacuria über die Interpretation hinaus die Gesellschaft
transformieren. Damit eignet Ellacurias Philosophie ein antihegelianisches Moment, da sie

in die Geschichte eingreifen soll.



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 87

philosophischer Traditionen in Europa gehört.3 Ellacurias Philosophie
kann meines Erachtens als ein herausragendes Beispiel der Verbindung
von intellektueller Redlichkeit und politischer Wirksamkeit eines Philosophen

gelten - die bei ihm soweit ging, sich auch durch Morddrohungen
nicht von seinem philosophisch verantworteten Einsatz zur Überwindung
des damaligen Bürgerkrieges in El Salvador abbringen zu lassen.

Im Folgenden kann es nicht um eine allgemeine Einführung in seine
Philosophie gehen, sondern wird der Schwerpunkt auf seinem Verständnis
von Philosophie als politisch und befreiend liegen.4 Dabei fallt eine
Auseinandersetzung mit der Philosophie Ellacurias genauso wie mit der
Zubiris zu Beginn alles andere als leicht. Denn beide nehmen eine kritische

Position gegenüber der gesamten westeuropäischen Philosophiegeschichte

ein und verwenden zahlreiche von Zubiri entwickelte Neologismen,

damit beim Leser nicht direkt missverständliche Konnotationen
geweckt werden - z.B. verwendet Zubiri zuweilen den Begriff „Reität" zur
Absetzung von „Realität" oder „Talität", „Substantivität", „Respektivität"
etc.

Auch Ellacurias Stil wirkt oft nicht elegant, sondern eher sperrig.
Weiterhin ist auf den besonderen Charakter seines philosophischen Werkes
hinzuweisen, das - getreu seinem Philosophieverständnis - vor allem aus
zahlreichen Beiträgen zu aktuellen Problemen besteht. Im Unterschied zu
Zubiri hat er seine Philosophie nicht systematisch in verschiedenen
Büchern dargestellt; auch das posthum veröffentlichte philosophische
Hauptwerk Filosofia de la realidad histôrica trägt stellenweise noch den
Charakter der Vorlesungen, aus denen es hervorgegangen ist.5

Diesen Eigenarten Rechnung tragend, wird im Folgenden zunächst
Ellacurias Verständnis von Philosophie als Lebensform skizziert, um
anschließend auf seine Ausführungen zur geschichtlichen Realität als Objekt
der Philosophie eingehen zu können. Diesen schließt sich die Erläuterung
seines Verständnisses von Freiheit/Befreiung und der befreienden Funktion

der Philosophie an, bevor mit einem Ausblick auf die Rezeptionsmöglichkeiten

im deutschen/europäischen Raum geschlossen wird.

3 Vgl. dazu FORNET-BETANCOURT, Raul: Modelle befreiender Theorie in der europäischen
Philosophiegeschichte. Ein Lehrbuch Denktraditionen im Dialog 13). Frankfurt a.M.: 1KO

2002.
4 Vgl. als Einführungen SAMOUR, Hector: Voluntad de liberaciôn. San Salvador: UCA 2002

und (knapper) FORNET-PONSE, Thomas: Ignacio Ellacuria interkulturell gelesen 1KB 86).
Nordhausen: Bautz 2008.

5 ELLACURlA, Ignacio: Philosophie der geschichtlichen Realität Concordia Reihe
Monographien 50). Aachen: Mainz 2010.



88 Thomas Fornet-Ponse

î. Philosophie als Lebensform und als notwendig politisch

Ein sehr wichtiger Aspekt des Philosophieverständnisses Ellacurias ist der
praktische Charakter der Philosophie, da er mit Rekurs auf Kant die
Meinung vertrat, man könne nicht Philosophie lehren oder lernen,
sondern nur philosophieren. Als Paradebeispiel eines Philosophen, der aus
Notwendigkeit philosophiert, galt ihm Sokrates. Denn dieser war Philosoph,

weil er Bürger seiner Polis war und sich für ihre Probleme interessierte.

Die Philosophie entspringt hier der konkreten Situation in einem
politischen Gemeinwesen und widmet sich besonders dessen Problemen -
darin sieht Ellacuria die primäre Aufgabe der Philosophie. Bei dem
Wissen, das Sokrates als notwendig für einen Bürger ansieht, handelt es

sich allerdings nicht um ein Wissen darüber, wie die Dinge sind, sondern,
wie sie sein sollen, „wie die Dinge werden, wie sie noch nicht sind, und wie
sie falsch und ungerecht sind, weil sie es nicht sind".6 Sokrates'

philosophische Existenz zeigt sich auch in seiner Meinung, es lohne sich
nicht zu leben, ohne zu philosophieren, weshalb er sich dem Tod nicht
entzieht. Weder wollte er die Stadt aufgeben noch das Philosophieren
lassen, beides war für ihn untrennbar verbunden; „er philosophierte in
seiner Stadt und für seine Stadt, lebte, um zu philosophieren, denn
philosophieren war sein Leben".7 Damit ist er ein Vorbild für diejenigen,
die das Philosophieren (mit seiner gesellschaftlichen Funktion) als

notwendig ansehen. Ohne Philosophie könnten weder Mensch noch Stadt
zu einer Erkenntnis ihrer selbst gelangen und sich weniger verwirklichen.

Auch wenn die politische Ausrichtung einer Philosophie betont wird,
werden die theoretischen Werte nicht nur unter einem praktischen
Gesichtspunkt betrachtet oder gar vergessen. Vielmehr zeigt Sokrates'
Beispiel, dass dessen wesentlicher Charakter als politischer Philosoph
nicht nur nicht der Philosophie den Weg versperrt, „sondern einen ihrer
herausragendsten Momente ermöglicht: Als das Denken in der Polis und in
den Angelegenheiten der Polis Fuß fasste, wurde der theoretische
Ausbruch von Piaton und Aristoteles möglich und notwendig."8 Damit wird
Sinn und Wert des politischen Philosophierens gut eingegrenzt. Einerseits
soll Philosophie nicht abstrakt und fernab der Realität betrieben werden,
andererseits geht es um intellektuelle Redlichkeit. Denn die genuin
gesellschaftliche und politische Funktion der Philosophie soll nicht jemanden
legitimieren, sondern wird besonders in der mäeutischen und kritischen
Aufgabe der Philosophie vollbracht. Eine der wichtigsten Funktionen der

6 ELLACURlA, Ignacio: Filosoßa, ipara qué?, in: Ders.: Escritos filosoficos III. San Salvador:
UCA 2001, 115-131,117. (Die Übersetzungen stammen von mir, sofern sie nicht anders
gekennzeichnet sind.)

7 ELLACURlA: ipara qué? 117.
8 ELLACURlA, Ignacio: Filosofia y politico, in: DERS.: Escritos politicos I. San Salvador: UCA

2005, 47-61, 61.



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 89

Philosophie besteht in der Kritik der Politik im Einsatz für die
Unterdrückten. Politische Philosophie versteht Ellacuria als „die Notwendigkeit,

die jede Philosophie hat - allein aus dem Grund, um Philosophie
zu sein -, als ganze eine politische Dimension zu besitzen".9 Ohne diese

politische Dimension wäre Philosophie keine Philosophie. Denn der Philosoph

philosophiert von seiner heute mehr denn je öffentlich und politisch
bestimmten Situation her und Philosophie muss politisch sein, wenn sie
sich mit der historischen Realität (s.u.) auseinandersetzt, da diese zwangsläufig

politisch ist. Bei einer „Politisierung der Philosophie" bestehen drei
Gefahren: „die unmittelbare Veroberflächisierung (superficializaciôn) der
Themen, die Benutzung der philosophischen Aufgabe als reine und
unmittelbare Wirksamkeit und das Fehlen der kritischen Distanz zum
politischen Geschehen."10 Andererseits darf Philosophie kein Selbstzweck
sein. Positiv bedeutet Politisierung der Philosophie, Philosophie als
wirksames Denken aus der je konkreten realen Situation heraus für diese zu
betreiben. Ein weiterer Sinn der Politisierung ergibt sich aus der
geschichtlichen Situationalität des Menschen11, da Philosophie wegen ihrer
besonderen theoretischen Sensibilität für die Geschehnisse stärker als
andere menschliche Aktivitäten politisiert ist. „Aber die Politisierung
impliziert auch, dass die Philosophie philosophisch zur Konfiguration der
Welt beiträgt, auf die sie antwortet und gerichtet ist, insofern sie sich
selbst als höchste Instanz der Rationalität versteht; einer Welt, die, weil
sie in ihrer letzten Bestimmung und jedes Mal mehr eine geschichtliche
und politische Welt ist, die Philosophie dazu nötigt, geschichtlich und
politisch zu sein."12

Philosophen sollen ihren Beitrag zu einer gerechteren Welt leisten,
aber nicht aktiv in einer Regierung mitarbeiten, um die kritische Distanz
der Philosophie zur Politik nicht aufzugeben. Dies erfolgt mit der Option
für die Armen und Unterdrückten, weil ein System, in dem eine große
Mehrheit in unmenschlichen Umständen lebt, genau deswegen
abzulehnen sei. So mussten nach Ellacuria in ihrer konkreten Situation „der
soziale Einfluss und die politische Realität durch die objektiven Bedürf-

9 ELLACURÎA: Filosoßa y politico, 61.

10 ELLACURÎA: Filosofîa y politico, 52.
11 Mit „Situationalität" (situacionalidad) meint Ellacuria, jeder Mensch lebe immer in

einer Situation, die sowohl durch natürliche Prinzipien (z.B. den menschlichen Potenzen
[potencias] und Kräften bzw. Anlagen [facultades] bestimmt ist als auch durch geschichtliche

(Möglichkeiten [posibilidades] und [erworbene] Fähigkeiten [capacidades]), wobei
letztere wichtiger seien, weil sie sich in verschiedenen Situationen stärker veränderten als
die natürlichen. (Vgl. ELLACURIA, Ignacio: Persona y comunidad, in: DERS.: Escritos fîlosôfîcos
III. San Salvador: UCA 2001, 65-113,106.)

12 ELLACURIA: Filosofîa y politico, 6of. Vgl. auch DERS.: Discurso de graduaciôn en la
Universidad de Santa Clara, in: DERS.: Escritos universitäres. San Salvador: UCA 1999, 221-
228, 225.



9° Thomas Fornet-Ponse

nisse der unterdrückten Mehrheiten bestimmt sein'.o Philosophie hat also
die Aufgabe, die jeweilige Politik aus der Perspektive der Armen und
Unterdrückten im Einsatz für eine wahrere, gerechtere und freiere Gesellschaft

zu kritisieren, was auch konkrete Verbesserungsvorschläge
beinhaltet.

Philosophie ist nach Ellacuria also weniger eine an der Universität
gelehrte und gelernte Wissenschaft und auch nicht primär eine auszuübende
Tätigkeit, sondern vor allem eine Lebensform. Mit Blick auf das Wirken
Ellacurias u.a. als Rektor der Zentralamerikanischen Universität in San
Salvador kann eine Parallele zwischen Sokrates und Ellacuria gezogen
werden, „saying that what distinguishes the intellectual work of Ignacio
Ellacuria does not consist so much in having placed the historical praxis of
liberation at the center of his philosophical reflections, but in having made

philosophy a constitutive element ofa life dedicated to liberation", h

2. Die Historische Realität als Objekt der Philosophie und die FordeRUNG

EINER AUTHENTISCH LATEINAMERIKANISCHEN PHILOSOPHIE

Dieses die gesellschaftliche kritische Aufgabe der Philosophie hervorhebende

Philosophieverständnis basiert nicht nur auf dem Beispiel des

Sokrates, sondern auch auf der hochkomplexen und sehr formalisierten
Philosophie des baskischen Philosophen Xavier Zubiri (1898-1983), dessen

engster Mitarbeiter er lange Jahre warT5

2.1 Kritik an der philosophischen Tradition: Logifizierung und Entifizierung

Beide teilen eine grundlegende Kritik an der abendländischen
philosophischen Tradition wegen zwei (idealistischen) Reduktionismen. Zum
einen werde die menschliche Erkenntnis viel zu sehr vom prädikativen
Logos her verstanden bzw. mit diesem identifiziert, wodurch unsere
Einschätzung anderer Quellen der Erkenntnis verarme - Zubiri nennt dies die
„Logifizierung der Intelligenz".16 Zum anderen liege ein falsches Verstän-

'3 ELLACURIA, Ignacio: Universidad y politico, in: DERS.: Escritos universitarios. San
Salvador: UCA 1999,169-202,195.

H GONZALEZ Fernandez, Antonio: Assessing the Philosophical Achievement of Ignacio
Ellacuria, in: BURKE, Kevin/LASSALLE-KLEIN, Robert (Hgg.): Love That Produces Hope. The

Thought of Ignacio Ellacuria. Collegeville: Liturgical Press 2006, 73-87, 74.
'5 Vgl. angesichts der fast unüberschaubaren Sekundärliteratur zu Zubiri besonders

ELLACURIA, Ignacio: Aproximaciôn a la obra compléta de Xavier Zubiri, in: DERS.: Escritos
fdosôfîcos III. San Salvador: UCA 2001, 365-394 sowie zum Verhältnis beider LASSALLE-KLEIN,
Robert: Ignacio Ellacuria's Debt to Xavier Zubiri. Critical Principles for a Latin American
Philosophy and Theology ofLiberation, in: BURKE/DERS.: Love, 88-127.

16 Inteligencia ist nicht gleichbedeutend mit unserem alltagssprachlichen Verständnis
von Intelligenz, sondern meint das Erkenntnisvermögen. Vgl. zur Erkenntnistheorie Zubiris
SCHMIDT, Walter: Option für die Armen? Erkenntnistheoretische, sozialwissenschaftliche und



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 91

dnis von Realität vor (Zubiri spricht von einer „Entifizierung der Realität"),
was Heidegger mit seiner Kritik der Seinsvergessenheit und dem Hinweis
auf die ontologische Differenz zwischen Sein und Seiendem gesehen habe.
Er sei aber nicht weit genug gegangen, sondern habe selber gewissermaßen

das Sein substantiviert.1? Gegen beide Reduktionismen schlagen sie

zum einen ein Verständnis des Erkenntnisvermögens als ursprünglicher
Einheit von Empfindung und verstandesmäßiger Erfassung (Intellektion)
vor (die Inteligencia sentiente), wonach der Logos vom Erkennen her
verstanden wird und nicht umgekehrt. Zum anderen betonen sie den Primat
bzw. die Prinzipialität der Realität. Die Realität ist das letzte und
einschließende und aus ihr entspringt alles Weitere. Unter Wahrnehmung
der Realität/Reität versteht Zubiri eine Wahrnehmung mit dem Charakter
von etwas „im eigenen" Recht {en propio) bzw. „aus sich" (de suyo) zu
sein.18 Etwas kann nur als reales wahrgenommen werden, weshalb Realität
Formalität ist; nur indirekt wird auch Sein wahrgenommen. Das ,Prius' der
Realität meint, die Realität bestehe nicht darin, vom Intellekt aktualisiert
zu werden. „Man muß zwischen .wahrer Realität', damit ist die Realität
gemeint, insofern sie erfaßt wird (es handelt sich also um einen sekundären

Aspekt), und .realer Wahrheit', damit meint man die Wahrheit, die
unabhängig vom Erfaßtwerden zum Dialog selbst gehört, unterscheiden
(vgl. VW, 91). Der .realen Wahrheit' kommt der Primat zu."^ Der Akt der
empfindenden Intellektion ist die Impression der Realität und menschliche

Intellektion ist formal die reine Aktualisierung des Realen in der
empfindenden Intelligenz.20

Auf dieser Grundlage entwickelt Zubiri eine Philosophie eines offenen
(.transzendentalen') materialistischen Realismus, d.h. eine Philosophie,

sozialethische Überlegungen zur Armutsbekämpfung Schriftenreihe für Wirtschafts- und
Unternehmensethik 13). München: Hampp 2005, 56-143.

17 Zubiri unterstellt der modernen Philosophie vier falsche Substantivierungen: Raum,
Zeit, Bewusstsein und Sein; mit seiner Kritik beruft er sich auch auf Ergebnisse der
modernen Naturwissenschaften, die zu einem ganz anderen Verständnis von Raum und Zeit
geführt haben. Hinsichtlich des Bewusstseins z.B. betont er, es gebe nicht Akte des Bewusst-
seins, sondern nur bewusste Akte. (Vgl. ZUBIRI, Xavier: Naturaleza, historia y Dios. Madrid:
Alianza 2004, 15C sowie ausführlicher zur Kritik FOWLER, Thomas: Xavier Zubiri's Critique of
Classical Philosophy, in: Xavier Zubiri Review 1 (1998) 67-73 ur>d FORNET-PONSE: Ellacurla,
55-79.) Schon in ZUBIRI, Xavier: Vom Wesen. München: Hueber 1968 hat er sich kritisch mit
der philosophischen Tradition auseinandergesetzt und unter Einbezug u.a. indischen
Gedankenguts seine eigene Leitidee entwickelt. (Vgl. ausführlich und mit kritischen
Bemerkungen WIDMER, Hans: Das Strukturprinzip der Wirklichkeit. Aspekte des Wesensmodells

nach dem spanischen Philosophen Xavier Zubiri, in: FZPhTh 21 [1974] 67-138.)
18 Das spanische de suyo ist in Zubiris Philosophie von großer Bedeutung. „It traces to

the Latin ex se, and denotes that the impression of reality ,comes from' and ,out of the reality

of the encounted other. It therefore connotes a certain independence and self-sufficiency."

(Thomas FOWLER in: ZUBIRI, Xavier: Sentient Intelligence. Washington: The Xavier
Zubiri Foundation of North America 1999, 3, Anm. 1.)

*9 WIDMER: Strukturprinzip, 83.
20 Vgl. ZUBIRI, Xavier: Inteligencia sentiente. Madrid: Alianza 1980, 13ft



92 Thomas Fornet-Ponse

nach der die Realität das zutiefst bestimmende Moment ist und die ernst
nimmt, dass innerweltlich alles in der Materie erscheint und die Realität
immer empfindend wahrgenommen wird, aber nicht alles auf die Materie
reduziert, sondern eine Offenheit auf das Jenseits der Materie bzw. die
außerweltliche Realität betont. Diese Philosophie wird von Ellacuria
geschichtlich perspektiviert, indem er begründet, wieso die historische Realität

das letzte Objekt der Philosophie ist.

2.2 Das Objekt der Philosophie: die historische Realität

In seinen einschlägigen Ausführungen stellt Ellacuria zur Frage der Einheit
des Realen (ist sie grundlegend realer und physischer Natur oder bloß
logischer und begrifflicher?) nach den Positionen Hegels und Marxens
diejenige Zubiris dar, der das Objekt der Philosophie im dynamisch
bedachten Ganzen der Realität sieht. Die Einheit der Realität stammt aus
einem Prozess, der sich einem strukturierten und strukturellen Dynamis-
mus verdankt. In diesem Prozess besteht jede neue, höhere Realität nur in
der alten, niedrigeren und durch sie. „Es gibt kein Leben ohne Materie,
keine Sensibilität ohne Leben, keine Intelligenz ohne Sensibilität etc. Das
Höhere verlässt das Niedrigere nicht, sondern es nimmt es wieder auf,
ohne es aufzulösen; im Gegenteil, es ist das Frühere, was dem Späteren
dynamisch als Untergrund dient."21 Diese prozessuale Einheit ist das

Objekt der Philosophie, womit nicht einfach gemeint ist, das Objekt der
Philosophie seien alle Dinge insofern sie real sind. Vielmehr sind sie in
ihrer geschichtlichen Realität zu sehen, was Ellacuria in fünf Thesen
entwickelt.

„Die gesamte innerweltliche Realität konstituiert eine einzige komplexe
und differenzierte physische Einheit in der Weise, dass weder die Einheit die

Differenzen noch die Differenzen die Einheit aufheben,"22
Wie Zubiri geht es Ellacuria um die Totalität der Realität; Dinge

existieren nur in Beziehung zu anderen Dingen. Aber sie sind nicht nur
direkt oder indirekt aufeinander bezogen, sondern es besteht eine allen
diesen Beziehungen (statischer Aspekt) und Funktionen (dynamischer
Aspekt) vorausliegende Einheit, die für die Dinge als Dinge und als real
konstitutiv ist. Diese Einheit bezeichnete Zubiri mit „Respektivität", womit
er unter anderem betonen wollte, die eigene Realität jedes realen Dinges
sei das transzendentalem Prinzip der Einheit, weil das Realsein eines
Dinges beinhaltet, auf jedwedes andere reale innerweltliche und materielle

21 ELLACURÎA: Philosophie, 28.
22 ELLACURÎA: Philosophie, 29.
23 Dies ist nicht im kantischen Sinne, sondern in der Bedeutung von „überschreitend" zu

verstehen.



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 93

Ding intrinsisch und konstitutiv bezogen (respektiv zu diesem) zu sein.24

Jede weitergehende (relationale oder funktionale) Einheit gründet in
diesem respektiven Charakter der Realität, wozu auch auf Ergebnisse der
Naturwissenschaft (z.B. physikalische Feldertheorien) hingewiesen werden
kann. Zwar müsse man die verschiedenen Formen, in denen sich die Realität

zeigt, einzeln untersuchen, dies dürfe aber nicht unverbunden
geschehen. „Die Totalität ist keine abstrakte, sondern eine konkrete Totalität,

die nicht nur mehr aus der Realität als aus der Vernunft stammt,
sondern aus den Elementen oder Momenten dieser Realität: Sie ist eine
vollständig qualifizierte und in permanentem Prozess befindliche
Realität."25 Ellacurias These behauptet, zumindest formal müsse weder die
Einheit die Unterschiede noch die Unterschiede die Einheit aufheben.
Mithin bestehen in der Einheit Identitäten und Unterschiede, die
Widersprüche, Gegensätze oder Negationen sein können. Der Einheit zu begegnen,

indem man die Differenzen auf ein Minimum an Identität reduziere,
werde den irreduziblen Differenzen der Realität nicht gerecht.

Diese gerade genannte Einheit wird in der zweiten These von Ellacuria
näher qualifiziert: „Die innerweltliche Realität ist intrinsisch dynamisch in
der Weise, dass die Frage nach dem Ursprung der Bewegung entweder eine
falsche Frage oder zumindest eine zweitrangige Frage ist."26 Die Einheit der
Realität ist schon wegen der über die reine Beziehung hinausgehenden
Funktionalität nicht statisch. Weil der Dynamismus der Realität als ihr
selber zukommt, gibt es keinen Grund, die Frage nach dem Ursprung des

Dynamismus von der Frage nach dem Ursprung der Realität zu trennen.
„Die Realität ist immer dynamisch und ihre Art des Dynamismus
entspricht ihrer Art der Realität. Es gibt keine statischen, vollständig mit
sich selbst identischen Realitäten."2? Wir können uns in der innerweltlichen

Wirklichkeit Dynamismen nicht ohne Bewegung oder Prozesse
vorstellen, dies bedeutet aber nicht, der Dynamismus sei an sich immer und
formal Bewegung oder Prozess. „Die Realität ist ursprünglich dynamisch.
Dieser Entwurf ist weitaus radikaler als der Versuch, ein Bewegungsprinzip
aufzustellen, das von der Realität selbst verschieden wäre: Eben dasjenige,
wodurch ein reales Ding ist, ist dasjenige, wodurch es dynamisch ist, und
dasjenige, wodurch es ein solches reales Ding ist, ist dasjenige, wodurch es
auf diese und keine andere Weise dynamisch ist."28

Einen anderen Aspekt der in sich systematisch, strukturell und
einheitlich bleibenden Realität bespricht Ellacuria in der dritten These mit

24 Vgl. besonders ZUBIRl, Xavier: Respectividad de lo real, in: Realitas III—IV (1979) 13-43
sowie LaCILLA Ramas, Maria Fernanda: Consideraciôn genética de la respectividad en Zubiri,
in: Burgense 31/1 (1990) 115-198.

25 ELLACURIA: Philosophie, 30.
26 Ellacuria: Philosophie, 31.

27 ELLACURIA: Philosophie, 31.
28 Ellacuria: Philosophie, 32.



94 Thomas Fornet-Ponse

ihrem nicht notwendig dialektischen Charakter: „Während die Realität in
sich selbst systematisch, strukturell und einheitlich bleibt, ist sie nicht
notwendigerweise dialektisch oder zumindest nicht univok, in einem
einzigen Sinne, dialektisch."^ Er will drei Aspekte des strukturellen Dyna-
mismus hervorheben: Erstens ist jedes reale Ding eine Einheit, worin die
Teile ihre Realität vom Ganzen erhalten, obwohl sie selbst die Realität des
Ganzen konstituieren.3° Zweitens muss man kein eigenes Prinzip des

Dynamismus suchen, weil jedes reale Ding ursprünglich dynamisch ist.
Schließlich bilden jedes reale Ding und das Ganze der innerweltlichen
Realität eine physische und dynamische Einheit. Weil das Spezielle und
Formale der Dialektik in der Vorherrschaft der Negation - sowohl auf die
Bewegung als auch auf die Konstitution der Einheit bezogen - liegt, ist die
Dialektik nicht ein Prinzip alles Realen, sondern nur jener Art der Realität,
die die Gesellschaft ist.

In der vierten These legt Ellacuria den prozessualen und aufsteigenden
Charakter der Realität dar: „Die Realität bildet nicht nur eine dynamische,
strukturelle und in gewisser Weise dialektische Totalität, sondern ist auch
ein Prozess der Realisierung, in dem sich jedes Mal höhere Formen der
Realität ergeben, die die vorigen beibehalten und erheben."?1 Ohne die
Wahrheit und Wirklichkeit der Evolutionstheorie vorauszusetzen, erhält
sie durch diese eine gute empirische Unterstützung. Die Dynamismen des
rein Materiellen zeigen sich in den Dynamismen des Lebens, die des
Lebens in denen der Tierwelt, die der empfindenden Tierwelt in denen der
menschlichen Realität und die der menschlichen Realität in denen der
gesellschaftlichen und geschichtlichen Realität. Bei der Entstehung der
Formen der höheren Wirklichkeit handelt es sich nicht lediglich um die
Explikation von etwas bereits Vorhandenem, sondern um etwas qualitativ
Neues.

Schließlich bestimmt er die geschichtliche Realität (nicht: die
Geschichte) als das letzte Objekt der Philosophie: „Die geschichtliche Realität'

ist das ,letzte Objekt' der Philosophie, verstanden als innerweltliche
Metaphysik nicht nur wegen ihres einschließenden und totalisierenden
Charakters, sondern als höchste Manifestation der Realität."?2 Den bisherigen
Thesen zufolge konstituiert die innerweltliche Realität eine dynamische,
strukturelle und dialektische Totalität. Diese ist das Objekt der Philosophie.

Wegen des gerade genannten prozessualen Charakters sind in die-

29 ELLACURIA: Philosophie, 33.
3° Ellacuria greift damit auf Zubiris Konzept der Substantivität zurück. Dieser „versteht

darunter eine systematische Einheit von Eigenschaften, in der diese aber ihren Eigenstand
verloren haben und zu Momenten der Einheit geworden sind, die sich auf Grund ihrer Stellung

innerhalb des geschlossenen Systems gegenseitig bedingen" (Widmer: Strukturprinzip,
93)-

31 ELLACURlA: Philosophie, 36.
32 ELLACURlA: Philosophie, 39.



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 95

sem letzten Stadium der Realität alle vorherigen präsent. Ellacuria begründet

die Option für die geschichtliche Realität als Objekt der Philosophie
metaphysisch, da die Philosophie sich mit der Totalität der Realität in
ihrer vollständigsten und deutlichsten Form auseinandersetzen müsse und
diese in der geschichtlichen Realität bestehe - und nicht in der Person,
dem menschlichen Leben oder der menschlichen Existenz. Denn wer vor
allem Sozialgeschichte betreibe, vernachlässige die Person und wer sich
auf die Person konzentriere, vernachlässige die schöpferische Macht der
Geschichte. Nur in der historischen Gesamtheit würden Person und Leben
adäquat, d.h. in ihren vollständigen Bezügen, gesehen. Des Weiteren soll
diese Einheit von ihrem letzten Zustand und nicht von ihren Ursprüngen
her untersucht werden. Dieser aber ist etwas uns Gegebenes. Außerdem
betont Ellacuria den Charakter der Praxis33 der dynamisch und konkret
bedachten geschichtlichen Realität, der zur Wahrheit der Realität führt,
weshalb er (gegen Vico) von einer Äquivalenz von verum und faciendum
spricht. Ferner sei die Realität schlechthin offen und innovatorisch,
weswegen auch Gott nicht aus dem Objekt der Philosophie ausgeschlossen
werde. Schließlich sei die Geschichte der Ort der Entdeckung oder
Aufdeckung der Realität, weswegen Ellacuria mit der (entideologisie-
renden) Methode der Historisierung (historizaciôn) die Tragfähigkeit von
Konzepten überprüfen kann.34 Dabei wird analysiert, wie sich das
untersuchte Konzept in einer bestimmten geschichtlichen und gesellschaftlichen

Situation auswirkt -, ob z.B. ein vorgeschlagenes Konzept zum
Gemeinwohl tatsächlich das Gemeinwohl betrifft oder nur ein Partikularinteresse

ausdrückt.

2.3 Begegnung mit der Realität - authentische Philosophie

Der Mensch begegnet nach Ellacuria der Realität und den realen Dingen
auf eine dreifache Weise. Zunächst gibt es die noetische Dimension, das
Verantwortliche Erkennen der Realität (el hacerse cargo de la realidad), das
ein reales Sein in der Realität der Dinge durch ihre materiellen und aktiven

Vermittlungen voraussetzt und einen aktiven Charakter hat. Zweitens
besteht ein grundlegend ethischer Charakter, weil das Erkenntnisvermögen

„dem Menschen nicht gegeben [wurde], um sich seinen realen
Verpflichtungen zu entziehen, sondern um sich das reale Sein der Dinge

33 Damit meint Ellacuria Realität bestimmende und verändernde Handlung; da er selber
das Wort „praxis" und nicht „practica" benutzt, setze ich es im Folgenden kursiv, um es vom
normalen Begriff der „Praxis" zu unterscheiden.

34 Als Beispiel der Historisierung als entideologisierende Methode sei verwiesen auf
seine Ausführungen zum Gemeinwohl und zu den Menschenrechten: ELLACURIA, Ignacio:
Historizaciôn del bien comûn y de los derechos humanos en una sociedad dividida, in: DERS.:

Escritos filosôficos III. San Salvador: UCA 2001, 207-225; DERS.: Historizaciôn de los derechos
humanos desde Ios pueblos oprimidos y las mayorias populäres, in: DERS.: Escritos filosôficos
III. San Salvador: UCA 2001, 433-445.



96 Thomas Fornet-Ponse

aufzubürden und sich den Erfordernissen der Dinge zu stellen".35 Das ist
die tätige Verantwortung für die Realität (e/ cargar con la realidad). Die
dritte Dimension der menschlichen Begegnung mit der Realität ist die
praxische und besteht im leidenschaftlichen Kümmern um die Realität (el

encargarse de la realidad), da die Intelligenz ihre Funktion nur dann
erfüllt, „wenn sie ein reales Tun auf sich nimmt".36 Schon die Begegnung mit
der Realität bleibt für den Menschen keine rein intellektive Angelegenheit,
sondern beinhaltet ein Sollen und ein Handeln - auch das Nichtstun in
einer ungerechten Situation kann als Handeln angesehen werden, weil es
die bestehenden Strukturen stärkt.

Der Mensch als praxisches Wesen ist dafür verantwortlich, die Realität
weiter zu entfalten und zu ihrer größeren Verwirklichung beizutragen. Die
Aufgabe der Philosophie ist es, die menschliche Fähigkeit zur Reflexion zu
fördern, um die Realität zu verändern und bessere Möglichkeiten für die
individuelle Verwirklichung zu schaffen. Sie ist also immer mit einer
gewissen Praxis verbunden. Damit und weil die befreiende Funktion der
Philosophie immer eine konkrete Arbeit ist, ist Philosophie inhärent kon-
textuell, weil sie ihre konkrete Arbeit „zu unterschiedlichen Zeiten und an
unterschiedlichen Orten nicht auf gleiche Weise ausübt"37. Daraus ergibt
sich die Forderung nach einer authentischen Philosophie, die dann
authentisch ist, wenn sie selber zu einem Moment der befreienden Praxis
wird, indem sie sich, der Suche nach einer wirklich befreienden Wahrheit
verpflichtet, den adäquaten Ort wählt, von dem sie ausgeht (und nicht
einfach importiert wird) und zu einer adäquaten Praxis beiträgt. Eine
Philosophie, die ihre eigene geschichtliche Realität nicht ausreichend
beachtet, verfehlt nicht nur ihr eigentliches Objekt, sondern ist auch
unauthentisch und kann nicht ihren vollen Beitrag leisten.38

3. Freiheit und Befreiung

3.J Befreiung als integrale Befreiung

Wenn Philosophie zur geschichtlichen Praxis der Befreiung beitragen soll,
stellt sich die Frage, was unter Befreiung verstanden wird. Dabei ist der
Unterschied zwischen Befreiungstheologie und Befreiungsphilosophie zu
beachten, weil erstere gerade die in Strukturen verfestigte Sünde als vor-

35 ELLACURfA, Ignacio: Hacia una fundamentaciôn del método teolôgico latinoamericano,
in: Ders.: Escritos teolôgicos I. San Salvador: UCA 2000, 187-218, 208. Die hier gewählte
Übersetzung stammt von Raul Fornet-Ponse: EllacurIa, Ignacio: Zur Begründung der
lateinamerikanischen theologischen Methode, in: DERS: Eine Kirche der Armen. Für ein prophetisches

Christentum Theologie der dritten Welt 40). Freiburg i. Br.: Herder 2011.

36 ELLACURlA: Hacia una fundamentaciôn, 208.
37 ELLACURlA, Ignacio: Funciôn liberadora de la filosofla, in: DERS.: Escritos politicos I. San

Salvador: UCA 2005, 93-121,108.
38 Vgl. ELLACURlA: Funciôn liberadora, 108.



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 97

rangiges Merkmal ansieht und um eine Befreiung von der Sünde bemüht
ist, die zugleich aus irdischen Mangelsituationen befreit. Der Philosophie
hingegen geht es neben der Befreiung aus Mangelsituationen vor allem um
ihre kritische, entideologisierende Funktion.

Die Bedeutung der theologischen bzw. theologalen Dimension in
Ellacurias Denken zeigt sich schon darin, dass er vor allem in seinen
theologischen Beiträgen über eine integrale Befreiung nachdenkt. Dabei geht
es ihm um das Verhältnis „zwischen dem christlichen Heil [...] und der
geschichtlichen Befreiung",39 er reduziert die Befreiung keineswegs auf
innerweltliche Errungenschaften. Wegen der grundsätzlichen Einheit der
Geschichte und weil in der Geschichte präsent werde, was Gott vom
Menschen wolle, ist Befreiung zunächst eine geschichtliche und sozioöko-
nomische Aufgabe. Auch im Blick auf den Glauben spricht Ellacuria von
einer Politisierung bzw. Vergeschichtlichung, die das Heils- und
Erlösungshandeln nicht auf die Veränderung soziopolitischer Strukturen
reduzieren will. „Sie besteht vielmehr in der Überzeugung, daß Heil und
Erlösung nicht zu ihrer Fülle gelangen, wenn diese geschichtliche und,
gegebenenfalls, politische Dimension nicht erreicht wird."40 Materielle und
geistige Befreiung (von der Macht der Sünde bzw. des Todes) gehen Hand
in Hand. Der Beitrag der Theologie zu dieser integralen Befreiung besteht
in der genauen Analyse der jeweiligen geschichtlichen Situation daraufhin,
was in ihr an Gnade und was an Sünde vorliegt. Im Blick auf seinen
eigenen lateinamerikanischen Kontext bestimmt Ellacuria die Armut und
Ungerechtigkeit als gegenwärtige Sünde der Welt. Elemente der Gnade
sind das Selbstbewusstsein und der christlich inspirierte Einsatz der
Armen für ihre eigene Befreiung. Strukturelle und institutionelle Ungerechtigkeiten

sind zu überwinden, wobei sich eine vollständige Befreiung nicht
auf die Befreiung der Armen, Leidenden und Unterdrückten beschränkt,
sondern universal zu verstehen ist. „Man muß den Armen von seiner
Armut und den Reichen von seinem Reichtum befreien, man muß den
Unterdrückten von seinem Beherrschtwerden und den Unterdrücker von
seinem Herrsein befreien. Und dies ist korrelativ.V Die vorrangige christliche

Option aber gilt den Armen und Unterdrückten. Befreiung ist
zunächst eine Befreiung von der materiellen Unterdrückung, d.h. von den
Bedürfnissen, deren Befriedigung gesichert sein muss, damit man von
einem menschlichen Leben sprechen kann. Zweitens ist sie eine Befreiung
von der Repression, d.h. von den Phantasien und Wirklichkeiten, die den
Menschen einschüchtern und erschrecken. Die personale und kollektive

39 ELLACURIA, Ignacio: Geschichtlichkeit des christlichen Heils, in: DERS./SOBRINO, Jon
(Hgg.): Mysterium Liberationis. Grundbegriffe der Theologie der Befreiung. Bd. 1. Luzern:
Edition Exodus 1995, 313-360, 313.

4° ELLACURIA: Geschichtlichkeit, 329.
41 ELLACURIA: Geschichtlichkeit, 356, vgl. 352.



98 Thomas Fornet-Ponse

Befreiung von allen Arten der Abhängigkeit setzt diese beiden voraus, ist
aber gleichzeitig mit ihnen. „Schließlich ist es die Freiheit von einem
selbst, aber von einem selbst als absolut absoluter Realität, die man nicht
ist, nicht aber von einem selbst als relativ absoluter Realität, die man ist."42
Im Unterschied zu den vorherigen Fällen kann sich der Zentrismus alles
Lebendigen nämlich in einen totalen Autozentrismus verwandeln (gegenüber

den Mitmenschen und Gott), und damit zur gefahrlichsten Form der
Idolatrie werden. Asketen und Mystiker haben besonders diese Befreiung
betrieben.

3.2 Befreiung der Geschichte und Freiheit in der Geschichte

Diesem integralen Befreiungsverständnis liegen die philosophischen
Überlegungen Ellacurias zur Befreiung als einem aus der eigenen Dynamik der
strukturellen und prozessualen Realität hervorgehenden Dynamismus
zugrunde.

In seiner Monographie Philosophie der geschichtlichen Realität sieht er
auf der Basis der Geschichtlichkeit des Erkennens, der Philosophie und des
Menschen vier Basismomente der Materialität der Geschichte: die Materie,
die Räumlichkeit des Realen, die materielle Zeitlichkeit und das
biologische Fundament. Ferner bespricht er die natürliche, die soziale und die
personale Komponente der Geschichte. Auch die zeitliche Struktur der
Geschichte hat vier Basismomente: Sukzession als physische, Alter als
biologische, Dauer als physische und Präzession als biographisch-historische
Zeit. Schließlich beschreibt Ellacuria die Geschichte als tradierende
Transmission, als schöpferischen Prozess von Möglichkeiten und stellt ihre
dynamische Struktur heraus. Wie oben ausgeführt, umfasst die geschichtliche

Realität alle anderen und ist das Ganze der Realität in das
gesellschaftliche Reich der Freiheit aufgenommen.43 Die Freiheit wird zum
ersten Mal im Kontext der Evolution, nämlich bei der Verhältnisbestimmung

von Notwendigkeit und Zufall behandelt (mit Rekurs auf J.

Monod), wobei er biologische Notwendigkeit nicht als Anti-Zufall
bestimmt, sondern beide einander bedingen. „Weder kann die Geschichte
die Negation der Natur noch die Freiheit die Vernichtung der Notwendigkeit

sein."44 Es gibt freie Handlungen, die auf notwendigen Realitäten
und Gesetzen basieren, ohne dass diese aufhören zu sein, was sie sind. „Sie
werden schlicht in einen höheren Bereich der Freiheit eingeordnet. Die
Freiheit ist kein Bruch mit der Notwendigkeit, sondern ein Annehmen der

42 EllacurIa, Ignacio: En torno al concepto y a la idea de liberaciôn, in: DERS.: Escritos
teolôgicos I. San Salvador: UCA 1996, 629-657, 646.

43 Die Begrifflichkeit „Reich der Freiheit" stammt von MARX, Karl: Das Kapital. Kritik der
politischen Ökonomie. Bd. III. Der Gesamtprozess der kapitalistischen Produktion MEW
25). Berlin: Dietz 1964, 828.

44 ELLACURlA: Philosophie, 122.



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 99

Notwendigkeit."45 Dem vergleichbar verdanken sich der soziale Mensch
und die menschliche Gesellschaft der Geschichte, die von der Natur und in
ihr .befreit' werden muss. Auch dies ist als „Aufhebung" zu verstehen. Die
Befreiung der Geschichte, die Geschichte als Prozess der Befreiung ist zwar
eine Befreiung von der Natur, nicht aber ihre Negation; die Befreiung von
den notwendigen natürlichen Elementen ist niemals vollständig. „Weder
kann der Mensch ohne seinen Körper, noch die Gesellschaft ohne die
Spezies, noch die Geschichte ohne die Natur begriffen werden."46 In
Geschichte und Gesellschaft verwirklicht sich das menschliche Individuum,

womit sich die soziale und personale Komponente der Geschichte
verbinden.

Unter Rekurs auf Zubiri spricht Ellacuria auch von einer Befreiung der
menschlichen Zeit, was wiederum die Beziehung zur Natur ins Spiel
bringt. Der Prozess zur Freiheit von der Natur begleitet den gesamten
evolutiven Prozess und nimmt beim Menschen besondere Züge an. In
diesem Prozess werden nicht bestimmte Funktionen freigesetzt, sondern
aus und in den vorherigen erscheinen neue Funktionen, die dem
Lebewesen größere Autonomie erlauben. Die Fixierung einiger Strukturen, z.B.

von Reflexen, führt zur Freiheit anderer, z.B. zu angepassten Bewegungen.
Dieser Prozess gilt auch für spezifisch menschliche Funktionen.

„Wenn die menschliche Freiheit in einem Prozess der Befreiung
entsteht, so gilt dies auch für die menschliche Zeit, da die menschliche
Zeit ohne die Freiheit unvorstellbar ist."47 In diesem neuen Bereich werden
die Freiheit der persönlichen Biographie und die Freiheit der sozialen
Geschichte möglich. Freiheit bedeutet keine Unbestimmtheit (gegen die
Natur als Determination), sondern eine sich in freien Handlungen
ausdrückende Selbstbestimmtheit. In den freien Handlungen begegnet der
Mensch den Dingen als Realitäten, womit Befreiung der Natur und
Naturalisierung der Freiheit unauflöslich miteinander verbunden sind.
Weil der Mensch durch die geschichtliche Praxis auf die geschichtliche
Realität einwirken kann, beginnt mit seinem Auftreten eine besondere
Phase. Die Dynamik der Realität drückt sich in diesem Befreiungsprozess
aus, den der Mensch durch sein Wirken fördern oder behindern kann. Der
gesamte (evolutive) Prozess der Natur kann als ein Prozess der Befreiung
zur naturalisierten Freiheit verstanden werden. Niedere Formen setzen
höhere frei, jede frühere Struktur schafft einen sie überschreitenden
Bereich und somit eine neue Form der Realität; am Höhepunkt entsteht
die Freiheit. Die Geschichte zeigt sich „als Reich der Freiheit in einem
Befreiungsprozess".48 Mit ihm verbunden ist eine Praxis von Individuen

45 ELLACURIA: Philosophie, 126E

46 Ellacuria: Philosophie, 182.

47 ELLACURIA: Philosophie, 361.
48 ELLACURIA: Philosophie, 463.



ÎOO Thomas Fornet-Ponse

oder Kollektiven. Damit ist die geschichtliche Befreiungspraxis für Ellacuria
nicht nur und nicht primär eine ethische oder politische Frage, sondern
vielmehr eine metaphysische! Denn ohne einen Befreiungsprozess gibt es
keine Geschichte und ist der gesamte Prozess der Verwirklichung der
Realität blockiert. „Die Praxis identifiziert sich somit mit dem geschichtlichen

Prozess selbst, insofern dieser Prozess produktiv und transformativ
ist."49 Praxis ist auf vollere Praxis hingeordnet und setzt schrittweise
Freiheit frei; das Ziel des Befreiungsprozesses ist die Befreiung der Freiheit
selbst. Der Mensch als praxisches Wesen soll zur Verwirklichung der
Realität beitragen, in der alle praxischen Wesen die Fülle ihres praxischen
Wesens verwirklichen können.

4. Philosophie als befreiende Philosophie

Worin liegt dann die spezifische Funktion der Philosophie? Ellacuria sieht
zunächst die befreiende Funktion der Philosophie hinsichtlich Ignoranz
und Falschheit, will mit seinen Überlegungen aber einem praktischen
Zweck mit zwei Aspekten dienen. Dieser hat einen kontextuellen
Ursprung, da er zum einen in der wirklichen und ideologisch gerechtfertigten
Unterdrückungssituation Lateinamerikas hegt und zum anderen im Fehlen
einer authentischen lateinamerikanischen Philosophie. Die neue Philosophie,

die er im Blick hat, übt theoretisch-praktisch für die unterdrückten
Bevölkerungsmehrheiten eine befreiende Funktion aus und wird als

„lateinamerikanische" bezeichnet, weil sie von der lateinamerikanischen
Realität aus und für sie denkt. Ellacuria spricht von einer kritischen und
von einer schöpferischen Fähigkeit der Philosophie.

Die kritische Funktion besteht primär gegenüber der herrschenden
Ideologie als strukturelles Moment eines sozialen Systems, beachtet aber
auch andere Elemente derselben Struktur. Ellacuria möchte dabei nicht
die positiven oder neutralen Aspekte einer Ideologie verneinen, aber die
Philosophie vor der Gefahr warnen, zur Ideologisierung zu werden. Ihre
kritische Funktion besteht gegenüber theoretischen Äußerungen und
Meinungen, die uneingestandene Interessen verheimlichen und eher
vorsätzliche Täuschungen als formale Ideologie sind. „Die Ideologisierung
fügt der Ideologie das hinzu, worin sich unbewusst und unüberlegt
Visionen der Realität ausdrücken, die - weit davon entfernt, sie zu zeigen - sie

unter dem Anschein der Wahrheit verbergen und deformieren auf der
Basis von Interessen, die aus der Bildung von Klassen oder sozialen,
ethnischen, politischen, religiösen oder anderen Gruppen stammen."50

Das geschieht offensichtlich dann, wenn ein ungerechtes System sich
ideologisch rechtfertigen will. Die Philosophie kann und soll dagegen eine

49 ELLACURIA: Philosophie, 521.

5° ELLACURÎA: Funciôn liberadora, 99.



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 101

wirksame Waffe sein und ist wegen ihrer Fundamentalität und kritischen
Haltung notwendig, auch wenn sie wegen des umfassenderen Charakters
der Ideologisierung nicht ausreicht. Die Kritik an der eigenen Position und
die Suche nach dem Grund kann zur De-Fundamentierung der ideologi-
sierten Positionen beitragen und damit das identifizieren und bekämpfen,
was sich als wirkliches Fundament geriert, tatsächlich aber nur ein
eingebildetes ist. „Kritische Haltung und Fundamentalität erlauben dem
Philosophieren, eine entideologisierende Funktion auszuüben."51

Dieser kritischen Funktion gegenüber Ideologisierungen korrespondiert
die schöpferische, da jede Kritik gerichtet ist. Ihr geht es um einen neuen
theoretischen Diskurs, der die Realität nicht verbirgt oder deformiert,
sondern entbirgt, „sowohl in dem, was sie an Negativem, als auch in dem, was
sie an Positivem enthält".52

Die Philosophie hat aber nicht nur bei der Analyse und Interpretation
einen unaufgebbaren und notwendigen Platz, sondern auch bei der Aktion
und Transformation, da es keine reine Praxis gibt. Mit Hilfe der Philosophie

begegnet der Mensch der Realität, um sie zu beleuchten, zu
interpretieren und zu transformieren. Um von einer Philosophie im vollen
Sinne sprechen und philosophisch ausreichend zur Verwirklichung der
Ziele des Menschen und der Menschheit beitragen zu können, sind neben
der Begleitung und Reflexion einer Praxis Fragen der Erkenntnistheorie,
der Anthropologie, der Gesellschaft und Geschichte, aber auch des
Transzendenten zu bedenken.

Bei den Bedingungen der Möglichkeit der befreienden Funktion der
Philosophie ist zunächst die Kontextualität der befreienden Funktion zu
nennen, die immer eine konkrete Arbeit ist, weil vorher genau das Wovon
der Befreiung, ihre Weise und ihr Wohin bestimmt werden müssen. Eine
befreiende Philosophie ist notwendig auf eine befreiende Praxis
hingeordnet. Gerade im lateinamerikanischen Kontext wird deutlich, dass die
Philosophie nur in angemessener Verbindung mit einer von ihr
unabhängigen befreienden Praxis ihre kritische und schöpferische Funktion
ausüben kann. Dies schränkt nicht die Autonomie der Philosophie ein,
sondern berücksichtigt die Bedingungen jeder Denkart, zu denen auch die
Praxis gehört. Ein Philosoph kann nur schwer zur befreienden Praxis
beitragen, wenn er nicht in eine solche eingetaucht ist. Ihre befreiende
Funktion kann die Philosophie nur in einer tatsächlich bestehenden
Befreiungspraxis ausüben, kann aber auch großen Nutzen aus dieser Praxis
ziehen, weil diese ethisch und kreativ bedeutsam ist. „In dem Maße, in
dem die geschichtliche Praxis die Theorie als ihr intrinsisches Moment
integriert, erscheint die Philosophie als ein theoretisches Moment der

51 ELLACURfA: Funciôn liberadora, 101.

52 ELLACURÎA: Funciôn liberadora, 102.



102 Thomas Fornet-Ponse

geschichtlichen Praxis."53 Dabei darf der Philosoph kein Funktionär oder
Bewunderer irgendeiner Praxis sein, sondern muss die kritische Distanz
gegenüber jeglicher Praxis behalten. Trotzdem muss sie vom Subjekt der
Befreiung aufgenommen werden, um voll wirken zu können. Ein Wandel
der Ideen führt nicht notwendig zu einem Wandel der Realität bzw. kann
sogar angeführt werden, um keinen wirklichen Wandel zu betreiben. Will
eine Philosophie befreiend sein, muss sie an dem Ort der geschichtlichen
Wahrheit und der wahren Befreiung verortet sein, d.h. von sozialen
Kräften aufgenommen werden, die wirklich befreiend arbeiten. Dieser Ort-
der-Wahrheit ist im kritischen Blick auf die Geschichte zu bestimmen,
weil darin befreiende und beherrschende Kräfte und Aktionen ausgemacht
werden können. Er ist das Wovonher des Philosophierens und damit ein
die verschiedenen Philosophien unterscheidender Faktor. Für eine christliche

Philosophie liegt er „im privilegierten Ort der Wahrheit der
Geschichte, der das Kreuz als Hoffnung und Befreiung ist".54 Stellt sich eine
Philosophie nicht an den Ort der Unterdrückten, ist sie weder befreiend
noch christlich inspiriert. Trägt sie aber den verschiedenen geschichtlichen

Befreiungspraktiken Rechnung, nimmt an ihnen teil und ist mit
dem Subjekt der Befreiung verbunden, das idealiter das schlimmste Opfer
der Herrschaft ist, impliziert ihre befreiende Funktion „die Befreiung der
Philosophie selbst von jedem ideologisierenden Beitrag und zugleich die
Befreiung derer, die der Herrschaft unterworfen sind".55

5. Jenseits des lateinamerikanischen Kontextes

Für einen in Deutschland lebenden Philosophen und Theologen stellt sich
schließlich die Frage, welche Relevanz die Philosophie Ellacurias für den
deutschen Kontext haben bzw. wie sie in Deutschland vergeschichtlicht
werden könnte - denn dadurch kann die Universalität einer kontextuellen
Philosophie deutlich werden. Damit wäre zugleich dem Missverständnis
begegnet, eine kontextuelle Philosophie habe nur Geltung für ihren eigenen

Kontext, darüber hinaus aber nicht.
Dabei ist die von Ellacuria nicht nur hervorgehobene, sondern mit

Zubiri begründete Kontextualität und Geschichtlichkeit jeder Philosophie
zu beachten, die sich u.a. von der Bestimmung der geschichtlichen
Wirklichkeit als dem schlechthinnigen Objekt der Philosophie ergibt. Denn
ihretwegen müssen die universalen Elemente einer anderen Philosophie
erst im jeweiligen Kontext .historisiert' werden. Wegen seiner guten
Kenntnis der europäischen philosophischen Tradition und der kreativen
Rezeption der in Auseinandersetzung mit dieser entstandenen zubiria-

53 SAMOUR: Voluntad, 378.
54 ELLACURlA: Funciôn liberadora, 116.

55 ELLACURlA: Funciôn liberadora, 120.



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 103

nischen Philosophie bietet Ellacuria hierfür gute Möglichkeiten und
naheliegende Ansatzpunkte.

Gerade die Kritik an (im Grunde genommen) der gesamten europäischen

Philosophie wegen der in ihr - in mehr oder weniger stark
ausgeprägtem Maße - vorliegenden Logifizierung der Intelligenz und Entifizie-
rung der Realität nebst dem Versuch, diese durch das Modell der Inteligen-
cia sentiente zu überwinden, stellt eine gewichtige und fundamentale
Anfrage an die europäische Philosophie dar, der diese sich bis dato noch
zu wenig ausgesetzt hat. Angesichts des grundlegenden Charakters der
zubirianischen (und ellacurianischen) Kritik ist dies aber dringend nötig -
und im deutschen Kontext wäre inbesondere das Verhältnis zu Husserl
und Heidegger einer weiteren Bearbeitung würdig.56 Ähnliches gilt auch
für die positive Rezeption der Philosophie Zubiris, die im nordamerikanischen

Raum schon deutlich weiter fortgeschritten ist. Für beide
Aspekte wird der Rekurs auf Ellacuria in seiner kreativen Weiterführung
des zubirianischen Denkens nicht nur notwendig, sondern auch in höchstem

Maße hilfreich und richtungsweisend sein. Ein Beispiel für eine solche
positive Rezeption, das hier nicht weiter ausgeführt werden kann, wären
Ellacurias und Zubiris Überlegungen zur biologischen Grundlage der
Erkenntnis und ihr Vorschlag einer Inteligencia sentiente z.B. im Diskurs
über die Willensfreiheit und der Problematik der physischen Realisierung
mentaler Prozesse.

Insofern die metaphysische Grundlage des Denkens Ellacurias in der
Philosophie Zubiris besteht und damit nicht vom lateinamerikanischen
Kontext abhängt, bestehen auch aus diesem Gesichtspunkt keine Hindernisse

für eine positive Auseinandersetzung mit seinem Denken. Wie
erläutert, führt ihn diese zur Bestimmung der geschichtlichen Realität als
dem eigentlichen bzw. letzten Objekt der Philosophie, die aber auch ihrerseits

die Philosophie affiziert. Mit dieser These gilt es sich in gleichem
Maße auseinanderzusetzen wie mit ihrer Grundlage, d.h. der „Philosophie
der historischen Realität" mit ihrer Kennzeichnung der Realität als grundlegend

einer, die dynamischen, d.h. prozessualen und aufsteigenden,
Charakter trägt, der nicht universal ist. Aber darin besteht für Ellacuria
nicht die eigentliche Aufgabe der Philosophie; diese ist ihre befreiende
Funktion, die sich - immer verbunden mit einer konkreten Praxis -
kritisch, schöpferisch und entideologisierend manifestiert. Diese Funktion
ist zutiefst durch ihre geschichtlichen Umstände geprägt, womit es in der
konkreten Ausgestaltung (auch wegen des deutlichen Gelegenheitscha-

56 Hinweise bieten aber z.B. LASSALLE-KLEIN, Robert: La historizaciôn de la filosofîa de la
religion de Karl Rahner en Ignacio Ellacuria y Xavier Zubiri, in: SAMOUR, Hector/NlCOLÄS,
Juan-Antonio (Hgg.): Historia, ética y ciencia. El impulso crltico de la ßlosofla de Zubiri.
Granada: Comares 2007, 213-230 sowie MEJIDO, Manuel: Ignacio Ellacuria's Philosophy of
Historical Reality. Beyond the Hegelian-Marxian Dialectic and the Zubirian Radicalization of
Scholastic Realism, in: Philosophy & Theology 18 (2006) 287-318.



104 Thomas Fornet-Ponse

rakters zahlreicher seiner Beiträge) kaum mehr möglich sein wird, im und
für den deutschen Kontext auf explizite Äußerungen Ellacurias rekurrieren
zu können - was auch eine unangemessene Form der Rezeption bzw.
Historisierung wäre. Ferner entspricht dies seinem sokratischen Verständnis

von Philosophie, dass keine Philosophie, sondern die philosophische
Praxis, das Philosophieren lehren will. Dazu bietet Ellacurias Werk durch
die zahlreichen .Anwendungen' auf konkrete Probleme ausreichend
Hilfestellung.

Die Betonung der Geschichtlichkeit jeder Philosophie und der zu ihrer
eigenen Wissenschaftlichkeit gehörende Bezug auf die Praxis sind
Elemente, die durchaus auch im deutschen philosophischen Kontext rezipiert
werden können bzw. sollten.57 Konkret gesprochen: Man wird in Deutschland

bei Weitem nicht in dem Ausmaße von ungerechten Gesellschaftsstrukturen

sprechen können, wie dies in El Salvador zu Zeiten des Wirkens
Ellacurias der Fall war (und auch gegenwärtig weitgehend so ist). Ein
Rekurs auf unterdrückte Bevölkerungsmehrheiten entspräche nicht der
gegenwärtigen gesellschaftlichen Wirklichkeit. Dennoch aber kann z.B.
weder die in den letzten Jahren deutlich gestiegene Kinderarmut noch die
sich immer stärker auseinanderentwickelnde Reichtumsverteilung58
verschwiegen werden. Diese Problemanzeigen weisen auf konkrete
Ungerechtigkeitsstrukturen auch in unserer Gesellschaft hin, die es Menschen
erschweren, ein freies und menschenwürdiges Leben zu führen. Auf der
Basis der vorangegangenen Ausführungen soll Philosophie die
ideologischen Hintergründe dieser Situation aufdecken und kritisch-kreativ an
Lösungen mitwirken. Hierzu muss sie in eine soziale Praxis involviert sein,
die auf eine Überwindung dieser Zustände hinarbeitet - dabei gilt es, die
kritische Distanz gegenüber jeder politischen Richtung zu wahren und
nicht selber (Partei-)Politik zu betreiben. Auf diese Weise erscheint es mir
auch in Deutschland möglich und sinnvoll, eine im ellacurianischen Sinne
befreiende Philosophie zu betreiben.

Damit einher geht eine Rehabilitierung jener Tradition, die die
Philosophie nicht wie Piaton und Aristoteles im Staunen beginnen lässt,
sondern mit der Betroffenheit durch die menschliche Situation. Denn die
Geburtsstunde philosophischer Traditionen in Europa verdankt sich nicht
nur der Fähigkeit zu theorie- oder wissenstheoretischorientierter Verwunderung,

sondern auch der Erfahrung von Sklaverei, Rassismus,
Unterdrückung und der Diskrepanz zwischen human legitimen Forderungen

57 Vgl. auch die Bemühungen um die Etablierung einer Interkulturellen Philosophie, bes.
FORNET-BETANCOURT: Philosophie.

58 Vgl. z.B. BUNDESREGIERUNG: Lebenslagen in Deutschland. Der 3. Armuts- und
Reichtumsbericht der Bundesregierung.
http://www.bmas.de/coremedia/generator/26742/propertytepdf/dritter armuts und reic
htumsbericht.pdf (16.08.2009).



Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurias 105

und der geltenden politischen Ordnung. Aus der Betroffenheit durch diese
Situation wird Philosophie mit praktischen, ethischen Fragen begonnen.59

Damit verbunden ist der letzte im Philosophieverständnis Ellacurias
implizierte, von ihm indes nicht entfaltete, Aspekt, auf den ich hinweisen
möchte: die Kritik an einer Identitätsphilosophie bzw. die Öffnung auf
eine interkulturelle Perspektive. Schließlich ist ein Denken, das die Kon-
textualität und die Geschichtlichkeit des Denkens so sehr betont und
zudem die Entwicklung einer authentischen lateinamerikanischen Philosophie

nicht nur für möglich, sondern auch für notwendig erachtet, im Kern
ein interkulturelles Denken. Denn ein monokulturelles Philosophieverständnis

(welches eine Inkulturation europäischer Philosophie in
Lateinamerika, nicht aber eine authentische lateinamerikanische Philosophie
zur Folge hätte) wird abgelehnt und Pluralität und Differenz der
verschiedenen Kulturen und Kontexte werden zutiefst in den Horizont des
Denkens eingetragen.

Wenn Ellacuria dies nicht expliziert hat, verdankt sich dies dem
Umstand, dass es ihm immer um die konkrete ethische Aufgabe der
Philosophie innerhalb seiner Polis ging; um die Mitwirkung an der Befreiung in
der Geschichte. „Aber diese Suche der Wahrheit, dieser Wille zur Wahrheit,

hat nicht nur einen theoretischen Wert. Sie hat zudem auch einen
ethischen Wert: Sein Leben der Suche der Wahrheit zu widmen, weil diese
gefundene Wahrheit den Menschen vergrößern, ihn ehrlicher, freier und
auch nützlicher für sich und die anderen machen wird. Zumindest wird sie
dies alles ermöglichen. Deshalb ist die transformative Fähigkeit des

Philosophierens und der Philosophie nicht zu ignorieren oder zu
schmälern."60

Zusammenfassung
In diesem Beitrag wird in das Denken Ignacio Ellacurias SJ eingeführt, der zu
den bedeutendsten Vertretern der lateinamerikanischen Befreiungsphilosophie

gehört und seinen Ansatz einer „Philosophie der geschichtlichen Realität"

in kreativer Weiterführung der Philosophie Xavier Zubiris entwickelt
hat. Nach einer Skizze seines Verständnisses von Philosophie als Lebensform
werden seine Ausführungen zur geschichtlichen Realität als Objekt der
Philosophie vorgestellt, um auf dieser Basis sein Verständnis von Freiheit und
Befreiung und von der befreienden Funktion der Philosophie diskutieren zu
können. Abschließend werden einige Rezeptionsmöglichkeiten im deutschen
bzw. europäischen Raum genannt.

59 Vgl. Fornet-Betancourt: Modelle, 16.

60 ELLACURlA, Ignacio: La superacion del reduccionismo idealisto en Zubiri, in: DERS.

Escritosfîlosôfîcos III. San Salvador: UCA 1999, 403-430, 418.



io6 Thomas Fornet-Ponse

Abstract
This article introduces the philosophical thought of Ignacio Ellacuria SJ who
is one of the most important proponents of Latin American philosophy of
liberation. He has developed his „philosophy of historical reality" by adapting

creatively the philosophy ofXavier Zubiri. A sketch ofhis understanding
ofphilosophy as way of life is followed by a presentation of his remarks on
historical reality as an object ofphilosophy. This sketch provides the basis

for discussing his understanding offreedom and liberation and of the liberating

task of philosophy. As conclusion, some possibilities of reception in
German or European context are mentioned.


	Metaphysik und Politik : oder warum Philosophie politisch und befreiend ist : Erläuterungen zum Philosophieverständnis Ignacio Ellacurías

