Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Die Stiinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar : eine
Relecture mit Blick auf die Schopfung

Autor: Schelhas, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761051

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOHANNES SCHELHAS

Die Siinden des Menschen nach
Hans Urs von Balthasar.
Eine Relecture mit Blick auf die Schopfung

Im Beschreiben von Schuld und Siinde des Menschen kann Hans Urs von
Balthasar (1905-1988) geradezu als ein literarischer Heros angesehen
werden. Ohne die spezifische theologische Terminologie in seinem Opus
magnum viele Male zu gebrauchen, ist die damit bezeichnete Sache
alliiberall prasent. Wenn (wie ein Buchtitel des Theologen proklamiert)
glaubhaft nur gottliche Liebe ist, so ist demgegeniiber menschliche Schuld
immer unglaubhaft, ligenhaft, illusiondr. Das zweite Kolon der Aussage
folgt aus dem ersten aufgrund des ebenso universellen wie konkreten
Faktums deshalb, weil die gottliche Liebe als Liebe des einen, dreieinen
Gottes in der Gestalt des Gottliches und Menschliches integrierenden
Jesus Christus, der Person schlechthin, in der Welt erschienen ist und im
Heiligen Geist fortwdhrend aufleuchtet. Ferner besteht der Zusammen-
hang deshalb, weil Jesus Christus an seiner Person die Scheidung der
menschlichen Personen und die Scheidung der menschlichen Person in
ihrem Innern herbeigefithrt hat und herbeifithrt. Der Menschen- und
Gottessohn hat um des Menschen willen die Siinde der Welt getragen und
am Kreuz und in der Holle ,fortgenommen®. Allein an ihm wird Siinde als
schuldhafte Verweigerung von antwortender Liebe offenbar und bekommt
menschliche Schuld, sofern sie dialogisch, und zwar personal und sozial,
mit dem anderen Geschopflichen wie mit dem eigenen geistig und leiblich
verflochten ist, die Tragik und Dramatik ihres relationalen und existen-
ziellen Un-Sinns. Der grob abgesteckte Horizont der Reflexion iiber die
Stinde macht tiberdies deutlich, dass von Balthasar die Thematik nicht im
terminologischen Schema ,Siinde - Rechtfertigung“ darlegt.! Er weitet
deren Verstandnis ,im Geist“ (hinter dem beim frithen von Balthasar der
geistige Sinn der Schriftauslegung steht) resp. (ungefahr seit den 1950er-
Jahren mit der christozentrischen Akzentverlagerung seiner Theologie) ,in
Christus®, wo er die Dialektik dieser Begriffe 6kumenisch angestachelt
dennoch aufgreift.2 So bietet von Balthasars Einsicht in die Siinde des

1 Vgl. LOSER, Werner: Kleine Hinfiihrung zu Hans Urs von Balthasar. Freiburg i.Br.: Her-
der 2005, 91.

2 Dazu TL II (1985), 305-314; TL III (1987), 245-252. Vgl. ACKLIN ZIMMERMANN, B.:
»Gerecht und Siinder zugleich“? - Hans Urs von Balthasars Anndherungsversuch an eine
Lieblingsformel Luthers, in: MULLER, Wolfgang W. (Hg.): Karl Barth - Hans Urs von Baltha-
sar. Eine theologische Zwiesprache. Ziirich: Theologischer Verlag 2006, 173-190. - Da es



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 35

Menschen den Anlass dafiir, die Siinden des Menschen zu reflektieren. Auf
dem weiten Feld der jiingsten Balthasar-Rezeption ist an diesem Punkt fiir
die folgenden Uberlegungen noch meine Stelle offen.’

1. CHRISTUS — LIEBE — SUNDE — UBERWINDUNG DER SUNDE

Die christliche Dogmatik soll ihre wissenschaftliche Aufmerksamkeit und
ihr Nachdenken auch auf Schuld und Siinde4 richten, doch grofdere Beach-
tung muss sie der christlichen Praxis der Uberwindung von Schuld und

innerhalb des groBen (Euvre von Balthasars ,innere[..] Schwerpunktverlagerungen“ gibt
(LOSER: Kleine Hinfiihrung zu Hans Urs von Balthasar, 89), erachte ich es fiir notig, darauf
hinzuweisen, wann von Balthasar etwas niedergeschrieben hat. Das, was fiir uns heute
gewohnlich und unspektakuldr klingt, galt zum Zeitpunkt der Auferung resp. Erstver-
offentlichung moglicherweise als ungewdhnlich, spektakuldr, weitsichtig und prophetisch.
Diesem Sachverhalt mochte ich Rechnung tragen. - Die Auflésung der Sigla und Kurztitel
der angefiithrten Monografien von Balthasars findet sich im Anschluss an den Text.

3 In drei stattlichen Veroéffentlichungen von Tagungsbeitragen zum Werk von Balthasars
anldsslich der 100. Wiederkehr seines Geburtstages am 12.08.2005 streifen die Autoren die
Thematik der Siinde von wenigen Ausnahmen abgesehen so gut wie nicht, keiner behandelt
sie explizit: STRIET, Magnus/TUCK, Jan-Heiner (Hgg.): Die Kunst Gottes verstehen. Hans Urs
von Balthasars theologische Provokationen. Freiburg i.Br.: Herder 2005 (Ausnahmen: J.-H.
Tick; M. Greiner); KASPER, Walter Kardinal: Logik der Liebe und Herrlichkeit Gottes. Hans
Urs von Balthasar im Gesprdch (Festgabe fiir Karl Kardinal Lehmann zum 70. Geburtstag).
Ostfildern: Griinewald 2006 (Ausnahme: B. Kérner); HALLENSLEBEN, Barbara/VERGAUWEN,
Guido (Hgg.): Letzte Haltungen. Hans Urs von Balthasars ,Apokalypse der deutschen Seele“ -
neu gelesen (= Studia oecumenica Friburgensia 48). Fribourg: Academic Press 2006. -
Explizit zur Thematik von Siinde, die der inkarnierte Sohn Gottes tragt, und von mensch-
licher Siindigkeit bei von Balthasar, nicht unbedingt aber von den Siinden der Menschen
und deren Uberwindung: SCHULZ, Michael: Hans Urs von Balthasar begegnen. Augsburg:
Sankt Ulrich 2002, 142-155; KRENSKI, Thomas Rudolf: Passio Caritatis. Trinitarische Passio-
logie im Werk Hans Urs von Balthasars (= Sammlung Horizonte. Neue Folge 28). Freiburg:
Johannes Verlag Einsiedeln 1990, 256f.320-329; STINGLHAMMER, Hermann: Freiheit in der
Hingabe. Trinitarische Freiheitslehre bei Hans Urs von Balthasar - ein Beitrag zur Rezeption
der Theodramatik (= Bonner Dogmatische Studien 24). Wiirzburg: Echter 1997, 227-245. -
Einen allgemeinen Uberblick zu Schuld und Siinde im Christentum geben: HOVER, Gerhard,
Schuld und Siinde, in: WILS, Jean-Pierre/MIETH, Dietmar (Hgg.): Grundbegriffe der christ-
lichen Ethik. Paderborn: Schoningh 1992, 282-292 (synonyme Begriffe); SIEVERNICH, Michael:
Siinde/Soziale Stinde, in: EICHER, Peter (Hg.): Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe.
Neuausgabe 2005 (4 Bde.). Miinchen: Kosel 2005, hier 4, 203-207. - Zur systematisch-
theologischen Reflexion: KNOP, Julia: Siinde - Freiheit — Endlichkeit. Christliche Siindentheo-
logie im theologischen Diskurs der Gegenwart (= ratio fidei 31). Regensburg: Pustet 2007, 247-
360 (die Autorin subsumiert von Balthasars Ausfiihrungen tiiber die Siinde unter den
offenbarungstheologischen Typus der Hamartiologie); LEONHARDT, Rochus (Hg.): Die Aktu-
alitat der Stinde. Ein umstrittenes Thema der Theologie in interkonfessioneller Perspektive (=
Beiheft zur Okumenischen Rundschau 86). Frankfurt a. M.: Lembeck 2010 (bes. die Beitrige
von R. Miggelbrink und R. Leonhardt); MULLER, Eberhard: Rehabilitation der Siinde. Der
Grundriss der Schépfung - neue Perspektiven im Schnittfeld von Quantentheorie und Sché-
pfungstheologie. Stuttgart: Radius 2004 (aus dem Blickwinkel der folgenden Ausfithrungen
kommt diese Monografie von weit her).

4 Die beiden Termini verwendet von Balthasar synonym; vgl. z.B. Glaubhaft ist nur Liebe,

43.



36 Johannes Schelhas

Siinde samt deren Begriindung entgegenbringen: ,[W]ir sollen das Kreuz
als Werk der gottlichen verzeihenden Liebe verstehen und ihm durch
entsprechendes Verzeihen antwortens. Wir sollen also der gottlichen
Liebe Antwort geben. Hinter dem Postulat von Balthasars verbirgt sich
eine geradezu prinzipielle Einsicht aller christlichen Theologie: Mehr als
Siinde und Tod und die Entfernung von der Liebe Gottes interessiert die
Theologen (und folglich die Christen) die christliche Offenbarungsgestalt
selbst, Jesus Christus.6 Er steht im Mittelpunkt, im Licht. Von ihm geht
alles Licht und Leben in der Welt aus. An ihm kann in der Welt jedoch
auch Schatten entstehen; er entstand und entsteht in der Geschichte
tatsachlich. Christi Inkarnation und Pascha riicken alle Schuld der Welt,
alle Stinde und jede einzelne der Siinden des Menschen ins rechte Licht.

Eine derartige Ausrichtung des Denkens, namlich von der Siinde weg
und zu Christus hin, hat mit Ignoranz, Verharmlosung oder Vertuschung
von Schuld nichts gemein; sie bedeutet nicht die ,Ausradierung aller
Schuld®7. Vielmehr wendet eine solche umgekehrte Perspektive des Den-
kens die Aufmerksamkeit des Geistes auf die Liebe, das Leben, das Er-
barmen Jesu Christi. Die Denkbewegung tibersteigt sich schlie8lich, wenn
sie die reflektierte Antwort im menschlichen Geist konkret vorentwirft
und Christen zum praktischen Handeln veranlasst. In ihrem Handeln, erst
hier, kommt das Denken ans Ziel. Die fiir die Theologie von Balthasars
typische Struktur von Wort und Antwort, von Wort/Sohn Gottes und
Antwort des Menschen im Glauben kommt dabei zum Tragen: ,Christ-
liches Handeln ist vor allem ein sekunddr-antwortendes auf die primare
Tat Gottes am Menschen (,die ganze Schuld habe ich dir erlassen, hattest
du dich nicht auch deines Mitknechtes erbarmen miissen? Mt 18,32).“8

5 TL III (1987), 349. Das Kreuz ist im Verstindnis von Balthasars das Realsymbol der
Integration aller Wirklichkeit. In ihm sind die Erniedrigung Jesu Christi und die Existenz
derer, die ihm nachfolgen, sakramental miteinander verflochten; speziell Alle Wege fiihren
zum Kreuz, in: IKaZ 9 (1980) 333-342; dazu PROPPER, Thomas: Erlésungsglaube und Freiheits-
geschichte. Eine Skizze zur Soteriologie. Miinchen: Kosel (1988) 1991, 251-253. Weiterfithrend
SCHULTE, Raphael: Kreuz - Sakrament - Christliche Weltverantwortung, in: TThZ 96 (1987)
272-289, bes. 274-279.

6 Zu Schuld und Siinde (vornehmlich mit Blick auf den Menschen) insbesondere: Das
Ganze im Fragment (1963), 107-114; Glaubhaft ist nur Liebe (1963), 40-48; TD III (1980), 125-
186; TL II (1985), 289-332; Leben aus dem Tod (1984). - Instruktive Ausfithrungen zum
philosophischen Hintergrund intersubjektiver Schuld bieten: GRATZEL, Stephan: Dasein ohne
Schuld. Dimensionen menschlicher Schuld aus philosophischer Perspektive. Gottingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 2004; HONNEFELDER, Ludger: Was soll ich tun, wer will ich sein?
Vernunft und Verantwortung, Gewissen und Schuld. Berlin: University Press 2007, 87-110, hier
go: ,Schuld als Tat verweist auf das handelnde Subjekt selbst, und zwar als den Urheber, der
sie tibernimmt und dem sie in ihrer Bosheit zuzurechnen ist.“

7 Credo, 76.

8 Glaubhaft ist nur Liebe, 75.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 37

Was Siinde ist, erschliefdt sich von Balthasar zufolge restlos von Liebe
und Vergebung her:® Die Deformation gottlicher Liebe durch den
Menschen ist Siinde. Da ein Mensch die Siinde willentlich und frei tut, ist
sie mit seiner Personalitit nicht vereinbar. Sie stellt das Leben des
Menschen in einen ,geistigen Widerspruch gegen die Wahrheit des
Wortes“.1o Siinde ist eine bose Macht, eine betriigerische Kraft, die in actu
den Menschen als Geistsubjekt resp. Person (nur der Christ mit seiner
Sendung ist nach von Balthasars exzeptionellem Verstindnis wahrhaft
menschliche Person) im Kern habituell befallt und sein Sozialverhalten in
Kirche und Welt negativ verandert. Die Grundstruktur menschlicher
Freiheit tritt in der Siinde des Menschen so hervor: ,der Autonomie-Pol
bemadchtigt sich des Transzendenz-Pols“.2 Die Siinde enthiillt darin ihr
Un-Wesen als Sichabsondern von Gott. Eine derartige Scheidung fiigt der
gottlichen Liebe auf ihrem Weg zum Geschopf Schaden zu. Siinde wird in
einzelnen Handlungen manifest. Im Leben eines Menschen zeitigt sie
individuell ihre Wirkkraft in der Sphdre zwischen der ,ersten“ und der
y,zweiten Liebe“ des Christen zu Christus,3 ist sie doch ,dazwischenhin-
eingekommen‘“4, wie von Balthasar in Analogie zum mosaischen Gesetz
hervorhebt (Gal 3,17.19). Siinde wirkt folglich hic et nunc. Sie befillt die
(kraft der Taufe) im Glauben vom lebendigen Wort Gottes erstangespro-
chene Person, welche ihr Leben auf die Christus-Nachfolge ausrichten will,
die aber noch nicht zu einer grofleren, entschiedeneren und gereinigten
Liebe zu Christus gefunden hat (denn sie steht stets je davor). Man wird
mit der Feststellung nicht fehlgehen, dass der theologische Ort der Siinde

9 Pars pro toto: Christlicher Stand (1977), 18f.

10 Das betrachtende Gebet (1955), 195.

1 Dazu Christlicher Stand, 51-99; TD II/2, 136-424, bes. 186-191 (,Geistsubjekt und
Person®); Homo creatus est, 93-102 (,Zum Begriff der Person®). Aus der Sekundarliteratur:
ScHULZ: Hans Urs von Balthasar begegnen, 130-137; ACKERMANN, Stephan: Kirche als Person.
Zur ekklesiologischen Relevanz des personal-symbolischen Verstindnisses der Kirche (=
Studien zur systematischen und spirituellen Theologie 31). Wiirzburg: Echter 2001, 213-241;
STEINHAUER, Hilda: Maria als dramatische Person bei Hans Urs von Balthasar. Zum
marianischen Prinzip seines Denkens (= Salzburger Theologische Studien 17). Innsbruck:
Tyrolia 2001, 202-215. - Zur komplexen theologischen Problematik um den Menschen als
Person vor Gott vgl. die immer noch instruktiven, aus dem Blickwinkel von Balthasars
andersartig ,gewebten” (namlich nicht im trinitatstheologisch-personalen, sondern im per-
sonalistisch-personalen Horizont), ,dialogisch konzeptionierten Uberlegungen bei VOLK,
Hermann: Gnade und Person, in: DERS.: Gesammelte Schriften. Bd. 1. Mainz: Griinewald %1967
(verb.) (Erstaufl. 1961 unter dem Titel: Gott alles in allem), 107-122.

12 TD III (1980), 160. — Zur Freiheit des Menschen: Das Ganze im Fragment (1963), 107-
114.228-237; TD II/1 (1976), 170-288.306-316.382-391; TD II/2 (1978), 411-424; TD III (1980),
125-186; TL III (1987), 245-253.

13 Vgl. Das betrachtende Gebet (1955), 209.

14 Vgl. H I11/2/B (1969), 279; In Gottes Einsatz leben (1971), 81.



38 Johannes Schelhas

des Menschen im Verstindnis von Balthasars nirgend anders als im
Zusammenspiel von Ruf und Berufung's zu finden ist.

Die Erkenntnis der Siinde ist fiir den Schweizer Theologen immer
christologisch motiviert; sie kommt als solche dialogisch auf. Sie eréffnet
den Weg in die je groflere Freiheit, die Gott in Christus dem Menschen
eroffnet hat. Von Balthasar weist die Struktur der Erkenntnis von Siinde an
der Szene mit der Ehebrecherin auf (Joh 7,53-8,11):

,In der Szene mit der Ehebrecherin bohrt sich das Wort des Herrn in die
verurteilenden Siinder ein und zwingt sie, abzutreten und das Urteil des
Wortes als Strafe in sich fortzutragen, um derart Platz zu machen dem
Gericht der Barmherzigkeit: ,So will auch ich dich nicht verurteilen‘ (Joh 8,11,
im Sinne von Joh 12,46-48). Es ist, als tiberliefe Gott den Siinder seinem
verzehrenden Widerspruch zu Gottes Spruch, der in ihm steckenbleibt wie
ein ,Pfahl im Fleisch’. Je mehr er dagegen ausschliagt (Apg 26,14), umso harter
wird es ihm, er treibt sich den Schmerz nur tiefer ins Fleisch hinein. Der
Stinder hat das Urteil in sich; er wird es schliefRlich sein, der im Lichte Gottes
sich selber verurteilen muss. Nur Gottes Licht wird auf ihn fallen, nichts
anderes: aber so lange, bis der Widerspruch ganz und nackt hervorgetreten
ist, bis der Urteilsspruch tiber den Siinder an diesem selbst, am Wort Gottes
in ihm, ablesbar wird. Petrus hat etwas davon erfahren, als er im brennenden
Lichte stehend die Bitte tat: ,Herr, gehe weg von mir, ich bin ein siindiger
Mensch (Lk 5,8), und der verlorene Sohn: ,Vater, ich bin nicht mehr wert,
dein Sohn zu heiflen‘ (Lk 15,22).“16

Im Licht Christi, auf dem Weg der Freundschaft zu Jesus Christus wird ein
Siinder seiner Stinde/Schuld gewahr. Eine Person, kein gottliches Gesetz
oder kirchliches Kompendium von Geboten und Verboten eilt dem Men-

15 Dazu Christlicher Stand (1977), 315-413. Als eine literarisch meisterhafte, einfithlsam-
existenzielle Beschreibung menschlicher Siindigkeit im Licht Christi lesen sich die Zeilen
des frithen von Balthasar in: Das Herz der Welt (1945), 69-79; gipfelnd vielleicht in der
Aussage: ,das Glick ist verscherzt; die Liebe verhohnt, niemand bringt sie mir wieder!”
(aaO., 70). - Nicht zuletzt wegen der in Mitteleuropa seit Januar 2010 in betrachtlichem
Ausmafd bekanntgewordenen Vorfille sexuellen Missbrauchs an Kindern und Jugendlichen
durch Kleriker, Ordensleute und Laien bekommt von Balthasars Text eine ungeahnte Aktu-
alitat und Brisanz und legt zudem eine grofle Aufrichtigkeit und kluge Selbsteinschatzung
an den Tag.

16 Das betrachtende Gebet (1955), 208f. - Die kontemplative Tiefe der Erkenntnis von
Sinde erschliefft auch eine Passage aus dem mystischen Werk der Adrienne von Speyr
(1902-1967), die vom Balthasar’schen Werk redlicherweise nicht abgekoppelt werden darf;
VON SPEYR, Adrienne: Der Mensch vor Gott. Einsiedeln: Johannes Verlag 1966, 28-36. Dazu
ALBRECHT, Barbara: Eine Theologie des Katholischen. Einfiihrung in das Werk Adrienne von
Speyrs. Bd. 2: Darstellung. Einsiedeln: Johannes Verlag 1973, 181-189; SCHULZ: Hans Urs von
Balthasar begegnen, 48-65. - Den Nexus von Liebe Gottes und Siinde des Menschen bei von
Balthasar in der Applikation seiner Schriftauslegung expliziert LOSER, Werner: Karl Barths
und Hans Urs von Balthasars Auslegung des Gleichnisses vom verlorenen und wiederge-
fundenen Sohn (Lk 15,11-32), in: BECHT, Michael/WALTER, Peter (Hgg.): ZusammenKlang (FS
fiir A. Raffelt). Freiburg i.Br.: Herder 2009, 322-336, zu Liebe und Siinde vor dem Hinter-
grund der Gleichniserzihlung nach von Balthasar bes. 333f.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 39

schen zu Hilfe, seine bosen Taten zu erkennen, anzuerkennen und vor
Jesus Christus zu bekennen, um sich sodann von ihnen abwenden zu
konnen, weil ,ein dreieiniges Gotteswerk“7 sie ihm vergeben hat. Insoweit
es bei der Erforschung von Schuld und Siinde um die Erforschung eines
unwahrhaftigen Seins und Lebens in Bezug auf Jesus Christus und in Bezug
auf sich selbst geht, darf die Beurteilung der Siinde ,nicht in der Peripherie
der blofs moralischen Erwagungen und Entschliisse steckenbleiben®.1® Das
christozentrische Verstdndnis von Siinde bei von Balthasar ist weit davon
entfernt, einer legalistischen Verengung oder einer rationalisierten
Deutung derselben das Wort zu reden.

2. HERMENEUTISCHE UBERLEGUNGEN

Die theologische Reflexion der Siinden des Menschen ist fiir von Balthasar
niemals Selbstzweck. Deshalb soll auch der einzelne Christ bei der
existenziellen Erforschung seiner Siinden nicht stehen bleiben. Ihre
Uberwindung ist bereits ein integraler Bestandteil der Erkenntnis. Die
Stindenthematik bindet von Balthasar mehrfach ein: ,Es ist unerlasslich,
zuerst von der Gestalt der Gnade zu sprechen, damit wir von ihr her die
Gestalt des Christen bestimmen konnen, der dann seinerseits helfen soll,
die wahre Gestalt der Welt auszupragen.“9 Drei Gesichtspunkte theo-
logischer Integration der Siinde des Menschen in groflere Kontexte mochte
ich aufzeigen:

(1) Der Primat der Gnade Gottes iiber die Schuld des Menschen: Eine
Sentenz Pascals spitzt die Intention zu, unter der von Balthasar die
theologische Reflexion der Stinden der Menschen intellektuell sachlich
und redlich angeht: ,Wenn man sich nicht voller Hochmut, Ehrgeiz,
Begierde, Schwache, Elend und Ungerechtigkeit erkennt, ist man sehr
blind. Und wenn man dies erkennt und nicht zugleich wiinscht, davon
befreit zu werden - was kann man von einem solchen Menschen sagen?
Was kann man also anderes als Achtung fiir eine Religion haben, die so
genau die Fehler des Menschen erkennt, und was anderes als den Wunsch,
eine Religion moge wahr sein, die fiir jene Fehler so begehrenswerte
Heilmittel verheifdt?“20c - gedachte Antwort: Man kann nur Achtung

17 Credo, 77.
18 Das betrachtende Gebet (1955), 202.

19 In Gottes Einsatz leben (1971), 18. Dazu auch LOSER: Kleine Hinfiihrung zu Hans Urs von
Balthasar, 91-96.117-122; DERS.: Das Sein - ausgelegt als Liebe. Uberlegungen zur Theologie
Hans Urs von Balthasars, in: IKaZ 4 (1975) 410-424.

20 PASCAL, Blaise: Gedanken liber die Religion und einige andere Themen [Pensées sur la
Religion et sur quelques autres sujets]. Hg. v. Jean-Robert Armogathe. Stuttgart: Reclam 1997
(Leipzig: Reclam 1987), n. 595 (ed. Lafuma) / n. 450 (ed. Brunschvicg). - Von Balthasar zu
Pascal: H II/2 (1962), 533-600; Homo creatus est, 61-77 (,Die Augen Pascals“); Einfiihrung zu
Blaise Pascal. Schriften zur Religion. Ubertr. und eingel. v. H.U. von Balthasar (= CMe 17),
Einsiedeln: Johannes Verlag 1982, 5-22.



40 Johannes Schelhas

aufbringen, man kann dieser Religion nur anhdngen wollen. Die
Siindenthematik, die mit einer scharfsichtigen Analyse der Stinden nicht
erschopft ist, muss an jenem Heilmittel der Natur - im Fluchtpunkt der
Gnade, im Licht der Christus-Gestalt — ansetzen. Sie kann methodisch als
ein eigenstandiger Schritt dargeboten werden, der wie bei von Balthasar
heuristisch nicht unbedingt zu Beginn allen Nachdenkens stehen muss>2:.
(2) Die Siindenthematik erhalt ihren Platz infolge der Darlegungen zur
Christozentrik: Die Thematik der Siinde des Menschen steht bei von
Balthasar im engen Zusammenhang mit seiner Beschaftigung mit dem
Werk Karl Barths (1886-1968), wie sie in der 1951 vorgelegten Barth-Studie
ihren Ausdruck findet. Die Siinde hat im katholischen christozentrischen
Denken ihren festen Platz. Grofer als die Siinde werden Christen jedoch
immer die Vergebung der Siinden denken, grofier als die geschopfliche
Natur die gottliche Gnade. Von Christus her kommen Mensch und Person
in den Blick. Der Mensch findet seine ,Wirklichkeit [...] dort, wo die
hochste Dichte, die hochste Konkretheit, die vollste Entfaltung alles nur
Moglichen erreicht ist: im Concretissimum®.22 Die Gnade Gottes ist seine
Gabe an den Menschen zum Mitleben und Mitlieben mit Christus und zur
Wandlung der menschlichen Person in das geschopfliche Bild Jesu Christi.
Einer der Lehrer von Balthasars, Henri de Lubac (1896-1991), bringt die
Kohdrenz von Gnade und Liebe, deren Koinzidenz in Christus wirksam ist,
so zum Ausdruck: ,Die Gabe, zu der sich Gott machen will, wird aus-
schliefllich [...] durch die Liebe erklart.“23 Die Scheu, das Concretissimum
sich gegenstdndlich vorzustellen, ist bei von Balthasar tief ausgepragt.
Gleichwohl weist er unentwegt darauf hin, dass es dem Menschen in den
geringsten Briidern und Schwestern Jesu Christi hautnah begegnet. Vor
allem aber fordert es diesen selbst zum aktiven Eintreten fiir die Andern
und zum Handeln nicht nur nach dem moralischen Beispiel, sondern in
der kindlichen Haltung des Gehorsams Jesu heraus: ,Der Quellpunkt ist
keine Tatsache, keine Wahrheit und kein Bild, sondern Gott selbst in
seinem unendlichen Einsatz fiir die Welt und fiir mich. Und dem kann ich
nicht blof8 zusehen, ich bin darin nur, indem ich mich miteinsetze“24 — bis
zum Aufersten. Das Angezogenwerden des siindigen Menschen vom
bedingungslos liebenden Christus bringt auch der 1930 zum katholischen
Glauben konvertierte Theologe Erik Peterson (1890-1960) in seiner
Bedeutung fiir das Menschsein des Menschen treffend zum Ausdruck: ,Der
Mensch konstituiert sich [..] vom Menschensohne her. [...] Dass er ein

21 Dazu auch PESCH, Otto Hermann: Frei sein aus Gnade. Theologische Anthropologie.
Freiburg: Herder 1983, 103f.

22 VON BALTHASAR: Karl Barth (1951), 203. Weiterfithrend FABER, Eva-Maria: Universale
concretum bei Hans Urs von Balthasar, in: IKaZ 29 (2000) 258-273.

23 DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. 2: Das Paradox des Menschen. Ubertr. v.
H.U. von Balthasar. (Einsiedeln 1971) Freiburg: Johannes Verlag 2006, 303f.

24 VON BALTHASAR: In Gottes Einsatz leben (1971), 53.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 41

Siinder ist, ist er in Beziehung auf den, der Siinden vergibt. [..] Wir
werden in dem Mafle Mensch, als wir uns in unserer Existenz dem
Menschensohne ndhern.“2s Die christozentrische Quelle des Menschen ist
also nicht allein fiir von Balthasar der Dreh- und Angelpunkt fiir das reale
Menschsein des Menschen.

(3) Die Wiederentdeckung des Personbegriffs fithrt u.a. zur Thema-
tisierung der Siinde: Romano Guardini (1885-1968) ist bestrebt, so von
Balthasar, die Offenbarung Gottes aus dem Zeugnis der Bibel unverkiirzt
zu erforschen und damit die begrifflichen Verengungen der Neuscholastik
aufzusprengen. Die Offenbarung ist der ,,Gegenstand“ des Christlichen, der
in der Welt verschiedenartig aufleuchtet. Ihren lebendig-personalen Kern
kénnen Christen am ,Ende der Neuzeit“ im Glauben einsehen, und zwar
anders als in den ,dialektischen Formulierungen des Ersten Vatikanums“26
(vgl. DH 3004). Dieser Kern gibt sich dem Menschen Guardini zufolge als
Liebe in der Begegnung mit dem ,Urphdanomen®.27 Mit dem Blick auf die
Gestalt resp. Person Christi verbindet Guardini, so von Balthasar, eine
grofle Chance fiir die theologische Erkenntnis des Menschen und seiner
Personalitdt in Christus.28 Der im 20. Jh. wieder aufgekommene Person-
begriff hat neben der Liebe, welche die Begegnung des Menschen mit
Christus erméglicht, im Gegenzug auch die Frage nach Schuld und Siinde
thematisiert. Wahrend Guardini vorwiegend religionsphilosophisch seine
Anstrengung auf das Erblicken der Gestalt richtete, fokussierte Michael
Schmaus (1897-1993) die Theologie christozentrisch und hob dabei ebenso
von Christus her auf die menschliche Person samt der Siindenfrage ab.*
Gegeniiber Guardini hat Schmaus sowohl den Zugang als auch das Thema
selbst mehr systematisch-theologisch und insbesondere theologisch-
anthropologisch durchreflektiert.

25 PETERSON, Erik: Was ist der Mensch? (1948), in: DERS.: Theologische Traktate (= AS 1).
Wiirzburg: Echter 1994 (Erstaufl. Miinchen 1951), 131-139, hier 138.

26 VON BALTHASAR: Romano Guardini. Reform aus dem Ursprung, 34. Die Michte und
Gewalten, gegen die Guardini am Ende der Neuzeit sich erhebt, sind eine entfesselte Tech-
nik, der Totalismus sowie der Atheismus (aaO., 110).

27 Vgl. GUARDINI, Romano: Welt und Person. Versuche zur christlichen Lehre vom Men-
schen (1939). Mainz: Griinewald 1988, 162-169 (= Wiirzburg *1955 / *1962; Wiirzburg 21940 /
31950, 130-136).

28 yON BALTHASAR: Romano Guardini. Reform aus dem Ursprung, 36 zitiert das Wort
Guardinis, das die gnadenhafte Beziehung der menschlichen Person auf Jesus Christus, die
fleischgewordene gottliche Person, so deutet: ,,Das Faktum der Person selbst ist zuinnerst
Gabe’, auch wenn sie dadurch nicht ,heteronom’ wird“ (GUARDINI: Welt und Person, 161 [2.
und 3. Aufl. 129]). Einen dichten Umriss seines Verstindnisses von Person bietet von
Balthasar in: Homo creatus est, 93-102 (,Zum Begriff der Person“ 1986).

29 Vgl. SCHMAUS, Michael: Vom Wesen des Christentums. (Westheim 1947) Ettal: Buch-
Kunstverlag %1954, 1-33.69-73.150-213. Dazu HEINZMANN, Richard: Michael Schmaus - ,Vom
Wesen des Christentums®, in: DELGADO, Mariano (Hg.): Das Christentum der Theologen im
20. Jahrhundert. Vom ,Wesen des Christentums*“ zu den ,Kurzformeln des Glaubens®. Stutt-
gart: Kohlhammer 2000, 114-122.



42 Johannes Schelhas

Schon diese wenigen Beobachtungen iiber von Balthasar hinaus haben
deutlich gemacht: Die Schwerpunkte, welche von Balthasar bei den
Themen und Aspekten theologisch setzt, die bereits im engsten Umfeld
der Siindenthematik stehen, kommen keineswegs nur bei ihm allein vor,
sondern sind in dem groferen Horizont der im 20. Jh. vorgenommenen
Verlebendigung der gesamten christlichen Theologie situiert und kénnen
erst vor diesem Hintergrund zureichend gewiirdigt werden. Im Anschluss
an von Balthasar wird der Theologe sowohl vom Primat der Liebe Christi
uber die Siinde des Menschen als auch vom Primat der gottlichen Gnade
tiber die menschliche Schuld sprechen.

3. DIE SUNDE DES MENSCHEN IN DER THEODRAMATISCHEN KONZEPTION

Das dunkle Geheimnis der Stinde reflektiert von Balthasar innerhalb seiner
theodramatischen Gesamtkonzeption der Theologie. Die einzelnen Aspek-
te sind im Werk des Theologen weit vergraben. Stets treten sie hinter dem
hellen Licht zuriick, das im Geheimnis Christi, seines Vaters und des
Geistes aufleuchtet und das dem Menschen von oben und innen ein-
leuchtet. Was dem Menschen zu Wahrheit und Gutheit sowie zu Sein und
Leben gereicht, steht je mehr im Blickfeld der Uberlegungen von
Balthasars als das, was den Menschen in der Siinde verfinstert, einkerkert
und niederdriickt. Der Horizont des Balthasar’'schen Siinde(n)konzepts
kann ob der gebotenen Kiirze lediglich mit groben Strichen skizziert
werden. Eine durchformte Siinde(n)konzeption entsteht bei dem Basler
Theologen aus der Integration einer Vielzahl von Themen, insbesondere:
die Sendung Christi (ein Thema, das weitere gewichtige Aspekte hinter
sich herzieht), Trinitdt, Schopfung, Mensch, Freiheit, das Bose, Gnade/
Umkehr und (im Licht von Schépfung und Gnade/Umkehr) Kirche. Gegen-
iiber der trinitarischen Konzeption einer ,christologische[n] Totalwissen-
schaft“so, die von Balthasar in seinem Gesamtwerk expliziert, steht die
Siinde(n)konzeption nicht bloff vage, sondern sehr bewusst im Hinter-
grund. Dafiir gibt es einen entscheidenden Grund: Karfreitag, Karsamstag
und Ostern und folglich die ,nachdsterliche Verkiindigung“ betrachten
,auch tiefste Schuld im Licht der erlangten Versohnung®“3' Im zweiten
Glied, genau an diesem Platz, ist die Reflexion auf die Siinde fiir von

30 H I1/1 (1962), 331.

31 TD III (1980), 165; von Balthasar verweist in diesem Zusammenhang auf Apg 3,17.19.
Andernorts fiihrt er aus: ,Unser wirkliches Leben ist jetzt in Gott verborgen, nur fir Gott
und vor Gott ist es offenbar [...]; was also in Herrlichkeit offenbar werden wird, ist die Tiefe
und Wahrheit unseres jetzigen Lebens. Und diese Tiefe und Wahrheit liegt nicht in der
Opposition unseres Willens zum Goéttlichen, sondern vielmehr in dem, was in uns in
Einklang mit ihm steht. Die Widergesetzlichkeit ist Stinde und Entfremdung und Lige;
nicht darin besteht der Kern des Dramatischen, sondern im Gegenteil in jenem Zusammen-
spiel, im Reichtum jener dialogischen Moglichkeiten, die im bleibenden Gegeniiber der
endgiiltig befreiten endlichen Freiheiten zur unendlichen Freiheit liegt“ (TD III, 185).



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 43

Balthasar und ebenso in der Interpretation seines Werks unverzichtbar.
Denn dass das endliche Sein, das der Mensch ist, tatsachlich wahr und gut
(geschaffen und neu geschaffen) ist, erkennt der Mensch erst nachtraglich
aus der Reflexion auf die dunkle Seite seiner Existenz. Wdhrend die
Selbstoffenbarung Gottes neben anderem auch einen Lichtstrahl auf die
Stinde des Menschen wirft, macht aber ,erst“ die Reflexion der Siinde des
Menschen die Erkenntnis der Wahrheit und Gutheit der Schépfung als der
Frucht der Selbstoffenbarung Gottes ,mdglich“.32 Kern der theodramati-
schen Gesamtkonzeption von Balthasars ist dennoch nicht die Siinde, son-
dern die gottliche Liebe, nicht die Isolation des Menschen in der Siinde,
sondern der Dialog Gottes mit den Menschen, das stellvertretende
Engagement Christi fiir die Stinder.

a) Stinde im Zusammenwirken von Freiheit, Macht und Bésem

Siinde nimmt der geschichtlich verfasste Mensch in der Vernetzung von
Freiheit, Macht und Bosem wahr.

(1) Das Bose, das den Menschen auf dem Grund seiner Siinden bedroht,
tritt als eigene oder als fremde Macht an ihn heran. Dieser Macht, die an
sich nicht bose ist, hangt die Versuchung des Menschen zum Bosen an.
Die Macht, die in der Verschmelzung zwischen dem Bdsen und der Macht,
die ihr gegeben ist, von einer héheren Macht durchwaltet wird, ist darauf
bedacht, den Menschen in seiner geschopflichen Freiheit zu ergreifen und
zum BoOsen zu uberwaltigen.33 Erliegt ein Mensch der Versuchung dieser
faszinierenden Macht, so wird die Macht die endliche, doppelpolige
Freiheit des Menschen fiir sich instrumentalisieren und ein aus der Sicht
des Menschen unfreiwilliges Abhédngigkeitsverhaltnis gegeniiber der sich
bise gerierenden Macht begriinden. Dies fithrt dazu, dass die Koordinaten
von Macht und Freiheit, die gemaf der Offenbarung in der Sphare Gottes
verankert sind, sich fiir den Menschen verandern.34 Weiter fithrt dies dazu,
dass der Mensch sein Verhalten in der Richtung auf das Bose zu andert.
Das Bose bringt im Innern des Menschen eine ontisch-existenzielle Un-
ordnung hervor, welche sich auf sein dufleres, personales und soziales
Verhalten auswirkt. Diese Unordnung reifdt den Menschen zum Tun der
Siinde in einzelnen Siinden hin. Sodann ist evident, dass dieser Mensch
auf dem kampferischen Feld der endgiiltigen Entscheidung zwischen Gott
und den damonischen Machten, Fursten und Gewalten steht, eben als
Mitspieler in der Theodramatik.3s ,[I[Jm Bosen, in all seinen Veraste-

32 Vgl. TD III, 128.
33 Vgl. TD I1I, 125.135f.
34 Vgl. TD III, 134f.
35 Vgl. TD I11, 136.



44 Johannes Schelhas

lungen, so ist von Balthasar tiberzeugt, ,erhdlt die Dramatik der persona-
len und sozialen Existenz erst ihre letzte Brisanz.“36

(2) Weil es (was an dieser Stelle auch nicht weiter ausgefiihrt werden
kann) um der Selbstoffenbarung Gottes und um der Schopfung willen
nicht moglich ist, die Freiheit des Menschen auf Innerweltliches einzu-
grenzen, muss ebenso die aus dem Bosen, der Macht und der Freiheit
resultierende Siinde des Menschen in diesem theologischen, iiberna-
tirlichen Horizont reflektiert werden. Der Vollzug menschlicher Freiheit
tangiert immer die Sphare Gottes, weil menschliche Freiheit letztlich eine
von Gott gegebene und ihm verdankte Freiheit ist. Menschliche Freiheit
erweist stets in actu ihre Grofe und ihr Elend, ihre Wiirde und Berufung
hier, aber auch ihre Siinde dort. Endliche Freiheit ist fiir von Balthasar
immer mit der Moglichkeit versehen, ,sich fiir oder gegen die Norm einer
absoluten Freiheit zu entscheiden, wie enthiillt oder verhillt diese Norm
auch sein mag, wie verhiillt oder enthiillt deshalb auch jede tibernatiirliche
Ausrichtung der endlichen Freiheit auf die freie Selbstkundgabe Gottes
gedacht wird“.37 Der Mensch muss in Freiheit eine Wahl treffen, in der er
tiiber Gewinn oder Verlust seiner selbst befindet, iiber Leben oder Liige,
tiber Gemeinschaft mit Gott oder Siinde, iiber das Gute oder das Bose.

Im Vollzug seiner Freiheit ist er fahig, sich zum Maf3stab des Guten zu
machen. Immer wenn er dies tut, kehrt die autonome Urversuchung des
Menschen, wie Gott sein zu wollen, wieder. Sie besagt: Der Mensch 16st
sich (jedoch nicht notwendig) in seiner Macht von der Norm Gottes ab
und nimmt die Norm ,in eigene Regie“38, was (wiederum nicht notwendig)
seit Menschengedenken zum Verlust an menschlichem Daseinssinn und
zum Einbruch der Siinde in das Leben der Menschen gefiihrt hat und
fiihrt. Die einzelnen Siinden haben genau hier ihren Haftpunkt. Eigens
stellt von Balthasar unter Bezug auf Heideggers Nietzscheinterpretation
heraus, dass das Vermoégen der Macht und Freiheit des Menschen in der
Neuzeit ,auf Verfiigungsgewalt tiber die Natur ausgerichtet ist”. Damit
wird die Natur ,auf blofle Faktizitat reduziert. Dies bringt es mit sich,
dass der Mensch ,den personalen Pol der Verdankung® seiner Freiheit
nicht mehr erkennen kann und dass er sich ,als reines Instrument der
Macht [...] betatigt“.39

(3) Wie das Bose nicht am Bosen kann auch die Siinde nicht an der
Stinde reflektiert werden. Das Bose und die Siinde haben es an sich, sich
zu verschleiern und sich selbst nicht zu kennen. Infolgedessen muss es
eine Instanz, eine absolute Instanz geben, die beider gemeinsames Wesen
wahrhaft zu enthiillen imstand ist. Die letzte Enthiillung des Bosen bringt,

36 TD II1, 146.
37 TD III, 126.
38 TD I11, 139.
39 TD I1I, 143.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 45

wie von Balthasar ausfiihrt, ,erst das Biblische, alttestamentlich als
Theologie des Gottesbundes, neutestamentlich dariiber hinaus als
Theologie des Gottmenschen, der die Schuld der Welt ,hinwegtragt’ und
sie darin in ihrer ganzen Bosheit offenbart: als ,Stinde™.4c Das Bose resp.
Schuld resp. Siinde haben fiir von Balthasar eine ebenso gesamtmensch-
liche wie mehr als eine nur menschliche Dimension. Sie rithren an die
transzendente Quelle aller Macht und Freiheit, jeder Wahl und der
geschopflichen Autonomie. Dieser Quelle weifd sich der gute Mensch
tiberantwortet. Siinde basiert auf einer keineswegs notwendigen (folglich
freien), negativen Option, die ein Mensch treffen (wdhlen) kann, wenn er
den ,Autonomiepol seiner Freiheit” in einer Weise verabsolutiert, die sein
Von-Gott-Verdanktsein, also seine Beziehung und Orientierung auf Gott,
ynicht aufgrund blofder Unachtsamkeit und Vergesslichkeit, sondern auf-
grund eines Anreizes, ,sein zu wollen wie ..., also die Differenz bewusst
zum Verschwinden® bringt. Das Bose kommt immer dort auf, wo ein
Mensch in seiner Freiheit das Geschenk- und Verdanktsein, sein Dasein
und seine Existenz - vor Gott, vor den Mitmenschen und vor sich selbst, in
der Welt wie in der Kirche - sich selbst ,zueignet®, wo er ,etwas zum
Absoluten Gehoriges, von ihm Untrennbares, diesem enteignet und der
Selbstverfiigung der endlichen Freiheit“ zuteilt.4s Indem ein Mensch die in
seiner autonomen Freiheit wirksame Macht Gottes an sich reifdt (und von
der Giite Gottes abtrennt), usurpiert er etwas, das die Macht, tiber die er
selbst wahr und gut verfiigt (und tatsdchlich auch verfiigen kann), zur
Siinde iibersteigt. Diese grofdere Macht, die der Verfiigung des Menschen
entgleitet, verstrickt ihn in Siinde, in einzelne Siinden. ,Das Bose hat einen
Sog zum Je-Boseren in sich; die Rechthaberei des Siinders gegeniiber der
absoluten Wahrheit, die er in der Liige leugnet, hat den innern Zug zu
einem absoluten Rechtbehalten, so dass er auch alle verfiigbaren Mittel zu
diesem Ziel in Dienst nimmt.“4> Die Siinden des Menschen verdrehen oder
zerstoren gar die Wahrheit Gottes und ihre vielfdltigen Manifestationen in
der Welt. In seinen Siinden baut sich der Mensch ,eine Art ,Festung‘ gegen
die wirkliche Wahrheit“ auf, ,in deren Scheinwahrheit er sich verschanzt,
immer gewartig, dass die von ihm ,in Ungerechtigkeit niedergehaltene
Wahrheit' (R6m 1,18), deren letztes Recht er wohl kennt, zum Sturm gegen
seine Bollwerke ansetzen wird“.43

Siinde und Siinder fordern in ihrer tiefen Illusion die Quelle, Jesus
Christus, unentwegt zur Schlacht heraus. Sie fordern den heraus, der
selbst die Siinde der Welt am Kreuz schon ,geschlagen“ hat, der die
Schlacht jedoch so lange noch nicht beendet hat, bis die Heimkehr der

40 TD III, 147.
4 TD III, 149.
42 TD HI, 152.
43 TD III, 153.



46 Johannes Schelhas

Welt zu Gott, dem Vater und Ursprung alles Geschaffenen, ihren
eschatologisch-futurischen Zielpunkt erreicht hat. Die Kinder Gottes
dirfen hoffen, dass sie ihre Schlacht, ihren individuellen Kampf gegen die
Siinde, in der sie in ihrer personalen und sozialen Existenz zuhochst
gefordert sind, gewinnen werden. Sie haben dazu allen Grund, weil, wie
von Balthasar ausfiihrt, der einst Geschlagene jetzt Sieger ist und dereinst
Sieger sein wird.44

b) Siinder und Gott in Analogie von Mensch und Offenbarung

Das personale Verhaltnis des Siinders gegeniiber Gott reflektiert von
Balthasar in Analogie zur individuellen Stellung eines Menschen
gegeniiber der Offenbarung Gottes. Er spricht von einer inneren Analogie
von Siinder und Gott hier sowie von Ferne oder Nihe des Menschen ge-
geniiber der Selbstoffenbarung Gottes dort. Auf dem Grund dieser Ana-
logie steht seiner Auffassung zufolge nicht allein eine subjektive Einsicht
in die Offenbarung resp. in das Versagen ihr gegeniiber in der Siinde,
sondern vor allem eine objektive, ,in dem Sinne, dass die je-tiefere
Einsicht in den Gott der liebenden Selbstoffenbarung auch die Siinde ihm
gegeniiber vergroflert”.45

Dies fithrt zu der Einsicht, dass sowohl die Erkenntnis der Selbst-
kundgabe Gottes und die Annahme der Gnade als auch die Erkenntnis
(und Anerkenntnis und das Bekenntnis) der Siinde(n) ,nicht allen in
gleicher subjektiver Klarheit und Intensitat zuteil wird“46. Vor diesem
Hintergrund hebt von Balthasar die ,Siinde der Heiden“ von der ,Siinde
der Juden®, der Siinde in Israel, und beide wiederum von der ,Siinde der
Christen®, der Siinde in der Kirche, ab. Im Theodrama, das sich nach von
Balthasar auf der Bithne der Welt abspielt, wiegt die Siinde des Christen
vergleichsweise immer schwerer.47 Die Erkenntnis der Verweigerung gott-
licher Liebe durch den Menschen fiigt Christen einen je grofferen Schaden
zu als Menschen, die von der historischen Offenbarung Gottes in Israel
und in Jesus Christus keinerlei wahre Kenntnis haben. Das christliche Maf
des Komparativs schldgt bei der Siinde zu einer in (gemafd vorstehendem
Sinn) subjektiver Betrachtung der Siinde gréfleren Untreue und Lieblo-
sigkeit des Menschen aus.48 Bei Siindenvergebung und Gnade schligt es
demgegeniiber zum Wachstum der subjektiven Verankerung in der
ekklesialen Gemeinschaft der Heiligen aus, das allen Altruismus tiber-

44 Ausfiihrlich TD III, 439-468.

45 TD 111, 153.

46 TD III, 154.

47 Vgl. dazu die Ausfithrungen von Balthasars zur ,Siinde der Heiden"“ in: TD III, 155, zur
yStnde der Juden“ in: TD III, 160 und zur ,Stinde der Christen“ in: TD III, 162f.

48 Dazu auch den Verweis von Balthasars auf Lk 12,47f. in TD III, 154 sowie auf die Aus-
legung in: Licht des Wortes (1987), 304f.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 47

steigt.49 An der Richtung auf die Kirche wird zudem ersichtlich, dass die
Siinden des Einzelnen gegen den kirchlichen Leib, vornehmlich gegen die
Institution, ins Herz der gottlichen Liebe treffen.

Das ebenso anthropologisch wie theologisch-christologisch geformte
Verstandnis von Siinde als Deformation gottlicher Liebe in der Siinde/den
Siinden der Menschen, welches von Balthasar in seiner Terminologie als
das objektive und als im Drama ,erregendes“ Moment der Siinde dargetan
hat,sc lasst somit die von der Moraltheologie angefiihrten drei objektiven
Kriterien zur Beurteilung schwerer Siinde (schwerwiegende Materie, volle
Erkenntnis, freiwillige Zustimmung)s' in der Wahrnehmung von Balthasars
in die zweite Reihe zuriick treten. Fiir die vielfdltigen Vollziige von Um-
kehr und Bufde im Christentum Offnet die Verschiebung der Koordinaten
schwerer Siinde Raum fiir weitere dogmatische und pastorale Uberle-
gungen im Anschluss an von Balthasar.

c¢) Der Ruf zum Kindsein

Die theologische Betrachtung der Siinde des Menschen fiihrt von Balthasar
dort, wo es um die konkrete Siindigkeit des Menschen geht, immer iiber
die Siinde(n) hinaus, hin zum Kind: Was aufgrund der Siinde im Menschen
verdunkelt ist und brachliegt, leuchtet im Leben der Kinder Gottes, im
Leben des Kindes, im gottlichen Licht wider. Das in der Siindenvergebung
im Glauben wirksame Kind-Gottes-Sein versteht von Balthasar geradezu
wortlich als einen ,Riickruf Jesu zum Kindsein“s2 des Menschen. Das
fortwdhrende Hingeben des menschlichen Lebens in die Hinde des
himmlischen Vaters ist Zeichen der Umkehr und bestatigt die Abkehr
eines Menschen von der Siinde. Es fordert die Uberwindung der Siinde im

49 Vgl. TL III, 312f.

50 Drei Zitate von Balthasars, von denen zwei fiir das Verstindnis der im weiteren Gang
der Uberlegungen schwerpunktartig ausgebreiteten konkreten Siinden hilfreich sein kén-
nen, seien an dieser Stelle noch angefiithrt: ,[E]rst bei Johannes ist das Zentrum der in der
nachosterlichen Kirchenzeit auftretenden negativen Macht die offene Weigerung, Jesus
Christus als das im Fleisch gekommene Gotteswort anzuerkennen (TD III, 166). Und: ,Den
Mafdstab fiir das rechte und falsche Verhalten gibt die Nachfolge Jesu, das Wandeln in
seinem Geist, das vor allem bei Paulus in seinen Pardnesen und ,Haustafeln’, seinen Tugend-
und Siindenkatalogen breit ausgefichert wird. Aber im Letzten sind die Siinden bei ihm
stets Verfehlungen gegen die Liebe, wie sie inkarniert in Christus erschienen ist (daher auch
das besondere Gewicht, das der Leib und seine Heiligkeit als Tempel des Geistes Jesu erhalt,
vgl. 1 Kor 6,12-20)" (TD III, 167). Die allgemeine Schwierigkeit, unter den geistigen Bedin-
gungen der Zeit Siinde zu erkennen, artikuliert von Balthasar fragend folgendermafien:
»[W]ird mit der fortschreitenden Rationalisierung des Erdballs, die den Sinn immer mehr
aus dem Umgreifenden in das Partikuldre, Fragmentarische und Prekdre weglenkt, eine
Lebensentscheidung fiir Gut oder Bose nicht noch zunehmend schwieriger?” (TD IV, 172).

51 Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche - Kompendium. Ubersetzung aus dem
Italienischen im Auftrag der Deutschen Bischofkonferenz. Citta del Vaticano: Pattloch 2005,
n. 395.

52 TD III, 128.



48 Johannes Schelhas

Alltag. ,Die Kindesgebdrde ,in Deine Hénde... ist der vollkommene Ver-
trauensakt, dass der Vater alles Krumme gerade machen, alles Verfahrene
auf den Weg zuriickbringen wird“s3 - die Siinden vergeben wird. Was der
Terminus Kind insbesondere vor dem Hintergrund des biblischen Schrift-
zeugnisses fiir von Balthasar semantisch alles einschlief3t,54 avanciert
damit nicht allein zum positiv konnotierten Korrelat von Siinde des
Menschen, sondern bezeichnet ,etwas Tieferes“ss als ein Aquivalent des
Begriffs der Stinde und mehr als lediglich das gewohnliche Umkehren auf
Irrwegen, als ein bloRes Andern der linearen Bewegungsrichtung. Das
besagte Kind ist darauf bedacht, sein eigenes, kontingentes freies
Subjektsein im absoluten freien Subjektsein Gottes zu befestigen. Es
vermag den Schluss von Mensch auf Gott kraft der Analogie des Seins
logisch zu erkennen. Um aber das Sein und die Freiheit Gottes in ihrer
christozentrischen Gestalt zu erfassen, braucht das ,Kind“, damit es in
seinem Geist den Schluss von Mensch auf Gott erkennen kann, das Licht
der Gnade.s¢ Letztere erhellt den Grund des Seins des Menschen, welches
seinerseits die Freiheit als ,die wurspriinglichste Machtigkeit des
Menschen“57 hervorbringt: ,Denn der Mensch, dies Gebilde des Logos, ist
von Grund auf dialogisch entworfen, und jede monologische Selbstdeu-
tung muss ihn zerstoren.“s8 Die Siinde forciert die monologische Selbst-
deutung des Menschen. Im Kind findet demgegeniiber das dialogische
Moment seine konkrete und hochste Ausfaltung:

»Ein Kind, das sich seiner Mutter gegeniiber unartig benommen hat, kann
sich nur deshalb entschlief3en, die Mutter um Verzeihung zu bitten, weil es
um deren dauernde personliche Liebe weif3; in der Kraft dieser Liebe vermag
es die Umwendung zu vollziehen. Gott gegeniiber erfolgt die Umkehr des
Siinders nicht aufgrund einer ,nattirlichen‘ Reflexion auf den Begriff eines
giitigen Gottes, sondern aus dem lebendigen (zumindest lebendig gewe-
senen) Glauben an einen Gott, der in Gnade sich selber mitteilt, und die
Umkehr selbst verdankt sich der wirksamen Macht dieser Gnade.“59

Die Reflexion auf die Siinde des Menschen bindet von Balthasar in seinen
durch und durch dialogisch konzeptionierten Gesamtentwurf der Theo-
logie ein. Vor diesem Hintergrund ist jede einzelne Siinde des Menschen
ein Indiz fiir die Verweigerung antwortender Liebe des Menschen, Indiz

53 Homo creatus est, 174.

54 Dazu Das Ganze im Fragment (1963), 274-283; Homo creatus est, 165-191 (erstmals
nach 1980); Schwestern im Geist, 13-349 passim (erstmals: Therese von Lisieux 1950).

55 TD III, 128.

56 Ausfiihrlich TD I1I, 128-135.

57 TD III, 135.

58 TD III, 133.

59 TD III, 152.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 49

fiir einen vielseitig moglichen Abbruch des Dialogs mit dem Gott und
Vater Jesu Christi aufseiten des Menschen.

4. DIE SUNDEN DES MENSCHEN

Schwerpunktartig greife ich im Folgenden vier Bereiche aus dem Leben der
Menschen heraus, die es gestatten, von Balthasars Explikation von Siinde
im Konkreten nachzuzeichnen. Es geht dabei nicht um die Erstellung eines
vollstandigen Siindenkatalogs nach von Balthasar. Jeder einzelne Bereich
lasst viele weitere Konkretionen und Applikationen von Siinde in den
Siinden der Menschen offen. Es ist unschwer, hinter Formulierungen, die
auf die Grofle des Menschen aufgrund der Liebe und Gnade Christi ab-
heben, zugleich seines Elends aufgrund triigerischer Liebe und Siinde
gewahr zu werden. Sie bieten ferner die Chance, die geschopfliche Lebens-
wirklichkeit als prozessorientierten Weg mehrschichtiger Umkehr intel-
lektuell zu verstehen und existenziell anzunehmen.

- Missachtung der Personalitdt des Ndchsten

»Je starker und origineller eine Personlichkeit ist, umso mehr stammen ihre
AuRerungen aus dem eigenen, unverwechselbaren und in sich unzuging-
lichen Innenraum, der seinen Reichtum gerade durch die Fiille und das
Unberechenbare seiner Kundgaben offenbart. Die Gleichzeitigkeit von Offen-
barung und bleibendem Geheimnis geht durch alle mitmenschlichen Be-
ziehungen hindurch, sie macht deren Wert und Spannung aus, und dies bis
in den intimsten Austausch im Geschlechtsakt, wenn er Ausdruck echt per-
sonaler Liebe ist. Nirgends diirfte das Paradox der Mitteilung des Unmittel-
baren (der andern Person) offenkundiger sein als hier [...]. Dem Partner muss
der Raum freier Selbsterschliefung gelassen werden - im Ich wie im Du -,
damit er sich geben und entgegengenommen|..] aufgefasst werden kann.“60

Die Personalitat des Anderen, sein Neu-Geschaffensein in Christus, ist von
Balthasar zufolge um der unverdauferlichen Wiirde des Menschen willen
ein hohes Gut, an dem sich ein Mensch auf vielerlei Weise versiindigen
kann. Der wechselseitige Umgang zweier oder mehrerer Menschen, der
individuelle Umgang von Ich und Du ist iber die Fokussierung auf das
Feld erfiillter menschlicher Sexualitat hinaus, die von Balthasar vornimmt,
fir Stinden anfallig.

— Uberschdtzung des Wertes der Dinge

,Mit dem Blick Gottes auf Mensch und Welt schauen, heifd3t die Offenheit
und die Widerspriiche im Menschen aushalten, sie auf kein dogmatisches
Prokustesbett zwangen, alles aber unter die Einheit des Plans Gottes bringen.
Wer mit seinem Blick mehr Wahrheit umgreifen kann als andere, behalt

60 Die Wahrheit ist symphonisch (1972), 27f.



50 Johannes Schelhas

Recht. Das heift nun zuerst: zentral existiert der Mensch als Person: er ist
gemeint, geliebt, fiir ihn stirbt Gott, um ihn einzuholen und an sich zu
ziehen. Deshalb hat in der Welt alles Sachliche, Unpersonliche so weit Wert,
als es auf die Person hingeordnet ist, und ist so weit schadlich, als es die
Person ans Unpersonliche verrdt, sie versachlicht, versklavt. Das bestimmt
des Christen Einstellung zur Technik.“ Was von Balthasar 1971 mit vorste-
henden Worten beschrieben hat, behadlt auch 40 Jahre spdter seine Gultigkeit
und kann mutatis mutandis auf die ,neuen Dinge“ - wie die schon wieder
iberholte CD-ROM, mobile Computer (z.B. iPAD, iPhone), mobile Naviga-
tion und auf fiir Menschen nicht wahrnehmbare, dennoch reale Objekte im
Bereich der Nanotechnologie zur Herstellung operativ nutzbarer Dinge -
angewandt werden. Der Fortschritt ist nach der Uberzeugung von Balthasars
insoweit erlaubt, gerecht und gut, ,als die Zielnorm die Vermenschlichung
des Menschen bleibt. [...] Dieser Mensch [...] ist nicht der Mensch, der fiir
Reichtum, Macht und Wolllust lebt, ein solcher verkennt sich selbst und
damit auch sein ordnendes Wirken in der Welt.“61

Die Dinge der Schopfung, als die ich die nicht menschliche belebte sowie
die unbelebte Materie bezeichne und die in einer (von von Balthasar
keineswegs vertretenen6z, inzwischen zumeist iiberwundenen) anthropo-
zentrischen Schopfungstheologie unentwegt in Gefahr stehen, auf das Maf3
des Menschen reduziert zu werden63, sind dem Menschen sowohl eine
»Schule der Gottesverehrung“64 als auch eine Schule der ,Mitgeschopflich-
keit“6s. Immer dann, wenn ein Mensch dies bewusst aufer Acht lasst, hat
sich die Siinde ein konkretes Eingangstor in das Herz dieses Menschen
verschafft und das spezielle Ding in seiner Grofle, die es in der Sphare
Christi hat, geschmalert. Wenn er zudem bestimmte Dinge an die Stelle
Gottes setzt, so ist auch das Siinde. Siinde ist somit manifest, wenn ein
Mensch die Dinge in ihrer Relation auf den Menschen und auf Gott sowie
den Menschen in seiner Relation auf die Dinge und auf Gott nicht
austariert sieht.

61 In Gottes Einsatz leben (1971), gif. Zur Stellung der Dinge innerhalb der Theodramatik:
TD III (1980), 142-146.

62 Vgl. TD 111, 176.180.

63 Vgl. KOCH, Kurt: Schépfung als Sakrament. Christliche Schépfungstheologie jenseits
von Gottlosigkeit und Vergétterung der Welt, in: LIGGENSTORFER, Roger (Hg.): Schépfung und
Geschichte (FS Pfarrer P. Mdder). Romanshorn: Selbstverl. des Hrsg. 1991, 31-53; KEHL, Me-
dard: Neue Hoffnung fiir den Kosmos. Uber das Heraustreten der Erde aus dem Schatten des
Kosmos, in: Salzburger Theologische Zeitschrift 1 (1997) 15-23.

64 LEO DER GRORE: Sermo (de Quadragesima VI) 44, 1 (PL 54, 285 B).

65 KEHL, Medard: Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schépfung. Freiburg i.
Br.: Herder 2006, 339 (mit weiteren Belegen).



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 51

- Ablehnung des Institutionellen der Kirche
Es ist evident, dass

»es keinen leibhaften Christus gibt ohne seinen Leib, die Kirche, mit ihren
Organen. Sie sind eins. So ist es unmaoglich, sich mit Christus total, mit der
Kirche partiell zu identifizieren. Aber die konkrete Kirche mit ihren himmel-
schreienden Argernissen: das kann doch nicht der Leib der Wahrheit sein! Da
kann doch jeder sehen, wie weit herum es nicht stimmt! Da verlangt mein
Gewissen, dass ich zumindest auswdhle zwischen dem Angangigen und dem
sicher Unertraglichen! Ist heute zum Beispiel nicht beinah jedermann darin
einig, dass eine Verwaltung des Primats, wie Johannes XXIII. sie verstand,
akzeptiert werden konnte, die seines Vorgangers und Nachfolgers kaum oder
gar nicht? Zundchst prinzipiell: die Kirche ist leider nur eine, sie hat ebenso
geschichtliche Realitdt wie ihr Griinder, und es gibt keine Appellationsmég-
lichkeit von einer unzuldnglichen, argerlichen empirischen Kirche an eine
bessere, ideale. Leider ist die ideale nirgendwo anders real als in der empiri-
schen. Und der Brauch nicht anderswo als im Miss-Brauch, der nicht abge-
schafft werden kann, sondern verbessert werden muss, damit er als Brauch
wieder glaubwiirdig und verwendbar werde.“66

Die Identifikation mit Christus und der Kirche, dem Leib Christi, ist fiir
von Balthasar unteilbar. Das Pneuma und die Institution der Kirche67
bilden eine einzige komplexe Wirklichkeit. Die Identifikation mit der
Kirche kann um Christi willen nicht in Belieben ihrer Glieder stehen. Es
gibt fiir jeden Einzelnen nur das Maf} des Ganzen, das Maf} der vollen
Identifikation. Folglich ist jede Teilung, die ein Christ, in welchem Stand
auch immer, mental anstrebt oder erklartermafen vornimmt, Stinde. Die
Siinde der partiellen Identifikation wird derzeit in konflikttrachtigen Sepa-
rationsbestrebungen und in unseligen ,Parteiungen“ (1 Kor 11,19) in der
territorial kleinsten ekklesialen Einheit, in der Pfarrgemeinde bzw. im
lokalen Teil derselben, wirksam. Solange die Siinde auf Wirkung bedacht
ist, wird die Komplementaritait von Ganzem und Teil zerstort mit der
Folge, dass der Teil das Ubergewicht bekommt und sich vom Ganzen
abkapselt, absondert.

Die einzelne Siinde unzuldnglicher oder verweigerter Identifikation mit
der Kirche aufgrund des Institutionellen trifft auf jeder Ebene nicht blof
die moralische Autoritdt ,Kirche in der Welt dieser Zeit (ecclesia in mundo
huius temporis)“, sondern vor allem den sakramentalen Leib Christi, den
das Pneuma immerfort lebendig macht und der die Organe der Institution

66 Die Wahrheit ist symphonisch (1972), 65. Weiterhin zur Problematik der
Identifikation mit der Kirche, die ein durchgingiges Thema bei von Balthasar ist: Schleifung
der Bastionen (1952), 73-83; Pneuma und Institution (1974), 162-200, bes. 162-164.196-200;
Kleine Fibel fiir verunsicherte Laien (1980), 59-64. Des Weiteren beriihrt von Balthasar diese
Fragestellung auch in Beitragen zu Ignatius von Loyola.

67 Vgl. den gleichnamigen Beitrag (Erstveréffentlichung 1974) in der Aufsatzsammlung:
Pneuma und Institution, 201-235.



52 Johannes Schelhas

heiligt und reinigt. Die Siinden des Einzelnen verletzen die Kirche nicht
peripher, sondern an ihrem Lebensnerv. Sie ,schlagen“ den Geist der Kir-
che, von dem her ihr Leib, die communionalen resp. hierarchischen und
die sozialen Strukturen der Kirche in der Welt, kongenial beurteilt werden
muss.

Wie ein Siinder seine geminderte Identifikation mit dem Leib Christi
durch seine Neuausrichtung auf den ,ganzen Christus“ auf dem Weg der
Integration®8 iiberwinden kann, so ist gleichsam reziprok bei den Trdgern
des gestuften sakramentalen Amtes (von besonderem Interesse ist hier das
bischofliche Leitungsamt, vornehmlich das hochste) die Einsicht gewach-
sen, wonach auch sie die Identifikation mit den anderen Gliedern des
Leibes Christi, gerade auch den ,Religiosen“ und ,Laien“, um der Einheit
und Freiheit der Kirche Gottes willen festigen miissen69.

- Die ,Abblendung” des Bruders

Das unter dieser Uberschrift Ausgefiihrte verfolgt eine andere
Stofdrichtung als das oben unter Missachtung der Personalitit des
Nachsten Gesagte.

,Der Mensch muss am Menschen ersticken, wenn ihm in [...] ewige[r] Selbst-
begegnung, die das Leben des Alltags ausmacht - ob der Mensch sich nun in
Einsamkeit begegne oder in der Gemeinschaft, in einsamer Gemeinschaft
oder im Gedrdange des Strafenverkehrs oder des Sportplatzes -, kein anderer
begegnet als immer einzig der Mensch. Wenn im Du sich nichts anderes
anboéte als das, was jeder grundsitzlich von sich selber her kennt: dieses
Wesen mit seiner zugekleisterten Endlichkeit, gedngstigt durch seine Gren-
zen, deren unangemeldete Ankunft es nicht kennt: Tod, Krankheit, Wahn-
sinn, Schicksalsschlage von aufen und innen; ein Wesen, das die Angst zu
erstaunlichen Leistungen befliigeln kann. Warum sollte sich das Ich fiir ein
Du verlieren und opfern, das es im tiefsten nicht anders schitzen kann als
sich selbst? Nein: wenn im Bruder nicht Gott begegnet, wenn in der Liebe
kein Atem aus der Unendlichkeit herweht, wenn ich den Bruder nicht mit
einer Liebe lieben kann, die von viel weiter herkommt als mein endliches
Liebesvermdgen, wenn also das, was in unserer Begegnung den erhabenen
Namen Liebe tragen darf, nicht von Gott kommt und zu Gott geht, wird es
sich nicht verlohnen, das Abenteuer zu bestehen.“7°0

Ging es oben unter dem Gedanken von der Missachtung des Nachsten um
den Mitmenschen, der ein Zugang zur christozentrischen Offenbarungs-

68 Dazu Der antirémische Affekt (1974), 20-25; Epilog (1987), 11-14.

69 Dazu Sponsa Verbi (1961), 332-348 (,Der Laie und die Kirche“); Der antirémische
Affekt (1974), 220-234; Neue Klarstellungen (1979), 98-109 (,Gibt es Laien in der Kirche?“). -
Zum ekklesiologischen Horizont der Fragestellung: KASPER, Walter: Petrusdienst und
Petrusamt (Erstveroffentlichung), in: DERS.: Die Kirche und ihre Amter. Schriften zur
Ekklesiologie. Bd. 2 (= GS 12). Freiburg i.Br.: Herder 2009, 569-652, bes. 625-632.

70 Die Gottesfrage des heutigen Menschen (1956), 208.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 53

gestalt ist, so steht an dieser Stelle Jesus, der heilige Mensch aus Nazareth,
der Israelit, der Heiland der Armen und Siinder im Fokus der Ausfithrung
von Balthasars. Es geht substanziell darum, Christus in Bruder und
Schwester zu sehen/erkennen, sein Antlitz auf jedem Menschenantlitz zu
entdecken (Mt 25,31-46). Im Licht der Offenbarung Gottes ist jedes
menschliche Du ungeachtet seiner Kontingenz auf Jesus Christus hin ge-
offnet. Im Leben Jesu hat das Humanum seine hochste Form, die gottliche,
erreicht. Es weitet die Handlungen und Haltungen, die Vollziige und
Dimensionen des genuin Menschlichen. Die Achtsamkeit eines Menschen
auf Christus im konkreten kontingenten, lebendigen Bild von Bruder und
Schwester beginnt mit der Aufmerksamkeit im Kleinen. Sie ist zugleich ein
Indiz fiir die individuelle Wertschatzung der Neuschopfung - fiir die
Schopfung und Welt, die Christi Eigentum ist (Joh 1,11) und die ein Mensch
als Mikrokosmos in sich aufnehmen soll (Joh 1,12). Um Christi willen ist
bereits die sublime Schmalerung (,Abblendung“) der Wiirde eines Men-
schen, jedes einzelnen Menschen, der als Reprdasentant Gottes und als Bild
des irdischen Jesus Christus in Geist und Leib fungiert, eine konkrete
Siinde.

5. DER KAMPF GEGEN DIE SUNDEN

Die Abwendung des Menschen von der Siinde bezeichnet von Balthasar
auch als ,Emporbergung des Herzens“, als ,die erneute Eintibung in das
liebende Anhangen an Gott“. Auch wenn dies aus menschlicher Reue
heraus und in je eigener Freiheit des Menschen und Gottes dialogisch
geschieht, so wirkt doch allein Jesus Christus das Verzeihen und Vergeben.
Nichts darf, um nicht pelagianischem Denken zu verfallen, auf ein
»Zwingen Gottes® hindeuten, dem der Automatismus zugrunde liegt,
,deshalb zu verzeihen, weil der Mensch bereut“.7” Die Abwendung von der
Siinde koinzidiert mit der titigen Hinwendung zu Jesus Christus. Das eine
ist das andere und umgekehrt. Stets wirkt ,der gegenwartige Geist im Sein
und in der Tat des Sohnes“72 und im Angezogensein des Menschen zu
seiner ,Konversion“7s bzw. Umwendung.

Es fithrt nicht zum Ziel, den Kampf gegen die Siinden des Menschen
durch laxes Wegerklaren, raffiniertes Uminterpretieren oder grof3herziges
Vertuschen von Siinden zu fiihren. In einer zivilen Gesellschaft wie der
unsrigen, die neben der medialen Inszenierung von Schuld/Siinde und der
medialen Verurteilung der Schuldigen, die bisweilen zu ihrer 6ffentlichen
Ausloschung fiihren kann, mit vielfdltigen Entschuldigungsstrategien
operiert, muss das Verkehrte einer weitverbreiteten Praxis, die darin

71 Das Ganze im Fragment (1963), 54.
72 TL I11, 246.
73 Homo creatus est, 220f.



54 Johannes Schelhas

besteht, Schuld/Siinde zu ignorieren, hin und wieder deutlich benannt
werden. Die gleiche Forderung wiirde auch Kirchen und christliche
Gemeinschaften betreffen, welche die bezeichnete schlechte Praxis in
ihren eigenen Reihen dulden. Der Selbstanspruch, den Kampf gegen die
Stinde offensiv zu fiihren, so ist aus dogmatisch-theologischer Perspektive
zu sagen, entspringt der christozentrischen Offenbarungsgestalt. Deshalb
reicht es auch nicht zu, den Kampf gegen die Siinden allein mit den
Mitteln von disziplinarischer Strenge, padagogischer Zucht und kontrol-
lierbaren ethischen Gehorsams aus der Situation heraus zu stimulieren.
Denn dadurch kann lediglich eine Ordnung (oder allenfalls nur ein Schein
derselben) hergestellt oder wiederhergestellt, der personalen Dimension
der Liebe Gottes und der Kenosis dieser Liebe in die Welt, ,die bis ins
Letzte hinabreicht“74 und die der Siinder in der Arena, nicht auf der Tribii-
ne annimmt, aber noch nicht Geniige getan werden. ,Regeln, die zu be-
folgen sind, ersetzen aber nie den Geist, in dem sie ausgefithrt werden.“75

Bei der Abkehr von der Siinde, bei Bufle und Wiedergutmachung, geht
es nicht um von Menschen erlassene, bessere Gesetze. Es geht auch nicht
um ertraglichere situative Rahmenbedingungen. Es geht tiberdies nicht um
,vereinzelte Werke, sondern um die ernsthafte Ubergabe der Person. Um
die Liebe, die sich ergibt und alles Berechnen aufgibt, und die doch,
gerade weil sie ernst macht, auf die Verwirklichung achtet“.76 Je mehr ein
Christ sich von der Siinde/den Siinden abwendet, desto mehr partizipiert
er an Christus und kommuniziert mit ihm: ,Erst in Christus kommuni-
zieren alle Dinge; er ist Mittelpunkt aller Herzen und Wesen, und darum
die Briicke und der kiirzeste Weg von jedem zu jedem.“77 Je mehr ein
Christ sich an Christus halt, umso mehr realisiert er seine Bestimmung,
eine ,neue Schopfung” (Gal 6,15) in Christus zu sein und dementsprechend
zu handeln.

Zwar haftet der Vergebung der Siinden etwas Objektives, namlich
Sakramentales und Ekklesiales, an, welches iiber alles subjektive und an
das einzelne Subjekt gebundene Maf hinausreicht, doch wichtiger als die-
ses, weil weitreichender, ist von Balthasar zufolge die personale, christo-
logische Dimension der Siindenvergebung. Sie tritt in der Annahme der
Versohnung Jesu Christi auf Seiten des Menschen auf den Plan. Im
»Spiegel der Wahrheit“, der Jesus Christus ist, wird der Mensch kraft der
Gnade Gottes seinen Auftrag in der Welt mit umso groflerer Entschie-
denheit fiir Christus fortsetzen. Diese im bereits eroffneten Sinn zweite,
erneute Hinwendung zu Jesus Christus erfordert eine ,hochst er-
schreckende Totalrevision“ der materiellen und geistigen Werte des zuvor

74 Klarstellungen (1971), 145.

75 Schleifung der Bastionen (1952), 73.
76 Das betrachtende Gebet (1955), 202.
77 Das Weizenkorn (1944), 63.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 55

der konkreten Siinde, auf deren Grund die Ursprungs-(Erb-)Siinde steht,
ergebenen Menschen ,und vor allem auch seiner Selbstbewertungen®.78
Wird die Umkehr im Herzen und im Denken, im Geist und im Leib lauter
angegangen, so fiihrt sie den Menschen zu einem normalen, schlichten
(demiitigen), weder iiberspannten noch gehemmten Verhalten in der
Welt, zu gediegener Menschlichkeit, welche dem Mensch-Geschopf ange-
boren ist und die es vor anderen Geschopfen auszeichnet. Eine solche
Menschlichkeit ist voll des Heiligen Geistes.79

Der Kampf gegen die Siinde und das Wachsen in der Liebe gelingt dem
Christen in der Nachahmung der urbildlichen Fides Christi8. Von Baltha-
sar ,kennt“ die Treue und den Gehorsam Christi aus der Gelassenheit oder
Indiferencia, die er an Ignatius von Loyola abliest.8! Dies ist eine Haltung
des menschlichen Herzens und Geistes, die es ermoglicht, die Siinde in
bestimmten Handlungen durch das Tun des Guten zu besiegen, zu iiber-
winden. Jegliche Nachahmung Gottes in Christus kulminiert in der Fein-
desliebe. Die Kirche, deren Gestalt von Balthasar zufolge ursprunghaft in
Maria und Johannes aufscheint, wie die Menschen, die Jesus heute nach-
folgen, bekommen im Kampf gegen die Siinden Anteil an der mit allem
Menschlichen verwobenen Fides Christi. In der Gemeinschaft der Kirche
glauben Christen als Einzelne mit dem glaubenden Jesus von Nazareth
mit. Responsorisch nehmen sie die Liebe Gottes als die die Siinde(n) des
Menschen umgreifende und sie tilgende Macht auf und bewahrheiten
darin ihr gnadenhaftes Kind-Gottes-Sein (Joh 1,12f.).

Sowohl die Erforschung der personlichen Siinde(n) als auch die
theologische Reflexion menschlicher Siinde/Siindigkeit und der konkreten
Stinden ist weder Selbstzweck noch bereits das Ziel, sondern will ,im tie-
fen Erschrecken vor der eigenen Unordnung eine Sehnsucht nach der
wahren Ordnung des Lebens“®2 ermoglichen und den Menschen auf den
Weg der Umkehr stellen. Die Erkenntnis und die Anerkenntnis mensch-
licher Deformation aufgrund der Siinde ruft nach einem Aufbruch und
Wandel der gesamten Existenz in ein neues Leben. Nur ,der Schreitende
hat das starkste Lebensgefiihl“.83

Die im Vergleich mit jeder einzelnen Siinde je groflere Liebe Christi ist
unteilbar. Sie wendet sich gleichermaflen an Siinder, die sich bekehren
sollen, wie an Bekehrte, die auf dem Weg der Liebe voranschreiten wollen.

78 Das betrachtende Gebet, 205. - Zum Zusammenhang von Ursprungssiinde/Ursiinde/
Erbsiinde und den personlichen Siinden der Einzelnen: TD III, 168-176.

79 Vgl. Das betrachtende Gebet, 206.
80 Dazu Sponsa Verbi, 45-79 (,Fides Christi®).

81 Dazu Spiritus Creator, 76-91 (,Zwei Glaubensweisen“); Homo creatus est, 31-37 (,Drei
Formen der Gelassenheit“); Homo creatus est, 218-231 (,Konversion“); Wo ist die Treue
daheim?, in: IKaZ 5 (1976) 97-110.

82 Homo creatus est, 32.

83 Schleifung der Bastionen (1952), 63.



56 Johannes Schelhas

Fir die Verkiindigung der Kirche zeitigt die Einheit der Liebe, die die
Stinder ergreift und in Liebe zu Taten der Liebe versohnt, Konsequenzen:

»In den ethischen Richtlinien der Kirche miisste vor allem diese Einheit zu-
tage treten, die einen bedrohlichen Pluralismus verunmaéglicht, indem sie im
gleichen Zug ,die Siinder ruft' (Mt 9,13) und die Nachfolgenden in eine ,weit
groflere Gerechtigkeit als die der Schriftgelehrten und Pharisaer’ (Mt 5,20)
einfordert. Die gleiche Ethik holt die Menschen in ihren verschiedensten
Situationen ab, um sie zu Christus zu fiihren, wie die gleiche Ethik Menschen
in die verschiedensten Situationen entldsst, damit sie dort — unter gegensatz-
lichsten Lebensbedingungen - die eine christliche Existenz darleben.“84

Das Gebot der Umkehr, das Einzelne ,in persona Ecclesiae“®s - in der
Person, nicht im Namen der Kirche, nicht in der Person Jesu Christi, des
Hauptes — dem Bruder/der Schwester Jesu Christi ans Herz legen und dem
menschlichen Geist einscharfen, soll in Freiheit deren Konversion zur
Lebensquelle ermoglichen. Sie ist gleichwohl kein , psychologisches Druck-
verfahren“86. Die Begrenzung des Schadens aufgrund der konkreten Siin-
den und der bestindige Kampf gegen die Siinde zielen darauf, die christ-
liche Existenz im Glauben zu befestigen. Mit dem Kampf gegen die
Siinde(n) steht und fdllt die Wahrhaftigkeit christlichen Lebens und die
Sendung der Kirche. Grof3 ist der Auftrag, der zur Einlésung des Deside-
rats auf den Einzelnen liegt:

,Seinen Auftrag in der Kirche durchsetzen kann schwer sein, wenn man
vielleicht mit Gott allein ist und niemand Verstandnis dafiir hat. Dann heif3t
es kiampfen, ohne sich einen Fuflbreit vom Zentrum des Mysteriums Christi
zu entfernen. Bande, Seile lebendigen, immerwdhrenden Gebets miissen uns
an diese Mitte fesseln; denn lassen wir sie los, so gewinnt das Sonderhafte
[die Siinde; J.S.] die Ubermacht iiber den Sinn der Einheit, und der Auftrag,
der nur innerhalb der Einheit Sinn hat, ist vertan.“87

Die Konversion zu Christus ist ein tdgliches Gebot, in dem das ,neue
Gebot“ (Joh 13,34) wahrhaft praktisch ausgelegt wird.88 Indem der Christ
seinen Auftrag authentisch umsetzt, offenbart die Liebe hier und jetzt ihre
Ohnmacht.89 Andernfalls, bei Nichtumsetzung des Auftrags, wiirde die
Siinde das Leben dominieren - und unweigerlich zerstoren. Die Suche
nach dem Heil und der Heilung der menschlichen Person findet in der

84 Die Wahrheit ist symphonisch (1972), 74.

85 TD I1/2, 417.

86 TL II1, 349.

87 Die Wahrheit ist symphonisch (1972), 74f.

88 Uber die Suffizienz der Konversion fithrt von Balthasar aus: ,Denn sosehr sie ein
einmaliges Ereignis sein kann, sosehr muss sie nachher ein tdgliches sein“ (Homo creatus
est, 231).

89 Vgl. nochmals Glaubhaft ist nur Liebe, 40-45; weiterhin Glaubhaft ist nur Liebe, 49~
65.83-97.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 57

Hinwendung zum Du immer ihren Weg.9c Das menschliche Du ist der
Weg, nicht schon das Ziel. Essenzielles Kriterium wahrhaftiger Umkehr in
die Liebe Jesu Christi ist von Balthasar zufolge ,nicht die Richtigkeit des
Gehalts, sondern die Hingabemaglichkeit an diesen Gehalt“.o: Das bedeu-
tet dann aber auch: Richtige Anweisungen zur evangeliumsgemafien
Lebensfiihrung vermogen erst dann in ihrer Umsetzung zu greifen, wenn
sie die individuell zu vollziehende Hingabe der menschlichen Person
einsichtig machen koénnen und tatsichlich stimulieren. Das theodrama-
tische Ziel, das in der Liebe wirksam ist, zieht die verséhnten Siinder kraft
der ,Uberschreitung im Augenblick“s2, immer einem Sprung gleich,9 in
das gegeniiber der ldhmenden und bedriickenden Siindigkeit und den
zerstorerisch wirkenden Siinden je starkere Magnetfeld der die Geschopfe
bewahrenden und erhebenden Liebe Gottes hinein - einer Liebe, tiber der
nichts Grofleres gedacht werden kanno4.

6. SCHLUSSREFLEXION

Hans Urs von Balthasar verficht in seinem theologischen Werk eine dezi-
diert trinitarisch-christozentrische Interpretation der Siinde des Men-
schen, die man auch mit dem Attribut offenbarungstheologisch versehen
kann. Eine derartige Deutung fiigt sich organisch in seinen gesamten
theologischen Entwurf ein. Der Ort, an dem die Siinden der Menschen
wirken und Leben zerstoren, ist im weitesten Sinn immer die Schopfung.
(1) Die Erkenntnis des christologischen Motivs der Siinde in den ein-
zelnen Siinden, die Erkenntnis der Deformation/Verweigerung der Liebe,
tritt ungeachtet ihrer umgekehrten Perspektive, welche den Primat Christi
gegeniiber der Siinde des Menschen bezeichnet, gewohnlich aus dem Hori-
zont der Reflexion iiber die individuelle, personliche Siinde des Menschen
nicht heraus. Die Einzelnen benétigen zur Erkenntnis der christologischen

90 In seinem Freund Rudolf Allers (1883-1963) hat die ,dialogische[...] Liebesphiloso-
phie“ von Balthasars eine Quelle; HENRICI, Peter: Zur Philosophie Hans Urs von Balthasars,
(erstmals 1989) jetzt in: DERS.: Hans Urs von Balthasar. Aspekte seiner Sendung. Freiburg:
Johannes Verlag 2008, 75-101, hier 100 Anm. 93. Dazu LOCHBRUNNER, Manfred: Hans Urs von
Balthasar und seine Philosophenfreunde. Fiinf Doppelportrdts. Wiirzburg: Echter 2005, if. Die
Uberwindung des Bésen im Dialog mit dem Du des Menschen und dem Du Gottes reflektiert
in eigener Stofrichtung: WELTE, Bernhard: Religionsphilosophie. 5. iiberarb. und erw. Aufl.
Hg. v. Bernhard Casper und Klaus Kienzler. Frankfurt a. M.: Knecht 1997, 232-238 (erstmals
1978).

91 GRATZEL, Stephan: Die Unverzweckbarkeit des Menschen. Zu Hans Urs von Balthasars
philosophischer Anthropologie, in: IKaZ 34 (2005) 136-144, hier 141.

92 HAAS, Alois Maria: Wind des Absoluten. Mystische Weisheit der Postmoderne? Frei-
burg: Johannes Verlag Einsiedeln 2009, 102.

93 Vgl. Der Christ und die Angst (1951), 88.

94 Unter Bezugnahme auf ANSELM VON CANTERBURY: Proslogion, Kap. 2 (ed. F.S. Schmitt
’1995, 84f.).



58 Johannes Schelhas

Dimension der Siinde die Rolle der Gemeinschaft nicht notwendig.
Demgegeniiber vernehmen sie das ekklesiale Motiv der Siinde hinter den
Siinden, die Erkenntnis konkreter Beeintrachtigung der Gemeinschaft (der
Kirche in der Welt) infolge individueller Schuld/Siinde, nicht anders als im
Horizont der Reflexion iiber das soziale Geflecht, welches jede indivi-
duelle, personliche Siinde tangiert und das infolge der konkreten Siinde
deformiert wird. Um die ekklesiale Dimension der Siinde zu erkennen,
bendtigen die Einzelnen den Standort der Gemeinschaft, die sich als
Kirche und - wie von Balthasar immer wieder einscharft - durch die
Kirche als Welt95 zeigt. Das ekklesiale Motiv der Siindenerkenntnis geht an
dieser Stelle offenkundig in ein schopfungstheologisches Motiv iiber.

(2) Insofern die Stinde des Menschen aus einer freien Tat des Menschen
hervorgeht, wird durch eine solche Un-Tat ,nicht so sehr die herrscher-
liche Ehre Gottes beleidigt“, als vielmehr der Liebe Gottes widerspro-
chen.96 Siinde ist im Verstandnis von Balthasars (vorrangig) keine Belei-
digung (offensa) Gottes in dem, was ein Mensch gegen sich selber tut97,
dafiir aber (immer) eine torichte Verweigerung der Annahme gottlicher
Liebe. Die Verweigerung dieser Liebe durch den Menschen als Beleidigung
Gottes zu interpretieren, die im Handeln gegen sich selbst entsteht, greift
erheblich zu kurz und ist deshalb schwer einsichtig zu machen. Will man
den klassischen Terminus ,Beleidigung“ (der lexikalisch auch als ,An-
schlag” tibersetzt werden kann) Gottes dennoch ins Feld fithren, kann man
die bezeichnete Sache folgendermaflen neu verstindlich machen: Eine
Beleidigung Gottes ist eine Selbstbeleidigung des Bildes Jesu Christi, zu
dem der Mensch in Christus neugeschaffen worden ist, in dem Sinn, wo-
nach ein Mensch aufgrund seiner Siinden sich selbst Schaden, Elend, Leid
zufiigt, weil er die gottliche Liebe ignoriert und ihre Grofe verkennt. So
muss er die Folgen dieses Handelns an Leib und Seele hinnehmen, ja
erleiden. Indem ein Mensch konkrete Un-Taten der Stinde tut, missachtet
er jene Liebe, die ihm im Rhythmus seines Lebens im Ubermaf gratis
entgegenkommt und die alle seine irdischen Wege begleiten und selbst im
Tod (Karsamstag!) nicht zu wirken aufhéren méchte.

(3) Auf die Frage, warum der personliche Kampf eines Menschen gegen
die Stinde(n) mit einer Neuauflage der Lehre des Pelagius (350/360-vor
431) und dem Lehrsystem des Pelagianismus nichts gemeinsam hat98, kann

95 Dazu nochmals Schleifung der Bastionen (1952), 73-83; weiterhin Wer ist ein Christ?
(1965), 12-14.109-127; Katholisch (1975), 77-79; TD II/2 (1978), 411-424; TL III (1987), 234~
252.383-395.

96 SCHULTE: Kreuz - Sakrament - Christliche Weltverantwortung, 277.

97 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles, 111 122 (ed. M.H. Wérner, Darmstadt:
WBG 22005, 196f.).

98 Dazu MENKE, Karl-Heinz: Das Kriterium des Christseins. Grundriss der Gnadenlehre.
Regensburg: Pustet 2003, 53-56; PESCH, Otto Hermann: Katholische Dogmatik. Aus 6kume-



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 59

mit der Balthasar’schen Interpretation der Siinde im universellen Horizont
gottlicher Liebe folgende Antwort nur noch angedeutet werden: Die
gottliche Liebe ist die Form ankommender und antwortender Gnade. Sie
ist die eine, unteilbare Tat, die alle Taten des Menschen, welche im Glau-
ben gehorsames Zeugnis der Liebe Gottes und freie Antwort auf sie sind,
umfingt und trigt. Im dynamischen Prozess der Uberwindung der Siinde
sind die Werke des Menschen Manifestationen Jesu Christi, der alle Siinde
der Welt am Kreuz besiegt hat.

(4) Das Balthasar’sche Verstandnis von Siinde wirkt in nachstehender
Beschreibung treffend fort: Siinde ist ,der genaue Gegensatz zur Wirklich-
keit der Communio, die durch sie gerade ins Gegenteil verkehrt wird. Siin-
de ist ihrem Wesen nach nichts anderes als Vereinzelung und Isolierung,
ein Sich-auf-sich-selbst-Zentrieren, Abbruch des Dialogs mit Gott und
Storung gelingender Beziehungen mit dem Mitmenschen. Kurz: sie ist Ver-
weigerung von vertikaler und horizontaler Communio“%9, eben die Defor-
mation gottlicher Liebe durch den Menschen.

AUFLOSUNG DER SIGLA UND KURZTITEL DER ANGEFUHRTEN MONOGRAFIEN VON
BALTHASARS

Die im Folgenden angegebenen Schriften (Biicher) von Balthasars sind in
der letztgenannten, neuesten Auflage im Johannes Verlag (von 1947 bis
1986 mit dem schweizerischen Verlagsort Einsiedeln) resp. im Johannes
Verlag Einsiedeln (von 1987 bis 1989 mit dem Verlagsort Trier und seit
1990 mit dem Verlagsort Freiburg i.Br.) erschienen. Zusdtzliche Informa-
tionen bietet: HANS URS VON BALTHASAR: Bibliographie 1925-2005. Freiburg:
Johannes Verlag 2005.

Der antiromische Affekt. Wie Idsst sich das Papsttum in der
Gesamtkirche integrieren?, (1974) 21989.

Das betrachtende Gebet, (1955) >2003.

Der Christ und die Angst, (1951) ®1989.

Christlicher Stand, (1977) 21981.

Credo. Meditationen zum Apostolischen Glaubensbekenntnis, (1989),
Neuausgabe (1996) *2009.

Epilog, 1987.

Das Ganze im Fragment. Aspekte der Geschichtstheologie, (1963) %1990
(verb.).

nischer Erfahrung, Bd. 1: Die Geschichte der Menschen mit Gott. Teilband 1/2. Ostfildern:
Griinewald 2008, 84-91.

99 GRESHAKE, Gisbert: An den drei-einen Gott glauben. Ein Schliissel zum Verstehen. Frei-
burg i.Br.: Herder (1996) 32000, 74f.



60 Johannes Schelhas

Glaubhaft ist nur Liebe, (1963) °2000.

Die Gottesfrage des heutigen Menschen. Erw. Neuausgabe aus dem Nach-
lass. Hrsg. und eingel. v. A.M. Haas, 2009 (StA 7) (erstmals 1956).

H 11/1 = Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik: 11/1. Ficher der Stile.
Klerikale Stile, (1962) 31984.

H 11/2 = Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik: 11/2. Ficher der Stile.
Laikale Stile, (1962) 31984.

Das Herz der Welt, (1945), Neuausgabe (2002) 22008.

Homo creatus est. Skizzen zur Theologie V, 1986.

In Gottes Einsatz leben, (1971) %1972.

Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, (1951) *1976.

Katholisch. Aspekte des Mysteriums, (1975) 1993.

Klarstellungen. Zur Priifung der Geister, (1971) °2008.

Kleine Fibel fiir verunsicherte Laien, (1980) 31989.

Leben aus dem Tod. Betrachtungen aus dem Ostermysterium, (1984),
Neuausgabe *1997.

Licht des Wortes. Skizzen zu allen Sonntagslesungen, (1987; 21992 Neu-
ausgabe) 2001.

Neue Klarstellungen, (1979) %1995.

Pneuma und Institution. Skizzen zur Theologie 1V, 1974.

Romano Guardini. Reform aus dem Ursprung, (1970) Neuausgabe 21995
(trotz gleicher Gesamtseitenzahl verdnderte Paginierung).

Schleifung der Bastionen. Von der Kirche in dieser Zeit, (1952) °1989.

Schwestern im Geist. Therese von Lisieux und Elisabeth von Dijon, (1970;
erstmals: Therese von Lisieux 1950/Elisabeth von Dijon 1952) *1990.

Spiritus Creator. Skizzen zur Theologie III, (1967) 31999.

Sponsa Verbi. Skizzen zur Theologie II, (1961) *1971.

TD II/1 = Theodramatik: 11/1. Die Personen des Spiels. Der Mensch in
Gott, 1976.

TD 11/2 = Theodramatik: 11/2. Die Personen des Spiels. Die Personen in
Christus, (1978) 21998.

TD IIl = Theodramatik: I11. Die Handlung, 1980.

TD IV = Theodramatik: IV. Das Endspiel, 1983.

TL II = Theologik: 11. Wahrheit Gottes, (1985) 22009.

TL III = Theologik: 111. Der Geist der Wahrheit, 1987.

Die Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralismus,
(1972) 22008.

Das Weizenkorn. Aphorismen, (1944; 21953 Neuausgabe) *1989.

Wer ist ein Christ?, (1965) °1993.



Die Siinden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 61

Zusammenfassung

Im Horizont der sich entdufSernden Liebe Christi bestimmt von Balthasar die
Siinde als Verweigerung der Annahme der Liebe. Siinde deformiert diese
Liebe. Das Unwesen der Siinde und seine Siinden erkennt ein Mensch im
Licht der Gnade Christi. Die Siindekonzeption (in der spdteren Theodra-
matik) ist das Fundament, auf dem von Balthasar (in den Kleinschriften) die
in diesem Beitrag exemplarisch benannten Stinden als Beispiele verweigerter
Liebe reflektiert. Jede Siinde beschddigt das Neu-Geschaffensein des Men-
schen. GrofSere Aufmerksamkeit als die Erkenntnis der einzelnen Siinden
verdient jedoch der Kampf gegen die Siinde. Von Balthasar versteht ihn als
gldubige Antwort des Menschen auf die empfangene Vergebung Gottes.

Abstract

Considering the love which Christ has shown for us, von Balthasar defines
sin as rejection of love. Sin deforms this love. Man recognizes the falsity of
sin and of his own sins in view of Christ’s grace. The conception of sin (in the
later Theodramatik) is the basis on which von Balthasar (in his smaller
publications) regards sins named as examples also become examples of
rejected love. Each sin hurts the recreation of man in grace. The struggle
against sin in general has to be paid greater attention to than recognizing
the individual sins. Von Balthasar regards this struggle as man'’s believing
answer to God’s forgiveness received by man.



	Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar : eine Relecture mit Blick auf die Schöpfung

