
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar : eine
Relecture mit Blick auf die Schöpfung

Autor: Schelhas, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761051

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761051
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Schelhas

Die Sünden des Menschen nach
Hans Urs von Balthasar.

Eine Relecture mit Blick auf die Schöpfung

Im Beschreiben von Schuld und Sünde des Menschen kann Hans Urs von
Balthasar (1905-1988) geradezu als ein literarischer Heros angesehen
werden. Ohne die spezifische theologische Terminologie in seinem Opus
magnum viele Male zu gebrauchen, ist die damit bezeichnete Sache

allüberall präsent. Wenn (wie ein Buchtitel des Theologen proklamiert)
glaubhaft nur göttliche Liebe ist, so ist demgegenüber menschliche Schuld
immer unglaubhaft, lügenhaft, illusionär. Das zweite Kolon der Aussage
folgt aus dem ersten aufgrund des ebenso universellen wie konkreten
Faktums deshalb, weil die göttliche Liebe als Liebe des einen, dreieinen
Gottes in der Gestalt des Göttliches und Menschliches integrierenden
Jesus Christus, der Person schlechthin, in der Welt erschienen ist und im
Heiligen Geist fortwährend aufleuchtet. Ferner besteht der Zusammenhang

deshalb, weil Jesus Christus an seiner Person die Scheidung der
menschlichen Personen und die Scheidung der menschlichen Person in
ihrem Innern herbeigeführt hat und herbeiführt. Der Menschen- und
Gottessohn hat um des Menschen willen die Sünde der Welt getragen und
am Kreuz und in der Hölle „fortgenommen". Allein an ihm wird Sünde als
schuldhafte Verweigerung von antwortender Liebe offenbar und bekommt
menschliche Schuld, sofern sie dialogisch, und zwar personal und sozial,
mit dem anderen Geschöpflichen wie mit dem eigenen geistig und leiblich
verflochten ist, die Tragik und Dramatik ihres relationalen und existen-
ziellen Un-Sinns. Der grob abgesteckte Horizont der Reflexion über die
Sünde macht überdies deutlich, dass von Balthasar die Thematik nicht im
terminologischen Schema „Sünde - Rechtfertigung" darlegt.1 Er weitet
deren Verständnis „im Geist" (hinter dem beim frühen von Balthasar der
geistige Sinn der Schriftauslegung steht) resp. (ungefähr seit den 1950er-
Jahren mit der christozentrischen Akzentverlagerung seiner Theologie) „in
Christus", wo er die Dialektik dieser Begriffe ökumenisch angestachelt
dennoch aufgreift.2 So bietet von Balthasars Einsicht in die Sünde des

1 Vgl. LÖSER, Werner: Kleine Hinführung zu Hans Urs von Balthasar. Freiburg i.Br.: Herder

2005, 91.
2 Dazu TL II (1985), 305-314; TL III (1987), 245-252. Vgl. ACKLIN ZIMMERMANN, B.:

„Gerecht und Sünder zugleich"? - Hans Urs von Balthasars Annäherungsversuch an eine

Lieblingsformel Luthers, in: MÜLLER, Wolfgang W. (Hg.): Karl Barth - Hans Urs von Balthasar.

Eine theologische Zwiesprache. Zürich: Theologischer Verlag 2006, 173-190. - Da es



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 35

Menschen den Anlass dafür, die Sünden des Menschen zu reflektieren. Auf
dem weiten Feld der jüngsten Balthasar-Rezeption ist an diesem Punkt für
die folgenden Überlegungen noch meine Stelle offen.3

l. Christus - Liebe - Sünde - Überwindung der Sünde

Die christliche Dogmatik soll ihre wissenschaftliche Aufmerksamkeit und
ihr Nachdenken auch auf Schuld und Sünde** richten, doch größere Beachtung

muss sie der christlichen Praxis der Überwindung von Schuld und

innerhalb des großen Œuvre von Balthasars „innere[...] Schwerpunktverlagerungen" gibt
(LÖSER: Kleine Hinführung zu Hans Urs von Balthasar, 89), erachte ich es für nötig, darauf
hinzuweisen, wann von Balthasar etwas niedergeschrieben hat. Das, was für uns heute
gewöhnlich und unspektakulär klingt, galt zum Zeitpunkt der Äußerung resp.
Erstveröffentlichung möglicherweise als ungewöhnlich, spektakulär, weitsichtig und prophetisch.
Diesem Sachverhalt möchte ich Rechnung tragen. - Die Auflösung der Sigla und Kurztitel
der angeführten Monografien von Balthasars findet sich im Anschluss an den Text.

3 In drei stattlichen Veröffentlichungen von Tagungsbeiträgen zum Werk von Balthasars
anlässlich der 100. Wiederkehr seines Geburtstages am 12.08.2005 streifen die Autoren die
Thematik der Sünde von wenigen Ausnahmen abgesehen so gut wie nicht, keiner behandelt
sie explizit: STRIET, Magnus/TÜCK, Jan-Heiner (Hgg.): Die Kunst Gottes verstehen. Hans Urs
von Balthasars theologische Provokationen. Freiburg i.Br.: Herder 2005 (Ausnahmen: J.-H.
Tück; M. Greiner); KASPER, Walter Kardinal: Logik der Liebe und Herrlichkeit Gottes. Hans
Urs von Balthasar im Gespräch (Festgabe für Karl Kardinal Lehmann zum 70. Geburtstag).
Ostfildern: Grünewald 2006 (Ausnahme: B. Körner); HALLENSLEBEN, Barbara/VERGAUWEN,
Guido (Hgg.): Letzte Haltungen. Hans Urs von Balthasars „Apokalypse der deutschen Seele" -
neu gelesen Studia oecumenica Friburgensia 48). Fribourg: Academic Press 2006. -
Explizit zur Thematik von Sünde, die der inkarnierte Sohn Gottes trägt, und von menschlicher

Sündigkeit bei von Balthasar, nicht unbedingt aber von den Sünden der Menschen
und deren Überwindung: SCHULZ, Michael: Hans Urs von Balthasar begegnen. Augsburg:
Sankt Ulrich 2002, 142-155; KRENSKI, Thomas Rudolf: Passio Caritatis. Trinitarische Passio-
logie im Werk Hans Urs von Balthasars Sammlung Horizonte. Neue Folge 28). Freiburg:
Johannes Verlag Einsiedeln 1990, 256L320-329; STINGLHAMMER, Hermann: Freiheit in der
Hingabe. Trinitarische Freiheitslehre bei Hans Urs von Balthasar - ein Beitrag zur Rezeption
der Theodramatik Bonner Dogmatische Studien 24). Würzburg: Echter 1997, 227-245. -
Einen allgemeinen Überblick zu Schuld und Sünde im Christentum geben: HÖVER, Gerhard,
Schuld und Sünde, in: WILS, Jean-Pierre/MlETH, Dietmar (Hgg.): Grundbegriffe der christlichen

Ethik. Paderborn: Schöningh 1992, 282-292 (synonyme Begriffe); SIEVERNICH, Michael:
Sünde/Soziale Sünde, in: EICHER, Peter (Hg.): Neues Handbuch theologischer Grundbegriffe.
Neuausgabe 2005 (4 Bde.). München: Kösel 2005, hier 4, 203-207. - Zur
systematischtheologischen Reflexion: KNOP, Julia: Sünde - Freiheit - Endlichkeit. Christliche Sündentheologie

im theologischen Diskurs der Gegenwart ratio fidei 31). Regensburg: Pustet 2007, 247-
360 (die Autorin subsumiert von Balthasars Ausführungen über die Sünde unter den
offenbarungstheologischen Typus der Hamartiologie); LEONHARDT, Rochus (Hg.): Die Aktualität

der Sünde. Ein umstrittenes Thema der Theologie in interkonfessioneller Perspektive
Beiheft zur Ökumenischen Rundschau 86). Frankfurt a. M.: Lembeck 2010 (bes. die Beiträge
von R. Miggelbrink und R. Leonhardt); MÜLLER, Eberhard: Rehabilitation der Sünde. Der
Grundriss der Schöpfung - neue Perspektiven im Schnittfeld von Quantentheorie und
Schöpfungstheologie. Stuttgart: Radius 2004 (aus dem Blickwinkel der folgenden Ausführungen
kommt diese Monografie von weit her).

4 Die beiden Termini verwendet von Balthasar synonym; vgl. z.B. Glaubhaft ist nur Liebe,

43-



36 Johannes Schelhas

Sünde samt deren Begründung entgegenbringen: ,,[W]ir sollen das Kreuz
als Werk der göttlichen verzeihenden Liebe verstehen und ihm durch
entsprechendes Verzeihen antworten'^. Wir sollen also der göttlichen
Liebe Antwort geben. Hinter dem Postulat von Balthasars verbirgt sich
eine geradezu prinzipielle Einsicht aller christlichen Theologie: Mehr als
Sünde und Tod und die Entfernung von der Liebe Gottes interessiert die
Theologen (und folglich die Christen) die christliche Offenbarungsgestalt
selbst, Jesus Christus.6 Er steht im Mittelpunkt, im Licht. Von ihm geht
alles Licht und Leben in der Welt aus. An ihm kann in der Welt jedoch
auch Schatten entstehen; er entstand und entsteht in der Geschichte
tatsächlich. Christi Inkarnation und Pascha rücken alle Schuld der Welt,
alle Sünde und jede einzelne der Sünden des Menschen ins rechte Licht.

Eine derartige Ausrichtung des Denkens, nämlich von der Sünde weg
und zu Christus hin, hat mit Ignoranz, Verharmlosung oder Vertuschung
von Schuld nichts gemein; sie bedeutet nicht die „Ausradierung aller
Schuld'h. Vielmehr wendet eine solche umgekehrte Perspektive des Denkens

die Aufmerksamkeit des Geistes auf die Liebe, das Leben, das
Erbarmen Jesu Christi. Die Denkbewegung übersteigt sich schließlich, wenn
sie die reflektierte Antwort im menschlichen Geist konkret vorentwirft
und Christen zum praktischen Handeln veranlasst. In ihrem Handeln, erst
hier, kommt das Denken ans Ziel. Die für die Theologie von Balthasars
typische Struktur von Wort und Antwort, von Wort/Sohn Gottes und
Antwort des Menschen im Glauben kommt dabei zum Tragen: „Christliches

Handeln ist vor allem ein sekundär-antwortendes auf die primäre
Tat Gottes am Menschen (,die ganze Schuld habe ich dir erlassen, hättest
du dich nicht auch deines Mitknechtes erbarmen müssen?' Mt i8,32)."8

5 TL III (1987), 349. Das Kreuz ist im Verständnis von Balthasars das Realsymbol der
Integration aller Wirklichkeit. In ihm sind die Erniedrigung Jesu Christi und die Existenz
derer, die ihm nachfolgen, sakramental miteinander verflochten; speziell Alle Wege führen
zum Kreuz, in: IKaZ 9 (1980) 333-342; dazu PRÖPPER, Thomas: Erlösungsglaube und
Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie. München: Kösel (1988) '1991, 251-253. Weiterführend
SCHULTE, Raphael: Kreuz - Sakrament - Christliche Weltverantwortung, in: TThZ 96 (1987)
272-289, bes. 274-279.

6 Zu Schuld und Sünde (vornehmlich mit Blick auf den Menschen) insbesondere: Das
Ganze im Fragment (1963), 107-114; Glaubhaft ist nur Liebe (1963), 40-48; TD III (1980), 125-
186; TL II (1985), 289-332; Leben aus dem Tod (1984). - Instruktive Ausführungen zum
philosophischen Hintergrund intersubjektiver Schuld bieten: GRÄTZEL, Stephan: Dasein ohne
Schuld. Dimensionen menschlicher Schuld aus philosophischer Perspektive. Göttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 2004; HONNEFELDER, Ludger: Was soll ich tun, wer will ich sein?

Vernunft und Verantwortung, Gewissen und Schuld. Berlin: University Press 2007, 87-110, hier
90: „Schuld als Tat verweist auf das handelnde Subjekt selbst, und zwar als den Urheber, der
sie übernimmt und dem sie in ihrer Bosheit zuzurechnen ist."

7 Credo, 76.
8 Glaubhaft ist nur Liebe, 75.



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 37

Was Sünde ist, erschließt sich von Balthasar zufolge restlos von Liebe
und Vergebung her:? Die Deformation göttlicher Liebe durch den
Menschen ist Sünde. Da ein Mensch die Sünde willentlich und frei tut, ist
sie mit seiner Personalität nicht vereinbar. Sie stellt das Leben des
Menschen in einen „geistigen Widerspruch gegen die Wahrheit des
Wortes".10 Sünde ist eine böse Macht, eine betrügerische Kraft, die in actu
den Menschen als Geistsubjekt resp. Person (nur der Christ mit seiner
Sendung ist nach von Balthasars exzeptionellem Verständnis wahrhaft
menschliche Person11) im Kern habituell befallt und sein Sozialverhalten in
Kirche und Welt negativ verändert. Die Grundstruktur menschlicher
Freiheit tritt in der Sünde des Menschen so hervor: „der Autonomie-Pol
bemächtigt sich des Transzendenz-Pols".12 Die Sünde enthüllt darin ihr
Un-Wesen als Sichabsondern von Gott. Eine derartige Scheidung fügt der
göttlichen Liebe auf ihrem Weg zum Geschöpf Schaden zu. Sünde wird in
einzelnen Handlungen manifest. Im Leben eines Menschen zeitigt sie
individuell ihre Wirkkraft in der Sphäre zwischen der „ersten" und der
„zweiten Liebe" des Christen zu Christus,u ist sie doch „dazwischenhin-
eingekommen"14, wie von Balthasar in Analogie zum mosaischen Gesetz
hervorhebt (Gal 3,17.19). Sünde wirkt folglich hic et nunc. Sie befällt die
(kraft der Taufe) im Glauben vom lebendigen Wort Gottes erstangesprochene

Person, welche ihr Leben auf die Christus-Nachfolge ausrichten will,
die aber noch nicht zu einer größeren, entschiedeneren und gereinigten
Liebe zu Christus gefunden hat (denn sie steht stets je davor). Man wird
mit der Feststellung nicht fehlgehen, dass der theologische Ort der Sünde

9 Pars pro toto: Christlicher Stand (1977), i8f.
10 Das betrachtende Gebet (1955), 195.
11 Dazu Christlicher Stand, 51-99; TD II/2, 136-424, bes. 186-191 („Geistsubjekt und

Person"); Homo creatus est, 93-102 („Zum Begriff der Person"). Aus der Sekundärliteratur:
SCHULZ: Hans Urs von Balthasar begegnen, 130-137; ACKERMANN, Stephan: Kirche als Person.
Zur ekklesiologischen Relevanz des personal-symbolischen Verständnisses der Kirche
Studien zur systematischen und spirituellen Theologie 31). Würzburg: Echter 2001, 213-241;
STEINHAUER, Hilda: Maria als dramatische Person bei Hans Urs von Balthasar. Zum
marianischen Prinzip seines Denkens Salzburger Theologische Studien 17). Innsbruck:
Tyrolia 2001, 202-215. ~ Zur komplexen theologischen Problematik um den Menschen als
Person vor Gott vgl. die immer noch instruktiven, aus dem Blickwinkel von Balthasars
andersartig „gewebten" (nämlich nicht im trinitätstheologisch-personalen, sondern im per-
sonalistisch-personalen Horizont), „dialogisch" konzeptionierten Überlegungen bei VOLK,
Hermann: Gnade und Person, in: DERS.: Gesammelte Schriften. Bd. 1. Mainz: Grünewald 2i9Ö7
(verb.) (Erstaufl. 1961 unter dem Titel: Gott alles in allem), 107-122.

12 TD III (1980), 160. - Zur Freiheit des Menschen: Das Ganze im Fragment (1963), 107-
114.228-237; TD II/i (1976), 170-288.306-316.382-391; TD II/2 (1978), 411-424; TD III (1980),
125-186; TL III (1987), 245-253.

'3 Vgl. Das betrachtende Gebet (1955), 209.
H Vgl. HIII/2/B (1969), 279; In Gottes Einsatz leben (1971), 81.



3« Johannes Schelhas

des Menschen im Verständnis von Balthasars nirgend anders als im
Zusammenspiel von Ruf und Berufung^ zu finden ist.

Die Erkenntnis der Sünde ist für den Schweizer Theologen immer
christologisch motiviert; sie kommt als solche dialogisch auf. Sie eröffnet
den Weg in die je größere Freiheit, die Gott in Christus dem Menschen
eröffnet hat. Von Balthasar weist die Struktur der Erkenntnis von Sünde an
der Szene mit der Ehebrecherin auf (Joh 7,53-8,11):

„In der Szene mit der Ehebrecherin bohrt sich das Wort des Herrn in die
verurteilenden Sünder ein und zwingt sie, abzutreten und das Urteil des

Wortes als Strafe in sich fortzutragen, um derart Platz zu machen dem
Gericht der Barmherzigkeit: ,So will auch ich dich nicht verurteilen* (Joh 8,11,

im Sinne von Joh 12,46-48). Es ist, als überließe Gott den Sünder seinem
verzehrenden Widerspruch zu Gottes Spruch, der in ihm steckenbleibt wie
ein ,Pfahl im Fleisch*. Je mehr er dagegen ausschlägt (Apg 26,14), umso härter
wird es ihm, er treibt sich den Schmerz nur tiefer ins Fleisch hinein. Der
Sünder hat das Urteil in sich; er wird es schließlich sein, der im Lichte Gottes
sich selber verurteilen muss. Nur Gottes Licht wird auf ihn fallen, nichts
anderes: aber so lange, bis der Widerspruch ganz und nackt hervorgetreten
ist, bis der Urteilsspruch über den Sünder an diesem selbst, am Wort Gottes
in ihm, ablesbar wird. Petrus hat etwas davon erfahren, als er im brennenden
Lichte stehend die Bitte tat: ,Herr, gehe weg von mir, ich bin ein sündiger
Mensch' (Lk 5,8), und der verlorene Sohn: ,Vater, ich bin nicht mehr wert,
dein Sohn zu heißen' (Lk i5,22)."16

Im Licht Christi, auf dem Weg der Freundschaft zu Jesus Christus wird ein
Sünder seiner Sünde/Schuld gewahr. Eine Person, kein göttliches Gesetz
oder kirchliches Kompendium von Geboten und Verboten eilt dem Men-

*5 Dazu Christlicher Stand (1977), 315-413. Als eine literarisch meisterhafte, einfühlsam-
existenzielle Beschreibung menschlicher Sündigkeit im Licht Christi lesen sich die Zeilen
des frühen von Balthasar in: Das Herz der Welt (1945), 69-79; gipfelnd vielleicht in der
Aussage: „das Glück ist verscherzt; die Liebe verhöhnt, niemand bringt sie mir wieder!"
(aaO., 70). - Nicht zuletzt wegen der in Mitteleuropa seit Januar 2010 in beträchtlichem
Ausmaß bekanntgewordenen Vorfalle sexuellen Missbrauchs an Kindern und Jugendlichen
durch Kleriker, Ordensleute und Laien bekommt von Balthasars Text eine ungeahnte Aktualität

und Brisanz und legt zudem eine große Aufrichtigkeit und kluge Selbsteinschätzung
an den Tag.

16 Das betrachtende Gebet (1955), 2o8f. - Die kontemplative Tiefe der Erkenntnis von
Sünde erschließt auch eine Passage aus dem mystischen Werk der Adrienne von Speyr
(1902-1967), die vom Balthasar'sehen Werk redlicherweise nicht abgekoppelt werden darf;
VON SPEYR, Adrienne: Der Mensch vor Gott. Einsiedeln: Johannes Verlag 1966, 28-36. Dazu
ALBRECHT, Barbara: Eine Theologie des Katholischen. Einführung in das Werk Adrienne von
Speyrs. Bd. 2: Darstellung. Einsiedeln: Johannes Verlag 1973, 181-189; SCHULZ: Hans Urs von
Balthasar begegnen, 48-65. - Den Nexus von Liebe Gottes und Sünde des Menschen bei von
Balthasar in der Applikation seiner Schriftauslegung expliziert LÖSER, Werner: Karl Barths
und Hans Urs von Balthasars Auslegung des Gleichnisses vom verlorenen und

wiedergefundenen Sohn (Lk 15,11-32), in: BECHT, Michael/WALTER, Peter (Hgg.): Zusammenhang (FS

für A. Raffelt). Freiburg i.Br.: Herder 2009, 322-336, zu Liebe und Sünde vor dem Hintergrund

der Gleichniserzählung nach von Balthasar bes. 333G



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 39

sehen zu Hilfe, seine bösen Taten zu erkennen, anzuerkennen und vor
Jesus Christus zu bekennen, um sich sodann von ihnen abwenden zu
können, weil „ein dreieiniges Gotteswerk"1? sie ihm vergeben hat. Insoweit
es bei der Erforschung von Schuld und Sünde um die Erforschung eines

unwahrhaftigen Seins und Lebens in Bezug auf Jesus Christus und in Bezug
auf sich selbst geht, darf die Beurteilung der Sünde „nicht in der Peripherie
der bloß moralischen Erwägungen und Entschlüsse steckenbleiben".18 Das
christozentrische Verständnis von Sünde bei von Balthasar ist weit davon
entfernt, einer legalistischen Verengung oder einer rationalisierten
Deutung derselben das Wort zu reden.

2. Hermeneutische Überlegungen

Die theologische Reflexion der Sünden des Menschen ist für von Balthasar
niemals Selbstzweck. Deshalb soll auch der einzelne Christ bei der
existenziellen Erforschung seiner Sünden nicht stehen bleiben. Ihre
Überwindung ist bereits ein integraler Bestandteil der Erkenntnis. Die
Sündenthematik bindet von Balthasar mehrfach ein: „Es ist unerlässlich,
zuerst von der Gestalt der Gnade zu sprechen, damit wir von ihr her die
Gestalt des Christen bestimmen können, der dann seinerseits helfen soll,
die wahre Gestalt der Welt auszuprägen."^ Drei Gesichtspunkte
theologischer Integration der Sünde des Menschen in größere Kontexte möchte
ich aufzeigen:

(1) Der Primat der Gnade Gottes über die Schuld des Menschen: Eine
Sentenz Pascals spitzt die Intention zu, unter der von Balthasar die

theologische Reflexion der Sünden der Menschen intellektuell sachlich
und redlich angeht: „Wenn man sich nicht voller Hochmut, Ehrgeiz,
Begierde, Schwäche, Elend und Ungerechtigkeit erkennt, ist man sehr
blind. Und wenn man dies erkennt und nicht zugleich wünscht, davon
befreit zu werden - was kann man von einem solchen Menschen sagen?
Was kann man also anderes als Achtung für eine Religion haben, die so

genau die Fehler des Menschen erkennt, und was anderes als den Wunsch,
eine Religion möge wahr sein, die für jene Fehler so begehrenswerte
Heilmittel verheißt?"20 - gedachte Antwort: Man kann nur Achtung

17 Credo, 77.
18 Das betrachtende Gebet (1955), 202.
•9 In Gottes Einsatz leben (1971), 18. Dazu auch LÖSER: Kleine Hinführung zu Hans Urs von

Balthasar, 91-96.117-122; DerS.: Das Sein - ausgelegt als Liebe. Überlegungen zur Theologie
Hans Urs von Balthasars, in: IKaZ 4 (1975) 410-424.

20 PASCAL, Blaise: Gedanken über die Religion und einige andere Themen [Pensées sur la

Religion et sur quelques autres sujets]. Hg. v. Jean-Robert Armogathe. Stuttgart: Reclam 1997
(Leipzig: Reclam 1987), n. 595 (ed. Lafuma) / n. 450 (ed. Brunschvicg). - Von Balthasar zu
Pascal: H II/2 (1962), 533-600; Homo creatus est, 61-77 (..Die Augen Pascals"); Einführung zu
Blaise Pascal. Schriften zur Religion. Übertr. und eingel. v. H.U. von Balthasar CMe 17),

Einsiedeln: Johannes Verlag 1982, 5-22.



4° Johannes Schelhas

aufbringen, man kann dieser Religion nur anhängen wollen. Die
Sündenthematik, die mit einer scharfsichtigen Analyse der Sünden nicht
erschöpft ist, muss an jenem Heilmittel der Natur - im Fluchtpunkt der
Gnade, im Licht der Christus-Gestalt - ansetzen. Sie kann methodisch als
ein eigenständiger Schritt dargeboten werden, der wie bei von Balthasar
heuristisch nicht unbedingt zu Beginn allen Nachdenkens stehen muss21.

(2) Die Sündenthematik erhält ihren Platz infolge der Darlegungen zur
Christozentrik: Die Thematik der Sünde des Menschen steht bei von
Balthasar im engen Zusammenhang mit seiner Beschäftigung mit dem
Werk Karl Barths (1886-1968), wie sie in der 1951 vorgelegten Barth-Studie
ihren Ausdruck findet. Die Sünde hat im katholischen christozentrischen
Denken ihren festen Platz. Größer als die Sünde werden Christen jedoch
immer die Vergebung der Sünden denken, größer als die geschöpfliche
Natur die göttliche Gnade. Von Christus her kommen Mensch und Person
in den Blick. Der Mensch findet seine „Wirklichkeit [...] dort, wo die
höchste Dichte, die höchste Konkretheit, die vollste Entfaltung alles nur
Möglichen erreicht ist: im Concretissimum".22 Die Gnade Gottes ist seine
Gabe an den Menschen zum Mitleben und Mitlieben mit Christus und zur
Wandlung der menschlichen Person in das geschöpfliche Bild Jesu Christi.
Einer der Lehrer von Balthasars, Henri de Lubac (1896-1991), bringt die
Kohärenz von Gnade und Liebe, deren Koinzidenz in Christus wirksam ist,
so zum Ausdruck: „Die Gabe, zu der sich Gott machen will, wird
ausschließlich [...] durch die Liebe erklärt."23 Die Scheu, das Concretissimum
sich gegenständlich vorzustellen, ist bei von Balthasar tief ausgeprägt.
Gleichwohl weist er unentwegt darauf hin, dass es dem Menschen in den
geringsten Brüdern und Schwestern Jesu Christi hautnah begegnet. Vor
allem aber fordert es diesen selbst zum aktiven Eintreten für die Andern
und zum Handeln nicht nur nach dem moralischen Beispiel, sondern in
der kindlichen Haltung des Gehorsams Jesu heraus: „Der Quellpunkt ist
keine Tatsache, keine Wahrheit und kein Bild, sondern Gott selbst in
seinem unendlichen Einsatz für die Welt und für mich. Und dem kann ich
nicht bloß zusehen, ich bin darin nur, indem ich mich miteinsetze"24 - bis
zum Äußersten. Das Angezogenwerden des sündigen Menschen vom
bedingungslos liebenden Christus bringt auch der 1930 zum katholischen
Glauben konvertierte Theologe Erik Peterson (1890-1960) in seiner
Bedeutung für das Menschsein des Menschen treffend zum Ausdruck: „Der
Mensch konstituiert sich [...] vom Menschensohne her. [...] Dass er ein

21 Dazu auch PESCH, Otto Hermann: Frei sein aus Gnade. Theologische Anthropologie.
Freiburg: Herder 1983,103L

22 VON BALTHASAR: Karl Barth (1951), 203. Weiterführend FABER, Eva-Maria: Universale
concretum bei Hans Urs von Balthasar, in: IKaZ 29 (2000) 258-273.

23 DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. 2: Das Paradox des Menschen. Übertr. v.
H.U. von Balthasar. (Einsiedeln 1971) Freiburg: Johannes Verlag 2006, 303f.

24 VON BALTHASAR: In Gottes Einsatz leben (1971), 53.



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 41

Sünder ist, ist er in Beziehung auf den, der Sünden vergibt. [...] Wir
werden in dem Maße Mensch, als wir uns in unserer Existenz dem
Menschensohne nähern."25 Die christozentrische Quelle des Menschen ist
also nicht allein für von Balthasar der Dreh- und Angelpunkt für das reale
Menschsein des Menschen.

(3) Die Wiederentdeckung des Personbegriffs führt u.a. zur
Thematisierung der Sünde: Romano Guardini (1885-1968) ist bestrebt, so von
Balthasar, die Offenbarung Gottes aus dem Zeugnis der Bibel unverkürzt
zu erforschen und damit die begrifflichen Verengungen der Neuscholastik
aufzusprengen. Die Offenbarung ist der „Gegenstand" des Christlichen, der
in der Welt verschiedenartig aufleuchtet. Ihren lebendig-personalen Kern
können Christen am „Ende der Neuzeit" im Glauben einsehen, und zwar
anders als in den „dialektischen Formulierungen des Ersten Vatikanums"26
(vgl. DH 3004). Dieser Kern gibt sich dem Menschen Guardini zufolge als
Liebe in der Begegnung mit dem „Urphänomen".27 Mit dem Blick auf die
Gestalt resp. Person Christi verbindet Guardini, so von Balthasar, eine
große Chance für die theologische Erkenntnis des Menschen und seiner
Personalität in Christus.28 Der im 20. Jh. wieder aufgekommene Personbegriff

hat neben der Liebe, welche die Begegnung des Menschen mit
Christus ermöglicht, im Gegenzug auch die Frage nach Schuld und Sünde
thematisiert. Während Guardini vorwiegend religionsphilosophisch seine
Anstrengung auf das Erblicken der Gestalt richtete, fokussierte Michael
Schmaus (1897-1993) die Theologie christozentrisch und hob dabei ebenso

von Christus her auf die menschliche Person samt der Sündenfrage ab.29

Gegenüber Guardini hat Schmaus sowohl den Zugang als auch das Thema
selbst mehr systematisch-theologisch und insbesondere
theologischanthropologisch durchreflektiert.

25 PETERSON, Erik: Was ist der Mensch? (1948), in: DERS.: Theologische Traktate AS 1).

Würzburg: Echter 1994 (Erstaufl. München 1951), 131-139, hier 138.
26 VON BALTHASAR: Romano Guardini. Reform aus dem Ursprung, 34. Die Mächte und

Gewalten, gegen die Guardini am Ende der Neuzeit sich erhebt, sind eine entfesselte Technik,

der Totalismus sowie der Atheismus (aaO., 110).

27 Vgl. GUARDINI, Romano: Welt und Person. Versuche zur christlichen Lehre vom
Menschen (1939). Mainz: Grünewald 1988, 162-169 Würzburg 4i955 / '1962; Würzburg 2i940 /
'1950,130-136).

28 VON BALTHASAR: Romano Guardini. Reform aus dem Ursprung, 36 zitiert das Wort
Guardinis, das die gnadenhafte Beziehung der menschlichen Person auf Jesus Christus, die
fleischgewordene göttliche Person, so deutet: ,„Das Faktum der Person selbst ist zuinnerst
Gabe', auch wenn sie dadurch nicht .heteronom' wird" (GUARDINI: Welt und Person, 161 [2.
und 3. Aufl. 129]). Einen dichten Umriss seines Verständnisses von Person bietet von
Balthasar in: Homo creatus est, 93-102 („Zum Begriff der Person" 1986).

29 Vgl. SCHMAUS, Michael: Vom Wesen des Christentums. (Westheim 1947) Ettal: Buch-
Kunstverlag '1954, 11-33.69-73.150-213. Dazu HEINZMANN, Richard: Michael Schmaus - „Vom
Wesen des Christentums", in: DELGADO, Mariano (Hg.): Das Christentum der Theologen im
20. Jahrhundert. Vom „Wesen des Christentums" zu den „Kurzformeln des Glaubens". Stuttgart:

Kohlhammer 2000,114-122.



42 Johannes Schelhas

Schon diese wenigen Beobachtungen über von Balthasar hinaus haben
deutlich gemacht: Die Schwerpunkte, welche von Balthasar bei den
Themen und Aspekten theologisch setzt, die bereits im engsten Umfeld
der Sündenthematik stehen, kommen keineswegs nur bei ihm allein vor,
sondern sind in dem größeren Horizont der im 20. Jh. vorgenommenen
Verlebendigung der gesamten christlichen Theologie situiert und können
erst vor diesem Hintergrund zureichend gewürdigt werden. Im Anschluss
an von Balthasar wird der Theologe sowohl vom Primat der Liebe Christi
über die Sünde des Menschen als auch vom Primat der göttlichen Gnade
über die menschliche Schuld sprechen.

3. Die Sünde des Menschen in der theodramatischen Konzeption

Das dunkle Geheimnis der Sünde reflektiert von Balthasar innerhalb seiner
theodramatischen Gesamtkonzeption der Theologie. Die einzelnen Aspekte

sind im Werk des Theologen weit vergraben. Stets treten sie hinter dem
hellen Licht zurück, das im Geheimnis Christi, seines Vaters und des
Geistes aufleuchtet und das dem Menschen von oben und innen
einleuchtet. Was dem Menschen zu Wahrheit und Gutheit sowie zu Sein und
Leben gereicht, steht je mehr im Blickfeld der Überlegungen von
Balthasars als das, was den Menschen in der Sünde verfinstert, einkerkert
und niederdrückt. Der Horizont des Balthasar'schen Sünde(n)konzepts
kann ob der gebotenen Kürze lediglich mit groben Strichen skizziert
werden. Eine durchformte Sünde(n)konzeption entsteht bei dem Basler

Theologen aus der Integration einer Vielzahl von Themen, insbesondere:
die Sendung Christi (ein Thema, das weitere gewichtige Aspekte hinter
sich herzieht), Trinität, Schöpfung, Mensch, Freiheit, das Böse, Gnade/
Umkehr und (im Licht von Schöpfung und Gnade/Umkehr) Kirche. Gegenüber

der trinitarischen Konzeption einer ,,christologische[n] Totalwissen-
schaft"3°, die von Balthasar in seinem Gesamtwerk expliziert, steht die
Sünde(n)konzeption nicht bloß vage, sondern sehr bewusst im Hintergrund.

Dafür gibt es einen entscheidenden Grund: Karfreitag, Karsamstag
und Ostern und folglich die „nachösterliche Verkündigung" betrachten
„auch tiefste Schuld im Licht der erlangten Versöhnung".?1 Im zweiten
Glied, genau an diesem Platz, ist die Reflexion auf die Sünde für von

3° H II/i (1962), 331.
31 TD III (1980), 165; von Balthasar verweist in diesem Zusammenhang auf Apg 3,17.19.

Andernorts führt er aus: „Unser wirkliches Leben ist jetzt in Gott verborgen, nur für Gott
und vor Gott ist es offenbar [...]; was also in Herrlichkeit offenbar werden wird, ist die Tiefe
und Wahrheit unseres jetzigen Lebens. Und diese Tiefe und Wahrheit liegt nicht in der
Opposition unseres Willens zum Göttlichen, sondern vielmehr in dem, was in uns in
Einklang mit ihm steht. Die Widergesetzlichkeit ist Sünde und Entfremdung und Lüge;
nicht darin besteht der Kern des Dramatischen, sondern im Gegenteil in jenem Zusammenspiel,

im Reichtum jener dialogischen Möglichkeiten, die im bleibenden Gegenüber der
endgültig befreiten endlichen Freiheiten zur unendlichen Freiheit liegt" (TD III, 185).



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 43

Balthasar und ebenso in der Interpretation seines Werks unverzichtbar.
Denn dass das endliche Sein, das der Mensch ist, tatsächlich wahr und gut
(geschaffen und neu geschaffen) ist, erkennt der Mensch erst nachträglich
aus der Reflexion auf die dunkle Seite seiner Existenz. Während die
Selbstoffenbarung Gottes neben anderem auch einen Lichtstrahl auf die
Sünde des Menschen wirft, macht aber „erst" die Reflexion der Sünde des
Menschen die Erkenntnis der Wahrheit und Gutheit der Schöpfung als der
Frucht der Selbstoffenbarung Gottes „möglich".3* Kern der theodramatischen

Gesamtkonzeption von Balthasars ist dennoch nicht die Sünde,
sondern die göttliche Liebe, nicht die Isolation des Menschen in der Sünde,
sondern der Dialog Gottes mit den Menschen, das stellvertretende
Engagement Christi für die Sünder.

a) Sünde im Zusammenwirken von Freiheit, Macht und Bösem

Sünde nimmt der geschichtlich verfasste Mensch in der Vernetzung von
Freiheit, Macht und Bösem wahr.

(1) Das Böse, das den Menschen auf dem Grund seiner Sünden bedroht,
tritt als eigene oder als fremde Macht an ihn heran. Dieser Macht, die an
sich nicht böse ist, hängt die Versuchung des Menschen zum Bösen an.
Die Macht, die in der Verschmelzung zwischen dem Bösen und der Macht,
die ihr gegeben ist, von einer höheren Macht durchwaltet wird, ist darauf
bedacht, den Menschen in seiner geschöpflichen Freiheit zu ergreifen und
zum Bösen zu überwältigen.33 Erliegt ein Mensch der Versuchung dieser
faszinierenden Macht, so wird die Macht die endliche, doppelpolige
Freiheit des Menschen für sich instrumentalisieren und ein aus der Sicht
des Menschen unfreiwilliges Abhängigkeitsverhältnis gegenüber der sich
böse gerierenden Macht begründen. Dies führt dazu, dass die Koordinaten
von Macht und Freiheit, die gemäß der Offenbarung in der Sphäre Gottes
verankert sind, sich für den Menschen verändern.34 Weiter führt dies dazu,
dass der Mensch sein Verhalten in der Richtung auf das Böse zu ändert.
Das Böse bringt im Innern des Menschen eine ontisch-existenzielle
Unordnung hervor, welche sich auf sein äußeres, personales und soziales
Verhalten auswirkt. Diese Unordnung reißt den Menschen zum Tun der
Sünde in einzelnen Sünden hin. Sodann ist evident, dass dieser Mensch
auf dem kämpferischen Feld der endgültigen Entscheidung zwischen Gott
und den dämonischen Mächten, Fürsten und Gewalten steht, eben als

Mitspieler in der Theodramatik.35 ,,[I]m Bösen", in all seinen Veräste-

32 Vgl. TD III, 128.

33 Vgl. TD III, 125.135t.

34 Vgl. TD III, 134t
35 Vgl. TD III, 136.



44 Johannes Schelhas

lungen, so ist von Balthasar überzeugt, „erhält die Dramatik der personalen
und sozialen Existenz erst ihre letzte Brisanz."36
(2) Weil es (was an dieser Stelle auch nicht weiter ausgeführt werden

kann) um der Selbstoffenbarung Gottes und um der Schöpfung willen
nicht möglich ist, die Freiheit des Menschen auf Innerweltliches
einzugrenzen, muss ebenso die aus dem Bösen, der Macht und der Freiheit
resultierende Sünde des Menschen in diesem theologischen,
übernatürlichen Horizont reflektiert werden. Der Vollzug menschlicher Freiheit
tangiert immer die Sphäre Gottes, weil menschliche Freiheit letztlich eine
von Gott gegebene und ihm verdankte Freiheit ist. Menschliche Freiheit
erweist stets in actu ihre Größe und ihr Elend, ihre Würde und Berufung
hier, aber auch ihre Sünde dort. Endliche Freiheit ist für von Balthasar
immer mit der Möglichkeit versehen, „sich für oder gegen die Norm einer
absoluten Freiheit zu entscheiden, wie enthüllt oder verhüllt diese Norm
auch sein mag, wie verhüllt oder enthüllt deshalb auch jede übernatürliche
Ausrichtung der endlichen Freiheit auf die freie Selbstkundgabe Gottes
gedacht wird".37 Der Mensch muss in Freiheit eine Wahl treffen, in der er
über Gewinn oder Verlust seiner selbst befindet, über Leben oder Lüge,
über Gemeinschaft mit Gott oder Sünde, über das Gute oder das Böse.

Im Vollzug seiner Freiheit ist er fähig, sich zum Maßstab des Guten zu
machen. Immer wenn er dies tut, kehrt die autonome Urversuchung des

Menschen, wie Gott sein zu wollen, wieder. Sie besagt: Der Mensch löst
sich (jedoch nicht notwendig) in seiner Macht von der Norm Gottes ab
und nimmt die Norm „in eigene Regie'bs, was (wiederum nicht notwendig)
seit Menschengedenken zum Verlust an menschlichem Daseinssinn und
zum Einbruch der Sünde in das Leben der Menschen geführt hat und
führt. Die einzelnen Sünden haben genau hier ihren Haftpunkt. Eigens
stellt von Balthasar unter Bezug auf Heideggers Nietzscheinterpretation
heraus, dass das Vermögen der Macht und Freiheit des Menschen in der
Neuzeit „auf Verfügungsgewalt über die Natur ausgerichtet ist". Damit
wird die Natur „auf bloße Faktizität reduziert". Dies bringt es mit sich,
dass der Mensch „den personalen Pol der Verdankung" seiner Freiheit
nicht mehr erkennen kann und dass er sich „als reines Instrument der
Macht [...] betätigt".39

(3) Wie das Böse nicht am Bösen kann auch die Sünde nicht an der
Sünde reflektiert werden. Das Böse und die Sünde haben es an sich, sich
zu verschleiern und sich selbst nicht zu kennen. Infolgedessen muss es

eine Instanz, eine absolute Instanz geben, die beider gemeinsames Wesen
wahrhaft zu enthüllen imstand ist. Die letzte Enthüllung des Bösen bringt,

36 TD III, 146.
37 TD III, 126.

38 TD III, 139.
39 TD III, 143.



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 45

wie von Balthasar ausführt, „erst das Biblische, alttestamentlich als

Theologie des Gottesbundes, neutestamentlich darüber hinaus als

Theologie des Gottmenschen, der die Schuld der Welt ,hinwegträgt' und
sie darin in ihrer ganzen Bosheit offenbart: als ,Sünde'".4° Das Böse resp.
Schuld resp. Sünde haben für von Balthasar eine ebenso gesamtmenschliche

wie mehr als eine nur menschliche Dimension. Sie rühren an die
transzendente Quelle aller Macht und Freiheit, jeder Wahl und der
geschöpflichen Autonomie. Dieser Quelle weiß sich der gute Mensch
überantwortet. Sünde basiert auf einer keineswegs notwendigen (folglich
freien), negativen Option, die ein Mensch treffen (wählen) kann, wenn er
den „Autonomiepol seiner Freiheit" in einer Weise verabsolutiert, die sein
Von-Gott-Verdanktsein, also seine Beziehung und Orientierung auf Gott,
„nicht aufgrund bloßer Unachtsamkeit und Vergesslichkeit, sondern
aufgrund eines Anreizes, ,sein zu wollen wie ...', also die Differenz bewusst
zum Verschwinden" bringt. Das Böse kommt immer dort auf, wo ein
Mensch in seiner Freiheit das Geschenk- und Verdanktsein, sein Dasein
und seine Existenz - vor Gott, vor den Mitmenschen und vor sich selbst, in
der Welt wie in der Kirche - sich selbst „zueignet", wo er „etwas zum
Absoluten Gehöriges, von ihm Untrennbares, diesem enteignet und der
Selbstverfügung der endlichen Freiheit" zuteilt.41 Indem ein Mensch die in
seiner autonomen Freiheit wirksame Macht Gottes an sich reißt (und von
der Güte Gottes abtrennt), usurpiert er etwas, das die Macht, über die er
selbst wahr und gut verfügt (und tatsächlich auch verfügen kann), zur
Sünde übersteigt. Diese größere Macht, die der Verfügung des Menschen
entgleitet, verstrickt ihn in Sünde, in einzelne Sünden. „Das Böse hat einen
Sog zum Je-Böseren in sich; die Rechthaberei des Sünders gegenüber der
absoluten Wahrheit, die er in der Lüge leugnet, hat den innern Zug zu
einem absoluten Rechtbehalten, so dass er auch alle verfügbaren Mittel zu
diesem Ziel in Dienst nimmt.'V Die Sünden des Menschen verdrehen oder
zerstören gar die Wahrheit Gottes und ihre vielfaltigen Manifestationen in
der Welt. In seinen Sünden baut sich der Mensch „eine Art,Festung' gegen
die wirkliche Wahrheit" auf, „in deren Scheinwahrheit er sich verschanzt,
immer gewärtig, dass die von ihm ,in Ungerechtigkeit niedergehaltene
Wahrheit' (Rom 1,18), deren letztes Recht er wohl kennt, zum Sturm gegen
seine Bollwerke ansetzen wird".43

Sünde und Sünder fordern in ihrer tiefen Illusion die Quelle, Jesus
Christus, unentwegt zur Schlacht heraus. Sie fordern den heraus, der
selbst die Sünde der Welt am Kreuz schon „geschlagen" hat, der die
Schlacht jedoch so lange noch nicht beendet hat, bis die Heimkehr der

40 TD III, 147.
41 TD III, 149.
42 TD III, 152.
43 TD III, 153.



46 Johannes Schelhas

Welt zu Gott, dem Vater und Ursprung alles Geschaffenen, ihren
eschatologisch-futurischen Zielpunkt erreicht hat. Die Kinder Gottes
dürfen hoffen, dass sie ihre Schlacht, ihren individuellen Kampf gegen die
Sünde, in der sie in ihrer personalen und sozialen Existenz zuhöchst
gefordert sind, gewinnen werden. Sie haben dazu allen Grund, weil, wie
von Balthasar ausführt, der einst Geschlagene jetzt Sieger ist und dereinst
Sieger sein wird.44

b) Sünder und Gott in Analogie von Mensch und Offenbarung

Das personale Verhältnis des Sünders gegenüber Gott reflektiert von
Balthasar in Analogie zur individuellen Stellung eines Menschen
gegenüber der Offenbarung Gottes. Er spricht von einer inneren Analogie
von Sünder und Gott hier sowie von Ferne oder Nähe des Menschen
gegenüber der Selbstoffenbarung Gottes dort. Auf dem Grund dieser
Analogie steht seiner Auffassung zufolge nicht allein eine subjektive Einsicht
in die Offenbarung resp. in das Versagen ihr gegenüber in der Sünde,
sondern vor allem eine objektive, „in dem Sinne, dass die je-tiefere
Einsicht in den Gott der liebenden Selbstoffenbarung auch die Sünde ihm
gegenüber vergrößert".45

Dies führt zu der Einsicht, dass sowohl die Erkenntnis der
Selbstkundgabe Gottes und die Annahme der Gnade als auch die Erkenntnis
(und Anerkenntnis und das Bekenntnis) der Sünde(n) „nicht allen in
gleicher subjektiver Klarheit und Intensität zuteil wird"46. Vor diesem
Hintergrund hebt von Balthasar die „Sünde der Heiden" von der „Sünde
der Juden", der Sünde in Israel, und beide wiederum von der „Sünde der
Christen", der Sünde in der Kirche, ab. Im Theodrama, das sich nach von
Balthasar auf der Bühne der Welt abspielt, wiegt die Sünde des Christen
vergleichsweise immer schwerer.47 Die Erkenntnis der Verweigerung
göttlicher Liebe durch den Menschen fügt Christen einen je größeren Schaden
zu als Menschen, die von der historischen Offenbarung Gottes in Israel
und in Jesus Christus keinerlei wahre Kenntnis haben. Das christliche Maß
des Komparativs schlägt bei der Sünde zu einer in (gemäß vorstehendem
Sinn) subjektiver Betrachtung der Sünde größeren Untreue und Lieblosigkeit

des Menschen aus.48 Bei Sündenvergebung und Gnade schlägt es

demgegenüber zum Wachstum der subjektiven Verankerung in der
ekklesialen Gemeinschaft der Heiligen aus, das allen Altruismus über-

44 Ausführlich TD III, 439-468.
45 TD III, 153.
46 TD III, 154.
47 Vgl. dazu die Ausführungen von Balthasars zur „Sünde der Heiden" in: TD III, 155, zur

„Sünde der Juden" in: TD III, 160 und zur „Sünde der Christen" in: TD III, 162t.

48 Dazu auch den Verweis von Balthasars auf Lk i2,47f. in TD III, 154 sowie auf die
Auslegung in: Licht des Wortes (1987), 3Q4f.



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 47

steigt.49 An der Richtung auf die Kirche wird zudem ersichtlich, dass die
Sünden des Einzelnen gegen den kirchlichen Leib, vornehmlich gegen die
Institution, ins Herz der göttlichen Liebe treffen.

Das ebenso anthropologisch wie theologisch-christologisch geformte
Verständnis von Sünde als Deformation göttlicher Liebe in der Sünde/den
Sünden der Menschen, welches von Balthasar in seiner Terminologie als
das objektive und als im Drama „erregendes" Moment der Sünde dargetan
hat,50 lässt somit die von der Moraltheologie angeführten drei objektiven
Kriterien zur Beurteilung schwerer Sünde (schwerwiegende Materie, volle
Erkenntnis, freiwillige Zustimmung^ in der Wahrnehmung von Balthasars
in die zweite Reihe zurück treten. Für die vielfaltigen Vollzüge von
Umkehr und Buße im Christentum öffnet die Verschiebung der Koordinaten
schwerer Sünde Raum für weitere dogmatische und pastorale Überlegungen

im Anschluss an von Balthasar.

c) Der Rufzum Kindsein

Die theologische Betrachtung der Sünde des Menschen führt von Balthasar
dort, wo es um die konkrete Sündigkeit des Menschen geht, immer über
die Sünde(n) hinaus, hin zum Kind: Was aufgrund der Sünde im Menschen
verdunkelt ist und brachliegt, leuchtet im Leben der Kinder Gottes, im
Leben des Kindes, im göttlichen Licht wider. Das in der Sündenvergebung
im Glauben wirksame Kind-Gottes-Sein versteht von Balthasar geradezu
wörtlich als einen „Rückruf Jesu zum Kindsein"52 des Menschen. Das
fortwährende Hingeben des menschlichen Lebens in die Hände des
himmlischen Vaters ist Zeichen der Umkehr und bestätigt die Abkehr
eines Menschen von der Sünde. Es fördert die Überwindung der Sünde im

49 Vgl. TL III, 312L

5° Drei Zitate von Balthasars, von denen zwei für das Verständnis der im weiteren Gang
der Überlegungen schwerpunktartig ausgebreiteten konkreten Sünden hilfreich sein können,

seien an dieser Stelle noch angeführt: „[E]rst bei Johannes ist das Zentrum der in der
nachösterlichen Kirchenzeit auftretenden negativen Macht die offene Weigerung, Jesus
Christus als das im Fleisch gekommene Gotteswort anzuerkennen" (TD III, 166). Und: „Den
Maßstab für das rechte und falsche Verhalten gibt die Nachfolge Jesu, das Wandeln in
seinem Geist, das vor allem bei Paulus in seinen Paränesen und .Haustafeln', seinen Tugend-
und Sündenkatalogen breit ausgefachert wird. Aber im Letzten sind die Sünden bei ihm
stets Verfehlungen gegen die Liebe, wie sie inkarniert in Christus erschienen ist (daher auch
das besondere Gewicht, das der Leib und seine Heiligkeit als Tempel des Geistes Jesu erhält,
vgl. 1 Kor 6,12-20)" (TD III, 167). Die allgemeine Schwierigkeit, unter den geistigen
Bedingungen der Zeit Sünde zu erkennen, artikuliert von Balthasar fragend folgendermaßen:
„[W]ird mit der fortschreitenden Rationalisierung des Erdballs, die den Sinn immer mehr
aus dem Umgreifenden in das Partikuläre, Fragmentarische und Prekäre weglenkt, eine
Lebensentscheidung für Gut oder Böse nicht noch zunehmend schwieriger?" (TD IV, 172).

51 Vgl. Katechismus der Katholischen Kirche - Kompendium. Übersetzung aus dem
Italienischen im Auftrag der Deutschen Bischofkonferenz. Cittä del Vaticano: Pattloch 2005,
n. 395.

52 TD III, 128.



48 Johannes Schelhas

Alltag. „Die Kindesgebärde ,in Deine Hände...' ist der vollkommene
Vertrauensakt, dass der Vater alles Krumme gerade machen, alles Verfahrene
auf den Weg zurückbringen wird"53 - die Sünden vergeben wird. Was der
Terminus Kind insbesondere vor dem Hintergrund des biblischen
Schriftzeugnisses für von Balthasar semantisch alles einschließt,54 avanciert
damit nicht allein zum positiv konnotierten Korrelat von Sünde des

Menschen, sondern bezeichnet „etwas Tieferes"55 als ein Äquivalent des

Begriffs der Sünde und mehr als lediglich das gewöhnliche Umkehren auf
Irrwegen, als ein bloßes Ändern der linearen Bewegungsrichtung. Das

besagte Kind ist darauf bedacht, sein eigenes, kontingentes freies
Subjektsein im absoluten freien Subjektsein Gottes zu befestigen. Es

vermag den Schluss von Mensch auf Gott kraft der Analogie des Seins

logisch zu erkennen. Um aber das Sein und die Freiheit Gottes in ihrer
christozentrischen Gestalt zu erfassen, braucht das „Kind", damit es in
seinem Geist den Schluss von Mensch auf Gott erkennen kann, das Licht
der Gnade.56 Letztere erhellt den Grund des Seins des Menschen, welches
seinerseits die Freiheit als „die ursprünglichste Mächtigkeit des
Menschen"57 hervorbringt: „Denn der Mensch, dies Gebilde des Logos, ist
von Grund auf dialogisch entworfen, und jede monologische Selbstdeutung

muss ihn zerstören."58 Die Sünde forciert die monologische
Selbstdeutung des Menschen. Im Kind findet demgegenüber das dialogische
Moment seine konkrete und höchste Ausfaltung:

„Ein Kind, das sich seiner Mutter gegenüber unartig benommen hat, kann
sich nur deshalb entschließen, die Mutter um Verzeihung zu bitten, weil es

um deren dauernde persönliche Liebe weiß; in der Kraft dieser Liebe vermag
es die Umwendung zu vollziehen. Gott gegenüber erfolgt die Umkehr des
Sünders nicht aufgrund einer .natürlichen' Reflexion auf den Begriff eines
gütigen Gottes, sondern aus dem lebendigen (zumindest lebendig
gewesenen) Glauben an einen Gott, der in Gnade sich selber mitteilt, und die
Umkehr selbst verdankt sich der wirksamen Macht dieser Gnade."59

Die Reflexion auf die Sünde des Menschen bindet von Balthasar in seinen
durch und durch dialogisch konzeptionierten Gesamtentwurf der Theologie

ein. Vor diesem Hintergrund ist jede einzelne Sünde des Menschen
ein Indiz für die Verweigerung antwortender Liebe des Menschen, Indiz

53 Homo creatus est, 174.
54 Dazu Das Ganze im Fragment (1963), 274-283; Homo creatus est, 165-191 (erstmals

nach 1980); Schwestern im Geist, 13-349 passim (erstmals: Therese von Lisieux 1950).
55 TD III, 128.

58 Ausführlich TD III, 128-135.
57 TD III, 135.
58 TD III, 133.

59 TD III, 152.



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 49

für einen vielseitig möglichen Abbruch des Dialogs mit dem Gott und
Vater Jesu Christi aufseiten des Menschen.

4. Die Sünden des Menschen

Schwerpunktartig greife ich im Folgenden vier Bereiche aus dem Leben der
Menschen heraus, die es gestatten, von Balthasars Explikation von Sünde
im Konkreten nachzuzeichnen. Es geht dabei nicht um die Erstellung eines
vollständigen Sündenkatalogs nach von Balthasar. Jeder einzelne Bereich
lässt viele weitere Konkretionen und Applikationen von Sünde in den
Sünden der Menschen offen. Es ist unschwer, hinter Formulierungen, die
auf die Größe des Menschen aufgrund der Liebe und Gnade Christi
abheben, zugleich seines Elends aufgrund trügerischer Liebe und Sünde
gewahr zu werden. Sie bieten ferner die Chance, die geschöpfliche
Lebenswirklichkeit als prozessorientierten Weg mehrschichtiger Umkehr
intellektuell zu verstehen und existenziell anzunehmen.

- Missachtung der Personalität des Nächsten

„Je stärker und origineller eine Persönlichkeit ist, umso mehr stammen ihre
Äußerungen aus dem eigenen, unverwechselbaren und in sich unzugänglichen

Innenraum, der seinen Reichtum gerade durch die Fülle und das
Unberechenbare seiner Kundgaben offenbart. Die Gleichzeitigkeit von
Offenbarung und bleibendem Geheimnis geht durch alle mitmenschlichen
Beziehungen hindurch, sie macht deren Wert und Spannung aus, und dies bis
in den intimsten Austausch im Geschlechtsakt, wenn er Ausdruck echt
personaler Liebe ist. Nirgends dürfte das Paradox der Mitteilung des Unmittelbaren

(der andern Person) offenkundiger sein als hier [...]. Dem Partner muss
der Raum freier Selbsterschließung gelassen werden - im Ich wie im Du -,
damit er sich geben und entgegengenommen!..] aufgefasst werden kann."60

Die Personalität des Anderen, sein Neu-Geschaffensein in Christus, ist von
Balthasar zufolge um der unveräußerlichen Würde des Menschen willen
ein hohes Gut, an dem sich ein Mensch auf vielerlei Weise versündigen
kann. Der wechselseitige Umgang zweier oder mehrerer Menschen, der
individuelle Umgang von Ich und Du ist über die Fokussierung auf das
Feld erfüllter menschlicher Sexualität hinaus, die von Balthasar vornimmt,
für Sünden anfallig.

- Überschätzung des Wertes der Dinge

„Mit dem Blick Gottes auf Mensch und Welt schauen, heißt die Offenheit
und die Widersprüche im Menschen aushalten, sie auf kein dogmatisches
Prokustesbett zwängen, alles aber unter die Einheit des Plans Gottes bringen.
Wer mit seinem Blick mehr Wahrheit umgreifen kann als andere, behält

60 Die Wahrheit ist symphonisch (1972), 27t.



50 Johannes Schelhas

Recht. Das heißt nun zuerst: zentral existiert der Mensch als Person: er ist
gemeint, geliebt, für ihn stirbt Gott, um ihn einzuholen und an sich zu
ziehen. Deshalb hat in der Welt alles Sachliche, Unpersönliche so weit Wert,
als es auf die Person hingeordnet ist, und ist so weit schädlich, als es die
Person ans Unpersönliche verrät, sie versachlicht, versklavt. Das bestimmt
des Christen Einstellung zur Technik." Was von Balthasar 1971 mit
vorstehenden Worten beschrieben hat, behält auch 40 Jahre später seine Gültigkeit
und kann mutatis mutandis auf die „neuen Dinge" - wie die schon wieder
überholte CD-ROM, mobile Computer (z.B. iPAD, iPhone), mobile Navigation

und auf für Menschen nicht wahrnehmbare, dennoch reale Objekte im
Bereich der Nanotechnologie zur Herstellung operativ nutzbarer Dinge -
angewandt werden. Der Fortschritt ist nach der Überzeugung von Balthasars
insoweit erlaubt, gerecht und gut, „als die Zielnorm die Vermenschlichung
des Menschen bleibt. [...] Dieser Mensch [...] ist nicht der Mensch, der für
Reichtum, Macht und Wolllust lebt, ein solcher verkennt sich selbst und
damit auch sein ordnendes Wirken in der Welt."6'

Die Dinge der Schöpfung, als die ich die nicht menschliche belebte sowie
die unbelebte Materie bezeichne und die in einer (von von Balthasar
keineswegs vertretenen62, inzwischen zumeist überwundenen)
anthropozentrischen Schöpfungstheologie unentwegt in Gefahr stehen, auf das Maß
des Menschen reduziert zu werdend, sind dem Menschen sowohl eine
„Schule der Gottesverehrung"64 als auch eine Schule der „Mitgeschöpflich-
keit"65. Immer dann, wenn ein Mensch dies bewusst außer Acht lässt, hat
sich die Sünde ein konkretes Eingangstor in das Herz dieses Menschen
verschafft und das spezielle Ding in seiner Größe, die es in der Sphäre
Christi hat, geschmälert. Wenn er zudem bestimmte Dinge an die Stelle
Gottes setzt, so ist auch das Sünde. Sünde ist somit manifest, wenn ein
Mensch die Dinge in ihrer Relation auf den Menschen und auf Gott sowie
den Menschen in seiner Relation auf die Dinge und auf Gott nicht
austariert sieht.

61 In Gottes Einsatz leben (1971), 9if. Zur Stellung der Dinge innerhalb der Theodramatik:
TD III (1980), 142-146.

62 Vgl. TD III, 176.180.
63 Vgl. KOCH, Kurt: Schöpfung als Sakrament. Christliche Schöpfungstheologie jenseits

von Gottlosigkeit und Vergötterung der Welt, in: LlGGENSTORFER, Roger (Hg.): Schöpfung und
Geschichte (FS Pfarrer P. Mäder). Romanshorn: Selbstverl, des Hrsg. 1991, 31-53; KEHL,
Medard: Neue Hoffnung für den Kosmos. Über das Heraustreten der Erde aus dem Schatten des

Kosmos, in: Salzburger Theologische Zeitschrift 1 (1997) 15-23.
64 Leo DER GROßE: Sermo (de Quadragesima VI) 44,1 (PL 54, 285 B).
65 KEHL, Medard: Und Gott sah, dass es gut war. Eine Theologie der Schöpfung. Freiburg i.

Br.: Herder 2006, 339 (mit weiteren Belegen).



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 51

- Ablehnung des Institutionellen der Kirche

Es ist evident, dass

„es keinen leibhaften Christus gibt ohne seinen Leib, die Kirche, mit ihren
Organen. Sie sind eins. So ist es unmöglich, sich mit Christus total, mit der
Kirche partiell zu identifizieren. Aber die konkrete Kirche mit ihren
himmelschreienden Ärgernissen: das kann doch nicht der Leib der Wahrheit sein! Da
kann doch jeder sehen, wie weit herum es nicht stimmt! Da verlangt mein
Gewissen, dass ich zumindest auswähle zwischen dem Angängigen und dem
sicher Unerträglichen! Ist heute zum Beispiel nicht beinah jedermann darin
einig, dass eine Verwaltung des Primats, wie Johannes XXIII. sie verstand,
akzeptiert werden konnte, die seines Vorgängers und Nachfolgers kaum oder

gar nicht? Zunächst prinzipiell: die Kirche ist leider nur eine, sie hat ebenso
geschichtliche Realität wie ihr Gründer, und es gibt keine Appellationsmöglichkeit

von einer unzulänglichen, ärgerlichen empirischen Kirche an eine
bessere, ideale. Leider ist die ideale nirgendwo anders real als in der empirischen.

Und der Brauch nicht anderswo als im Miss-Brauch, der nicht
abgeschafft werden kann, sondern verbessert werden muss, damit er als Brauch
wieder glaubwürdig und verwendbar werde."66

Die Identifikation mit Christus und der Kirche, dem Leib Christi, ist für
von Balthasar unteilbar. Das Pneuma und die Institution der Kirche67
bilden eine einzige komplexe Wirklichkeit. Die Identifikation mit der
Kirche kann um Christi willen nicht in Belieben ihrer Glieder stehen. Es

gibt für jeden Einzelnen nur das Maß des Ganzen, das Maß der vollen
Identifikation. Folglich ist jede Teilung, die ein Christ, in welchem Stand
auch immer, mental anstrebt oder erklärtermaßen vornimmt, Sünde. Die
Sünde der partiellen Identifikation wird derzeit in konfliktträchtigen
Separationsbestrebungen und in unseligen „Parteiungen" (1 Kor 11,19) in der
territorial kleinsten ekklesialen Einheit, in der Pfarrgemeinde bzw. im
lokalen Teil derselben, wirksam. Solange die Sünde auf Wirkung bedacht
ist, wird die Komplementarität von Ganzem und Teil zerstört mit der
Folge, dass der Teil das Übergewicht bekommt und sich vom Ganzen
abkapselt, absondert.

Die einzelne Sünde unzulänglicher oder verweigerter Identifikation mit
der Kirche aufgrund des Institutionellen trifft auf jeder Ebene nicht bloß
die moralische Autorität „Kirche in der Welt dieser Zeit (ecclesia in mundo
huius temporis)", sondern vor allem den sakramentalen Leib Christi, den
das Pneuma immerfort lebendig macht und der die Organe der Institution

66 Die Wahrheit ist symphonisch (1972), 65. Weiterhin zur Problematik der
Identifikation mit der Kirche, die ein durchgängiges Thema bei von Balthasar ist: Schleifung
der Bastionen (1952), 73-83; Pneuma und Institution (1974), 162-200, bes. 162-164.196-200;
Kleine Fibel für verunsicherte Laien (1980), 59-64. Des Weiteren berührt von Balthasar diese
Fragestellung auch in Beiträgen zu Ignatius von Loyola.

67 Vgl. den gleichnamigen Beitrag (Erstveröffentlichung 1974) in der Aufsatzsammlung:
Pneuma und Institution, 201-235.



52 Johannes Schelhas

heiligt und reinigt. Die Sünden des Einzelnen verletzen die Kirche nicht
peripher, sondern an ihrem Lebensnerv. Sie „schlagen" den Geist der
Kirche, von dem her ihr Leib, die communionalen resp. hierarchischen und
die sozialen Strukturen der Kirche in der Welt, kongenial beurteilt werden
muss.

Wie ein Sünder seine geminderte Identifikation mit dem Leib Christi
durch seine Neuausrichtung auf den „ganzen Christus" auf dem Weg der
Integration68 überwinden kann, so ist gleichsam reziprok bei den Trägern
des gestuften sakramentalen Amtes (von besonderem Interesse ist hier das
bischöfliche Leitungsamt, vornehmlich das höchste) die Einsicht gewachsen,

wonach auch sie die Identifikation mit den anderen Gliedern des
Leibes Christi, gerade auch den „Religiösen" und „Laien", um der Einheit
und Freiheit der Kirche Gottes willen festigen müssend.

- Die „Abbiendung" des Bruders

Das unter dieser Überschrift Ausgeführte verfolgt eine andere
Stoßrichtung als das oben unter Missachtung der Personalität des
Nächsten Gesagte.

„Der Mensch muss am Menschen ersticken, wenn ihm in [...] ewigejr]
Selbstbegegnung, die das Leben des Alltags ausmacht - ob der Mensch sich nun in
Einsamkeit begegne oder in der Gemeinschaft, in einsamer Gemeinschaft
oder im Gedränge des Straßenverkehrs oder des Sportplatzes -, kein anderer
begegnet als immer einzig der Mensch. Wenn im Du sich nichts anderes
anböte als das, was jeder grundsätzlich von sich selber her kennt: dieses
Wesen mit seiner zugekleisterten Endlichkeit, geängstigt durch seine Grenzen,

deren unangemeldete Ankunft es nicht kennt: Tod, Krankheit, Wahnsinn,

Schicksalsschläge von außen und innen; ein Wesen, das die Angst zu
erstaunlichen Leistungen beflügeln kann. Warum sollte sich das Ich für ein
Du verlieren und opfern, das es im tiefsten nicht anders schätzen kann als
sich selbst? Nein: wenn im Bruder nicht Gott begegnet, wenn in der Liebe
kein Atem aus der Unendlichkeit herweht, wenn ich den Bruder nicht mit
einer Liebe lieben kann, die von viel weiter herkommt als mein endliches
Liebesvermögen, wenn also das, was in unserer Begegnung den erhabenen
Namen Liebe tragen darf, nicht von Gott kommt und zu Gott geht, wird es
sich nicht verlohnen, das Abenteuer zu bestehen."7°

Ging es oben unter dem Gedanken von der Missachtung des Nächsten um
den Mitmenschen, der ein Zugang zur christozentrischen Offenbarungs-

68 Dazu Der antirömische Affekt (1974), 20-25; Epilog (1987), 11-14.
69 Dazu Sponsa Verbi (1961), 332-348 („Der Laie und die Kirche"); Der antirömische

Affekt (1974), 220-234; Neue Klarstellungen (1979), 98-109 („Gibt es Laien in der Kirche?"). -
Zum ekklesiologischen Horizont der Fragestellung: KASPER, Walter: Petrusdienst und
Petrusamt (Erstveröffentlichung), in: Ders.: Die Kirche und ihre Ämter. Schriften zur
Ekklesiologie. Bd. 2 GS 12). Freiburg i.Br.: Herder 2009, 569-652, bes. 625-632.

7° Die Gottesfrage des heutigen Menschen (1956), 208.



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 53

gestalt ist, so steht an dieser Stelle Jesus, der heilige Mensch aus Nazareth,
der Israelit, der Heiland der Armen und Sünder im Fokus der Ausführung
von Balthasars. Es geht substanziell darum, Christus in Bruder und
Schwester zu sehen/erkennen, sein Antlitz auf jedem Menschenantlitz zu
entdecken (Mt 25,31-46). Im Licht der Offenbarung Gottes ist jedes
menschliche Du ungeachtet seiner Kontingenz auf Jesus Christus hin
geöffnet. Im Leben Jesu hat das Humanum seine höchste Form, die göttliche,
erreicht. Es weitet die Handlungen und Haltungen, die Vollzüge und
Dimensionen des genuin Menschlichen. Die Achtsamkeit eines Menschen
auf Christus im konkreten kontingenten, lebendigen Bild von Bruder und
Schwester beginnt mit der Aufmerksamkeit im Kleinen. Sie ist zugleich ein
Indiz für die individuelle Wertschätzung der Neuschöpfung - für die
Schöpfung und Welt, die Christi Eigentum ist (Joh 1,11) und die ein Mensch
als Mikrokosmos in sich aufnehmen soll (Joh 1,12). Um Christi willen ist
bereits die sublime Schmälerung („Abbiendung") der Würde eines
Menschen, jedes einzelnen Menschen, der als Repräsentant Gottes und als Bild
des irdischen Jesus Christus in Geist und Leib fungiert, eine konkrete
Sünde.

5. Der Kampf gegen die Sünden

Die Abwendung des Menschen von der Sünde bezeichnet von Balthasar
auch als „Emporbergung des Herzens", als „die erneute Einübung in das
liebende Anhangen an Gott". Auch wenn dies aus menschlicher Reue
heraus und in je eigener Freiheit des Menschen und Gottes dialogisch
geschieht, so wirkt doch allein Jesus Christus das Verzeihen und Vergeben.
Nichts darf, um nicht pelagianischem Denken zu verfallen, auf ein
„Zwingen Gottes" hindeuten, dem der Automatismus zugrunde liegt,
„deshalb zu verzeihen, weil der Mensch bereut".7i Die Abwendung von der
Sünde koinzidiert mit der tätigen Hinwendung zu Jesus Christus. Das eine
ist das andere und umgekehrt. Stets wirkt „der gegenwärtige Geist im Sein
und in der Tat des Sohnes'b* und im Angezogensein des Menschen zu
seiner „Konversion"73 bzw. Umwendung.

Es führt nicht zum Ziel, den Kampf gegen die Sünden des Menschen
durch laxes Wegerklären, raffiniertes Uminterpretieren oder großherziges
Vertuschen von Sünden zu führen. In einer zivilen Gesellschaft wie der
unsrigen, die neben der medialen Inszenierung von Schuld/Sünde und der
medialen Verurteilung der Schuldigen, die bisweilen zu ihrer öffentlichen
Auslöschung führen kann, mit vielfaltigen Entschuldigungsstrategien
operiert, muss das Verkehrte einer weitverbreiteten Praxis, die darin

71 Das Ganze im Fragment (1963), 54.
72 TL III, 246.
73 Homo creatus est, 22of.



54 Johannes Schelhas

besteht, Schuld/Sünde zu ignorieren, hin und wieder deutlich benannt
werden. Die gleiche Forderung würde auch Kirchen und christliche
Gemeinschaften betreffen, welche die bezeichnete schlechte Praxis in
ihren eigenen Reihen dulden. Der Selbstanspruch, den Kampf gegen die
Sünde offensiv zu führen, so ist aus dogmatisch-theologischer Perspektive
zu sagen, entspringt der christozentrischen Offenbarungsgestalt. Deshalb
reicht es auch nicht zu, den Kampf gegen die Sünden allein mit den
Mitteln von disziplinarischer Strenge, pädagogischer Zucht und
kontrollierbaren ethischen Gehorsams aus der Situation heraus zu stimulieren.
Denn dadurch kann lediglich eine Ordnung (oder allenfalls nur ein Schein
derselben) hergestellt oder wiederhergestellt, der personalen Dimension
der Liebe Gottes und der Kenosis dieser Liebe in die Welt, „die bis ins
Letzte hinabreicht" und die der Sünder in der Arena, nicht auf der Tribüne

annimmt, aber noch nicht Genüge getan werden. „Regeln, die zu
befolgen sind, ersetzen aber nie den Geist, in dem sie ausgeführt werden."76

Bei der Abkehr von der Sünde, bei Buße und Wiedergutmachung, geht
es nicht um von Menschen erlassene, bessere Gesetze. Es geht auch nicht
um erträglichere situative Rahmenbedingungen. Es geht überdies nicht um
„vereinzelte Werke, sondern um die ernsthafte Übergabe der Person. Um
die Liebe, die sich ergibt und alles Berechnen aufgibt, und die doch,
gerade weil sie ernst macht, auf die Verwirklichung achtet".76 Je mehr ein
Christ sich von der Sünde/den Sünden abwendet, desto mehr partizipiert
er an Christus und kommuniziert mit ihm: „Erst in Christus kommunizieren

alle Dinge; er ist Mittelpunkt aller Herzen und Wesen, und darum
die Brücke und der kürzeste Weg von jedem zu jedem."77 Je mehr ein
Christ sich an Christus hält, umso mehr realisiert er seine Bestimmung,
eine „neue Schöpfung" (Gal 6,15) in Christus zu sein und dementsprechend
zu handeln.

Zwar haftet der Vergebung der Sünden etwas Objektives, nämlich
Sakramentales und Ekklesiales, an, welches über alles subjektive und an
das einzelne Subjekt gebundene Maß hinausreicht, doch wichtiger als dieses,

weil weitreichender, ist von Balthasar zufolge die personale, christo-
logische Dimension der Sündenvergebung. Sie tritt in der Annahme der
Versöhnung Jesu Christi auf Seiten des Menschen auf den Plan. Im
„Spiegel der Wahrheit", der Jesus Christus ist, wird der Mensch kraft der
Gnade Gottes seinen Auftrag in der Welt mit umso größerer Entschiedenheit

für Christus fortsetzen. Diese im bereits eröffneten Sinn zweite,
erneute Hinwendung zu Jesus Christus erfordert eine „höchst
erschreckende Totalrevision" der materiellen und geistigen Werte des zuvor

74 Klarstellungen (1971), 145.
75 Schleifung der Bastionen (1952), 73.
76 Das betrachtende Gebet (1955), 202.
77 Das Weizenkorn (1944), 63.



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 55

der konkreten Sünde, auf deren Grund die Ursprungs-(Erb-)Sünde steht,
ergebenen Menschen „und vor allem auch seiner Selbstbewertungen".78
Wird die Umkehr im Herzen und im Denken, im Geist und im Leib lauter
angegangen, so führt sie den Menschen zu einem normalen, schlichten
(demütigen), weder überspannten noch gehemmten Verhalten in der
Welt, zu gediegener Menschlichkeit, welche dem Mensch-Geschöpf
angeboren ist und die es vor anderen Geschöpfen auszeichnet. Eine solche
Menschlichkeit ist voll des Heiligen Geistes.79

Der Kampf gegen die Sünde und das Wachsen in der Liebe gelingt dem
Christen in der Nachahmung der urbildlichen Fides Christi80. Von Balthasar

„kennt" die Treue und den Gehorsam Christi aus der Gelassenheit oder
Indiferencia, die er an Ignatius von Loyola abliest.81 Dies ist eine Haltung
des menschlichen Herzens und Geistes, die es ermöglicht, die Sünde in
bestimmten Handlungen durch das Tun des Guten zu besiegen, zu
überwinden. Jegliche Nachahmung Gottes in Christus kulminiert in der
Feindesliebe. Die Kirche, deren Gestalt von Balthasar zufolge ursprunghaft in
Maria und Johannes aufscheint, wie die Menschen, die Jesus heute
nachfolgen, bekommen im Kampf gegen die Sünden Anteil an der mit allem
Menschlichen verwobenen Fides Christi. In der Gemeinschaft der Kirche
glauben Christen als Einzelne mit dem glaubenden Jesus von Nazareth
mit. Responsorisch nehmen sie die Liebe Gottes als die die Sünde(n) des
Menschen umgreifende und sie tilgende Macht auf und bewahrheiten
darin ihr gnadenhaftes Kind-Gottes-Sein (Joh i,i2f.).

Sowohl die Erforschung der persönlichen Sünde(n) als auch die
theologische Reflexion menschlicher Sünde/Sündigkeit und der konkreten
Sünden ist weder Selbstzweck noch bereits das Ziel, sondern will „im tiefen

Erschrecken vor der eigenen Unordnung eine Sehnsucht nach der
wahren Ordnung des Lebens"82 ermöglichen und den Menschen auf den
Weg der Umkehr stellen. Die Erkenntnis und die Anerkenntnis menschlicher

Deformation aufgrund der Sünde ruft nach einem Aufbruch und
Wandel der gesamten Existenz in ein neues Leben. Nur „der Schreitende
hat das stärkste Lebensgefühl".83

Die im Vergleich mit jeder einzelnen Sünde je größere Liebe Christi ist
unteilbar. Sie wendet sich gleichermaßen an Sünder, die sich bekehren
sollen, wie an Bekehrte, die auf dem Weg der Liebe voranschreiten wollen.

78 Das betrachtende Gebet, 205. - Zum Zusammenhang von Ursprungssünde/Ursünde/
Erbsünde und den persönlichen Sünden der Einzelnen: TD III, 168-176.

79 Vgl. Das betrachtende Gebet, 206.
80 Dazu Sponsa Verbi, 45-79 („Fides Christi").
81 Dazu Spiritus Creator, 76-91 („Zwei Glaubensweisen"); Homo creatus est, 31-37 („Drei

Formen der Gelassenheit"); Homo creatus est, 218-231 („Konversion"); Wo ist die Treue
daheim?, in: IKaZ 5 (1976) 97-110.

82 Homo creatus est, 32.
83 Schleifung der Bastionen (1952), 63.



56 Johannes Schelhas

Für die Verkündigung der Kirche zeitigt die Einheit der Liebe, die die
Sünder ergreift und in Liebe zu Taten der Liebe versöhnt, Konsequenzen:

„In den ethischen Richtlinien der Kirche müsste vor allem diese Einheit
zutage treten, die einen bedrohlichen Pluralismus verunmöglicht, indem sie im
gleichen Zug ,die Sünder ruft' (Mt 9,13) und die Nachfolgenden in eine ,weit
größere Gerechtigkeit als die der Schriftgelehrten und Pharisäer' (Mt 5,20)
einfordert. Die gleiche Ethik holt die Menschen in ihren verschiedensten
Situationen ab, um sie zu Christus zu führen, wie die gleiche Ethik Menschen
in die verschiedensten Situationen entlässt, damit sie dort - unter gegensätzlichsten

Lebensbedingungen - die eine christliche Existenz darleben."84

Das Gebot der Umkehr, das Einzelne „in persona Ecclesiae"85 - in der
Person, nicht im Namen der Kirche, nicht in der Person Jesu Christi, des

Hauptes - dem Bruder/der Schwester Jesu Christi ans Herz legen und dem
menschlichen Geist einschärfen, soll in Freiheit deren Konversion zur
Lebensquelle ermöglichen. Sie ist gleichwohl kein „psychologisches
Druckverfahren"86. Die Begrenzung des Schadens aufgrund der konkreten Sünden

und der beständige Kampf gegen die Sünde zielen darauf, die christliche

Existenz im Glauben zu befestigen. Mit dem Kampf gegen die
Sünde(n) steht und fällt die Wahrhaftigkeit christlichen Lebens und die
Sendung der Kirche. Groß ist der Auftrag, der zur Einlösung des Desiderats

auf den Einzelnen liegt:

„Seinen Auftrag in der Kirche durchsetzen kann schwer sein, wenn man
vielleicht mit Gott allein ist und niemand Verständnis dafür hat. Dann heißt
es kämpfen, ohne sich einen Fußbreit vom Zentrum des Mysteriums Christi
zu entfernen. Bande, Seile lebendigen, immerwährenden Gebets müssen uns
an diese Mitte fesseln; denn lassen wir sie los, so gewinnt das Sonderhafte
[die Sünde; J.S.] die Übermacht über den Sinn der Einheit, und der Auftrag,
der nur innerhalb der Einheit Sinn hat, ist vertan."87

Die Konversion zu Christus ist ein tägliches Gebot, in dem das „neue
Gebot" (Joh 13,34) wahrhaft praktisch ausgelegt wird.88 Indem der Christ
seinen Auftrag authentisch umsetzt, offenbart die Liebe hier und jetzt ihre
Ohnmacht.89 Andernfalls, bei NichtUmsetzung des Auftrags, würde die
Sünde das Leben dominieren - und unweigerlich zerstören. Die Suche
nach dem Heil und der Heilung der menschlichen Person findet in der

84 Die Wahrheit ist symphonisch (1972), 74.
85 TD II/2, 417.
86 TL III, 349.
87 Die Wahrheit ist symphonisch (1972), 74t
88 Über die Suffizienz der Konversion führt von Balthasar aus: „Denn sosehr sie ein

einmaliges Ereignis sein kann, sosehr muss sie nachher ein tägliches sein" (Homo creatus
est, 231).

89 Vgl. nochmals Glaubhaft ist nur Liebe, 40-45; weiterhin Glaubhaft ist nur Liebe, 49-
65-83-97-



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 57

Hinwendung zum Du immer ihren Weg.9° Das menschliche Du ist der
Weg, nicht schon das Ziel. Essenzielles Kriterium wahrhaftiger Umkehr in
die Liebe Jesu Christi ist von Balthasar zufolge „nicht die Richtigkeit des
Gehalts, sondern die Hingabemöglichkeit an diesen Gehalt".9i Das bedeutet

dann aber auch: Richtige Anweisungen zur evangeliumsgemäßen
Lebensführung vermögen erst dann in ihrer Umsetzung zu greifen, wenn
sie die individuell zu vollziehende Hingabe der menschlichen Person
einsichtig machen können und tatsächlich stimulieren. Das theodramatische

Ziel, das in der Liebe wirksam ist, zieht die versöhnten Sünder kraft
der „Überschreitung im Augenblick"^, immer einem Sprung gleich,93 in
das gegenüber der lähmenden und bedrückenden Sündigkeit und den
zerstörerisch wirkenden Sünden je stärkere Magnetfeld der die Geschöpfe
bewahrenden und erhebenden Liebe Gottes hinein - einer Liebe, über der
nichts Größeres gedacht werden kann94.

6. Schlussreflexion

Hans Urs von Balthasar verficht in seinem theologischen Werk eine dezi-
diert trinitarisch-christozentrische Interpretation der Sünde des
Menschen, die man auch mit dem Attribut offenbarungstheologisch versehen
kann. Eine derartige Deutung fügt sich organisch in seinen gesamten
theologischen Entwurf ein. Der Ort, an dem die Sünden der Menschen
wirken und Leben zerstören, ist im weitesten Sinn immer die Schöpfung.

(i) Die Erkenntnis des christologischen Motivs der Sünde in den
einzelnen Sünden, die Erkenntnis der Deformation/Verweigerung der Liebe,
tritt ungeachtet ihrer umgekehrten Perspektive, welche den Primat Christi
gegenüber der Sünde des Menschen bezeichnet, gewöhnlich aus dem Horizont

der Reflexion über die individuelle, persönliche Sünde des Menschen
nicht heraus. Die Einzelnen benötigen zur Erkenntnis der christologischen

9° In seinem Freund Rudolf Allers (1883-1963) hat die „dialogische!...] Liebesphilosophie"

von Balthasars eine Quelle; HENRICI, Peter: Zur Philosophie Hans Urs von Balthasars,
(erstmals 1989) jetzt in: DERS.: Hans Urs von Balthasar. Aspekte seiner Sendung. Freiburg:
Johannes Verlag 2008, 75-101, hier 100 Anm. 93. Dazu LOCHBRUNNER, Manfred: Hans Urs von
Balthasar und seine Philosophenfreunde. FünfDoppelporträts. Würzburg: Echter 2005, if. Die
Überwindung des Bösen im Dialog mit dem Du des Menschen und dem Du Gottes reflektiert
in eigener Stoßrichtung: WELTE, Bernhard: Religionsphilosophie. 5. Überarb. und erw. Aufl.
Hg. v. Bernhard Casper und Klaus Kienzier. Frankfurt a. M.: Knecht 1997, 232-238 (erstmals
1978).

91 GRÄTZEL, Stephan: Die Unverzweckbarkeit des Menschen. Zu Hans Urs von Balthasars
philosophischer Anthropologie, in: IKaZ 34 (2005) 136-144, hier 141.

92 HAAS, Alois Maria: Wind des Absoluten. Mystische Weisheit der Postmoderne?
Freiburg: Johannes Verlag Einsiedeln 2009,102.

93 Vgl. Der Christ und die Angst (1951), 88.
94 Unter Bezugnahme auf ANSELM VON CANTERBURY: Proslogion, Kap. 2 (ed. F.S. Schmitt

3i995, 84L).



5« Johannes Schelhas

Dimension der Sünde die Rolle der Gemeinschaft nicht notwendig.
Demgegenüber vernehmen sie das ekklesiale Motiv der Sünde hinter den
Sünden, die Erkenntnis konkreter Beeinträchtigung der Gemeinschaft (der
Kirche in der Welt) infolge individueller Schuld/Sünde, nicht anders als im
Horizont der Reflexion über das soziale Geflecht, welches jede
individuelle, persönliche Sünde tangiert und das infolge der konkreten Sünde
deformiert wird. Um die ekklesiale Dimension der Sünde zu erkennen,
benötigen die Einzelnen den Standort der Gemeinschaft, die sich als
Kirche und - wie von Balthasar immer wieder einschärft - durch die
Kirche als Welt95 zeigt. Das ekklesiale Motiv der Sündenerkenntnis geht an
dieser Stelle offenkundig in ein schöpfungstheologisches Motiv über.

(2) Insofern die Sünde des Menschen aus einer freien Tat des Menschen
hervorgeht, wird durch eine solche Un-Tat „nicht so sehr die herrscherliche

Ehre Gottes beleidigt", als vielmehr der Liebe Gottes widersprochen.96

Sünde ist im Verständnis von Balthasars (vorrangig) keine
Beleidigung (offensa) Gottes in dem, was ein Mensch gegen sich selber tut9?,
dafür aber (immer) eine törichte Verweigerung der Annahme göttlicher
Liebe. Die Verweigerung dieser Liebe durch den Menschen als Beleidigung
Gottes zu interpretieren, die im Handeln gegen sich selbst entsteht, greift
erheblich zu kurz und ist deshalb schwer einsichtig zu machen. Will man
den klassischen Terminus „Beleidigung" (der lexikalisch auch als
„Anschlag" übersetzt werden kann) Gottes dennoch ins Feld führen, kann man
die bezeichnete Sache folgendermaßen neu verständlich machen: Eine
Beleidigung Gottes ist eine Selbstbeleidigung des Bildes Jesu Christi, zu
dem der Mensch in Christus neugeschaffen worden ist, in dem Sinn,
wonach ein Mensch aufgrund seiner Sünden sich selbst Schaden, Elend, Leid
zufügt, weil er die göttliche Liebe ignoriert und ihre Größe verkennt. So

muss er die Folgen dieses Handelns an Leib und Seele hinnehmen, ja
erleiden. Indem ein Mensch konkrete Un-Taten der Sünde tut, missachtet
er jene Liebe, die ihm im Rhythmus seines Lebens im Übermaß gratis
entgegenkommt und die alle seine irdischen Wege begleiten und selbst im
Tod (Karsamstag!) nicht zu wirken aufhören möchte.

(3) Auf die Frage, warum der persönliche Kampf eines Menschen gegen
die Sünde(n) mit einer Neuauflage der Lehre des Pelagius (350/360-vor
431) und dem Lehrsystem des Pelagianismus nichts gemeinsam hat98, kann

95 Dazu nochmals Schleifung der Bastionen (1952), 73-83; weiterhin Wer ist ein Christ?
(1965), 12-14.109-127; Katholisch (1975), 77-79; TD U/2 (1978), 411-424; TL III (1987), 234-
252-383-395-

96 SCHULTE: Kreuz - Sakrament - Christliche Weltverantwortung, 277.
97 Vgl. THOMAS VON AquiN: Summa contra gentiles, III 122 (ed. M.H. Wörner, Darmstadt:

WBG 22005, i96f.).
98 Dazu MENKE, Karl-Heinz: Das Kriterium des Christseins. Grundriss der Gnadenlehre.

Regensburg: Pustet 2003, 53-56; PESCH, Otto Hermann: Katholische Dogmatik. Aus ökume-



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 59

mit der Balthasar'schen Interpretation der Sünde im universellen Horizont
göttlicher Liebe folgende Antwort nur noch angedeutet werden: Die
göttliche Liebe ist die Form ankommender und antwortender Gnade. Sie

ist die eine, unteilbare Tat, die alle Taten des Menschen, welche im Glauben

gehorsames Zeugnis der Liebe Gottes und freie Antwort auf sie sind,
umfängt und trägt. Im dynamischen Prozess der Überwindung der Sünde
sind die Werke des Menschen Manifestationen Jesu Christi, der alle Sünde
der Welt am Kreuz besiegt hat.

(4) Das Balthasar'sche Verständnis von Sünde wirkt in nachstehender
Beschreibung treffend fort: Sünde ist „der genaue Gegensatz zur Wirklichkeit

der Communio, die durch sie gerade ins Gegenteil verkehrt wird. Sünde

ist ihrem Wesen nach nichts anderes als Vereinzelung und Isolierung,
ein Sich-auf-sich-selbst-Zentrieren, Abbruch des Dialogs mit Gott und
Störung gelingender Beziehungen mit dem Mitmenschen. Kurz: sie ist
Verweigerung von vertikaler und horizontaler Communio"99, eben die
Deformation göttlicher Liebe durch den Menschen.

Auflösung der Sigla und Kurztitel der angeführten Monografien von
Balthasars

Die im Folgenden angegebenen Schriften (Bücher) von Balthasars sind in
der letztgenannten, neuesten Auflage im Johannes Verlag (von 1947 bis
1986 mit dem schweizerischen Verlagsort Einsiedeln) resp. im Johannes
Verlag Einsiedeln (von 1987 bis 1989 mit dem Verlagsort Trier und seit
1990 mit dem Verlagsort Freiburg i.Br.) erschienen. Zusätzliche Informationen

bietet: Hans Urs von Balthasar: Bibliographie 1925-2005. Freiburg:
Johannes Verlag 2005.

Der antirömische Affekt. Wie lässt sich das Papsttum in der
Gesamtkirche integrieren?, (1974) 2i989.

Das betrachtende Gebet, (1955) 52003.
Der Christ und die Angst, (1951) 6i989-
Christlicher Stand, (1977) 2i98i.
Credo. Meditationen zum Apostolischen Glaubensbekenntnis, (1989),

Neuausgabe (1996) 42009-
Epilog, 1987.
Das Ganze im Fragment. Aspekte der Geschichtstheologie, (1963) 2i990

(verb.).

nischer Erfahrung, Bd. 1: Die Geschichte der Menschen mit Gott. Teilband 1/2. Ostfildern:
Grünewald 2008, 84-91.

99 GRESHAKE, Gisbert: An den drei-einen Gott glauben. Ein Schlüssel zum Verstehen.
Freiburg i.Br.: Herder (1996) '2000, 74L



6o Johannes Schelhas

Glaubhaft ist nur Liebe, (1963) 620oo.

Die Gottesfrage des heutigen Menschen. Erw. Neuausgabe aus dem Nach-
lass. Hrsg. und eingel. v. A.M. Haas, 2009 (StA 7) (erstmals 1956).

H Il/i Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik: II/i. Fächer der Stile.
Klerikale Stile, (1962) 3i984.

H II/2 Herrlichkeit. Eine theologische Ästhetik: II/2. Fächer der Stile.
Laikaie Stile, (1962) 3i984.

Das Herz der Welt, (1945), Neuausgabe (2002) 220o8.
Homo creatus est. Skizzen zur Theologie V, 1986.
In Gottes Einsatz leben, (1971) 2i972.
Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie, (1951) 4i97Ö.
Katholisch. Aspekte des Mysteriums, (1975) 3i993-
Klarstellungen. Zur Prüfung der Geister, (1971) 520o8.

Kleine Fibel für verunsicherte Laien, (1980) 3i989.
Leben aus dem Tod. Betrachtungen aus dem Ostermysterium, (1984),

Neuausgabe
Licht des Wortes. Skizzen zu allen Sonntagslesungen, (1987; ^992

Neuausgabe) 32001.

Neue Klarstellungen, (1979) 2i995-
Pneuma und Institution. Skizzen zur Theologie IV, 1974.
Romano Guardini. Reform aus dem Ursprung, (1970) Neuausgabe 2i995

(trotz gleicher Gesamtseitenzahl veränderte Paginierung).
Schleifung der Bastionen. Von der Kirche in dieser Zeit, (1952) 5i989-
Schwestern im Geist. Therese von Lisieux und Elisabeth von Dijon, (1970;

erstmals: Therese von Lisieux 1950/Elisabeth von Dijon 1952) 4i990.
Spiritus Creator. Skizzen zur Theologie III, (1967) 3i999-
Sponsa Verbi. Skizzen zur Theologie II, (1961) 2i97i.
TD II/i Theodramatik: II/i. Die Personen des Spiels. Der Mensch in

Gott, 1976.
TD II/2 Theodramatik: II/2. Die Personen des Spiels. Die Personen in

Christus, (1978) 2i998.
TD III Theodramatik: III. Die Handlung, 1980.
TD IV Theodramatik: IV. Das Endspiel, 1983.
TL II Theologik: II. Wahrheit Gottes, (1985) 22oog.
TL III Theologik: III. Der Geist der Wahrheit, 1987.
Die Wahrheit ist symphonisch. Aspekte des christlichen Pluralismus,

(1972) 22008.
Das Weizenkorn. Aphorismen, (1944; 2i953 Neuausgabe) 4i989.
Wer ist ein Christ?, (1965) 5i993-



Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar 61

Zusammenfassung
Im Horizont der sich entäußernden Liebe Christi bestimmt von Balthasar die
Sünde als Verweigerung der Annahme der Liebe. Sünde deformiert diese
Liebe. Das Unwesen der Sünde und seine Sünden erkennt ein Mensch im
Licht der Gnade Christi. Die Sündekonzeption (in der späteren Theodramatik)

ist das Fundament, auf dem von Balthasar (in den Kleinschriften) die
in diesem Beitrag exemplarisch benannten Sünden als Beispiele verweigerter
Liebe reflektiert. Jede Sünde beschädigt das Neu-Geschaffensein des
Menschen. Größere Aufmerksamkeit als die Erkenntnis der einzelnen Sünden
verdient jedoch der Kampf gegen die Sünde. Von Balthasar versteht ihn als

gläubige Antwort des Menschen aufdie empfangene Vergebung Gottes.

Abstract
Considering the love which Christ has shown for us, von Balthasar defines
sin as rejection of love. Sin deforms this love. Man recognizes the falsity of
sin and ofhis own sins in view ofChrist's grace. The conception ofsin (in the
later Theodramatik) is the basis on which von Balthasar (in his smaller
publications) regards sins named as examples also become examples of
rejected love. Each sin hurts the recreation of man in grace. The struggle
against sin in general has to be paid greater attention to than recognizing
the individual sins. Von Balthasar regards this struggle as man's believing
answer to God's forgiveness received by man.


	Die Sünden des Menschen nach Hans Urs von Balthasar : eine Relecture mit Blick auf die Schöpfung

