
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)

Heft: 1

Artikel: Aggiornamento - aber wie? : Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ
und Yves Congar OP zwischen "nouvelle théologie" und
Konzilsrezeption

Autor: Quisinsky, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Quisinsky

Aggiornamento - aber wie?

Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und
Yves Congar OP zwischen „nouvelle théologie"

und Konzilsrezeption

Die von Johannes Paul II. zu Kardinälen ernannten Konzilstheologen
Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP repräsentieren in besonderer
Weise die sog. „nouvelle théologie" vor dem II. Vaticanum, dann aber auch
den Einfluss der französischen Theologen auf eben dieses Konzil. Während
sich hinsichtlich ihrer Biographien bis zum II. Vaticanum erstaunliche
Parallelen finden, so bestehen hinsichtlich ihrer jeweiligen Konzilsher-
menutik Unterschiede, die zum Teil bereits vor dem Konzil grundgelegt
wurden. Ein Vergleich der beiden „Jahrhunderttheologen" - beider Lebensspanne

umfasst beinahe das gesamte 20. Jahrhundert - bietet die Möglichkeit,

repräsentative und wirkmächtige Entwicklungslinien zum Konzil hin
und über dieses hinaus freizulegen und dabei der Frage nachzugehen, wie
einerseits eine ursprünglich als Einheit wahrgenommene „nouvelle
théologie" der Vielfalt weichen konnte, die in der Nachkonzilszeit zu z.T.
heftigen Meinungsverschiedenheiten geführt hat, wie andererseits aber
auch eine Komplementarität zwischen verschiedenen konzilshermeneu-
tischen Optionen möglich sein kann. Zunächst soll ein Vergleich der
beiden theologischen Biographien einige Gemeinsamkeiten aufdecken, die
de Lubac und Congar zu repräsentativen Vertreter der französischen
Theologie in Vorfeld, Verlauf und Rezeption des II. Vaticanums machen
(1.). In einem zweiten Schritt werden einige der Aspekte ihrer Mitwirkung
am II. Vaticanum verglichen, die sich besonders mit dem „Wie" des

Aggiornamento beschäftigen. Wenn hierbei im Rahmen dieser
Untersuchung exemplarische Unterschiede im Vordergrund stehen, soll das

Werk beider Theologen in seiner Gesamtbedeutung keineswegs auf diese
Spitzenaussagen reduziert werden (2.). Dennoch soll ausgehend von den
sichtbar werdenden Unterschieden - die weiter vorhandene
Gemeinsamkeiten wie die Christozentrik z.T. überdecken - einigen der Gründe
nachgegangen werden, aufgrund derer die zunächst als an einem Strang
ziehende Konzilsmehrheit wahrgenommenen Bischöfe und Theologen sich
nach dem Konzil unterschiedlich weiterentwickeln konnten (3.).
Abschliessend wird nach der Bedeutung eines solchen Vergleichs für
Konzilsforschung und Theologie gefragt (4.).



6 Michael Quisinsky

l. Zwei parallele theologische Biographien im Frankreich des 20.
Jahrhunderts

De Lubac wurde 1896 in Cambrai geboren und starb 1991 in Paris,1 Congar
wurde 1904 in Sedan geboren und starb 1995 in Paris.2 Mit ihrem nach
jeweils einer kurzen Phase anderweitiger Orientierung erfolgten Ordenseintritt

spürten sie die Trennung von Kirche und Staat am eigenen Leib,
zugleich eröffnete sich ihnen eine theologische und geistliche Entfaltungs-
möglichkeit.3 Beide Theologen sind massgeblich von einem mehr und
mehr historisch situierten Thomas von Aquin geprägt, von dem her sie -
trotz gewichtiger anderer, v.a. augustinistischer Einflüsse insbesondere bei
de Lubac4 sowie wichtiger Impulse durch Maurice Blondel5 - spätere nur
scheinbar thomistische Verlagerungen in der Theologie zu überwinden

1 Zu de Lubac vgl. u.a. DORÉ, Joseph: Henri de Lubac (i8g6-iggi). La vie et l'œuvre d'un
théologien exemplaire, in: BLE 94 (1993) 39-46; VODERHOLZER, Rudolf: Henri de Lubac
begegnen Zeugen des Glaubens). Augsburg: Sankt Ulrich 1999; WAGNER, Jean-Pierre:
Henri de Lubac Initiations aux théologiens). Paris: Cerf 2001 sowie nunmehr CHANTRAINE,

Georges: Henri de Lubac. I. De la naissance à la démobilisation (i8g6-igig). Paris: Cerf 2007
und Henri de Lubac. II. Les années de formation (igig-ig2g) Etudes lubaciennes 7). Paris:
Cerf 2009.

2 Zu Congar vgl. u.a. JOSSUA, Jean-Pierre: Le Père Congar. La théologie au service du

peuple de Dieu. Paris: Cerf 1967; LEGRAND, Hervé: Yves Congar. Leidenschaft für die Einheit.
Einige Anmerkungen zu seinen Einsichten und seiner Hermeneutik, in: TThZ 113 (2004) 223-
246; Famerée, Joseph/ROUTHIER, Gilles: Yves Congar Initiations aux théologiens). Paris:
Cerf 2008. Zu Congars Verwurzelung in Le Saulchoir vgl. auch QUISINSKY, Michael:
Geschichtlicher Glaube in einer geschichtlichen Welt. Der Beitrag von M.-D. Chenu, Y. Congar
und H.-M. Féret zum IL Vaticanum Dogma und Geschichte 6). Münster: Lit 2007; DERS.:

„Heilsökonomie" bei Marie-Dominique Chenu OP. Kreative Rezeption ostkirchlicher Theologie
im Vorfeld und Verlauf des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: Cath(M) 59 (2005) 128-153;
DERS.: Henri-Marie Féret. Auf dem Weg zu einer „konkreten und geschichtlichen Theologie",
in: EGGENSPERGER, Thomas/ENGEL, Ulrich (Hgg.): „Mutig in die Zukunft". Dominikanische
Beiträge zum Zweiten Vatikanischen Konzil Dominikanische Quellen und Zeugnisse 10).

Leipzig: Benno 2007, 65-103.
3 Aufgrund der politisch-religiösen Gemengelage in Frankreich, wo seit 1905 eine strikte

Trennung von Staat und Kirche herrscht, absolviert de Lubac sein Ordensstudium in Saint
Leonard-on-Sea in England, Congar seines in Le Saulchoir im belgischen Kain. Innerhalb
ihres Ordens dazu bestimmt, ein theologisches Lehramt auszuüben, wird de Lubac 1929
Professor für Fundamentaltheologie und später auch für Theologie der Religionen an der
Theologischen Fakultät des Institut Catholique de Lyon, Congar 1931 Professor für Ekklesio-
logie und Apologetik (Fundamentaltheologie) in Le Saulchoir, das kurz vor Kriegsbeginn
nach Etiolles bei Paris übersiedelt.

4 Zur Prägung durch Augustinus z.B. WAGNER: Henri de Lubac, 84 sowie z.B. QUISINSKY:
Geschichtlicher Glaube, 222.225.

5 De Lubac ist deutlich von Blondel beeinflusst, wie z.B. VODERHOLZER: Henri de Lubac
begegnen, 93-95 aufzeigt. Für Congar stellt Bunnenberg, Johannes: Lebendige Treue zum
Ursprung. Das Traditionsverständnis Yves Congars Walberberger Studien 14). Mainz:
Grünewald 1989, 49 trotz fehlender direkter Abhängigkeit eine „Übereinstimmung [...] in
wichtigen Posititionen" mit Blondel fest, wobei dieser nach FÉRET, Henri-Marie: Dans le
cheminement de la sagesse de Dieu, in: L'hommage différé au Père Chenu. Paris: Cerf 1990,
208-238, 210, in Le Saulchoir zunächst nicht wohlgelitten war.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 7

versuchen.6 Dies betrifft insbesondere ein Zwei-Stockwerke-Denken im
Verhältnis von Natur und Gnade.7 Weiterhin treffen sich beide Theologen
im Streben nach einer Neuausrichtung der Apologetik in Richtung einer
Fundamentaltheologie, die die geistige Auseinandersetzung um die Wahrheit

des Christentums nicht in erster Linie aus einer letztlich defensiven
Haltung heraus führt.8 Um hierbei die weiterführende Dynamik der
Schätze der Tradition freizulegen, wenden sich beide der Geschichte des
Glaubens und der Theologie zu, wobei sich Grundoptionen bzgl. des
Verhältnisses von Natur bzw. Welt und Gnade einerseits und Bewertungen
geschichtlicher Ereignisse und Entwicklungslinien andererseits durchdringen,

was sich nicht zuletzt in der Bewertung der „Moderne" zeigt.9 Stärker
noch als für de Lubac, der wie Congar zu einer z.T. impliziten christo-
logischen Gesamtsicht der Geschichte gelangt,10 erhält dabei diese selbst
für Congar einen - freilich näher zu bestimmenden - theologischen
Status.11 Beide werden selbst Akteure der Geschichte des christlichen

6 Vgl. VALUN, Philippe: Henri de Lubac et saint Thomas d'Aquin. Ouverture et structure
en théologie, in: RSR 77 (2003) 215-252; MAYER, Rupert Johannes: Stockwerkphilosophie gegen
Stockwerktheologie. Zum „desiderium naturale" bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin, in:
FZThPh (56) 2009 164-193; MONTAGNES, Bernard: Le Père Congar disciple de saint Thomas,
in: BLE 106 (2005) 115-134.

7 Während de Lubac im Durchgang durch die gnadentheologische Entwicklung seit
Augustinus stärker beim Individuum ansetzt, ist Congars Beschäftigung mit dem Thema
Gnade stärker im Horizont des Menschen in seiner Umwelt verortet, wobei sich aristo-
telisch-thomanische Denkfiguren mit einem Zugang zur Geschichte im Sinne der Schule der
Annales verbinden. Vgl. v.a. DE LUBAC, Henri: Surnaturel. Paris: Aubier 1946; DERS.: Augus-
tinisme et théologie moderne. Paris: Aubier 1965; DERS.: Le Mystère du Surnaturel. Paris:
Aubier 1965; dazu FIGURA, Michael: Der Anruf der Gnade. Über die Beziehung des Menschen
zu Gott nach Henri de Lubac. Einsiedeln: Johannes 1979; DERS.: Natur und Gnade bei Henri de

Lubac, in: REIFENBERG, Peter/VAN HOOFF, Anton (Hgg.): Gott für die Welt. Henri de Lubac,
Gustav Siewerth und Hans Urs von Balthasar in ihren Grundanliegen (FS Walter Seidel).
Mainz: Grünewald 2001, 39-55. Von Congar liegen z.T. verstreut veröffentlichte Arbeiten vor,
die sich mit gnadentheologischen Fragen oft auch unter einem anderen Gesichtspunkt
befassen, vgl. etwa CONGAR, Yves: Le Christ, l'Eglise et la grâce dans l'économie de l'espérance
chrétienne, in: Istina 1 (1954) 132-158; vgl. auch O'MearA, Thomas F.: Yves Congar, théologien
de la grâce dans un vaste monde, in: FLYNN, Gabriel (Hg.): Yves Congar. Théologien de l'Eglise.
Paris: Cerf 2007, 329-355 (mit einem aufschlussreichen Vergleich zwischen Congar und Karl
Rahner); FIELDS, Stephen: Un trait d'union avec les religions non chrétiennes. Congar,
Balthasar, nature et grâce, in: ebd., 357-379.

8 Für de Lubac: WAGNER: Henri de Lubac, 229-259; für Congar: QuiSINSKY: Geschichtlicher

Glaube, 99-103.
9 Für de Lubacs stärker „modernitätskritische" bzw. „apologetische" Sicht der europäischen

Geschichte vgl. z.B. WAGNER: Henri de Lubac, 147; für Congars diesbezüglich „gelasseneren"

Zugang vgl. z.B. QuiSINSKY: Geschichtlicher Glaube, 83-84.
10 DORÉ: Henri de Lubac, 43.
11 Bei Congar gilt dies gleichermassen für die konkrete Geschichte und Geschichtlichkeit

wie für eine geschichtstheologische Gesamtschau, wie er sie etwa in Le mystère du Temple ou
de l'économie de la présence de Dieu à sa créature de la Genèse à l'Apocalypse, Paris: Cerf
1958, vorlegt. S. auch CORTESI, Alessandro: Rivelazione e storia neU'opera teologica di Yves

Congar, in: CORTESI, Alessandro et al.: Yves Congar. Testimonianza e profezia Le frontière



8 Michael Quisinsky

Denkens, indem sie auf vielfaltige Anfragen und Herausforderungen
reagieren, die sie zum Heben der Schätze der lebendigen Tradition
veranlassen. Beide erarbeiten auf diese Weise ein jeweils beinahe
unüberschaubares Werk. Dies stellt zwar jeweils keine systematisierende
Darlegung der Theologie dar, wenngleich die Entfaltung einzelner Gedanken

von grundlegenden Ein- und Ansichten aus erfolgt und diese präzisiert,
vertieft und auch überprüft.12 Die Mischung aus traditionsgesättigtem
Tiefgang und geistlicher Aktualität, theologischer Konstanz und
denkerischer Flexibilität, die nicht zuletzt auch ihrer jeweiligen institutionellen
Umgebung verdankt sind, begründet eine systematisch nur schwer
einzuholende geistliche und theologische Originalität. Gerade darin sind beide,
ebenso wie auch in den Grenzen ihrer Theologie, Kinder ihrer Zeit und
nicht ohne Weiteres kopierbar.

Bereits in den 1930er Jahren kommt es auch zum direkten Kontakt. Als
Congar 1937 seine bahnbrechende ökumenische Reihe Unam Sanctam
begründet, gehört de Lubacs Catholicisme zu den ersten Titeln.u Der Titel
verweist auch auf das ekklesiologische Interesse, das beiden Theologen
gemeinsam ist, und das sich in einer vielgestaltigen Vertiefung wie
konzentrierten Erweiterung des Verständnisses von Kirche Ausdruck
verschafft, wobei dem wiederentdeckten Johann Adam Möhler eine Schlüsselrolle

zukommt.'4 Auch de Lubac ist 1941 Mitbegründer einer in der Folgezeit

einflussreichen Reihe mit dem aufschlussreichen Titel Sources
chrétiennesA5 Der Zweite Weltkrieg bedeutet für beide Theologen eine
Einschränkung bzw. Unterbrechung ihrer theologischen Tätigkeit, wenngleich

die existenziellen Erfahrungen dieser Zeit theologisch nicht zu
unterschätzen sind.16 Nach dem Krieg geraten beide in Konflikt mit der
Kirchenleitung und stehen spätestens seitdem für die sogenannte „nouvelle

théologie". Während es im Falle de Lubacs besonders seine eigene

dell'anima 4). Florenz: Nerbini 2005,101-151, für de Lubac vgl. VODERHOLZER, Rudolf: Dogma
und Geschichte. Henri de Lubac und die Wiedergewinnung der historischen Dimension als
Moment der Erneuerung der Theologie, in: IKaZ 30 (2001) 450-467.

12 VODERHOLZER: Henri de Lubac begegnen, 80 sowie QUISINSKY: Geschichtlicher Glaube,
ig8ff.

*3 de LUBAC, Henri: Catholicisme. Les aspects sociaux du dogme Unam Sanctam 3).
Paris: Cerf 1938. Zunächst war die französische Übersetzung von MÖHLER, Johann Adam:
L'Unité dans l'Eglise ou le principe du catholicisme, als erster Band vorgesehen, bevor die
Reihe aus praktischen Gründen mit CONGAR, Yves: Chrétiens désunis. Principes d'un
„oecuménisme" catholique Unam Sanctam 1). Paris: Cerf 1937, startete.

H De LUBAC, Henri: Corpus mysticum. L'Eucharistie et l'Eglise au Moyen Age. Paris:
Aubier 1944; CONGAR, Yves: Esquisses du Mystère de l'Eglise Unam Sanctam 8). Paris: Cerf
1941; DERS.: Sainte Eglise. Etudes et approches ecclésiologiques Unam Sanctam 41). Paris:
Cerf 1963 (dt. 1964).

25 FOUILLOUX, Etienne: La collection Sources chrétiennes. Editer les Pères de l'Eglise au
XX* siècle. Paris: Cerf 1995.

16 So z.B. DE LUBAC, Henri: Résistance chrétienne à l'antisémitisme. Souvenirs 1940-1944.
Paris: Fayard 1988.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 9

Schrift Surnaturels ist, die ihn Verdächtigungen aussetzt, ist es bei Congar
neben der ökumenischen Reihe Unam Sanctam v.a. seine Zugehörigkeit zu
der von Chenu im gleichnamigen Manifest präsentierten Schule der
Theologie Le Saulchoir.18 Zugrunde liegt diesen für Congars Theologie
einflussreichen Aktivitäten nicht zuletzt auch im Umfeld der von Joseph
Cardijn gegründeten CAJ (frz. JOC) sein Interesse am Unglauben, dem er
bereits 1935 eine einflussreiche Untersuchung widmete.^ Auch de Lubac

ringt um einen angemessenen Umgang mit dem zeitgenössischen Atheismus,

wenngleich sein Zugang weniger als derjenige von Congar pastoral,
konkret und in gewissem Sinn auch historisch-soziologisch ist und sich
stattdessen stärker noch um die der jeweiligen Situation innewohnenden
philosophischen Dimensionen nicht zuletzt auch in ihrer Herausforderung
für und durch den Glauben müht.20 Dieser Unterschied im Zugang wird,
ebenso wie die patristische bzw. thomistische Grundierung von Fourvière
bzw. Le Saulchoir, beide Theologen zeitlebens begleiten. In für die
französische Kirche schwierigen Jahren eröffnen, in Stil und Sprache
unterschiedlich akzentuiert, sowohl de Lubacs Meditation sur l'Eglise als
auch Congars Vraie et fausse Réforme dans l'Eglise Alternativen zur
herrschenden römischen Theologie, deren Engführungen sie aus Liebe zur
Kirche überwinden wollen.21 Beiden ist der Blick über die Grenzen der
katholischen Kirche hinaus gemeinsam. Während Congar seit den 1930er

S Vgl. SesbouÉ, Bernard: Le surnaturel chez Henri de Lubac. Un conflit autour d'une
théologie, in: RSR 80 (1992) 373-408.

18 Zur Konfliktgeschichte vgl. die begleitenden Studien in CHENU, Marie-Dominique: Une
école de théologie: le Saulchoir. Avec les études de Giuseppe Alberigo, Etienne Fouilloux, Jean
Ladrière et Jean-Pierre Jossua. Paris: Cerf 1985 bzw. Le Saulchoir. Eine Schule der Theologie
Collection Chenu 2). Berlin: Morus 2003. Der Konflikt zwischen Rom und Le Saulchoir spitzt
sich aufgrund der Arbeiterpriester im Jahre 1954 noch einmal zu (LEPRIEUR, François: Quand
Rome condamne. Dominicains et prêtres-ouvriers. Paris: Cerf 1989). Während für Chenu und
in seinem Gefolge Congar die Zugehörigkeit zur Schule Le Saulchoir wesentlich ist, wehrte
sich de Lubac gegen die Vorstellung einer Schule von Fourvière, vgl. FOUILLOUX, Etienne:
Une Eglise en quête de liberté. La pensée catholique française entre modernisme et Vatican II
(1914-1962). Paris: DDB 1999,173-174.

29 CONGAR, Yves: Une conclusion théologique à l'Enquête sur les raisons actuelles de

l'incroyance, in: La Vie Intellectuelle 37 (1935) 214-249.
20 DE LUBAC, Henri: Le drame de l'humanisme athée. Paris: Spes 1944.
21 Nach einer Analyse der unterschiedlichen Strategien Congars und de Lubacs selbst

sowie ihrer Orden, mit den Angriffen umzugehen, kommt FOUILLOUX, Etienne: Autour d'un
livre (1946-1953), in: Henri de Lubac. La rencontre au cœur de l'Eglise. Etudes réunies par
Jean-Dominique Durand. Conclusion par le cardinal Philippe Barbarin. Paris: Cerf 2006, 91-
107, 106, zu einem Urteil, das bereits spätere Unterschiede im Umgang mit der Nachkonzilszeit

durch die beiden Theologen und die Wahrnehmung Congars und de Lubacs seitens
der Hierarchie erahnen lässt: „Le premier (Congar, MQ) cherche une solution viable aux
difficultés du moment, que le second (de Lubac, MQ) transcende par une approche du
mystère faisant l'impasse sur une crise dont son auteur est pourtant l'une des principales
victimes."



ÎO Michael Quisinsky

Jahren zu einem Pionier der Ökumene wurde,22 nutzt de Lubac das ihm
1950 auferlegte Lehrverbot, um wichtige Schriften zum Buddhismus zu
verfassen.23 Besonders seit den 1950er Jahren veröffentlichen beide
Sammelbände, die von einer engen Durchdringung von Theologie und
Spiritualität zeugen.24 Die Mitte ihres Glaubens, der zu Perspektivenerweiterungen

nicht nur fähig war, sondern auch drängte, war für beide
Ordensmänner in einem existenziellen wie in einem theologischen Sinn
Jesus Christus. Die in beider Leben und Denken immer deutlicher zutage
tretende Christozentrik erhielt bei de Lubac nicht zuletzt durch die
Bewunderung für Pierre Teilhard de Chardin eine kosmische Weite.
Letzere verschaffte sich auch, wenngleich weniger stark von Teilhard
ausgehend, in Congars Werk durch verschiedene wie konzentrische Kreise
sich ausweitende christozentrische und geschichtstheologische Grundlegungen

Bahn.25

Während des Konzils war es beiden Theologen nicht nur vergönnt, in
dessen Prägung durch ihr Mitwirken und ihre Theologie eine Rehabilitation

zu erfahren, sie veröffentlichten jeweils auch Werke, an denen sie
lange arbeiteten und die gleichsam als Summe ihres bis zum Konzil
gereiften Denkens gelten können.26 Ebenfalls während des Konzils fanden
Feiern statt, die ihr bisheriges Wirken würdigten. An einer Feierstunde in
Strassburg zu Ehren Congars, dem im September 1963 der dominikanische
Grad eines „Magister theologiae" verliehen wurde, nahm de Lubac teil, der
allerdings in diesem Zusammenhang auch die späteren unterschiedlichen
Akzentsetzungen anklingen lässt.27 Congar hielt anlässlich der Feier des

22 FOUILLOUX, Etienne: Les catholiques et l'unité chrétienne du XIXe et XXe siècle.
Itinéraires européens d'expression française. Paris: Cerf 1982; WOLFF, Monika Maria: Gott und
Mensch. Ein Beitrag Yves Congars zum ökumenischen Dialog FTS 38). Frankfurt: Knecht
1990; Legrand: Yves Congar.

23 Grumett, David: De Lubac, Christ and the Buddha, in: New Blackfriars 89 (2008) 217-
230.

24 Vgl. z.B. DE LUBAC, Henri: Sur les chemins de Dieu. Paris: Aubier 1956; CONGAR, Yves:
Les voies du Dieu vivant. Théologie et vie spirituelle. Paris: Cerf 1962 (dt. 1964).

25 V.a. DE Lubac, Henri: La pensée religieuse du père Pierre Teilhard de Chardin. Paris:
Aubier 1962 (Neuauflage 2002). Dazu mit herausfordernder Schlussbemerkung DISSE, Jörg:
Henri de Lubac und Teilhard de Chardin. Eine Annäherung, in: REIFENBERG/VAN HOOFT

(Hgg.): Gott für die Welt, 94-110; Zur kosmologischen Weite im Denken Congars vgl. z.B.
DERS.: Der Laie. Entwurf einer Theologie des Laientums. Stuttgart: Alber 1957 (frz. Originalausgabe

1953), 98-184; DERS.: Eglise et monde, in: Esprit 1965 337-359 (dt. Kirche und Welt, in:
METZ, Johann Baptist (Hg.): Weltverständnis im Glauben. Mainz: Grünewald 1965, 102-126),
dort auch Congars nüchtern-wohlwollende Einschätzung Teilhards und seiner Rolle für die
zeitgenössische Glaubensverkündigung.

26 DE LUBAC, Henri: Exégèse médiévale. Les quatre sens de l'Ecriture. 4 Bde. Paris: Aubier
1959-1964; CONGAR, Yves: La Tradition et les traditions. 2 Bde. Paris: Cerf 1960-1963.

27 Neben der Feier in Strassburg, an der de Lubac teilnahm, fand im Dezember 1963 eine
Feier in Le Saulchoir statt (s. QUISINSKY: Geschichtlicher Glaube, 272-275). Einen Artikel
René Laurentins in Le Figaro vom 9. Dezember 1963 über die Feier in Le Saulchoir kommentiert

de Lubac: „[...] article tendancieux et malheureux [...] ,Le prix dont Vatican II a été



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP Ii

50-jährigen Ordensjubiläums de Lubacs28 einen Vortrag über „Le moment
ecclésiologique actuel".29 Nach dem Konzil sehen beide als Mitglieder der
Internationalen Theologenkommission nach einer Phase euphorischer
Begeisterung das II. Vaticanum gleichsam von zwei Seiten in die Mangel
genommen: während es den einen nicht weit genug ging, ging es anderen
zu weit. Beide Theologen verteidigten das Konzil und seine Errungenschaften

in verschiedenen Schriften. Allerdings zeigen sich in diesen auch
unterschiedliche Akzentuierungen, die durch eine gewisse Polarisierung
nach dem II. Vaticanum zusätzliches Gewicht erlangen.3° Johannes Paul
II., mit dem beide während des Konzils zusammenarbeiteten, ernannte
bereits 1983 de Lubac, 1994 wenige Monate vor dessen Tod auch Congar
zum Kardinal. Von beiden Kirchenmännern, die selbst verschiedene
Rückblicke auf ihr Leben und Denken veröffentlichten,31 liegt nunmehr das

payé'. Article à la louange du P. Congar [...] Eloge mérité, quoique disproportionné. D'une
part, l'optique de tout l'article est d'un .provincialisme' français outrageant. D'autre part, il
parle du concile comme si celui-ci avait ratifié, pris à son compte, tout le mouvement
français ,d'avant-garde', comme si tout avait été parfait dans le mouvement des prêtres-
ouvriers, de la Mission de France, etc. En outre, le point de vue est par trop .dominicanisant':
par exemple, pas un mot des errements Montuclard et autres; enfin, en conséquence, erreurs
sur ,l'affaire de Fourvière': elle n'aurait eu lieu qu'en 1954, comme si c'était l'une des suites
de l'affaire des prêtres-ouvriers et des ennuis faits aux dominicains" (DE LUBAC: CC, II, 59 (14.

Januar 1964). Zur Auseinandersetzung um Maurice Montuclard OP vgl. Keck, Thierry:
Jeunesse de l'Église. 1936-1955. Aux sources de la crise progressiste en France. Préface d'Étienne
Fouilloux. Paris: Karthala 2004. Congar kritisiert zwar Einseitigkeiten im Denken Montu-
clards (vgl. z.B. DERS.: Der Laie, 141.151 u.ö.), bewertet aber einige seiner Grundintentionen
positiv, darunter v.a., die Dimension der Gnade auch in der Geschichte auf dem Weg zu
ihrem Ziel zu denken.

28 Während dieser Feier wurde der Jesuit mit der Festschrift L'homme devant Dieu
geehrt. Der Beitrag Congar, Yves: Le thème de Dieu-créateur et les explications de l'Hexa-
méron dans la tradition chrétienne, in: L'homme devant Dieu. Mélanges offerts au Père Henri
de Lubac. Bd. 1. Paris: Aubier 1964, 189-222 stellt eine Synthese von Congars Schöpfungstheologie

an der Schnittstelle augustinischer und thomistischer Entwicklungslinien dar.
29 Vgl. CONGAR: JC, II, 53 (März 1964) mit Anm. 3.
3° Für einen Vergleich aus der Nachkonzilszeit eignen sich DE LUBAC, Henri: Krise zum

Heil. Eine Stellungnahme zur nachkonziliaren Traditionsvergessenheit. Mit einer Einführung
von Rudolf Voderholzer und einem Nachwort von Olaf Lezinsky. Berlin: Morus 2002 (frz.
1969) und CONGAR, Yves: Au milieu des orages. L'Eglise affronte aujourd'hui son avenir. Paris:
Cerf 1969. Weniger direkt vergleichbar, aber eben auch darin aufschlussreich, sind
Veröffentlichungen aus den 1980er Jahren, v.a. DE LUBAC, Henri: Zwanzig Jahre danach. Ein
Gespräch über Buchstabe und Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils. München: Neue Stadt
1985 und CONGAR, Yves: Le Concile de Vatican II. Son Eglise peuple de Dieu et corps du Christ.
Préface de René Rémond Théologie historique 71). Paris: Beauchesne 1984.

31 DE LUBAC, Henri: Meine Schriften im Rückblick. Mit einem Vorwort von Erzbischof
Christoph Schönborn. Einsiedeln: Johannes 1996 (frz. 1989). Neben CONGAR, Yves: Appels et
cheminements (1929-1963), in: Cardinal Yves Congar. Ecrits réformateurs. Textes choisis et
présentés par Jean-Pierre Jossua. Paris: Cerf 1995, 263-304 (erstmals veröffentlicht in: CONGAR,

Yves: Chrétiens en dialogue. Contributions catholiques à l'œcuménisme. Paris: Cerf 1964,
IX-LXIV) und DERS.: Herbstgespräche. Erinnerungen und Anstösse. München: Neue Stadt
1988 ist die postume Veröffentlichung DERS.: Journal d'un théologien (1946-1956). Edité et



12 Michael Quisinsky

bereits vor der Publikation in zahlreichen Studien zum Konzil verwendete
postum veröffentlichte Konzilstagebuch vor.32

2. Zwei Konzilstheologen

Eine überraschende Ernennung

Im August i960 wurden de Lubac und Congar zu Konsultoren der
vorbereitenden Theologischen Kommission ernannt. Beide waren angesichts
der noch nicht lange zurückliegenden Verurteilungen und Lehrverbote
überrascht über diese Geste, aber auch verunsichert über deren eigentliche
Bedeutung. Congar zufolge verleiht ihnen dies zwar eine gewisse
Glaubwürdigkeit, jedoch sieht er beide als ,„hapax' in einem Text, dessen Kontext

mir sosehr in eine konservative Richtung orientiert erscheint",33 dass

er einen Augenblick zögerte, diese Ernennung anzunehmen. De Lubac
zufolge handelt es sich um „zwei symbolische Namen",34 mit denen

présenté par Etienne Fouilloux. Paris: Cerf 2001, zu nennen, die den autobiographischen Text
„Mon témoignage" (19-62) enthält.

32 Für Congar vgl. DERS.: Mon journal du Concile, présenté et annoté par Eric Mahieu.
Avant-propos de Dominique Congar. Préface de Bernard Dupuy, o.p., 2 Bde. Paris: Cerf 2002
(im Folgenden abgekürzt /C); JOSSUA, Jean-Pierre: Le Concile d'Yves Congar, in: CrSt 24
(2003) 149-153; VANNIER, Anne-Marie: Note sur Yves Congar et Vatican II, in: RSR 77 (2003)
8-10; PODVIN, Thomas Raymond: Yves Congar. „Mon journal du Concile", in: Science et esprit
55 (2003) 323-347; Hell, Leonhard: Yves Congars Tagebuch zum Zweiten Vatikanum, in:
TThZ 113 (2004) 247-253; MARCHETTO, Agostino: Il Padre Congar al Concilia Vaticano II (dal
suo diario), in: DERS.: Il Concilio Ecumenico Vaticano II. Contrappunto per la sua storia
(Storia e attualità). Vatikanstadt: Libreria Editrice Vaticana 2005, 320-336; vgl. ausserdem
HENN, William: Yves Congar and „Lumen gentium", in: Gregorianum 86 (2005) 563-592;
MARCHESI, Giovanni: Il „Diario" di Yves Congar sul Concilio, in: La Civiltà cattolica 157 (2006)
Nr. 3745, 57-66; MÜLLER, Wolfgang W.: Yves Congar und Karl Rahner auf dem II.
Vatikanischen Konzil. Über das Zusammenspiel von Lehramt und Theologie, in: BELOK, Manfred/
KROPAÇ, Ulrich (Hgg.): Volk Gottes im Aufbruch. 40 Jahre II. Vatikanisches Konzil. Zürich:
Theologischer Verlag 2007, 101-136; Bunnenberg, Johannes: Yves Congar (1904-1995). Mit
dem Konzil über das Konzil hinaus, in: EGGENSPERGER, Thomas/ENGEL, Ulrich (Hgg.): Mutig
in die Zukunft. Dominikanische Beiträge zum Vaticanum II Dominikanische Quellen und
Zeugnisse 10). Leipzig: Benno 2007, 39-63; SCARISBRICK, J.J.: Réflexions d'un historien sur
„Mon journal du Concile", in: FLYNN (Hg.): Yves Congar, 225-249. Für de Lubac vgl. DERS.:

Carnets du Concile. Introduit et annoté par Loïc Figoureux. Avant-propos de François-Xavier
Dumortier, s.j. et Jacques de Larosière. Préface de Jacques Prévotat. 2 Bde. Paris: Cerf 2007
(im Folgenden abgekürzt CC); MOINGT, Joseph: Henri de Lubac au Concile, in: RSR 97 (2009)
237-245; SIEBEN, Hermann-Josef: Zwischen kurialistischem und säkularistischem Integrismus.
Das Zweite Vatikanum in der Wahrnehmung des Tagebuchschreibers Henri de Lubac, in: ThPh
(83) 2008 531-561; HerCSIK, Donath: Henri de Lubac: ein Zeitzeuge des Konzils, in:
Gregorianum (89) 2008 882-885. Vgl. nach wie vor auch NEUFELD, Karl H.: Henri de Lubac S.J. als

Konzilstheologe, in: Theologisch-praktische Quartalschrift 143 (1986) 149-159; DERS.: Au
service du Concile. Evêques et théologiens au deuxième Concile du Vatican, in: LATOURELLE,
René (Hg.): Vatican II. Bilan et perspectives. Vingt-cinq ans après (1962-1987) Recherches.
NS 15). Montréal-Paris: Bellarmin-Cerf 1988, 95-124, 110-123.

33 Congar: JC1,18 (Juli i960).
34 De LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 404.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 13

Johannes XXIII. zu verstehen geben wollte, dass die „französischen
Affaren" nun ein Ende hätten.35 Noch skeptischer als Congar hinsichtlich
der Kräfteverhältnisse in der Theologischen Kommission sieht er sich in
dieser „die Rolle einer Geisel, manchmal sogar eines Angeklagten'^ spielen.

Nicht zuletzt ihre gemeinsame Ernennung und deren Umstände
führten dazu, dass sich die beiden Theologen während des gesamten
Konzils verbunden fühlten und gegenseitig mit grossem Respekt
begegneten, auch als Congars Aktionsradius gegen Ende des Konzils ungleich
grösser wurde als derjenige de Lubacs.37 Zugleich wurden sie auch in der
Wahrnehmung Anderer oft in einem Atemzug genannt.38 Von daher
erklären sich auch Gerüchte um eine gemeinsame Kardinalserhebung.39

Der offizielle und offiziöse Rahmen der Konzilsbeteiligung de Lubacs und
Congars

Trotz der gemeinsamen Ernennung i960 als Konsultoren und 1962 als
Periti deckt der Konzilsverlauf wachsende Unterschiede auf. Dies betrifft
zuerst den informellen Rahmen der Konzilsaktivitäten.4° Beider Engage-

35 Ebd., vgl. zu diesem Argument auch CONGAR: JC, I, 21 (6. September i960). Hintergründe

zur Ernennung de Lubacs auch bei FlGOUREUX, Loïc: Introduction, in: DE LUBAC: CC,
I, XV-XLVII, XVI-XVII1.

36 De LüBAC: Meine Schriften im Rückblick, 404.
37 Vgl. besonders deutlich etwa CONGAR: JC, II, 205 (15. Oktober 1964) sowie ebd., 419 (4.

Oktober 1965). Seitens de Lubacs vgl. für eine inhaltliche Übereinstimmung z.B. DERS.: CC, I,
234 (7. November 1962). Neben vielen Berichten von vertrauensvollen Gesprächen findet
sich allerdings auch die Einschätzung de Lubacs, Congar sei „quelque peu excité" (ebd., II,
255 {27. Oktober 1964]). S. auch CONGAR: JC, II, 419 (4. Oktober 1965). Während der Dominikaner

den Jesuiten noch mehrmals in seinem Tagebuch erwähnt, enden de Lubacs Verweise
auf Congar mit der von diesem eingeleiteten Zusammenarbeit bzgl. einer Passage über den
Atheismus (DE LUBAC: CC, II, 438 [13./14. Oktober 1965]).

38 So Kardinal Alfredo Ottaviani (DE LUBAC: CC, I, 136 bzw. CONGAR: JC, I, 124 [beide 20.
Oktober 1962]), der mit Verweis auf die Zustimmung von de Lubac und Congar zu einem
Schema dessen Chancen auf Akzeptanz vergrössern wollte; so auch Erzbischof Pietro
Parente, dem die Ansicht zugeschrieben wurde, durch die Anwesenheit von potentiell hetero-
doxen Theologen einen neuen „Fall Döllinger" zu verhindern (DE LUBAC: CC, I, 198 - diese

Interpretation, der de Lubac offensichtlich misstraut, wird ihm von Enrico Castelli
zugetragen) und so schliesslich auch Papst Paul VI. [CONGAR: JC, I, 426 (3. Oktober 1963]).

39 Congar reagierte unwirsch, bringen sie ihn doch, wie er sagt, in eine „lächerliche
Situation" (CONGAR: JC, II, 499 [2. Dezember 1965]). De Lubac dementiert das Gerücht in
einem Brief an Gaston Fessard vom 4. Dezember 1965 (vgl. FlGOUREUX: Introduction, XLII).

4° Während der im Strassburger Dominikanerkonvent lebende Congar vom dortigen
Bischof Weber konsultiert wurde und v.a. mit Bischofskoadjutor Elchinger, der als
dynamischer Konzilsvater und Koordinator der Kontakte zwischen den deutschen und
französischen Bischöfen eine wichtige Rolle auf dem Konzil einnahm (zu Elchinger XlBAUT,
Bernard: Mgr Léon-Arthur Elchinger. Un évêque français au Concile. Paris: Cerf 2009 - Xibaut
wertet darin u.a. auch die Wahrnehmung Elchingers durch Congar und de Lubac aus, wie sie
sich in den beiden Konzilstagebüchern widerspiegelt), in einem engen Arbeits- und
Vertrauensverhältnis stand, wirkte de Lubac als persönlicher Berater des Erzbischofs von Fiana-
rantsao auf Madagaskar, Gilbert Ramanantoanina SJ, der seine Dienste zudem offensichtlich



H Michael Quisinsky

ment erfolgte in der ersten Sitzungsperiode trotz des Status als Peritus
eher am Rande bzw. mit einem Gefühl der Marginalisierung.41 Während
für Congar in der zweiten Sitzungsperiode der Umzug vom Angelicum ins
Collegio Belga, wo die belgischen Konzilsbischöfe und -theologen arbeiteten,

den eigentlichen Beginn seiner wirkungsvollen konziliaren Verflechtung

bedeutete, wird de Lubac ab der zweiten Intersessio in die Arbeit an
De Ecclesia, De Revelatione und am Schema XIII einbezogen.42 Allerdings
erreicht sein Aktionsradius nie die Ausdehnung und Intensität desjenigen
Congars, der insbesondere in der letzten Konzilssitzung immer wieder
davon berichtet, dass er an der Aus- oder Überarbeitung mehrerer
Dokumente zugleich beteiligt ist und deshalb zwischen mehreren gleichzeitig
stattfindenden Sitzungen wählen muss.

In der Einleitung zu de Lubacs Konzilstagebuch vergleicht Loïc
Figoureux den Jesuiten mit dem Dominikaner aufgrund ihrer theologisch
wie institutionell ähnlichen Situation auf dem Konzil.43 Da de Lubac aber
weniger in die offiziellen und offiziösen Konzilsaktivitäten eingebunden
war, sei es anders als im Falle Congars kaum möglich, eine Liste seiner
Mitwirkung an Konzilstexten zu erstellen, wie sie Congar selbst in seinem
Tagebuch skizziert.44 In der Tat wirkte Congar mit zunehmender Dauer
des Konzils immer mehr in Kommissionssitzungen zur Erarbeitung von
Texten mit. Auch in diesem Fall direkter Mitwirkung gilt, was Figoureux
und andere de Lubac-Kenner zu Recht für den Jesuiten beanspruchen: sein
Werk bildet eine wichtige Voraussetzung und, wenn auch oft indirekte,
Inspirationsquelle für die Konzilstexte. Dies gilt allerdings auch für eine
grössere Zahl anderer Theologen und ist im Einzelfall ebenso schwer zu
belegen wie es die Auslegung eines Konzilstexts aus der Perspektive nur
eines Teilnehmers her verunmöglicht; umgekehrt erweist sich darin auch
die konziliare Dimension des II. Vaticanums als Versammlung der Bischöfe

- und der Theologen. So gehörte es zum de Lubac und Congar gemeinsamen

Konzils-Ethos, nicht eigene Ideen durchsetzen zu wollen, sondern

wenig in Anspruch nahm, nicht im Dunstkreis einflussreicher Bischöfe und wurde auch vom
französischen Episkopat wenig konsultiert. Zu einer gewissen Distanz der französischen
Bischöfe gegenüber de Lubac während des gesamten Konzils vgl. auch zusammenfassend
Figoureux: Introduction, XXXV sowie Congar: JC, I, 205 (15. Oktober 1964).

41 Auch Congars Rolle bei der konzilspragmatisch bedeutenden Ablehnung des
Offenbarungsschemas in der ersten Sitzungsperiode ändert nichts an diesem Befund (vgl. dazu
DERS.: Erinnerung an eine Episode auf dem II. Vatikanischen Konzil, in: KLINGER, Elmar/
WITTSTADT, Klaus (Hgg.): Glaube im Prozess. Christsein nach dem II. Vatikanum (FS Karl
Rahner). Freiburg: Herder 1984, 22-64).

42 FIGOUREUX: Introduction, XXXVIII.
43 FIGOUREUX: Introduction, XLV.
44 Am 7. Dezember 1965 notiert Congar unter dem Eindruck der letzten Sitzung des II.

Vaticanums eine Liste der Texte, an denen er mitgearbeitet hat: CONGAR: JC, II, 510-511.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 15

mit den eigenen Erkenntnissen die Bischöfe - durchaus einflussnehmend -
zu beraten und so der Kirche zu dienen.45

Übereinstimmungen: die Vor-Gabe in der Offenbarungskonstitution

Eine zentrale Übereinstimmung zwischen de Lubac und Congar findet sich
in der Bewertung der Offenbarungskonstitution Dei VerbumA6 Als infolge
der deutlichen Ablehnung, die die Schemata der Theologischen Kommission

erfuhren, Yves Congar einerseits und Karl Rahner andererseits jeweils
ein Alternativschema bzw. einen Proömiumsentwurf vorlegten, war auch
de Lubac an der Diskussion beteiligt. Diese fand in den von Bischof
Hermann Volk und Bischofskoadjutor Léon-Arthur Elchinger geleiteten
Treffen v.a. deutscher, französischer, belgischer und niederländischer
Bischöfe und Theologen vom 19. Oktober und 18. November 1962 einen
entscheidenden Ausdruck fanden. Congar legte seinen Alternativtext am
19. November 1962 auch de Lubac vor, mit dem zusammen er seit i960 die
Beratungen um das Schema De Fontibus verfolgt hatte.47 Es kann hier
nicht verfolgt werden, wie sich die jeweilige Theologie der Schema-
Autoren, deren Alternativtexte sowie deren Bewertungen durch de Lubac
zueinander verhalten. Grundsätzlich jedenfalls stimmen nach de Lubac er
selbst sowie Karl Rahner und Congar darin überein, dass Jesus Christus
selbst die Offenbarung ist. Anstelle eines objektivistischen oder
instruktionstheoretischen wird sich das Konzil in der Folge unter dem Lob
beider Theologen zu einem christozentrischen Offenbarungsverständnis
bekennen, das für die Theologie grundlegende Bedeutung hat.48

Auseinanderentwicklungen: die Pastoralkonstitution

Sowohl de Lubac als auch Congar waren an verschiedenen Stadien der
Entstehung von Gaudium et spes wenn nicht immer unmittelbar beteiligt,

45 FlGOUREUX: Introduction, XLV.
46 BURIGANA, Riccardo: La Bibbia nel Concilia. La redazione della costituzione „Dei Ver-

bum" del Vatican II Testi e ricerche di scienze religiose. Nuova serie 21). Bologna: Mulino
1998; HOPING, Helmut: Theologischer Kommentar zur Dogmatischen Konstitution über die
göttliche Offenbarung „Dei Verbum", in: HThK. Vat II 3 (2005) 695-831; SAUER, Hanjo:
Erfahrung und Glaube. Die Begründung des pastoralen Prinzips durch die Offenbarungskonstitution

des II. Vatikanischen Konzils Würzburger Studien zur Fundamentaltheologie 12).

Frankfurt: Lang 1993.
47 DE LUBAC: CC, I, 330 (19. November 1962). Einen Tag später berichtet de Lubac davon,

dass er mit Congar über dessen Text gesprochen hat (ebd., 342 [20. November 1962]). CONGAR:

JC, I, 235 (18. November), berichtet von einer längeren Unterredung mit de Lubac v.a.
hinsichtlich des Verhaltens des Sanctum Offizium sowie von einem gemeinsamen Treffen
mit den Bischöfen Elchinger, Schmitt, Boillon und Flusin.

48 Zustimmend zu den Entwürfen Congars und Rahners DE LUBAC, Henri: Die Göttliche
Offenbarung. Kommentar zum Vorwort und zum Ersten Kapitel der Dogmatischen Konstitution

„Dei Verbum" des Zweiten Vatikanischen Konzils. Aus dem Französischen übertragen
und eingeleitet von Rudolf Voderholzer. Einsiedeln: Johannes 2001, 207.



i6 Michael Quisinsky

so doch in die entsprechenden Beratungen involviert. Ein en gros et en
détail höchst spannender Vergleich der in den Konzilstagebüchern
enthaltenen Bewertungen zur Entstehung von Gaudium et spes kann an dieser
Stelle nur exemplarisch erfolgen, wobei naturgemäss weniger die
Übereinstimmungen als vielmehr die Unterschiede in den Blick kommen.
Für eine vergleichende Bewertung beider Theologen im Blick auf das II.
Vaticanum ist diese Einschränkung zu berücksichtigen. Entlang der in den
sichtbar werdenden Unterschieden angelegten Bruchlinien kann allerdings
in der Verbindung mit anderen - v.a. konkreten - Fragestellungen ein
Bruch zwischen verschiedenen Strömungen der Konzilsrezeption erfolgen,
der besonders Fragen des Kirche-Welt-Verhältnisses und den Umgang mit
der „Moderne" betrifft.49

Bereits die Reaktionen auf die „Botschaft an die Welt", die als erstes
Dokument des Konzils auf eine Initiative Marie-Dominique Chenus
zurückgeht und als Vorläufer von Gaudium et spes gelten kann,5° zeigen
charakteristische Unterschiede. Chenu legte in seinem Entwurf besonderen

Wert darauf, dass die Kirche in ihrem Reden die Situation der
Adressaten wahrnimmt, was für ihn bereits von entscheidendem
theologischen Wert ist. Congar zeigt sich angetan von der „Inspiration" Chenus,
jedoch vermisst er in der vorgeschlagenen Form eine deutlichere Rede
über Christus und das Bundesangebot Gottes.51 De Lubac, dem Daniélou
von der geplanten Botschaft berichtet hatte, teilt dessen Zurückhaltung.
Während de Lubac mit Congar der Meinung ist, dass eine solche Botschaft
expliziter als Chenus Version vom Christusglauben her geprägt sein muss,
kann er im Unterschied zu dem Dominikaner auch der Initiative als
solcher wenig abgewinnen, befürchtet er doch einen „demagogischen Ton
und naturalistischen Geist" und eine Art Anbiederungsstrategie der

49 Exemplarisch zeigt dies die Haltung der beiden Theologen zur Zeitschrift Concilium,
der de Lubac schnell den Rücken kehrt und damit gegen Ende des Konzils vorkonziliare,
zeitweilig vom Konzil überdeckte, Meinungsverschiedenheiten sichtbar macht (vgl. DE

Lubac: CC, II, 220 [t7. Oktober 1964]; 247 [23. Oktober 1964], 395. [24. Mai 1965 -
Wiedergabe eines Briefes an Karl Rahner]; 455 [to. November 1965]). Insbesondere wirft de
Lubac Edward Schillebeeckx vor, in Concilium gefahrliche Theorien zu verbreiten, die zur
Selbstsäkularisierung der Kirche führten. Vgl. auch De LUBAC: Meine Schriften im Rückblick,
446. FOUILLOUX, Etienne: Les chrétiens français entre guerre d'Algérie et mai ig68. Paris:
Parole et Silence 2008, 328-329, weist darauf hin, dass die Concilium zunehmend ablehnend
gegenüberstehenden Theologen Louis Bouyer, Jean Daniélou und de Lubac eben diejenigen
waren, die bereits in den t95oer Jahren mittels der Zeitschrift Dieu vivant einer sich auf die
Welt einlassenden Inkarnationstheologie ein stärker affirmatives Denkmodell entgegensetzen

wollten.
5° Dazu DUVAL, André: Le message au monde, in: FOUILLOUX, Etienne (Hg.): Vatican II

commence... Approches francophones Instrumenta theologica 12). Leuven: Peeters 1993,
105-118; ROUTHIER, Gilles: Note de Recherche. Un tournant de Vatican II, in: EHR 64 (1998)

71-79.
51 CONGAR: JC, 1,100.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 17

Kirche.52 Damit rücken drei Grundfragen ins Licht: Erstens das Verhältnis
zwischen der Verkündigung der christlichen Botschaft und der Wahrnehmung

der konkreten Lebenssituation derer, denen diese Botschaft
verkündigt wird;53 zweitens die hinter dieser ersten Ebene liegende Frage
nach dem Verhältnis von Gnade und Natur in einem christologischen
Wirklichkeitsverständnis bzw. nach den Implikationen der Epistemologie,
mit der dieses Verhältnis zum Ausdruck gebracht wird;54 drittens die Frage
nach der kosmischen Weite des Christusglaubens zwischen Schöpfung und
Eschatologie und der Rolle, die in dieser Weite dem bei aller Freiheit stets
geschichtlich situierten individuellen und kollektiven menschlichen
Handeln und Wirken von der gnadenhaften Gottesbeziehung her
zukommt.

Eine auffallige Meinungsverschiedenheit zwischen de Lubac und
Congar betrifft Stil und Vorgehensweise des Schemas XIII. Grundsätzlich
fordert de Lubac ein Apriori des Glaubens ein, demzufolge die Verkündigung

der Offenbarung als solche die Antwort auf die wesentlichen
Fragen der Menschen ist.55 Es ist auch für ihn ein Anliegen, die Probleme
und Sorgen der Welt zu berücksichtigen, ,,[a]ber warum denken einige,
dass dies auf Kosten der Überzeugungskraft und der Eindeutigkeit des
Christlichen erfolgen kann?"s6 Trete dieser Fall ein, werde strukturell
derselbe Fehler wiederholt, dem aus anderer Motivation heraus auch die

52 de Lubac: CC, 1,104 (10. Oktober 1962).
53 Vgl. dazu auch CONGAR: JC, II, 98 (4. Juni 1964).
54 Zu diesen beiden Grunddimensionen s. auch de Lubacs heftige Kritik an Chenu und

Schillebeeckx: DE LUBAC: CC, II, 218 [16. Oktober 1964]). Vgl. den dort inkriminierten Artikel
CHENU, Marie-Dominique: Consecratio mundi, in: NRTh 86 (1964) 608-618 sowie seinen Ort
im Entstehungsprozess der Pastoralkonstitution TURBANTI, Giovanni: Un concilio per il
mondo moderno. La redazione délia costituzione pastorale „Gaudium et spes" del Vaticano II

Testi e ricerche di scienze religiose. NS 24). Bologna: Mulino 2000, 374-376. De Lubac
wirft Chenu vor, der auch an anderer Stelle heftig kritisierten, dabei allerdings durchaus
überzeichneten Position Schillebeeckx' zuzustimmen (SCHILLEBEECKX, Edward: La chiesa e il
mondo. DO-C 142, September 1964, dt, in: METZ [Hg.]: Weltverständnis im Glauben, 127-142),
die für ihn Anlass wird, aus dem Redaktionskomitee von Concilium auszuscheiden (vgl.
seinen Brief an Karl Rahner, zitiert in: DE Lubac: CC, II, 220 (18. Oktober 1964). Zum
gesamten Themenkomplex vgl. auch RUGGIERI, Giuseppe: Delusioni alla fine del Concilio, in:
Doré, Joseph/MELLONI, Alberto (Hgg.): Volti di fine Concilio. Studi di storia e teologia sulla
conclusione del Vaticano II Testi e ricerche di scienze religiose 27). Bologna: Mulino 2000,
193-224, 210-212 sowie PRÉVOTAT, Jacques: L'Eglise au milieu du monde, in: DURAND, Jean-
Dominique (Hg.): Henri de Lubac. La rencontre au coeur de l'Eglise. Paris: Cerf 2006, 19-34,
32. Congar seinerseits nimmt den positiven Kern der Grundaussage Chenus und Schillebeeckx'

auf, vgl. z.B. DERS.: Kirche und Welt, 122 bzw. 125. Vgl. auch DERS.: Kommentar zum
vierten Kapitel des Ersten Teils der Pastoralkonstitution, in: LThK.E 3 (1968) 397-422, 402
Anm. 17. Ähnlich auch CONGAR, Yves: Mon cheminement dans la théologie du laicat et des

ministères, in: DERS.: Ministères et Communion ecclésiale. Paris: Cerf 1971, 9-30, 26.
55 Sehr plastisch in DE LUBAC: CC, II, 142 (25. September 1964).
56 DE LUBAC: CC, II, 142 (25. September 1964) - de Lubac zitiert hier aus seinem Brief an

Henri Denis.



i8 Michael Quisinsky

Vertreter der römischen Theologie verhaftet seien, die anstelle der ganzen
christlichen Wahrheit aus falsch verstandenem Traditionsbewusstsein
lediglich eine reduzierte Form verkündeten. Er wirbt deshalb dafür, im
Schema XIII eine spezifisch christliche Sprache zu verwenden: „So würde
das Konzil der Welt nicht nur seinen Glauben zeigen, sondern auch sein
Vertrauen in den Glauben."57 So könne die Kirche immer noch mit vollem
Recht und aufgrund einer glaubensimmanenten Notwendigkeit von den
Problemen der Welt sprechen, mit der sie sich solidarisch fühlt, jedoch
könne verhindert werden, dass sie selbst den Eindruck der Schwäche und
des Minderwertigkeitsgefühls erwecke. In letzterem Fall wäre als ein
„Zeichen der Zeit" anzusehen, dass die Kirche ihre ewige Sendung in Frage
stelle.5» So spricht er sich gegen eine „schüchterne Idee der
Prä-Evangelisierung'^ aus, die letztlich darauf hinauslaufe, Weltliches absolut zu
setzen und ihm dann das Übernatürliche geradezu zwangsläufig
gegenüberzustellen bzw. es als etwas bloss Hinzukommendes zu präsentieren.
Der kirchliche Triumphalismus, der dabei vermieden werden soll, erfolge
so gerade erst recht. Ihm stellt sich die Lage so dar, dass ein Aggiorna-
mento, das die Kirche von ihren Verkrustungen und Verengungen befreit,
mit einem Aggiornamento verwechselt wird, das vom Anspruch des

Evangeliums befreit. Eine einflussreiche Strömung wolle mithilfe des Konzils

die Kirche verweltlichen.60 Congar hingegen sieht es als unerlässlich
an, gerade aus einer theologischen Betrachtung der Welt heraus deren
Selbstverständnis zum Ausgangspunkt zu machen. Dabei soll zwar durchaus

deren eingestiftetes übernatürlich-eschatologisches Ziel als ein Apriori
aufgezeigt werden, jedoch nicht auf Kosten dessen, was der Welt aufgrund
ihrer Eigendynamik positiv erwachsen kann.61 Congars Position, wie sie

exemplarisch in seinem Vortrag „Eglise et monde"62 vom 12. Oktober 1964
zum Ausdruck kommt, geht von einem Dreischritt aus, die ihm eine
grundsätzlich positive Haltung gegenüber Welt und Geschichte als

Schöpfung und Natur mit dem Ziel der Vollendung und Gnade ermöglicht,
freilich ohne dieser selbst die Kraft der Erlösung zuzuschreiben: „Die
Kirche ist in der Welt, mit der Welt solidarisch. - Die Kirche ist etwas
anderes als die Welt. - Wenn Welt und Geschichte die Kirche umgreifen,

57 DE LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 442.
58 de LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 443.
59 DE LUBAC: CC, II, 141 (25. September 1964). Ausführlicher dies entfaltend de Lubacs

Brief „an einen Kardinal" (DERS.: Meine Schriften im Rückblick, 441).
60 DE LUBAC: CC, II, 374 (5. April 1965). Ausführlicher diesen Gedanken entfaltend

formuliert de Lubac, teilweise fast wörtlich übereinstimmend, bereits am 18. Oktober 1964 in
einem Brief „an einen Kardinal" (DERS.: Meine Schriften im Rückblick, 439).

61 CONGAR: Kirche und Welt, 108.
62 Dazu CONGAR: JC, II, 292 (November-Dezember 1964) bzw. die Veröffentlichung des

Vortrags: CONGAR: Kirche und Welt.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 19

so umgreifen ebenso Christus und die Kirche die Welt."63 Damit hat aber
nicht mehr nur die Kirche der Welt etwas zu sagen, sondern auch die Welt
der Kirche.64 Der Ausdruck der Zeichen der Zeit, der nach Congar
durchaus noch einer näheren biblischen, christologischen und eschatolo-
gischen Grundlegung bedarf, beinhaltet in diesem Sinn v.a. eine prophetische

Dimension, die sich in der jeweiligen Konkretisierung einer
Grundeinsicht erweist: „II s'agit de reconnaître pleinement l'historicité du monde
et de l'Eglise elle-même en tant que, distincte du monde, elle lui est
cependant liée."65 Die Fragen der Welt, so Congar, müssten in der Kirche
einen Widerhall finden, wenngleich die Kirche auch damit umzugehen
lernen müsse, dass sie nicht auf alle diese Fragen eine unmittelbare
Antwort habe.66 In der Beurteilung von Mensch und Welt ist für Congar eine

Konsequenz des Christusglaubens dessen eschatologische Dimension, die
er freilich in der Pastoralkonstitution verstärkt eingebracht sehen möchte.6?

Wie er in einem Brief an Bischof de Provenchères bzw. an Bischof
Volk ausführt, ist in einer christlichen Anthropologie „l'homme nouveau,
recréé dans et par l'Esprit-Saint par la vertu de la Pâque du Christ [...] le

principe de continuité entre cette terre et la terre nouvelle, l'Histoire et le
Royaume de Dieu".68 Die Kirche ist dabei, wie durch eine gemeinsame
Initiative von Chenu, Congar und Erzbischof François Marty in der dritten
Sitzungsperiode in Lumen gentium 9 zum Ausdruck gebracht, ein messia-
nisches Volk.69 Congar, der vergeblich dafür plädiert, diesen Ausdruck
auch in die Pastoralkonstitution einzubringen, sieht in diesem messiani-
schen Charakter der Kirche als universalem Heilssakrament die Möglichkeit

gegeben, eine innergeschichtliche Dynamik auch in ihrer möglichen
eschatologischen Finalität zu betrachten. Damit könne die potentiell
théologale Bedeutung des jeweiligen positiven Kerns mitsamt seinem
innergeschichtlich-weltlichen Eigenwert gewürdigt werden. Im Inkarnationsgeschehen

kann dabei die Erlösungsordnung die Schöpfungsordnung
vollenden. Die Geschichte der Welt erfahrt eine eschatologische Vollendung
ihres Weges. Dies gilt nicht nur für das, was sich in dem vielfaltigen

63 CONGAR: Kirche und Welt, 111.

64 CONGAR: Kirche und Welt, 109.120
65 CONGAR, Yves: Le Schéma XIII, in: DERS.: Le Concile au jour le jour. Troisième Session.

Paris: Cerf 1965, 83-92, 84 (Erstveröffentlichung in den Informations Catholiques Internationales

vom 15. November 1964) mit Verweis auf den Vortrag vom 12. Oktober 1964.
66 In diesem Zusammenhang weist Congar auch auf den Unterschied zwischen einer

theologischen Abhandlung und einem Konzilstext hin. Im Falle des Schema XIII sei es eine
offene Frage, mit welcher Sprache (naturrechtlich und/oder evangeliumsgemäss) sich das
Konzil an wen (Christen und/oder alle Menschen) genau wende.

67 Dazu auch Kerr, Fergus: Yves Congar et le thomisme, in: FLYNN (Hg.): Yves Congar,
65-92, 91.

68 Brief Congars an de Provenchères bzw. an Volk, 1. August 1965 (APF, Fonds Congar,
YC 0518).

69 Dazu QuiSINSKY: Geschichtlicher Glaube, 355-367.



20 Michael Quisinsky

Streben und Handeln der Menschen auf diesem Weg bereits einen
Ausdruck verschafft hat, vielmehr erfolgt die Vollendung durch Gericht
und Verwandlung von Gott selbst her.7° Was seine durchaus zahlreichen
Desiderata an die werdende Pastoralkonstitution angeht, führt Congar sie
erstens auf die Schwierigkeiten zurück, die mit dieser neuen Form eines
konziliaren Dokuments verbunden sind. Zweitens beinhaltet für ihn die
Notwendigkeit, einen umfassenden offenbarungstheologischen Zugriff mit
Aussagen zu konkreten Sachverhalten zu verbinden, eine ungeheure
Herausforderung. Dass die Kirche hiervor nicht zurückschreckt, bewertet
er ungleich höher an als alle offenen Probleme des Schemas XIII.

Die hier sichtbar gewordenen Optionen wirken sich nach dem Konzil in
zwei Kommentaren aus, die de Lubac und Congar zu Gaudium et spes
verfassten, wobei Verweise auf das Werk des jeweils anderen Theologen
die bleibende Wertschätzung dokumentieren.71 De Lubac, dessen
Kommentar zur Pastoralkonstitution unter dem Eindruck des ihm gestellten
Themas des Atheismus mit einem energischen „affrontement"?2 beginnt,
anerkennt die Sorge von Gaudium et spes, ein christologisch fundiertes
und eschatologisch ausgerichtetes „doktrinäres Gleichgewicht"73 zwischen
irdischer und christlicher Hoffnung darzustellen. Weil bei diesem Thema
wie beim Genre der Pastoralkonstitution Neuland betreten wird, zeigt er
sich einfühlsam gegenüber den Schwierigkeiten und Unvollkommen-
heiten, die dabei noch begegnen. Der Konzilstext selbst ist nach de Lubac
ausreichend ausgeglichen, was das Verhältnis von Kirche und Welt,
irdischer und christlicher Hoffnung, Immanenz und Transzendenz
angeht.74 Aber eine angemessene Interpretation und Rezeption dieses
neuartigen Konzilsdokuments ist für ihn damit noch keineswegs gewährleistet,

im Gegenteil. Congar seinerseits kommt in seinem Kommentar zu GS

7° Congars hier äusserst knapp zusammengefasste Stellungnahmen im Umfeld der
Redaktionsgeschichte von Gaudium et spes sind analysiert bei QUISINSKY: Geschichtlicher Glaube,

414-416. Vgl. auch ebd., 366-367 zur Einbettung des Motivs des Messianismus in die
Ekklesiologie bei Congar sowie einigen unterschiedlichen Akzentuierungen gegenüber
Chenu. Vgl. schliesslich auch CONGAR, Yves: Un peuple messianique. Salut et libération
Cogitatio Fidei 85). Paris: Cerf 1975.

71 DE LUBAC, Henri: Athéisme et sens de l'homme. Une double requête de « Gaudium et
spes » Foi vivante 67). Paris: Cerf 1968, 98 verweist im Zusammenhang mit der Darlegung
der Natur-Gnade-Problematik auf CONGAR, Yves: Le moment „économique" et le moment
„ontologique" dans la Sacra doctrina (Révélation, Théologie, Somme théologique), in:
Mélanges offerts à M.-D. Chenu Bibliothèque thomiste 37). Paris: Vrin 1967, 135-187;
CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 419 u.ö. verweist an entscheidender Stelle auf De
LUBAC: Catholicisme.

72 De LUBAC: Athéisme et sens de l'homme, 14.

73 DE LUBAC: Athéisme et sens de l'homme, 126.

74 Er zitiert zustimmend protestantische Konzilsbeobachter wie George A. Lindbeck,
Hébert Roux und Wolfgang Dietzfelbinger, um seine eigene Sorge vor einer zu immanent
gewendeten Eschatologie zum Ausdruck zu bringen und auf die Unvollkommenheit
menschlicher Bestrebungen und geschichtlicher Entwicklungen hinzuweisen.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 21

40-45 im LThK zu einer Zusammenschau von Menschheits- und
Heilsgeschichte, die er bei aller Unterscheidbarkeit in einer messianischen Chris-
tologie als untrennbar ineinander verwoben entfaltet.75 Er gibt zu bedenken,

dass der Problemhorizont in Gaudium et spes z.T. erst aufgezeigt ist.76

Mit Verweis auf die Theologie der Katholizität, wie sie de Lubacs
Catholicisme vorlegt, entfaltet er seine Grundüberzeugung hinsichtlich des

Welt-Kirche-Verhältnisses, das bei aller Wahrung der zuvorkommenden
Gnade Gottes von einer Wechselseitigkeit geprägt ist, die für Congar
indirekt schöpfungstheologisch grundgelegt, v.a. aber inkarnationstheologisch

offenbart ist.77 Deshalb kann ein Dialog für Congar nicht der eines
Arztes mit einem Kranken sein, sondern ein solcher zwischen zwei
voneinander lernenden Dialogpartnern.78 Dies schliesst freilich nicht aus, dass
die christliche Perspektive die des Pleroma ist, das von Gott her
verwirklicht wird. Auf diese Weise hat die Sendung der Kirche als universales
Sakrament des Heils einen dialogischen Charakter, zugleich aber auch
einen umfassenden geschichtstheologischen Anspruch.79 Mit Chenu
betont Congar, dass die Kirche in Gaudium et spes die Welt nicht „auf die
blosse Rolle eines Mittels (reduziert), um den Himmel zu erlangen"80,
sondern dass es darum gehe, im Umgang mit der autonomen Welt diese
„auf die Eschata zu beziehen".81 Für de Lubac wie für Congar steht die
Anthropologie im Zentrum ihres Interesses an Gaudium et spes, jedoch ist
vor dem Hintergrund ihres Gesamtwerks Congar hier stärker an einer auch
geschichtlichen und sozialen Verortung des Menschen interessiert, während

de Lubac stärker von der Beziehung des einzelnen Menschen zu Gott
her denkt. Unterschiedliche Akzentuierungen zeigen sich auch hinsichtlich

der eschatologischen Dimension, die für beide Theologen eine
entscheidende Rolle spielt. De Lubac betont stärker kreuzestheologisch die

„neue Schöpfung" bzw. im Anschluss an Teilhard de Chardin die
„Transformation"82 und damit die Bekehrung. Congar steht stärker in der
ostkirchlich inspirierten Denktradition der Rekapitulation, die gewiss auch

75 Grundlegungen in der Einleitung CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 404,
Entfaltungen im folgenden Einzelkommentar zu GS 40-45.

76 Für einen Vergleich mit Henri de Lubac vgl. auch seinen Verweis auf Maurice Blondel
und Karl Rahner im Zusammenhang mit der Offenheit des Menschen für das Transzendente
und dem Ungenügen der menschlichen Antworten (CONGAR: Kommentar zum vierten
Kapitel, 410).

77 Für die Entfaltung dieser Christozentrik der Kirche verweist Congar wiederum auf DE

LUBAC: Catholicisme (CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 420 Anm. 9).
78 CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 419. Neben de Lubac nennt Congar in Anm.

8 mit Marie-Joseph Le Guillou einen weiteren Theologen, der später zu den eher skeptischen
und warnenenden Stimmen in der Konzilsrezeption gehören wird.

79 CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 421.
80 CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 402.
81 CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 402.
82 Zusammenfassend FIGURA: Natur und Gnade, 52-54.



22 Michael Quisinsky

eine Befreiung von der Sünde meint, aber das Neue an der neuen
Schöpfung stärker in seiner Beziehung zur ersten Schöpfung denkt.83

Als zentrale Unterschiede zeigen sich zwischen Congar und de Lubac
erstens der Stellenwert der induktiven Methode und damit zweitens der
Zusammenhang von Gnade und Natur in einer Gesamtsicht von Inkarnation,

Schöpfung und Erlösung. Hier ist bei Congar eine grössere Bereitschaft

zu erkennen, die Geschichtlichkeit nicht nur als Konstitutivum des
Menschen in den Blick zu nehmen, sondern konsequent von ihr her zu
denken und dabei auch geschichtliche Prozesse als solche zu analysieren
und auf die Eschata zu vermitteln. De Lubac bringt stärker das Anliegen
ein, den Vorgabe- bzw. Offenbarungscharakter des Christlichen in jeder
Hinsicht deutlich werden zu lassen. Während Congar im Zweifel bei allem
Primat der Gnade immer noch neugierig auf den Eigenwert der Natur ist,
will de Lubac im Zweifel bei aller Neugier auf die Natur zuallererst den
Primat der Gnade wahren. Während Congar - und stärker noch Chenu -
mit der Pastoralkonstitution v.a. die neu eröffneten Perspektiven in
Verbindung bringen, ist de Lubac von der Sorge vor Missbrauch bzw. vor
Vereinfachung ihrer Leitgedanken geprägt.84

3. Konzilsrezeption

Rahmenbedingungen und Interpretationskategorien

Die Konzilsrezeption und -hermeneutik ist bereits im Erleben des Konzils
grundgelegt. Hierzu findet sich am 18. September 1964 eine interessante
Bemerkung in Congars Konzilstagebuch. Nach einer Begegnung mit de
Lubac notiert er, dass dieser „toujours très pessimiste" sei. „II estime qu'on
a oublié partout le Saint-Esprit et que celui-ci ne souffle pas au concile.
Moi, je suis optimiste, peut-être trop."8s Diese Einschätzung, die man in
ihrer Allgemeinheit wohl hinterfragen muss und durchaus nuancieren
kann, verweist nicht etwa nur auf einen Mentalitätsunterschied zwischen
beiden Theologen. Daneben geht es auch um das Verständnis des Konzils

83 MACDONALD, Charles: Church and World in the Plan of God. Aspects of History and
Eschatology in the Thought of Père Yves Congar op Regensburger Studien zur Theologie
27). Frankfurt: Lang 1982, passim.

84 SANDER, Hans-Joachim: Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution über die
Kirche in der Welt von heute „Gaudium et spes", in: HThK. Vat II 4 (2005) 581-886, 854, ordnet

Henri de Lubac auch deshalb eher den deutschen als den französischen Interpretatoren
von Gaudium et spes zu, wobei er im Sinne seiner eigenen Auslegung der Pastoralkonstitution

in letzterer mehr Perspektiven eröffnet sieht.
85 CONGAR: JC, II, 145 (18. September 1964). De Lubacs Aufzeichnungen desselben Tages,

in denen die Begegnung mit Congar nicht erwähnt ist, klingen allerdings sehr neutral. Allerdings

äussert de Lubac im Zusammenhang mit einer Sitzung des Sekretariats für die
Nichtglaubenden die Sorge, dass ein falsch verstandener Dialogbegriff zu einer Schwächung
des Glaubens führen könne (DE LUBAC: CC, II, 125). Wie eine Bejahung der Frage, ob Congar
zu optimistisch ist, liest sich SCARISBRICK: Réflexions d'un historien, 241-243.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 23

als solchem sowie der Rolle, die auf diesem nicht nur die Bischöfe, sondern
auch Theologen und verschiedene Interpretatoren spielen. Auch hier
können nur exemplarische Momente des Konzilsverlaufs vorgestellt werden.

Am 23. November 1965 liest sich die Niederschrift der Eindrücke de
Lubacs aus der Konzilsaula wie ein Protokoll einer immer mehr um sich
greifenden doktrinären Verwirrung, die er mit einer Lotterie vergleicht.86
Immer grösseres Unbehagen bereitet de Lubac eine von ihm ausgemachte
Trennung zwischen „le concile lui-même et ceux qui s'agitent autour de

lui" .87 Mit dieser Kritik bezieht er sich auf „pseudo-théologiens auprès
d'évêques sans doctrine".88 Wie er später resümierte, und dabei seine
während des Konzils gemachte Unterscheidung zwischen dogmatisch
zureichenden und unzureichenden Meinungen der Konzilsteilnehmer
durch eine Unterscheidung zwischen einer Innen- und einer Aussensicht
des Konzils ersetzte, machten sich für ihn „von 1964 an [...] die Zeichen
einer wachsenden para-konziliaren Unruhe bemerkbar [...], die vom Willen
der Konzilsväter oft weit entfernt war."89 Verantwortlich dafür zeichnet
nach de Lubac eine Fehlinformation der öffentlichen Meinung durch die
Presse und Kommentatoren.9° Nach dem Konzil analysiert de Lubac die

86 DE LUBAC: CC, II, 466.
87 DE LUBAC: CC, II, 450 (29. Oktober 1965).
88 DE LUBAC: CC, II, 450.
89 DE LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 406.
9° So ein von Julien Green wiedergegebenes Urteil de Lubacs in VODERHOLZER: Henri de

Lubac begegnen, 78. Vgl. ebenso in DE LUBAC: Zwanzig Jahre danach, 43, die Zustimmung zu
der von Albert Chapelle geäusserten Einschätzung, wonach „einfache Leser" der „ersten
Begeisterung" der Konzilskommentatoren folgten und ihren Glauben „mit dem .Unterschied'
zu identifizieren, der vom Vatikanum II in der kirchlichen Lehre markiert wurde" (Zitat
Chapelle). „Ja sie glaubten, es gehöre zur Treue gegenüber dem Konzil, ,über es hinauszugehen';

es schien, ,als würden sie die evangelische Dynamik ihres Suchens messen an der
Fähigkeit, alles immer wieder neu in Frage zu stellen'" (Zitat de Lubac mit Zitaten Chapelle).
Beachtenswert und nicht unproblematisch ist hier die faktische Identifizierung der
letztgenannten Aspekte. Dass de Lubacs Urteil sehr verallgemeinernd und einseitig negativ ist,
zeigt die Untersuchung einzelner Zeitschriften: z.B. QuiSINSKY, Michael: Das II. Vaticanum
im „Oberrheinischen Pastoralblatt". Ein Beitrag zur Erforschung der Konzilsrezeption im
Erzbistum Freiburg, in: Freiburger Diözesan-Archiv 128 (2008) 135-160. De Lubacs Kritik
wirft darüber hinaus die Frage auf, inwiefern sich die Konzilsbewertung ausgehend von
theologischen Idealpositionen, wie er sie vornimmt, zu einer Konzilswahrnehmung über die
Akteure der Konzilsaula hinaus verhält, die ekklesiologisch zwar nicht einfach zu fassen,
aber eben auch nicht irrelevant ist. De Lubac widmet später eine Untersuchung dem von
ihm so genannten „Parakonzil", als das er eine nicht zuletzt in der öffentlichen Meinung
starke Resonanz findende Tendenz ausmacht, das Konzil als völligen Bruch zu begreifen. DE

LUBAC, Henri: Appendice C. Concile et paraconcile, in: DERS.: Petite catéchèse sur nature et
grâce. Paris: Fayard 1980, 165-180. Vgl. auch DERS.: Zwanzig Jahre danach, 33-36. Aus seiner
ablehnenden Haltung dieser Tendenz gegenüber heraus erfolgte zu Konzilsende de Lubacs
Rat an Konzilsbischöfe, „vor denen ich mir ein offenes Wort erlauben durfte: .Versäumen Sie

es nicht, gleich nach dem Abschluss, sobald Sie in Ihre Diözese zurückgekehrt sind, die
erreichten Ergebnisse des langen und breiten zu erklären und die Initiative für richtige
Orientierungshilfen zu ergreifen, andernfalls könnten Sie bitter enttäuscht werden.' [...] Das



24 Michael Quisinsky

Strategien, deren sich die „Apostel des Parakonzils'V bedienen: die
Textgeschichte werde dazu benutzt, anstelle der faktischen Konzilstexte
einen eigentlichen Konzilswillen entsprechend der eigenen „erträumten
Programme"^ herauszudestillieren; manche Textstellen würden mittels
einer „chirurgischen Behandlung"93 um jene Teile reduziert, die den
eigenen weitergehenden Forderungen nicht entsprechen; und schliesslich
würde die Berufung auf einen „Geist des Konzils"94 dazu dienen, einen
Bruch mit der wahrhaft traditionellen Kirche und Theologie zugunsten
einer „neuen" Theologie und einer „neuen" Kirche zu legitimieren.95 De
Lubac konzediert, dass in jeder der von ihm kritisierten Haltung etwas
Wahres zum Ausdruck kommt, ebenso wie er die Intentionen der Akteure
des Parakonzils in den meisten Fällen als lauter betrachtet. Allerdings
verwendet er - nicht immer unter Nennung von Namen und Titeln - auch
resümierende Aussagen in z.T. polemischer Begrifflichkeit,96 die bei de
Lubac selbst später zur Frage führte, inwiefern sie in einem aufgeheizten
Klima zu der von ihm ja gerade intendierten Sachlichkeit beitragen
konnten, zumal nicht alle, die sich auf seine Schriften berufen, die dort
verwendeten Schlagworte mit ebensoviel theologischem und historischem
Hintergrundwissen angereicherten Sachverstand verwenden wie der
Gelehrte.97 Wie de Lubac im Hinblick auf den Dialog mit der Welt für eine
affirmative Darlegung des Glaubens eintritt, um Fehlentwicklungen
Vorschub zu leisten, so tritt er nun - unter Verwendung eines längeren
Zitats von Karl Barth und mit Erleichterung ob einer ähnlich gelagerten
Haltung des inzwischen amtierenden Johannes Paul II.98 - dafür ein, dass

aus vollem Herzen gesprochene Ja zum Konzil und all seinen legitimen Folgen muss sich,
um konsequent und aufrichtig zu bleiben, mit einem ebenso resoluten Nein zu einer
gewissen Ausbeutung verbinden, die seine Perversion bedeutet" (De LUBAC: Meine Schriften
im Rückblick, 406).

91 DE Lubac: Appendice C, 169.
92 DE LUBAC: Appendice C, 169.
93 DE LUBAC: Appendice C, 171.

94 DE LUBAC: Appendice C, 175.
95 So auch DE LUBAC: Zwanzig Jahre danach, 99.
96 Z.B. DE LUBAC: Petite catéchèse sur nature et grâce, 89 Anm. 1.

97 Selbstkritisch hinsichtlich des gewählten Stils äussert sich de Lubac am Beispiel von
„Krise zum Heil": De LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 428, allerdings verbunden mit
einer Gegenfrage, die eine gewisse Ratlosigkeit zum Ausdruck bringt.

98 Auf einer Wellenlänge mit seinen eigenen Befürchtungen und Intentionen sieht de
Lubac während der Erarbeitung von GS - nicht zuletzt, was den affirmativen Charakter der
Glaubensdarlegung angeht - neben Kardinal Frings und Bischof Volk auch den Krakauer
Erzbischof Karol Wojtyla (zu dessen Rolle für Gaudium et spes vgl. auch d'OrnellaS, Pierre:
Liberté, que dis-tu de toi-même? Une lecture des travaux du Concile Vatican II25 janvier 1959
- 8 décembre 1965. Saint-Maur: Parole et Silence 1999, 396 u.ö.): vgl. DE LUBAC: CC, II,
358.361.363 (31. März bzw. 1 April 1965). Dagegen ist Congar über Woytilas Textentwürfe
zunächst irritiert (CONGAR: JC, I, 464 [11. Oktober 1963]) bzw. hält sie für konzilspragmatisch
wenig weiterführend (ebd., II, 309.313 [1. Februar 1965]).



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 25

im Innern der Kirche Lehramt und Theologen im Zweifel auch den eigenen
Gläubigen gegenüber die Wahrheit des Glaubens affirmativ verkünden und
damit ggf. korrigierend eingreifen.99 Im Hintergrund des Plädoyers
zugunsten einer affirmativen Glaubensdarlegung, aber auch einer mitunter
beissenden Kritik de Lubacs steht letztlich seine Ausrichtung an
theologisch stringenten Idealpositionen, mit deren Darlegung das Konzil
jeglichem Beginn einer Selbstsäkularisierung des Glaubens wehren könne, die,
erst einmal in Gang gesetzt, kaum zu stoppen sei.100 Was diese Idealpositionen

angeht, hat Joseph Moingt aufgezeigt, dass diese sich nicht zuletzt
aufgrund der Auseinandersetzungen der 1950er Jahre, in denen der Jesuit
das Ungenügen der in Rom herrschenden Neuscholastik zu ergänzen
suchte, in einer Weise verfestigt haben, die einer positiven
Auseinandersetzung mit neuen Fragen und Einsichten wenig Raum gelassen hat.101

Dazu gesellt sich bei de Lubac übrigens nicht selten direkt oder indirekt
auch eine strikt antikommunistische Wahrnehmungskomponente mit
einem latent auch politisch gefärbten Unterton. Insofern für den
philosophisch vorgehenden de Lubac letztlich zwischen einer unbedarften
Öffnung gegenüber dem atheistischen Kommunismus, einer übermässigen
Kritik am Hergebrachten, einer Erschlaffung des Glaubens und einer
fehlenden Loyalität gegenüber der Kirche Parallelen bestehen, besteht für
ihn eine oberste Priorität hinsichtlich der Überwindung der dadurch
ausgelösten Krise in einer kirchlich-affirmativen Glaubensdarlegung, die nicht
von den „zerstörerische(n) Folgen"102 einer solchen allgemeinen
Geisteshaltung, die sich seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs Bahn schaffte,
infiziert ist. Moingt beendet seine Besprechung des Konzilstagebuchs de
Lubacs lapidar, aber in der Verwendung des Wortes „résistance" angesichts
dessen Bedeutung im Lebens- und Denkweg de Lubacs hintersinnig: „Le 8
décembre 1965, Henri de Lubac quittait le concile pour entrer à nouveau
en résistance."103 So kritisiert er zwar das Konzil nicht, sieht es aber in
einem nicht unerheblichen Umfang innerhalb wie ausserhalb der Kirche
als „schlecht verstanden"104 an.

Hier kündigt der Zugang Congars zur Konzilsrezeption eine andere
Entwicklungsrichtung an. Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass er als

99 De LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 179.
100 Vgl. auch seinen Brief an Antoine Wenger (La Croix) vom 26. Juli 1966, in dem er eine

Rede Joseph Ratzingers auf dem Katholikentag Beachtung ans Herz legt, die das „Modell
einer kraftvollen Kurskorrektur" bereithält (De LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 447).

101 MOINGT: Henri de Lubac au Concile, 244. S. auch SOMMET, Jacques: Catholicisme et
résistance, in: RSR 80 (1992) 327-344, 339-341.

102 De LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 427. Eine Antwort auf diese Situation ist
demzufolge DERS.: La foi chrétienne. Essai sur la structure du symbole des apôtres. Paris:
Aubier 1969.

103 MOINGT: Henri de Lubac au Concile, 244.
104 DE LUBAC: Krise zum Heil, 27. Zu diesem Motiv auch DERS.: Zwanzig Jahre danach, 69.



26 Michael Quisinsky

Autor zahlreicher popularisierender Veröffentlichungen über die Arbeiten
des laufenden Konzils1Q5 in gewisser Weise das Wort Paul VI. konkretisiert,
wonach die gesamte Kirche sich im Zustand des Konzils befindet. Auch
deshalb beschränkt er das Konzil im Leben der Kirche nicht auf die in Rom
versammelten Bischöfe und Theologen, deren Zusammenarbeit auf dem
Konzil er als modellhaft erlebt.106 Aus Respekt vor dem Konzil als solchem
und seinen offiziellen Mechanismen weigert sich auch Congar, an dem
mitzuwirken, was auch er ein „Parakonzil" nennt.107 Auch warnt er während

des Konzils deutlich vor bestimmten Tendenzen und wendet sich
kritisch gegen Positionen, die von Konzilsbischöfen und -theologen
vertreten werden108 bzw. nach dem Konzil vor möglichen falschen Interpretationen

der Konzilstexte.'°9 Auch ihm sind manche Dokumente des
Konzils nicht gründlich genug, etwa was die anthropologische Grundlegung

in Gaudium et spes angeht.110 Dennoch denkt er sehr viel stärker
von dem her, was dem Konzil möglich warm und rückt dabei - sicher
bestärkt durch seine gleichzeitige Beteiligung an zahlreichen Konzilsdokumenten

- auch das Textkorpus des Konzils als Ganzes stärker in den
Blick. Die gleichsam unvollständigen Konzilstexte112 werden für ihn somit
bei aller Verbindlichkeit zur Initiation einer weiteren Auseinandersetzung
mit den in ihnen behandelten Themen,u3 und v.a. auch mit neuen
Fragestellungen, die das Konzil selbst nicht behandelt hat, die aber durch
eben das Konzil nunmehr auch in Kirche und Theologie geradezu notwen-

105 V.a. Congar, Yves: Le Concile au jour le jour. Paris: Cerf 1963 sowie weitere Folgen
nach jeder Sitzungsperiode. Zur diesbezüglichen Zurückhaltung de Lubacs s. NEUFELD: Henri
de Lubac S.J., 151.

106 Zu Congars Theologie des Konzils sei nur verwiesen auf ders.: Les conciles dans la vie
de l'Eglise, in: Informations catholiques internationales, 15. Februar 1959, 17-26 bzw. DERS.:

Sainte Eglise, 303-326; DERS.: Conclusion, in: Le Concile et les conciles. Contribution à

l'histoire de la vie conciliaire de l'Eglise. Paris: Cerf i960, 285-334; DERS.: Konzil als Versammlung

und grundsätzliche Konziliarität der Kirche, in: METZ, Johann Baptist (Hg.): Gott in
Welt. Festgabe für Karl Rahner. Bd. 2. Freiburg: Herder 1964, 135-165 (frz. in: Le Concile au
jour le jour, 2e session. Paris: Cerf 1964, 9-39).

107 CONGAR: JC, 1,101 (September 1962).
108 Vgl. für seinen Mittelweg CONGAR: JC, I 465 (12. Oktober 1963).
109 Vg[ Seine Sorgen bzgl. der Erklärung über die Religionsfreiheit (CONGAR: JC, II, 340

(Februar 1965).
110 RUGGIERI: Delusioni alla fine del Concilio, 223.
111 Zur Tragweite dieser Haltung vgl. FAMERÉE/ROUTHIER: Yves Congar, 44-45.
112 Grundsätzlich FAMERÉE/ROUTHIER: Yves Congar, 45-46. Vgl. für die praktische Seite

dieser theologischen Haltung die unterschiedliche Bewertung der redaktionellen
Vermittlungstätigkeit der Belgier, insbesondere Gérard Philips: CONGAR: JC, II, 359 und DE LUBAC,

CC, II, 370 (beide 3. April 1965).
u3 Er selbst exerziert dies am Beispiel der Pneumatologie durch, die von einer

Auswertung dessen, was das Konzil trotz unzureichender Beachtung der pneumatologischen
Dimension in durchaus schon beachtlicher Weise pneumatologisch grundgelegt hat (CONGAR,

Yves: La pneumatologie dans la théologie catholique, in: RSPT 51 [1967] 250-258) bis hin
zu seinem Alterswerk DERS.: Je crois en l'Esprit Saint. 3 Bde. Paris: Cerf 1979-1980 reicht.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 27

digerweise artikuliert werden.u4 Congar ist hier insgesamt weniger von
einem latenten Misstrauen gegenüber zu weit gehenden Theologen
geprägt, sondern von der Sorge um eine Weiterführung der auf dem Konzil
faktisch institutionalisierten und für die Kirche segensreichen Zusammenarbeit

zwischen Bischöfen und Theologen,"5 in der beide Seiten voneinander

lernen.116 Weiter begreift Congar die Rezeption des Konzils als zu
diesem gehörende, jedoch eigenwertige Dimension.11? Hierbei gelte es, die
Reichtümer des Konzils zu empfangen und auszuschöpfen, und dabei
„seiner Dynamik zu folgen."118 In den unruhigen späten 1960er Jahren, als
er selbst zwar immer noch in manchem römischen Milieu verdächtigt
wurde, aber als Konzilstheologe internationales Renommée geniesst, zieht
Congar aus den Verurteilungen der 1950er Jahre die Lehre, dass Barrieren
gegenüber Falschem allein nicht helfen und dass auch im Widerspruch ein
wahrer Kern steckt, den es zu beachten gilt.»9 Dies schliesst zwar keineswegs

Sorge über theologische und pastorale Entwicklungen aus,120
beinhaltet aber eine aus historischem langem Atem und aus Gottvertrauen
gespeiste Zuversicht, mit der er den zahlreichen neuen Herausforderungen
und Chancen begegnet.121

Beim Vergleich zwischen Texten de Lubacs und Congars aus der
unmittelbaren Nachkonzilszeit ist insofern Vorsicht geboten, als hier
Anlass, Adressatenkreis und Umfang jeweils recht spezifisch sind und sich
notwendige Differenzierungen oft in anderem Zusammenhang erfolgen.
Insgesamt zeigt sich in den Spitzenaussagen dieser Texte bei allen
Schnittmengen der Bewertungen und Überschneidungen der Analysen ein unter
dem Strich auffälliger Unterschied zwischen de Lubac und Congar, was
erstens die Wahrnehmung der geistigen, politischen, philosophischen und

u4 Z.B. sehr grundsätzlich CONGAR, Yves: Situation und Aufgabe der Theologie heute, in:
DERS.: Situation und Aufgabe der Theologie heute. Paderborn: Schöningh 1971 (frz. 1967), 66-
96, 67.

u5 Vgl. seine diesbezügliche Unterredung mit Chenu und Féret am 7. November 1965
(CONGAR: JC, II, 465).

116 CONGAR, Yves: Les lendemains de Conciles, in: DERS.: Le Concile de Vatican II, 99-107,
107.

u7 CONGAR, Yves: La „réception" comme réalité ecclésiologique, in: DERS.: Eglise et papauté.
Regards historiques. Edition revue et corrigée. Paris: Cerf 2002, 229-266

(Erstveröffentlichung 1972). Wie in der eben genannten Unterredung mit Chenu und Féret handelt
Congar hier vornehmlich vom Lehramt und der Theologie, bezieht aber grundsätzlich die
gesamte Kirche und alle Gläubigen ein (ebd., 255-257). Zu Congars Rezeptionsverständnis
als Ausgangspunkt für eine grundlegende Beschäftigung mit der Dimension der Rezeption
vgl. ROUTHIER, Gilles: La réception d'un Concile Cogitatio Fidei 174). Paris: Cerf 1993,15-18.

118 CONGAR: Les lendemains de Conciles 107.
u9 CONGAR: JC, II, 435. Vgl. auch sein Diktum, wonach man zwar eine Lösung, aber kein

Problem verurteilen könne, zit. nach VEZIN, Jean-Marie: Une présentation raisonnée de la

bibliographie Congar, in: Transversalités Nr. 98 (2006) 37-59, 43 Anm. 22.
120 So z.B. CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie heute, 73ft.
121 Sehr gut dargestellt ist diese Haltung bei KERR: Yves Congar et le thomisme, 89.



28 Michael Quisinsky

gesellschaftlichen Grosswetterlage und zweitens die eigene Reaktion
darauf angeht.122 Im erstgenannten Fall wirkt sich zunehmend der Unterschied

zwischen der mehr philosophisch ausgerichteten, patristisch
grundierten Wahrnehmung de Lubacs einerseits und dem mehr geschichtlich-
pastoral grundierten, thomistisch akzentuierten Zugang Congars andererseits

aus; im letztgenannten Fall springt v.a. der Unterschied zwischen
einer um Ausgleich ringenden Sprache Congars auf der einen und einer
warnenden Sprache de Lubacs auf der anderen Seite ins Auge. Congar ist
dort, wo er mit de Lubac die deutliche Sorge angesichts der Gefahr einer
Horizontalisierung des Glaubens teilt, in der Regel stärker um das
Verständnis der pastoralen Intention der kritisierten Ideen und Initiativen
und in der Folge um einen konkret gangbaren Weg von Glaubensleben
und Glaubensdenken bemüht, während de Lubacs warnende und oft dramatisch

formulierte Äusserungen in diesem Zusammenhang zumeist stärker
philosophisch grundiert sind und daher v.a. auch ein Auge auf mögliche zu
weit gehende (v.a. denklogische) Implikationen haben.123 Während der
Dominikaner sich in der Folge auch im Bereich der philosophisch-theologischen

Grundlegungen um die Integration des positiven Anliegens einer
von ihm kritisierten Meinung oder Interpretation bzw. um eine positive
Darlegung des Glaubens angesichts der Infragestellung oder Fehlinterpretation

bemüht, ist der Jesuit stärker von der Sorge um die Überschreitung

jener Linie geleitet, hinter der statt des richtigen Aggiornamento eine
„Verwerfung des Kreuzes Christi", eine „Auflösung ins Weltliche", eine
„Abdankung", ein „Identitätsverlust" und damit ein „Verrat unserer Pflicht
der Welt gegenüber" lauert.124 Dieser Unterschied wird beispielsweise auch
darin deutlich, wie de Lubac und Congar von Bultmann und seiner Schule
reden, dessen Werk zur Zeit des Konzils zweifellos eine gewaltige
Herausforderung für die katholische Theologie darstellte, ohne dass sich das
Konzil selbst dieser gewidmet hätte.125

122 Vgl. dafür z.B. die Verweise bei DE LUBAC: Krise zum Heil, 41-44 auf CONGAR, Yves: Au
milieu des orages. L'Eglise affronte aujourd'hui son avenir. Paris: Cerf 1969, die bezeichnenderweise

den für Verständnis werbenden und um Ausgleich bemühten Duktus Congars nicht
aufgreifen, sondern Congars Kritik an der innerkirchlichen Kontestation in drastischer Weise
entfalten.

123 Vgl. etwa CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie heute, 73-75 mit DE LUBAC:

Krise zum Heil, 44-45.
124Alle Zitate bei DE LUBAC: Krise zum Heil, 45.
125 Vgl. de LüBAC: Krise zum Heil, 38 mit CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie

heute, 83: während der Horizont, vor dem de Lubac warnt, derjenige des Untergang des

Glaubens, der Gnosis und der Loslösung des christlichen Glaubens von Jesus ist, plädiert
Congar dafür, die Fragen, die von der Bultmannschule gestellt werden - Geschichtlichkeitsbegriff,

Bezug zwischen Ontologie und Bedeutung bzw. zwischen Objektivität und
wahrnehmendem Subjekt - aufzugreifen. S. auch QUISINSKY, Michael: Philosophie et théologie.
Quelques intuitions du Père Chenu revisitées par ses héritiers, in: RSPT 92 (2008) 571-589,
580-583.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 29

Man kann durchaus zusammenfassend die Meinung vertreten, dass für
Congar, der nach „rechts" und nach „links" kritisiert, der Integrismus als

eigentliches Problem der Konzilsrezeption v.a. auf dem rechten Rand

angesiedelt ist.126 Hingegen ist für de Lubac der Integrismus als Geisteshaltung

auf dem rechten wie auf dem linken Rand der Kirche verortet.12?
Wenn für de Lubac einerseits eine bestimmte integralistische Haltung vor
dem Konzil und in dessen Anfangsphase zu einer Radikalisierung der
Reformer geführt hat,128 so sieht er nach dem Konzil umgekehrt viele
verunsicherte Christen durch einen für ihn geradezu revolutionären
„sogenannten marschierenden Flügel" dazu gedrängt, der „Versuchung des

Integralismus" zu erliegen.^ In dieser Analyse freilich würde ihm Congar
wohl nicht widersprechen, der Theologie und Kirche wie sein jesuitischer
Theologenkollege de Lubac von der Verweigerungshaltung Erzbischof
Lefebvres und anderer herausgefordert sah und mit dieser in Treue zur
Tradition und damit zum II. Vaticanum umzugehen suchte.u«

Die schwierige Konkretisierung der Christozentrik

Für de Lubac wie für Congar muss die Antwort auf die vor dem Konzil
diagnostizierte, nach diesem sich fortsetzende Glaubenskrise christolo-
gisch gegründet sein, womit trotz aller eben aufgezeigter Unterschiede
wiederum die grosse und grundlegende Gemeinsamkeit der beiden
Theologen ins Spiel kommt, die nicht nur in ihrer gesamten Lebens- und
Denkgeschichte, sondern auch im Zusammenhang mit der Wertschätzung
für das Offenbarungsverständnis von Die Verbum begegnete. Es ist hier
nicht möglich, die christologische Komponente der nachkonziliaren
Schriften de Lubacs und Congars systematisch herauszuarbeiten und sie
im Zusammenhang mit anderen Komponenten wie insbesondere der
ekklesiologischen, pneumatologischen und eschatologischen zu würdigen.
Auch hier würden sich Übereinstimmungen und Schnittmengen über die
bisher aufgezeigten Unterschiede hinaus zeigen. De Lubac formuliert eine
Bedingung für eine Antwort auf diese Krise: „Liebe zu Jesus Christus [...]
macht den Christen aus/'u1 Ihm scheint es allerdings, „als hätten sich von

126 Diese These von SCARISBRICK: Réflexions d'un historien, 241, ist m.E. in der
Grundtendenz zutreffend, auch wenn man Anweg und Durchführung akzentuieren kann.

127 Für die entsprechenden Stellen aus seinem Konzilstagebuch vgl. SIEBEN: Zwischen ku-
rialistischem und säkularistischem Integrismus; vgl. auch MOINGT: Henri de Lubac au Concile,
242.

128 DE LUBAC: CC, II, 398 (15. September 1965). Ähnlich DERS.: Meine Schriften im Rückblick,

439-443.
129 DE LUBAC: Meine Schriften im Rückblick, 447.
U0 CONGAR, Yves: La crise dans l'Eglise et Mgr Lefebvre. Paris: Cerf '1977; DE LUBAC,

Henri: Appendice D. Le „Culte de l'homme". En réparation à Paul VI., in: DERS.: Petite
catéchèse sur nature et grâce, 181-200.

31 DE LUBAC: Krise zum Heil, 59.



3° Michael Quisinsky

allen Horizonten des Wissens her, angefangen von denen der
Hermeneutik bis zu denen der höchsten Spekulation, alle Fortschritte des

Menschengeistes in jüngster Zeit zusammengetan, um uns von der Liebe
Jesu Christi abzubringen."1^ So wirft er sich für die Affirmation der
bleibend bedeutenden theologischen und dogmatischen Errungenschaften
des Christusglaubens in die Bresche, denen für ihn ein Vorrang gegenüber
modernen christologischen Tendenzen - aber auch gegenüber der von ihm
so geschätzten Philosophie - einzuräumen ist.'33 Für Congar erweist sich
die Christozentrik v.a. in der von ihm während des Konzils angemahnten
theologischen Anthropologie, aber zunehmend auch in einer inkarnationstheologisch

rückgebundenen Soteriologie, die unter Überwindung der
extrisezistischen Sicht auf das Verhältnis von Natur und Übernatur auf die
in der gegebenen geschichtlich-gesellschaftlichen Situation völlig neu
gestellte Frage antwortet, was eigentlich das Heil seidM Wenn er dabei das

„Vorgegebene" als unhintergehbar ansieht, so muss seiner Meinung nach
die Theologie nun damit ernst machen, dass auch das für den Glauben und
durch ihn Vorgegebene sich nur in der Geschichte entfaltet. Der Vorrang
der Errungenschaften des Christusglaubens kann damit weniger affirmiert,
sondern muss im Dialog erwiesen werden.U5

4. Ausblick: Fragen für die nachkonziliare Theologie und die
Konzilsforschung in dieser

Vom Vergleich der beiden Konzilstheologen de Lubac und Congar her
stellen sich einige Fragen für die nachkonziliare Theologie im Allgemeinen
wie auch für die Konzilsforschung im Besonderen. In grundlegender Weise
betrifft dies den zuletzt angesprochenen Aspekt: wenn die christozentrisch
gegründete (und pneumatologisch bzw. trinitarisch erfasste) Offenbarung
und ihre Vergegenwärtigung das „Vorgegebene" sind, so stellt sich die
Frage, in welcher Weise gerade der Charakter der Vor-Gabe als solcher
erkannt und bezeugt werden kann. Zweitens betrifft dies die Vielfalt der
Weitergabe des Glaubens, wie sie sich als Teil des kirchlichen
Überlieferungsgeschehens auch in verschiedenen theologischen „Schulen" äussert.
In welchem Verhältnis standen diese bisher zueinander, inwiefern können
sie sich vom II. Vaticanum her gegenseitig ergänzen?^ In der Tat handelt

32 DE LUBAC: Krise zum Heil, 61.

>33 DE LUBAC: Krise zum Heil, 67.
'34 CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie heute, 79.
'35 CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie heute, 83.
•36 Ein Beispiel: Nachdem Henri de Lubac den belgischen Dominikaner Edward Schille-

beeckx während des Redaktionsprozesses von Gaudium et spes heftigst kritisiert hatte (s.o.
Anm. 48 und 53), legt er 1980 eine profunde Auseinandersetzung mit dessen Werk vor (DE

LUBAC, Henri: Appendice B. „Sacrement du monde"?, in: DERS., Petite catéchèse sur nature et
grâce, 137-163). Auf die einzelnen Aspekte, die sich aus der Sachfrage - dem Verhältnis von



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 31

es sich bei den Unterschieden zwischen de Lubac und Congar nicht
einfach nur um solche des persönlichen Temperaments oder der
Mentalität. Die Konsequenzen, die sich aus den Akzentuierungen ergeben,
verweisen bei allen Gemeinsamkeiten auf eine grundlegendere Dimension
dieser Unterschiede. Inwiefern ist z.B. der sichtbar gewordene Unterschied
zwischen stärker „affirmativen" und stärker „dialogischen" Zugangsweisen
zur Verheutigung des Glaubens durch solche Schulen bedingt? Joseph A.
Komonchak etwa hat beispielhaft herausgearbeitet, wie sich in der
Beurteilung von Gaudium et spes eine thomistische und eine augustinistische
Schule zu erkennen geben.uz Dabei gelte es zum einen, retrospektiv die
unterschiedlichen theologischen Wurzeln und Bezugspunkte dieser zu
Konzilsbeginn gemeinsam gegen eine erstarrte Neuscholastik antretenden
Konzilsmehrheit freizulegen, zum anderen aber auch, prospektiv nach
dem Beitrag der jeweiligen Protagonisten zu einer Konzilshermeneutik
unter dem Vorzeichen der Postmoderne zu fragen.^8 Während sich die

Kirche und Welt - ergeben, kann an dieser Stelle nicht eingegangen werden. Wohl aber gilt
es darauf hinzuweisen, dass Henri de Lubac hier ein überaus sensibles Beispiel des Strebens
nach Komplementarität durchexerziert, wobei im Mittelpunkt der im Konzilstagebuch
inkriminierte Vortrag Schillebeeckx' vom 16. September 1964 steht (s.o.).

07 KOMONCHAK, Joseph A.: Le valutazione sulla «Gaudium et spes». Chenu, Dossetti,
Ratzinger, in: DORÉ/MELLONI (Hgg.): Volti di fine concilio, 115-153. Zu (dem Augustinisten)
de Lubac und (dem Thomisten) Congar ebd., 151. Eine ähnliche Untersuchung stellt dar
GROOTAERS, Jan: Diversité des tendances à l'intérieur de la majorité conciliaire, in: DONNELLY,

Doris/FAMERÉE, Joseph/LAMBERIGTS, Mathijs/SCHELKENS, Karim (Hgg.): The Belgian Contribution

to the Second Vatican Council. International Research Conference at Mechelen, Leuven
and Louvain-la-Neuve (September 12-16, 2005J Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum
Lovaniensium 216). Leuven: Peeters 2008, 529-562.

•38 So kann man am Beispiel der hier untersuchten Theologen aus heutiger Sicht
zunächst fragen, inwiefern tagesaktuelle Aussagen und Meinungsverschiedenheiten grundlegende

Schnittmengen überdecken, die es etwa zwischen der von Chenu und ähnlich dann
auch von Congar ins Feld geführten Interpretation der potentia oboedientialis und
derjenigen, die de Lubac hinsichtlich des desiderium naturale videndum Dei vorschwebt, geben
könnte. In beiden Fällen geht es den jeweils genannten Theologen darum, einen
Zusammenhang von Natur und Gnade zu denken, der die Ungeschuldetheit der Gnade in ihrer die
Natur vollendenden Dynamik gewährleistet, wobei allerdings Chenu einen schöpfungstheologisch

fundierten und potentiell eschatologisch finalisierten Eigenwert der irdischen
Wirklichkeit als solchen zu berücksichtigen sucht, während de Lubac in erster Linie jeglichen
auch subtilen Konzeptionen einer natura pura Vorschub leisten will, in deren Folge die
Gnade nur als äusserlich hinzukommende Zutat verstanden werden kann und die damit zu
einer Dichotomie von Kirche und Welt führe. Vgl. zu Chenus Intention hinsichtlich der
Natur-Gnade-Problematik TURBANTI: Un concilio per il mondo moderno, 650-652, zu de
Lubacs Kritik am Motiv der potentia oboedientialis WAGNER: Henri de Lubac, 85.88. Auch
stellt sich die Frage, ob die Kritik de Lubacs an der - für ihn direkt oder indirekt von
Cajetans Interpretation affizierten - Formulierung die Interpretation durch Chenu und in
seiner Folge Congar trifft. S. auch DE LUBAC, Henri: Vorwort des Verfassers zur deutschen
Ausgabe, in: DERS.: Die Freiheit der Gnade. I. Das Erbe Augustins. Übertragen von Hans Urs
von Balthasar. Einsiedeln: Johannes 1971, 7-11, bes. 9; DERS.: Meine Schriften im Rückblick,
414; SECKLER, Max: Die scholastische „potentia oboedientialis" bei Karl Rahner und Henri de

Lubac. Ein Beitrag zur Metaphysik des endlichen Geistes, in: Thurner, Martin (Hg.): Die



32 Michael Quisinsky

unterschiedlichen Anliegen nicht einfach gegenüberstehen und sich - bei
den untersuchten Autoren, aber auch grundsätzlich - durchaus gegenseitig
durchdringen können, so entfalten sie eine Dynamik der konzilsherme-
neutischen Auseinanderbewegung v.a. erst im Zusammenspiel mit
verschiedenen theologischen, philosophischen, pastoralen, politischen und
anderen Analysen und Standpunkten, die übrigens durchaus nicht immer
einer kohärenten inneren Logik geschuldet sein müssen, sondern in ihrer
Vielfalt jenseits epistemologischer Fragen auf den Theologen als Glaubenszeugen

verweisen. Damit tritt auch die Frage nach den Generationen auf
den Plan, die das II. Vaticanum vorbereitet, durchgeführt und rezipiert
haben.n9 Während die Generation de Lubacs und Congars ihren
theologischen Anweg in das Konzil einbringen konnte, stellten sich naturgemäss
für die Generation ihrer Schüler (und zunehmend auch Schülerinnen)
neue Fragen, ist doch einer Beobachtung Claude Geffrés zufolge die
Generation, der das II. Vaticanum zu verdanken ist, geistig noch stark im
19. und angehenden 20. Jahrhundert verwurzelt.h« Mit dem geistigen
Umbruch der 1960er und 1970er Jahre geht nun einerseits eine Pluralisierung
und damit auch Individualisierung der Theologie einher, andererseits ein
neues Bewusstsein für die Kirche als Volk Gottes, dessen zahllose persönliche

und gemeinschaftliche Glaubenszeugnisse zu einer nach
Komplementarität strebenden Theologie drängen. Die Lehrer-Schüler-Konstellationen

der Nachkonzilszeit stellen ein bisher noch wenig bearbeitetes,
weites Feld der Konzilsforschung dar.hi Dies gilt umso mehr, als die im
Vergleich zwischen de Lubac festgestellten Bruchlinien nicht unbedingt
zwischen Congar und de Lubac selbst zu einem Bruch führten, sondern vor
allem auch zwischen verschiedenen von ihnen mitgeprägten Strömungen
in der Konzilsrezeption, wobei mitunter geradezu tragischerweise die
Komplementarität verschiedener Anliegen und Zugänge aus dem Blick
geraten kann. Für die Theologie stellt sich damit - wie ein partieller
Vergleich zweier existenziell so engagierter Konzilstheologen exemplarisch
deutlich machen sollte - die Frage nach dem Zusammenspiel verschiedener

theologischer Schulen und Traditionen auf dem Konzil und darüber
hinaus, aber auch nach der konkreten Realisierbarkeit eines möglichst
umfassenden gemeinsamen Glaubenszeugnisses der Glieder der Kirche in

Einheit der Person. Beiträge zur Anthropologie des Mittelalters (FS Richard Heinzmann).
Stuttgart: Kohlhammer 1998, 301-316.

'39 Grundsätzlich Routhier, Gilles: Le Concile Vatican II livré aux interprétations de

générations successives, in: Science et Esprit 61 (2009) 237-255.
H° Geffré, Claude: Silence et promesses de la théologie française, in: DERS.: Le

christianisme au risque de l'interprétation. Paris: Cerf 1983, 323-346, 330; ähnlich z.B. auch
Pelletier, Denis: La crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978). Paris:
Payot 2002, 22-23; für de Lubac vgl. besonders auch MOINGT: Henri de Lubac au Concile, 245;
Valadier, Paul: Dieu présent. Une entrée dans la théologie du Cardinal de Lubac, in: RSR 80
(1992) 345-358. 355-357-

H1 Exemplarisch QUISINSKY: Philosophie et théologie.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 33

ihrer unvermeidlichen Individualität und dies im Sinne des Konzils im
Dienst einer Verheutigung des Glaubens und einer „proposition de la foi".
Vom II. Vaticanum her bietet sich hierfür eine an den loci theologici
orientierte Methode an.M2 Eine solche ist letztlich inkarnationstheologisch
in der christliches Leben und Denken ermöglichenden wie herausfordernde

Rollen Jesu Christi, der sowohl für de Lubac als auch für Congar die
Offenbarung selbst ist. Damit ist von Jesus Christus her in Theologie und
Kirche ebenso Vielfalt selbstverständlich wie Einheit möglich.H3

Zusammenfassung
In den Biographien und im Werk von Henri de Lubac und Yves Congar
ßnden sich viele Gemeinsamkeiten. Als Konzilstheologen wurden beide
zunächst gemeinsam als Vertreter der « nouvelle théologie » betrachtet.
Gemeinsam war ihnen etwa ein christozentrisches Offenbarungsverständnis. In
der Konzilsrezeption zeigten sich aber auch zunehmend Unterschiede. Die
Gründe hierfür liegen in einem Zusammenspiel grundsätzlicher Optionen
und konkreter Sachverhalte. Insofern beiden Theologen am « aggiorna-
mento » lag, sollen exemplarisch und in konzilshermeneneutischer
Zielsetzung Gemeinsamkeiten und Unterschiede auf ihre Komplementarität hin
untersucht werden.

Abstract
There are many similarities in the biographies and in the works ofHenri de

Lubac and Yves Congar. As theologians of Vatican II, both were first
considered as representatives of the « nouvelle théologie ». E.g., they both had a

christocentric understanding of Revelation. Yet in the period after Vatican
II, increasing differences between them can be observed. The reasons for this
lie in the complex play between their fundamental theological options and
concrete issues. Since both theologians were in favor of the « aggiorna-
mento », by way of their example and with the aim of contributing to the
hermeneutics of the council, similarities and differences between them shall
be examined in this article with respect to their possible complementarity.

H2 QuiSINSKY, Michael: Can Tradition (not) change? Truth in the history between God and
Mankind, in: ETL 86 (2010).

'43 QuiSINSKY, Michael: Inkarnation. Jesus Christus - Ermöglichung und Herausforderung
christlichen Lebens und Denkens, in: MOONY, Hilary Anne-Marie/RUHSTORFER, Karlheinz/
Tenge-Wolf, Viola (Hgg): Theologie aus dem Geist des Humanismus. Festschrift für Peter
Walter. Freiburg: Herder 2010, 292-331.


	Aggiornamento - aber wie? : Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP zwischen "nouvelle théologie" und Konzilsrezeption

