Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 58 (2011)
Heft: 1
Artikel: Aggiornamento - aber wie? : Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ

und Yves Congar OP zwischen "nouvelle théologie" und
Konzilsrezeption

Autor: Quisinsky, Michael
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761050

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHAEL QUISINSKY

Aggiornamento - aber wie?

Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und
Yves Congar OP zwischen ,nouvelle théologie®
und Konzilsrezeption

Die von Johannes Paul II. zu Kardindlen ernannten Konzilstheologen
Henri de Lubac S] und Yves Congar OP reprdsentieren in besonderer
Weise die sog. ,nouvelle théologie“ vor dem II. Vaticanum, dann aber auch
den Einfluss der franzosischen Theologen auf eben dieses Konzil. Wahrend
sich hinsichtlich ihrer Biographien bis zum II. Vaticanum erstaunliche
Parallelen finden, so bestehen hinsichtlich ihrer jeweiligen Konzilsher-
menutik Unterschiede, die zum Teil bereits vor dem Konzil grundgelegt
wurden. Ein Vergleich der beiden ,Jahrhunderttheologen® - beider Lebens-
spanne umfasst beinahe das gesamte 20. Jahrhundert - bietet die Moglich-
keit, reprasentative und wirkmdchtige Entwicklungslinien zum Konzil hin
und tber dieses hinaus freizulegen und dabei der Frage nachzugehen, wie
einerseits eine urspriinglich als Einheit wahrgenommene ,nouvelle
théologie“ der Vielfalt weichen konnte, die in der Nachkonzilszeit zu z.T.
heftigen Meinungsverschiedenheiten gefiithrt hat, wie andererseits aber
auch eine Komplementaritit zwischen verschiedenen konzilshermeneu-
tischen Optionen moglich sein kann. Zundchst soll ein Vergleich der
beiden theologischen Biographien einige Gemeinsamkeiten aufdecken, die
de Lubac und Congar zu reprasentativen Vertreter der franzosischen
Theologie in Vorfeld, Verlauf und Rezeption des II. Vaticanums machen
(1.). In einem zweiten Schritt werden einige der Aspekte ihrer Mitwirkung
am II. Vaticanum verglichen, die sich besonders mit dem ,Wie“ des
Aggiornamento beschaftigen. Wenn hierbei im Rahmen dieser Unter-
suchung exemplarische Unterschiede im Vordergrund stehen, soll das
Werk beider Theologen in seiner Gesamtbedeutung keineswegs auf diese
Spitzenaussagen reduziert werden (2.). Dennoch soll ausgehend von den
sichtbar werdenden Unterschieden - die weiter vorhandene Gemein-
samkeiten wie die Christozentrik z.T. iiberdecken - einigen der Griinde
nachgegangen werden, aufgrund derer die zundchst als an einem Strang
ziehende Konzilsmehrheit wahrgenommenen Bischéfe und Theologen sich
nach dem Konzil unterschiedlich weiterentwickeln konnten (3.). Ab-
schliessend wird nach der Bedeutung eines solchen Vergleichs fiir
Konzilsforschung und Theologie gefragt (4.).



6 Michael Quisinsky

1. ZWEI PARALLELE THEOLOGISCHE BIOGRAPHIEN IM FRANKREICH DES 20. JAHR-
HUNDERTS

De Lubac wurde 1896 in Cambrai geboren und starb 1991 in Paris,* Congar
wurde 1904 in Sedan geboren und starb 1995 in Paris.2 Mit ihrem nach
jeweils einer kurzen Phase anderweitiger Orientierung erfolgten Ordens-
eintritt spirten sie die Trennung von Kirche und Staat am eigenen Leib,
zugleich eroffnete sich ihnen eine theologische und geistliche Entfaltungs-
moglichkeit.3 Beide Theologen sind massgeblich von einem mehr und
mehr historisch situierten Thomas von Aquin gepragt, von dem her sie -
trotz gewichtiger anderer, v.a. augustinistischer Einfliisse insbesondere bei
de Lubac4 sowie wichtiger Impulse durch Maurice Blondel5 - spatere nur
scheinbar thomistische Verlagerungen in der Theologie zu tiberwinden

1 Zu de Lubac vgl. u.a. DORE, Joseph: Henri de Lubac (1896-1991). La vie et I'ceuvre d’un
théologien exemplaire, in: BLE 94 (1993) 39-46; VODERHOLZER, Rudolf: Henri de Lubac
begegnen (= Zeugen des Glaubens). Augsburg: Sankt Ulrich 1999; WAGNER, Jean-Pierre:
Henri de Lubac (= Initiations aux théologiens). Paris: Cerf 2001 sowie nunmehr CHANTRAINE,
Georges: Henri de Lubac. I. De la naissance a la démobilisation (1896-1919). Paris: Cerf 2007
und Henri de Lubac. II. Les années de formation (1919-1929) (= Etudes lubaciennes 7). Paris:
Cerf 2009.

2 Zu Congar vgl. u.a. JOSSUA, Jean-Pierre: Le Pére Congar. La théologie au service du
peuple de Dieu. Paris: Cerf 1967; LEGRAND, Hervé: Yves Congar. Leidenschaft fiir die Einheit.
Einige Anmerkungen zu seinen Einsichten und seiner Hermeneutik, in: TThZ 113 (2004) 223-
246; FAMEREE, Joseph/ROUTHIER, Gilles: Yves Congar (= Initiations aux théologiens). Paris:
Cerf 2008. Zu Congars Verwurzelung in Le Saulchoir vgl. auch QUISINSKY, Michael: Ge-
schichtlicher Glaube in einer geschichtlichen Welt. Der Beitrag von M.-D. Chenu, Y. Congar
und H.-M. Féret zum II. Vaticanum (= Dogma und Geschichte 6). Miinster: Lit 2007; DERS.:
»Heilsékonomie® bei Marie-Dominique Chenu OP. Kreative Rezeption ostkirchlicher Theologie
im Vorfeld und Verlauf des Zweiten Vatikanischen Konzils, in: Cath(M) 59 (2005) 128-153;
DERS.: Henri-Marie Féret. Auf dem Weg zu einer ,konkreten und geschichtlichen Theologie®,
in: EGGENSPERGER, Thomas/ENGEL, Ulrich (Hgg.): ,Mutig in die Zukunft‘. Dominikanische
Beitrage zum Zweiten Vatikanischen Konzil (= Dominikanische Quellen und Zeugnisse 10).
Leipzig: Benno 2007, 65-103.

3 Aufgrund der politisch-religiosen Gemengelage in Frankreich, wo seit 1905 eine strikte
Trennung von Staat und Kirche herrscht, absolviert de Lubac sein Ordensstudium in Saint
Leonard-on-Sea in England, Congar seines in Le Saulchoir im belgischen Kain. Innerhalb
ihres Ordens dazu bestimmt, ein theologisches Lehramt auszuiiben, wird de Lubac 1929
Professor fiir Fundamentaltheologie und spater auch fiir Theologie der Religionen an der
Theologischen Fakultat des Institut Catholique de Lyon, Congar 1931 Professor fiir Ekklesio-
logie und Apologetik (Fundamentaltheologie) in Le Saulchoir, das kurz vor Kriegsbeginn
nach Etiolles bei Paris iibersiedelt.

4 Zur Pragung durch Augustinus z.B. WAGNER: Henri de Lubac, 84 sowie z.B. QUISINSKY:
Geschichtlicher Glaube, 222.225.

5 De Lubac ist deutlich von Blondel beeinflusst, wie z.B. VODERHOLZER: Henri de Lubac
begegnen, 93-95 aufzeigt. Fiir Congar stellt BUNNENBERG, Johannes: Lebendige Treue zum
Ursprung. Das Traditionsverstdndnis Yves Congars (= Walberberger Studien 14). Mainz:
Griinewald 1989, 49 trotz fehlender direkter Abhingigkeit eine ,Ubereinstimmung [...] in
wichtigen Posititionen“ mit Blondel fest, wobei dieser nach FERET, Henri-Marie: Dans le
cheminement de la sagesse de Dieu, in: L’hommage différé au Pére Chenu. Paris: Cerf 1990,
208-238, 210, in Le Saulchoir zunachst nicht wohlgelitten war.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 7

versuchen.6 Dies betrifft insbesondere ein Zwei-Stockwerke-Denken im
Verhaltnis von Natur und Gnade.7 Weiterhin treffen sich beide Theologen
im Streben nach einer Neuausrichtung der Apologetik in Richtung einer
Fundamentaltheologie, die die geistige Auseinandersetzung um die Wahr-
heit des Christentums nicht in erster Linie aus einer letztlich defensiven
Haltung heraus fithrt.8 Um hierbei die weiterfiihrende Dynamik der
Schétze der Tradition freizulegen, wenden sich beide der Geschichte des
Glaubens und der Theologie zu, wobei sich Grundoptionen bzgl. des Ver-
haltnisses von Natur bzw. Welt und Gnade einerseits und Bewertungen
geschichtlicher Ereignisse und Entwicklungslinien andererseits durchdrin-
gen, was sich nicht zuletzt in der Bewertung der ,Moderne“ zeigt.9 Starker
noch als fiir de Lubac, der wie Congar zu einer z.T. impliziten christo-
logischen Gesamtsicht der Geschichte gelangt,o erhdlt dabei diese selbst
fir Congar einen - freilich ndher zu bestimmenden - theologischen Sta-
tus.n Beide werden selbst Akteure der Geschichte des christlichen

6 Vgl. VALLIN, Philippe: Henri de Lubac et saint Thomas d'Aquin. Ouverture et structure
en théologie, in: RSR 77 (2003) 215-252; MAYER, Rupert Johannes: Stockwerkphilosophie gegen
Stockwerktheologie. Zum ,desiderium naturale“ bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin, in:
FZThPh (56) 2009 164-193; MONTAGNES, Bernard: Le Pére Congar disciple de saint Thomas,
in: BLE 106 (2005) 115-134.

7 Wahrend de Lubac im Durchgang durch die gnadentheologische Entwicklung seit
Augustinus starker beim Individuum ansetzt, ist Congars Beschdftigung mit dem Thema
Gnade starker im Horizont des Menschen in seiner Umwelt verortet, wobei sich aristo-
telisch-thomanische Denkfiguren mit einem Zugang zur Geschichte im Sinne der Schule der
Annales verbinden. Vgl. v.a. DE LUBAC, Henri: Surnaturel. Paris: Aubier 1946; DERS.: Augus-
tinisme et théologie moderne. Paris: Aubier 1965; DERS.: Le Mystére du Surnaturel. Paris:
Aubier 1965; dazu FIGURA, Michael: Der Anruf der Gnade. Uber die Beziehung des Menschen
zu Gott nach Henri de Lubac. Einsiedeln: Johannes 1979; DERS.: Natur und Gnade bei Henri de
Lubac, in: REIFENBERG, Peter/VAN HOOFF, Anton (Hgg.): Gott fiir die Welt. Henri de Lubac,
Gustav Siewerth und Hans Urs von Balthasar in ihren Grundanliegen (FS Walter Seidel).
Mainz: Grinewald 2001, 39-55. Von Congar liegen z.T. verstreut veroffentlichte Arbeiten vor,
die sich mit gnadentheologischen Fragen oft auch unter einem anderen Gesichtspunkt be-
fassen, vgl. etwa CONGAR, Yves: Le Christ, l'Eglise et la grdce dans I’économie de l'espérance
chrétienne, in: Istina 1 (1954) 132-158; vgl. auch O’'MEARA, Thomas F.: Yves Congar, théologien
de la grace dans un vaste monde, in: FLYNN, Gabriel (Hg.): Yves Congar. Théologien de I’Eglise.
Paris: Cerf 2007, 329-355 (mit einem aufschlussreichen Vergleich zwischen Congar und Karl
Rahner); FIELDS, Stephen: Un trait d'union avec les religions non chrétiennes. Congar,
Balthasar, nature et grdce, in: ebd., 357-379.

8 Fiir de Lubac: WAGNER: Henri de Lubac, 229-259; fiir Congar: QUISINSKY: Geschicht-
licher Glaube, 99-103.

9 Fir de Lubacs starker ,modernitatskritische“ bzw. ,apologetische“ Sicht der europai-
schen Geschichte vgl. z.B. WAGNER: Henri de Lubac, 147; fiir Congars diesbeziiglich ,gelasse-
neren“ Zugang vgl. z.B. QUISINSKY: Geschichtlicher Glaube, 83-84.

10 DORE: Henri de Lubac, 43.

1 Bei Congar gilt dies gleichermassen fiir die konkrete Geschichte und Geschichtlichkeit
wie fiir eine geschichtstheologische Gesamtschau, wie er sie etwa in Le mystére du Temple ou
de l'économie de la présence de Dieu a sa créature de la Genése a I’Apocalypse, Paris: Cerf
1958, vorlegt. S. auch CORTESI, Alessandro: Rivelazione e storia nell'opera teologica di Yves
Congar, in: CORTESI, Alessandro et al.: Yves Congar. Testimonianza e profezia (= Le frontiere



8 Michael Quisinsky

Denkens, indem sie auf vielfdltige Anfragen und Herausforderungen
reagieren, die sie zum Heben der Schatze der lebendigen Tradition veran-
lassen. Beide erarbeiten auf diese Weise ein jeweils beinahe uniiber-
schaubares Werk. Dies stellt zwar jeweils keine systematisierende Dar-
legung der Theologie dar, wenngleich die Entfaltung einzelner Gedanken
von grundlegenden Ein- und Ansichten aus erfolgt und diese prazisiert,
vertieft und auch tberpriift.2 Die Mischung aus traditionsgesattigtem
Tiefgang und geistlicher Aktualitdt, theologischer Konstanz und denke-
rischer Flexibilitat, die nicht zuletzt auch ihrer jeweiligen institutionellen
Umgebung verdankt sind, begriindet eine systematisch nur schwer einzu-
holende geistliche und theologische Originalitat. Gerade darin sind beide,
ebenso wie auch in den Grenzen ihrer Theologie, Kinder ihrer Zeit und
nicht ohne Weiteres kopierbar.

Bereits in den 1930er Jahren kommt es auch zum direkten Kontakt. Als
Congar 1937 seine bahnbrechende okumenische Reihe Unam Sanctam
begriindet, gehort de Lubacs Catholicisme zu den ersten Titeln. Der Titel
verweist auch auf das ekklesiologische Interesse, das beiden Theologen
gemeinsam ist, und das sich in einer vielgestaltigen Vertiefung wie
konzentrierten Erweiterung des Verstandnisses von Kirche Ausdruck ver-
schafft, wobei dem wiederentdeckten Johann Adam Mohler eine Schliissel-
rolle zukommt.4 Auch de Lubac ist 1941 Mitbegriinder einer in der Folge-
zeit einflussreichen Reihe mit dem aufschlussreichen Titel Sources
chrétiennes.’s Der Zweite Weltkrieg bedeutet fiir beide Theologen eine
Einschrankung bzw. Unterbrechung ihrer theologischen Tatigkeit, wenn-
gleich die existenziellen Erfahrungen dieser Zeit theologisch nicht zu
unterschdtzen sind.’6 Nach dem Krieg geraten beide in Konflikt mit der
Kirchenleitung und stehen spitestens seitdem fiir die sogenannte ,nou-
velle théologie“. Wdahrend es im Falle de Lubacs besonders seine eigene

dell’anima 4). Florenz: Nerbini 2005, 101-151, fiir de Lubac vgl. VODERHOLZER, Rudolf: Dogma
und Geschichte. Henri de Lubac und die Wiedergewinnung der historischen Dimension als
Moment der Erneuerung der Theologie, in: IKaZ 30 (2001) 450-467.

12 VODERHOLZER: Henri de Lubac begegnen, 8o sowie QUISINSKY: Geschichtlicher Glaube,
198ff.

13 DE LUBAC, Henri: Catholicisme. Les aspects sociaux du dogme (= Unam Sanctam 3).
Paris: Cerf 1938. Zunichst war die franzésische Ubersetzung von MOHLER, Johann Adam:
L’Unité dans I’Eglise ou le principe du catholicisme, als erster Band vorgesehen, bevor die
Reihe aus praktischen Griinden mit CONGAR, Yves: Chrétiens désunis. Principes d’un ,oecu-
ménisme“ catholique (= Unam Sanctam 1). Paris: Cerf 1937, startete.

14 DE LUBAC, Henri: Corpus mysticum. L’Eucharistie et I’Eglise au Moyen Age. Paris:
Aubier 1944; CONGAR, Yves: Esquisses du Mystére de I’Eglise (= Unam Sanctam 8). Paris: Cerf
1941; DERS.: Sainte Eglise. Etudes et approches ecclésiologiques (= Unam Sanctam 41). Paris:
Cerf1963 (dt. 1964).

15 FOUILLOUX, Etienne: La collection Sources chrétiennes. Editer les Péres de I’Eglise au
XX siécle. Paris: Cerf199s5.

16 So z.B. DE LUBAC, Henri: Résistance chrétienne a I'antisémitisme. Souvenirs 1940-1944.
Paris: Fayard 1988.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 9

Schrift Surnaturel7 ist, die ihn Verdachtigungen aussetzt, ist es bei Congar
neben der 6kumenischen Reihe Unam Sanctam v.a. seine Zugehorigkeit zu
der von Chenu im gleichnamigen Manifest prasentierten Schule der
Theologie Le Saulchoir.®8 Zugrunde liegt diesen fiir Congars Theologie
einflussreichen Aktivitaten nicht zuletzt auch im Umfeld der von Joseph
Cardijn gegriindeten CAJ (frz. JOC) sein Interesse am Unglauben, dem er
bereits 1935 eine einflussreiche Untersuchung widmete.9 Auch de Lubac
ringt um einen angemessenen Umgang mit dem zeitgenossischen Atheis-
mus, wenngleich sein Zugang weniger als derjenige von Congar pastoral,
konkret und in gewissem Sinn auch historisch-soziologisch ist und sich
stattdessen starker noch um die der jeweiligen Situation innewohnenden
philosophischen Dimensionen nicht zuletzt auch in ihrer Herausforderung
fir und durch den Glauben miiht.20c Dieser Unterschied im Zugang wird,
ebenso wie die patristische bzw. thomistische Grundierung von Fourviere
bzw. Le Saulchoir, beide Theologen zeitlebens begleiten. In fiir die
franzosische Kirche schwierigen Jahren eroffnen, in Stil und Sprache
unterschiedlich akzentuiert, sowohl de Lubacs Meditation sur I’Eglise als
auch Congars Vraie et fausse Réforme dans [’Eglise Alternativen zur
herrschenden romischen Theologie, deren Engfiihrungen sie aus Liebe zur
Kirche tiberwinden wollen.» Beiden ist der Blick iiber die Grenzen der
katholischen Kirche hinaus gemeinsam. Wahrend Congar seit den 1930er

17 Vgl. SESBOUE, Bernard: Le surnaturel chez Henri de Lubac. Un conflit autour d’une
théologie, in: RSR 80 (1992) 373-408.

18 Zur Konfliktgeschichte vgl. die begleitenden Studien in CHENU, Marie-Dominique: Une
école de théologie: le Saulchoir. Avec les études de Giuseppe Alberigo, Etienne Fouilloux, Jean
Ladriére et Jean-Pierre Jossua. Paris: Cerf 1985 bzw. Le Saulchoir. Eine Schule der Theologie (=
Collection Chenu 2). Berlin: Morus 2003. Der Konflikt zwischen Rom und Le Saulchoir spitzt
sich aufgrund der Arbeiterpriester im Jahre 1954 noch einmal zu (LEPRIEUR, Frangois: Quand
Rome condamne. Dominicains et prétres-ouvriers. Paris: Cerf 1989). Wahrend fiir Chenu und
in seinem Gefolge Congar die Zugehorigkeit zur Schule Le Saulchoir wesentlich ist, wehrte
sich de Lubac gegen die Vorstellung einer Schule von Fourviére, vgl. FOUILLOUX, Etienne:
Une Eglise en quéte de liberté. La pensée catholique frangaise entre modernisme et Vatican II
(1914-1962). Paris: DDB 1999, 173-174.

19 CONGAR, Yves: Une conclusion théologique a IEnquéte sur les raisons actuelles de
I'incroyance, in: La Vie Intellectuelle 37 (1935) 214-249.

20 DE LUBAC, Henri: Le drame de ’humanisme athée. Paris: Spes 1944.

21 Nach einer Analyse der unterschiedlichen Strategien Congars und de Lubacs selbst
sowie ihrer Orden, mit den Angriffen umzugehen, kommt FOUILLOUX, Etienne: Autour d’'un
livre (1946-1953), in: Henri de Lubac. La rencontre au cceur de I’Eglise. Etudes réunies par
Jean-Dominique Durand. Conclusion par le cardinal Philippe Barbarin. Paris: Cerf 2006, 91-
107, 106, zu einem Urteil, das bereits spidtere Unterschiede im Umgang mit der Nachkon-
zilszeit durch die beiden Theologen und die Wahrnehmung Congars und de Lubacs seitens
der Hierarchie erahnen lasst: ,Le premier (Congar, MQ) cherche une solution viable aux
difficultés du moment, que le second (de Lubac, MQ) transcende par une approche du
mystére faisant I'impasse sur une crise dont son auteur est pourtant l'une des principales
victimes.“



10 Michael Quisinsky

Jahren zu einem Pionier der Okumene wurde,22 nutzt de Lubac das ihm
1950 auferlegte Lehrverbot, um wichtige Schriften zum Buddhismus zu
verfassen.23 Besonders seit den 1950er Jahren veroffentlichen beide
Sammelbdnde, die von einer engen Durchdringung von Theologie und
Spiritualitdat zeugen.24 Die Mitte ihres Glaubens, der zu Perspektivener-
weiterungen nicht nur fdhig war, sondern auch drangte, war fiir beide
Ordensmdnner in einem existenziellen wie in einem theologischen Sinn
Jesus Christus. Die in beider Leben und Denken immer deutlicher zutage
tretende Christozentrik erhielt bei de Lubac nicht zuletzt durch die
Bewunderung fiir Pierre Teilhard de Chardin eine kosmische Weite.
Letzere verschaffte sich auch, wenngleich weniger stark von Teilhard aus-
gehend, in Congars Werk durch verschiedene wie konzentrische Kreise
sich ausweitende christozentrische und geschichtstheologische Grundle-
gungen Bahn.2s

Waihrend des Konzils war es beiden Theologen nicht nur vergénnt, in
dessen Pragung durch ihr Mitwirken und ihre Theologie eine Rehabi-
litation zu erfahren, sie veroffentlichten jeweils auch Werke, an denen sie
lange arbeiteten und die gleichsam als Summe ihres bis zum Konzil
gereiften Denkens gelten konnen.26 Ebenfalls wihrend des Konzils fanden
Feiern statt, die ihr bisheriges Wirken wiirdigten. An einer Feierstunde in
Strassburg zu Ehren Congars, dem im September 1963 der dominikanische
Grad eines ,Magister theologiae“ verliehen wurde, nahm de Lubac teil, der
allerdings in diesem Zusammenhang auch die spateren unterschiedlichen
Akzentsetzungen anklingen ldsst.27 Congar hielt anldsslich der Feier des

22 FOUILLOUX, Etienne: Les catholiques et l'unité chrétienne du XIX® et XX siécle. Itiné-
raires européens d’expression frangaise. Paris: Cerf 1982; WOLFF, Monika Maria: Gott und
Mensch. Ein Beitrag Yves Congars zum 6kumenischen Dialog (= FTS 38). Frankfurt: Knecht
1990; LEGRAND: Yves Congar.

23 GRUMETT, David: De Lubac, Christ and the Buddha, in: New Blackfriars 89 (2008) 217-
230.

24 Vgl. z.B. DE LUBAC, Henri: Sur les chemins de Dieu. Paris: Aubier 1956; CONGAR, Yves:
Les voies du Dieu vivant. Théologie et vie spirituelle. Paris: Cerf 1962 (dt. 1964).

25 V.a. DE LUBAC, Henri: La pensée religieuse du pére Pierre Teilhard de Chardin. Paris:
Aubier 1962 (Neuauflage 2002). Dazu mit herausfordernder Schlussbemerkung DISSE, Jorg:
Henri de Lubac und Teilhard de Chardin. Eine Anndherung, in: REIFENBERG/VAN HOOFT
(Hgg.): Gott fiir die Welt, 94-110; Zur kosmologischen Weite im Denken Congars vgl. z.B.
DERS.: Der Laie. Entwurf einer Theologie des Laientums. Stuttgart: Alber 1957 (frz. Original-
ausgabe 1953), 98-184; DERS.: Eglise et monde, in: Esprit 1965 337-359 (dt. Kirche und Welt, in:
METZ, Johann Baptist (Hg.): Weltverstindnis im Glauben. Mainz: Griinewald 1965, 102-126),
dort auch Congars niichtern-wohlwollende Einschitzung Teilhards und seiner Rolle fiir die
zeitgenossische Glaubensverkiindigung.

26 pE LUBAC, Henri: Exégése médiévale. Les quatre sens de I'Ecriture. 4 Bde. Paris: Aubier
1959-1964; CONGAR, Yves: La Tradition et les traditions. 2 Bde. Paris: Cerf 1960-1963.

27 Neben der Feier in Strassburg, an der de Lubac teilnahm, fand im Dezember 1963 eine
Feier in Le Saulchoir statt (s. QUISINSKY: Geschichtlicher Glaube, 272-275). Einen Artikel
René Laurentins in Le Figaro vom 9. Dezember 1963 tiber die Feier in Le Saulchoir kommen-
tiert de Lubac: ,[...] article tendancieux et malheureux [...] ,Le prix dont Vatican II a été



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 11

50-jahrigen Ordensjubilaums de Lubacs28 einen Vortrag iiber ,Le moment
ecclésiologique actuel“.29 Nach dem Konzil sehen beide als Mitglieder der
Internationalen Theologenkommission nach einer Phase euphorischer
Begeisterung das II. Vaticanum gleichsam von zwei Seiten in die Mangel
genommen: wahrend es den einen nicht weit genug ging, ging es anderen
zu weit. Beide Theologen verteidigten das Konzil und seine Errungen-
schaften in verschiedenen Schriften. Allerdings zeigen sich in diesen auch
unterschiedliche Akzentuierungen, die durch eine gewisse Polarisierung
nach dem II. Vaticanum zusatzliches Gewicht erlangen.3° Johannes Paul
II., mit dem beide wahrend des Konzils zusammenarbeiteten, ernannte
bereits 1983 de Lubac, 1994 wenige Monate vor dessen Tod auch Congar
zum Kardinal. Von beiden Kirchenmdnnern, die selbst verschiedene
Riickblicke auf ihr Leben und Denken veroffentlichten,3 liegt nunmehr das

payé’. Article a la louange du P. Congar [...] Eloge mérité, quoique disproportionné. D’une
part, I'optique de tout I'article est d’'un ,provincialisme‘ francais outrageant. D’autre part, il
parle du concile comme si celui-ci avait ratifié, pris a son compte, tout le mouvement
frangais ,d’avant-garde’, comme si tout avait été parfait dans le mouvement des prétres-
ouvriers, de la Mission de France, etc. En outre, le point de vue est par trop ,dominicanisant”:
par exemple, pas un mot des errements Montuclard et autres; enfin, en conséquence, erreurs
sur ,I'affaire de Fourviére': elle n’aurait eu lieu qu’en 1954, comme si c’était 'une des suites
de l'affaire des prétres-ouvriers et des ennuis faits aux dominicains“ (DE LUBAC: CC, II, 59 (14.
Januar 1964). Zur Auseinandersetzung um Maurice Montuclard OP vgl. KECK, Thierry: Jeu-
nesse de I'Eglise. 1936-1955. Aux sources de la crise progressiste en France. Préface d'Etienne
Fouilloux. Paris: Karthala 2004. Congar kritisiert zwar Einseitigkeiten im Denken Montu-
clards (vgl. z.B. DERS.: Der Laie, 141.151 u.5.), bewertet aber einige seiner Grundintentionen
positiv, darunter v.a., die Dimension der Gnade auch in der Geschichte auf dem Weg zu
ihrem Ziel zu denken.

28 Wihrend dieser Feier wurde der Jesuit mit der Festschrift L’homme devant Dieu
geehrt. Der Beitrag CONGAR, Yves: Le théme de Dieu-créateur et les explications de ’Hexa-
méron dans la tradition chrétienne, in: L’homme devant Dieu. Mélanges offerts au Pére Henri
de Lubac. Bd. 1. Paris: Aubier 1964, 189222 stellt eine Synthese von Congars Schépfungs-
theologie an der Schnittstelle augustinischer und thomistischer Entwicklungslinien dar.

29 Vgl. CONGAR: JC, 11, 53 (Marz 1964) mit Anm. 3.

30 Fiir einen Vergleich aus der Nachkonzilszeit eignen sich DE LUBAC, Henri: Krise zum
Heil. Eine Stellungnahme zur nachkonziliaren Traditionsvergessenheit. Mit einer Einfiihrung
von Rudolf Voderholzer und einem Nachwort von Olaf Lezinsky. Berlin: Morus 2002 (frz.
1969) und CONGAR, Yves: Au milieu des orages. L’Eglise affronte aujourd’hui son avenir. Paris:
Cerf 1969. Weniger direkt vergleichbar, aber eben auch darin aufschlussreich, sind Ver-
offentlichungen aus den 198ocer Jahren, v.a. DE LUBAC, Henri: Zwanzig Jahre danach. Ein Ge-
sprdch tiber Buchstabe und Geist des Zweiten Vatikanischen Konzils. Miinchen: Neue Stadt
1985 und CONGAR, Yves: Le Concile de Vatican II. Son Eglise peuple de Dieu et corps du Christ.
Préface de René Rémond (= Théologie historique 71). Paris: Beauchesne 1984.

31 DE LUBAC, Henri: Meine Schriften im Riickblick. Mit einem Vorwort von Erzbischof
Christoph Schénborn. Einsiedeln: Johannes 1996 (frz. 1989). Neben CONGAR, Yves: Appels et
cheminements (1929-1963), in: Cardinal Yves Congar. Ecrits réformateurs. Textes choisis et
présentés par Jean-Pierre Jossua. Paris: Cerf 1995, 263-304 (erstmals verdffentlicht in: CON-
GAR, Yves: Chrétiens en dialogue. Contributions catholiques a 'eecuménisme. Paris: Cerf 1964,
IX-LXIV) und DERS.: Herbstgespriche. Erinnerungen und Anstésse. Miinchen: Neue Stadt
1988 ist die postume Verodffentlichung DERS.: Journal d’un théologien (1946-1956). Edité et



12 Michael Quisinsky

bereits vor der Publikation in zahlreichen Studien zum Konzil verwendete
postum veroffentlichte Konzilstagebuch vor.32

2. ZWEI KONZILSTHEOLOGEN

Eine tiberraschende Ernennung

Im August 1960 wurden de Lubac und Congar zu Konsultoren der vor-
bereitenden Theologischen Kommission ernannt. Beide waren angesichts
der noch nicht lange zuriickliegenden Verurteilungen und Lehrverbote
tiberrascht tiber diese Geste, aber auch verunsichert iiber deren eigentliche
Bedeutung. Congar zufolge verleiht ihnen dies zwar eine gewisse Glaub-
wiirdigkeit, jedoch sieht er beide als ,,hapax‘ in einem Text, dessen Kon-
text mir sosehr in eine konservative Richtung orientiert erscheint®33 dass
er einen Augenblick zogerte, diese Ernennung anzunehmen. De Lubac
zufolge handelt es sich um ,zwei symbolische Namen®34 mit denen

présenté par Etienne Fouilloux. Paris: Cerf 2001, zu nennen, die den autobiographischen Text
»Mon témoignage“ (19-62)enthailt.

32 Fir Congar vgl. DERS.: Mon journal du Concile, présenté et annoté par Eric Mahieu.
Avant-propos de Dominique Congar. Préface de Bernard Dupuy, o.p., 2 Bde. Paris: Cerf 2002
(im Folgenden abgekiirzt JC); JOssuA, Jean-Pierre: Le Concile d’Yves Congar, in: CrSt 24
(2003) 149-153; VANNIER, Anne-Marie: Note sur Yves Congar et Vatican II, in: RSR 77 (2003)
8-10; PODVIN, Thomas Raymond: Yves Congar. ,Mon journal du Concile®, in: Science et esprit
55 (2003) 323-347; HELL, Leonhard: Yves Congars Tagebuch zum Zweiten Vatikanum, in:
TThZ 113 (2004) 247-253; MARCHETTO, Agostino: Il Padre Congar al Concilio Vaticano II (dal
suo diario), in: DERS.: Il Concilio Ecumenico Vaticano II. Contrappunto per la sua storia
(Storia e attualita). Vatikanstadt: Libreria Editrice Vaticana 2005, 320-336; vgl. ausserdem
HENN, William: Yves Congar and ,Lumen gentium®, in: Gregorianum 86 (2005) 563-592;
MARCHESI, Giovanni: Il ,Diario“ di Yves Congar sul Concilio, in: La Civilta cattolica 157 (2006)
Nr. 3745, 57-66; MULLER, Wolfgang W.: Yves Congar und Karl Rahner auf dem II. Vatika-
nischen Konzil. Uber das Zusammenspiel von Lehramt und Theologie, in: BELOK, Manfred/
KROPAG, Ulrich (Hgg.): Volk Gottes im Aufbruch. 4o Jahre II. Vatikanisches Konzil. Ziirich:
Theologischer Verlag 2007, 101-136; BUNNENBERG, Johannes: Yves Congar (1904-1995). Mit
dem Konzil tiber das Konzil hinaus, in: EGGENSPERGER, Thomas/ENGEL, Ulrich (Hgg.): Mutig
in die Zukunft. Dominikanische Beitrdge zum Vaticanum II (= Dominikanische Quellen und
Zeugnisse 10). Leipzig: Benno 2007, 39-63; SCARISBRICK, ].J.: Réflexions d’'un historien sur
»Mon journal du Concile®, in: FLYNN (Hg.): Yves Congar, 225-249. Fir de Lubac vgl. DERS.:
Carnets du Concile. Introduit et annoté par Loic Figoureux. Avant-propos de Frangois-Xavier
Dumortier, s.j. et Jacques de Larosiére. Préface de Jacques Prévotat. 2 Bde. Paris: Cerf 2007
(im Folgenden abgekiirzt CC); MOINGT, Joseph: Henri de Lubac au Concile, in: RSR 97 (2009)
237-245; SIEBEN, Hermann-Josef: Zwischen kurialistischem und sdkularistischem Integrismus.
Das Zweite Vatikanum in der Wahrnehmung des Tagebuchschreibers Henri de Lubac, in: ThPh
(83) 2008 531-561; HERCSIK, Donath: Henri de Lubac: ein Zeitzeuge des Konzils, in: Grego-
rianum (89) 2008 882-885. Vgl. nach wie vor auch NEUFELD, Karl H.: Henri de Lubac S.]. als
Konzilstheologe, in: Theologisch-praktische Quartalschrift 143 (1986) 149-159; DERS.: Au
service du Concile. Evéques et théologiens au deuxiéme Concile du Vatican, in: LATOURELLE,
René (Hg.): Vatican II. Bilan et perspectives. Vingt-cing ans apreés (1962-1987) (= Recherches.
NS 15). Montréal-Paris: Bellarmin-Cerf 1988, 95-124, 110-123.

33 CONGAR: JC 1, 18 (Juli 1960).

34 DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 404.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 13

Johannes XXIII. zu verstehen geben wollte, dass die ,franzosischen
Affaren” nun ein Ende hatten.3s Noch skeptischer als Congar hinsichtlich
der Krdfteverhaltnisse in der Theologischen Kommission sieht er sich in
dieser ,die Rolle einer Geisel, manchmal sogar eines Angeklagten“s6 spie-
len. Nicht zuletzt ihre gemeinsame Ernennung und deren Umstdnde
fiihrten dazu, dass sich die beiden Theologen wdhrend des gesamten
Konzils verbunden fiihlten und gegenseitig mit grossem Respekt be-
gegneten, auch als Congars Aktionsradius gegen Ende des Konzils ungleich
grosser wurde als derjenige de Lubacs.37 Zugleich wurden sie auch in der
Wahrnehmung Anderer oft in einem Atemzug genannt.33 Von daher
erklaren sich auch Geriichte um eine gemeinsame Kardinalserhebung.39

Der offizielle und offiziose Rahmen der Konzilsbeteiligung de Lubacs und
Congars

Trotz der gemeinsamen Ernennung 1960 als Konsultoren und 1962 als
Periti deckt der Konzilsverlauf wachsende Unterschiede auf. Dies betrifft
zuerst den informellen Rahmen der Konzilsaktivititen.4o Beider Engage-

35 Ebd., vgl. zu diesem Argument auch CONGAR: JC, I, 21 (6. September 1960). Hinter-
grinde zur Ernennung de Lubacs auch bei FIGOUREUX, Loic: Introduction, in: DE LUBAC: CC,
I, XV-XLVII, XVI-XVIII.

36 DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 404.

37 Vgl. besonders deutlich etwa CONGAR: JC, II, 205 (15. Oktober 1964) sowie ebd., 419 (4.
Oktober 1965). Seitens de Lubacs vgl. fiir eine inhaltliche Ubereinstimmung z.B. DERS.: CC, I,
234 (7. November 1962). Neben vielen Berichten von vertrauensvollen Gesprachen findet
sich allerdings auch die Einschdtzung de Lubacs, Congar sei ,quelque peu excité“ (ebd., II,
255 {27. Oktober 1964]). S. auch CONGAR: JC, 11, 419 (4. Oktober 1965). Wahrend der Domini-
kaner den Jesuiten noch mehrmals in seinem Tagebuch erwdhnt, enden de Lubacs Verweise
auf Congar mit der von diesem eingeleiteten Zusammenarbeit bzgl. einer Passage tiber den
Atheismus (DE LUBAC: CC, II, 438 [13./14. Oktober 1965]).

38 So Kardinal Alfredo Ottaviani (DE LUBAC: CC, I, 136 bzw. CONGAR: JC, I, 124 [beide 20.
Oktober 1962]), der mit Verweis auf die Zustimmung von de Lubac und Congar zu einem
Schema dessen Chancen auf Akzeptanz vergrossern wollte; so auch Erzbischof Pietro Pa-
rente, dem die Ansicht zugeschrieben wurde, durch die Anwesenheit von potentiell hetero-
doxen Theologen einen neuen ,Fall Déllinger” zu verhindern (DE LUBAC: CC, I, 198 - diese
Interpretation, der de Lubac offensichtlich misstraut, wird ihm von Enrico Castelli zuge-
tragen) und so schliesslich auch Papst Paul VI. [CONGAR: JC, I, 426 (3. Oktober 1963]).

39 Congar reagierte unwirsch, bringen sie ihn doch, wie er sagt, in eine ,ldacherliche
Situation“ (CONGAR: JC, II, 499 [2. Dezember 1965]). De Lubac dementiert das Geriicht in
einem Brief an Gaston Fessard vom 4. Dezember 1965 (vgl. FIGOUREUX: Introduction, XLII).

40 Wihrend der im Strassburger Dominikanerkonvent lebende Congar vom dortigen
Bischof Weber konsultiert wurde und v.a. mit Bischofskoadjutor Elchinger, der als dyna-
mischer Konzilsvater und Koordinator der Kontakte zwischen den deutschen und
franzosischen Bischofen eine wichtige Rolle auf dem Konzil einnahm (zu Elchinger XIBAUT,
Bernard: Mgr Léon-Arthur Elchinger. Un évéque frangais au Concile. Paris: Cerf 2009 - Xibaut
wertet darin u.a. auch die Wahrnehmung Elchingers durch Congar und de Lubac aus, wie sie
sich in den beiden Konzilstagebiichern widerspiegelt), in einem engen Arbeits- und Vertrau-
ensverhdltnis stand, wirkte de Lubac als personlicher Berater des Erzbischofs von Fiana-
rantsao auf Madagaskar, Gilbert Ramanantoanina SJ, der seine Dienste zudem offensichtlich



14 Michael Quisinsky

ment erfolgte in der ersten Sitzungsperiode trotz des Status als Peritus
eher am Rande bzw. mit einem Gefiihl der Marginalisierung.# Wahrend
fiir Congar in der zweiten Sitzungsperiode der Umzug vom Angelicum ins
Collegio Belga, wo die belgischen Konzilsbischofe und -theologen arbei-
teten, den eigentlichen Beginn seiner wirkungsvollen konziliaren Verflech-
tung bedeutete, wird de Lubac ab der zweiten Intersessio in die Arbeit an
De Ecclesia, De Revelatione und am Schema XIII einbezogen.4> Allerdings
erreicht sein Aktionsradius nie die Ausdehnung und Intensitat desjenigen
Congars, der insbesondere in der letzten Konzilssitzung immer wieder
davon berichtet, dass er an der Aus- oder Uberarbeitung mehrerer Doku-
mente zugleich beteiligt ist und deshalb zwischen mehreren gleichzeitig
stattfindenden Sitzungen wahlen muss.

In der Einleitung zu de Lubacs Konzilstagebuch vergleicht Loic
Figoureux den Jesuiten mit dem Dominikaner aufgrund ihrer theologisch
wie institutionell dhnlichen Situation auf dem Konzil.43 Da de Lubac aber
weniger in die offiziellen und offiziosen Konzilsaktivititen eingebunden
war, sei es anders als im Falle Congars kaum moglich, eine Liste seiner
Mitwirkung an Konzilstexten zu erstellen, wie sie Congar selbst in seinem
Tagebuch skizziert.44 In der Tat wirkte Congar mit zunehmender Dauer
des Konzils immer mehr in Kommissionssitzungen zur Erarbeitung von
Texten mit. Auch in diesem Fall direkter Mitwirkung gilt, was Figoureux
und andere de Lubac-Kenner zu Recht fiir den Jesuiten beanspruchen: sein
Werk bildet eine wichtige Voraussetzung und, wenn auch oft indirekte,
Inspirationsquelle fiir die Konzilstexte. Dies gilt allerdings auch fiir eine
grossere Zahl anderer Theologen und ist im Einzelfall ebenso schwer zu
belegen wie es die Auslegung eines Konzilstexts aus der Perspektive nur
eines Teilnehmers her verunmaoglicht; umgekehrt erweist sich darin auch
die konziliare Dimension des II. Vaticanums als Versammlung der Bischofe
— und der Theologen. So gehorte es zum de Lubac und Congar gemein-
samen Konzils-Ethos, nicht eigene Ideen durchsetzen zu wollen, sondern

wenig in Anspruch nahm, nicht im Dunstkreis einflussreicher Bischife und wurde auch vom
franzosischen Episkopat wenig konsultiert. Zu einer gewissen Distanz der franzdsischen
Bischofe gegeniiber de Lubac wihrend des gesamten Konzils vgl. auch zusammenfassend
FIGOUREUX: Introduction, XXXV sowie CONGAR: JC, I, 205 (15. Oktober 1964).

41 Auch Congars Rolle bei der konzilspragmatisch bedeutenden Ablehnung des Offenba-
rungsschemas in der ersten Sitzungsperiode dndert nichts an diesem Befund (vgl. dazu
DERS.: Erinnerung an eine Episode auf dem II. Vatikanischen Konzil, in: KLINGER, Elmar/
WITTSTADT, Klaus (Hgg.): Glaube im Prozess. Christsein nach dem II. Vatikanum (FS Karl
Rahner). Freiburg: Herder 1984, 22-64).

42 FIGOUREUX: Introduction, XXXVIII.

43 FIGOUREUX: Introduction, XLV,

44 Am 7. Dezember 1965 notiert Congar unter dem Eindruck der letzten Sitzung des II.
Vaticanums eine Liste der Texte, an denen er mitgearbeitet hat: CONGAR: JC, II, 510-511.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 15

mit den eigenen Erkenntnissen die Bischéfe — durchaus einflussnehmend -
zu beraten und so der Kirche zu dienen.45

Ubereinstimmungen: die Vor-Gabe in der Offenbarungskonstitution

Eine zentrale Ubereinstimmung zwischen de Lubac und Congar findet sich
in der Bewertung der Offenbarungskonstitution Dei Verbum.46 Als infolge
der deutlichen Ablehnung, die die Schemata der Theologischen Kommis-
sion erfuhren, Yves Congar einerseits und Karl Rahner andererseits jeweils
ein Alternativschema bzw. einen Prooémiumsentwurf vorlegten, war auch
de Lubac an der Diskussion beteiligt. Diese fand in den von Bischof
Hermann Volk und Bischofskoadjutor Léon-Arthur Elchinger geleiteten
Treffen v.a. deutscher, franzésischer, belgischer und niederlandischer
Bischofe und Theologen vom 19. Oktober und 18. November 1962 einen
entscheidenden Ausdruck fanden. Congar legte seinen Alternativtext am
19. November 1962 auch de Lubac vor, mit dem zusammen er seit 1960 die
Beratungen um das Schema De Fontibus verfolgt hatte.47 Es kann hier
nicht verfolgt werden, wie sich die jeweilige Theologie der Schema-
Autoren, deren Alternativtexte sowie deren Bewertungen durch de Lubac
zueinander verhalten. Grundsatzlich jedenfalls stimmen nach de Lubac er
selbst sowie Karl Rahner und Congar darin iiberein, dass Jesus Christus
selbst die Offenbarung ist. Anstelle eines objektivistischen oder
instruktionstheoretischen wird sich das Konzil in der Folge unter dem Lob
beider Theologen zu einem christozentrischen Offenbarungsverstandnis
bekennen, das fiir die Theologie grundlegende Bedeutung hat.48

Auseinanderentwicklungen: die Pastoralkonstitution

Sowohl de Lubac als auch Congar waren an verschiedenen Stadien der
Entstehung von Gaudium et spes wenn nicht immer unmittelbar beteiligt,

45 FIGOUREUX: Introduction, XLV.

46 BURIGANA, Riccardo: La Bibbia nel Concilio. La redazione della costituzione ,Dei Ver-
bum* del Vatican II (= Testi e ricerche di scienze religiose. Nuova serie 21). Bologna: Mulino
1998; HOPING, Helmut: Theologischer Kommentar zur Dogmatischen Konstitution lber die
gottliche Offenbarung ,Dei Verbum®, in: HThK. Vat II 3 (2005) 695-831; SAUER, Hanjo: Er-
fahrung und Glaube. Die Begriindung des pastoralen Prinzips durch die Offenbarungskon-
stitution des II. Vatikanischen Konzils (= Wiirzburger Studien zur Fundamentaltheologie 12).
Frankfurt: Lang 1993.

47 DE LUBAC: CC, I, 330 (19. November 1962). Einen Tag spater berichtet de Lubac davon,
dass er mit Congar iiber dessen Text gesprochen hat (ebd., 342 [20. November 1962]). CON-
GAR: JC, I, 235 (18. November), berichtet von einer lingeren Unterredung mit de Lubac v.a.
hinsichtlich des Verhaltens des Sanctum Offizium sowie von einem gemeinsamen Treffen
mit den Bischéfen Elchinger, Schmitt, Boillon und Flusin.

48 Zustimmend zu den Entwiirfen Congars und Rahners DE LUBAC, Henri: Die Géttliche
Offenbarung. Kommentar zum Vorwort und zum Ersten Kapitel der Dogmatischen Konsti-
tution ,Dei Verbum® des Zweiten Vatikanischen Konzils. Aus dem Franzdsischen tibertragen
und eingeleitet von Rudolf Voderholzer. Einsiedeln: Johannes 2001, 207.



16 Michael Quisinsky

so doch in die entsprechenden Beratungen involviert. Ein en gros et en
détail hochst spannender Vergleich der in den Konzilstagebiichern ent-
haltenen Bewertungen zur Entstehung von Gaudium et spes kann an dieser
Stelle nur exemplarisch erfolgen, wobei naturgemdss weniger die
Ubereinstimmungen als vielmehr die Unterschiede in den Blick kommen.
Fiir eine vergleichende Bewertung beider Theologen im Blick auf das II.
Vaticanum ist diese Einschrankung zu beriicksichtigen. Entlang der in den
sichtbar werdenden Unterschieden angelegten Bruchlinien kann allerdings
in der Verbindung mit anderen - v.a. konkreten - Fragestellungen ein
Bruch zwischen verschiedenen Stromungen der Konzilsrezeption erfolgen,
der besonders Fragen des Kirche-Welt-Verhdltnisses und den Umgang mit
der ,Moderne" betrifft.49

Bereits die Reaktionen auf die ,Botschaft an die Welt“, die als erstes
Dokument des Konzils auf eine Initiative Marie-Dominique Chenus
zuriickgeht und als Vorlaufer von Gaudium et spes gelten kann,s50 zeigen
charakteristische Unterschiede. Chenu legte in seinem Entwurf beson-
deren Wert darauf, dass die Kirche in ihrem Reden die Situation der
Adressaten wahrnimmt, was fiir ihn bereits von entscheidendem theolo-
gischen Wert ist. Congar zeigt sich angetan von der ,Inspiration“ Chenus,
jedoch vermisst er in der vorgeschlagenen Form eine deutlichere Rede
tiber Christus und das Bundesangebot Gottes.5* De Lubac, dem Daniélou
von der geplanten Botschaft berichtet hatte, teilt dessen Zuriickhaltung.
Wiahrend de Lubac mit Congar der Meinung ist, dass eine solche Botschaft
expliziter als Chenus Version vom Christusglauben her gepragt sein muss,
kann er im Unterschied zu dem Dominikaner auch der Initiative als
solcher wenig abgewinnen, befiirchtet er doch einen ,demagogischen Ton
und naturalistischen Geist“ und eine Art Anbiederungsstrategie der

49 Exemplarisch zeigt dies die Haltung der beiden Theologen zur Zeitschrift Concilium,
der de Lubac schnell den Riicken kehrt und damit gegen Ende des Konzils vorkonziliare,
zeitweilig vom Konzil tberdeckte, Meinungsverschiedenheiten sichtbar macht (vgl. DE
LUBAC: CC, II, 220 [17. Oktober 1964]; 247 [23. Oktober 1964], 395. [24. Mai 1965 -
Wiedergabe eines Briefes an Karl Rahner]; 455 [10. November 1965]). Insbesondere wirft de
Lubac Edward Schillebeeckx vor, in Concilium gefdhrliche Theorien zu verbreiten, die zur
Selbstsdkularisierung der Kirche fithrten. Vgl. auch DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick,
446. FOUILLOUX, Etienne: Les chrétiens frangais entre guerre d’Algérie et mai 1968. Paris:
Parole et Silence 2008, 328-329, weist darauf hin, dass die Concilium zunehmend ablehnend
gegeniiberstehenden Theologen Louis Bouyer, Jean Daniélou und de Lubac eben diejenigen
waren, die bereits in den 1950er Jahren mittels der Zeitschrift Dieu vivant einer sich auf die
Welt einlassenden Inkarnationstheologie ein stdrker affirmatives Denkmodell entgegen-
setzen wollten.

50 Dazu DUVAL, André: Le message au monde, in: FOUILLOUX, Etienne (Hg.): Vatican II
commence... Approches francophones (= Instrumenta theologica 12). Leuven: Peeters 1993,
105-118; ROUTHIER, Gilles: Note de Recherche. Un tournant de Vatican II, in: EHR 64 (1998)
71-79.

51 CONGAR: JC, I, 100.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 17

Kirche.52 Damit riicken drei Grundfragen ins Licht: Erstens das Verhailtnis
zwischen der Verkiindigung der christlichen Botschaft und der Wahrneh-
mung der konkreten Lebenssituation derer, denen diese Botschaft ver-
kiindigt wird;s3 zweitens die hinter dieser ersten Ebene liegende Frage
nach dem Verhdltnis von Gnade und Natur in einem christologischen
Wirklichkeitsverstandnis bzw. nach den Implikationen der Epistemologie,
mit der dieses Verhdltnis zum Ausdruck gebracht wird;s4 drittens die Frage
nach der kosmischen Weite des Christusglaubens zwischen Schépfung und
Eschatologie und der Rolle, die in dieser Weite dem bei aller Freiheit stets
geschichtlich situierten individuellen und kollektiven menschlichen
Handeln und Wirken von der gnadenhaften Gottesbeziehung her
zukommt.

Eine auffillige Meinungsverschiedenheit zwischen de Lubac und
Congar betrifft Stil und Vorgehensweise des Schemas XIII. Grundsadtzlich
fordert de Lubac ein Apriori des Glaubens ein, demzufolge die Verkiin-
digung der Offenbarung als solche die Antwort auf die wesentlichen
Fragen der Menschen ist.55 Es ist auch fiir ihn ein Anliegen, die Probleme
und Sorgen der Welt zu beriicksichtigen, ,[a]ber warum denken einige,
dass dies auf Kosten der Uberzeugungskraft und der Eindeutigkeit des
Christlichen erfolgen kann?“s6 Trete dieser Fall ein, werde strukturell der-
selbe Fehler wiederholt, dem aus anderer Motivation heraus auch die

52 DE LUBAC: CC, I, 104 (10. Oktober 1962).

53 Vgl. dazu auch CONGAR: JC, 11, 98 (4. Juni 1964).

54 Zu diesen beiden Grunddimensionen s. auch de Lubacs heftige Kritik an Chenu und
Schillebeeckx: DE LUBAC: CC, II, 218 [16. Oktober 1964]). Vgl. den dort inkriminierten Artikel
CHENU, Marie-Dominique: Consecratio mundi, in: NRTh 86 (1964) 608-618 sowie seinen Ort
im Entstehungsprozess der Pastoralkonstitution TURBANTI, Giovanni: Un concilio per il
mondo moderno. La redazione della costituzione pastorale ,,Gaudium et spes” del Vaticano II
(= Testi e ricerche di scienze religiose. NS 24). Bologna: Mulino 2000, 374-376. De Lubac
wirft Chenu vor, der auch an anderer Stelle heftig kritisierten, dabei allerdings durchaus
tiberzeichneten Position Schillebeeckx’ zuzustimmen (SCHILLEBEECKX, Edward: La chiesa e il
mondo. DO-C 142, September 1964, dt, in: METZ [Hg.]: Weltverstdndnis im Glauben, 127-142),
die fiir ihn Anlass wird, aus dem Redaktionskomitee von Concilium auszuscheiden (vgl.
seinen Brief an Karl Rahner, zitiert in: DE LUBAC: CC, II, 220 (18. Oktober 1964). Zum ge-
samten Themenkomplex vgl. auch RUGGIERI, Giuseppe: Delusioni alla fine del Concilio, in:
DORE, Joseph/MELLONI, Alberto (Hgg.): Volti di fine Concilio. Studi di storia e teologia sulla
conclusione del Vaticano II (= Testi e ricerche di scienze religiose 27). Bologna: Mulino 2000,
193-224, 210-212 sowie PREVOTAT, Jacques: L’Eglise au milieu du monde, in: DURAND, Jean-
Dominique (Hg.): Henri de Lubac. La rencontre au coeur de I’Eglise. Paris: Cerf 2006, 19-34,
32. Congar seinerseits nimmt den positiven Kern der Grundaussage Chenus und Schille-
beeckx’ auf, vgl. z.B. DERS.: Kirche und Welt, 122 bzw. 125. Vgl. auch DERS.: Kommentar zum
vierten Kapitel des Ersten Teils der Pastoralkonstitution, in: LThK.E 3 (1968) 397-422, 402
Anm. 17. Ahnlich auch CONGAR, Yves: Mon cheminement dans la théologie du laicat et des
ministéres, in: DERS.: Ministéres et Communion ecclésiale. Paris: Cerf 1971, g—30, 26.

55 Sehr plastisch in DE LUBAC: CC, II, 142 (25. September 1964).

56 DE LUBAC: CC, 11, 142 (25. September 1964) - de Lubac zitiert hier aus seinem Brief an
Henri Denis.



18 Michael Quisinsky

Vertreter der romischen Theologie verhaftet seien, die anstelle der ganzen
christlichen Wahrheit aus falsch verstandenem Traditionsbewusstsein
lediglich eine reduzierte Form verkiindeten. Er wirbt deshalb dafiir, im
Schema XIII eine spezifisch christliche Sprache zu verwenden: ,So wiirde
das Konzil der Welt nicht nur seinen Glauben zeigen, sondern auch sein
Vertrauen in den Glauben.“s7 So konne die Kirche immer noch mit vollem
Recht und aufgrund einer glaubensimmanenten Notwendigkeit von den
Problemen der Welt sprechen, mit der sie sich solidarisch fiihlt, jedoch
konne verhindert werden, dass sie selbst den Eindruck der Schwache und
des Minderwertigkeitsgefiihls erwecke. In letzterem Fall ware als ein ,Zei-
chen der Zeit“ anzusehen, dass die Kirche ihre ewige Sendung in Frage
stelle.s8 So spricht er sich gegen eine ,schiichterne Idee der Pri-Evan-
gelisierung“so aus, die letztlich darauf hinauslaufe, Weltliches absolut zu
setzen und ihm dann das Ubernatiirliche geradezu zwangsliufig gegen-
tiberzustellen bzw. es als etwas bloss Hinzukommendes zu prasentieren.
Der kirchliche Triumphalismus, der dabei vermieden werden soll, erfolge
so gerade erst recht. [hm stellt sich die Lage so dar, dass ein Aggiorna-
mento, das die Kirche von ihren Verkrustungen und Verengungen befreit,
mit einem Aggiornamento verwechselt wird, das vom Anspruch des
Evangeliums befreit. Eine einflussreiche Stromung wolle mithilfe des Kon-
zils die Kirche verweltlichen.6oc Congar hingegen sieht es als unerldsslich
an, gerade aus einer theologischen Betrachtung der Welt heraus deren
Selbstverstandnis zum Ausgangspunkt zu machen. Dabei soll zwar durch-
aus deren eingestiftetes tibernatiirlich-eschatologisches Ziel als ein Apriori
aufgezeigt werden, jedoch nicht auf Kosten dessen, was der Welt aufgrund
ihrer Eigendynamik positiv erwachsen kann.®® Congars Position, wie sie
exemplarisch in seinem Vortrag ,Eglise et monde“62 vom 12. Oktober 1964
zum Ausdruck kommt, geht von einem Dreischritt aus, die ihm eine
grundsatzlich positive Haltung gegeniiber Welt und Geschichte als
Schopfung und Natur mit dem Ziel der Vollendung und Gnade ermdoglicht,
freilich ohne dieser selbst die Kraft der Erlésung zuzuschreiben: ,Die
Kirche ist in der Welt, mit der Welt solidarisch. - Die Kirche ist etwas
anderes als die Welt. - Wenn Welt und Geschichte die Kirche umgreifen,

57 DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 442.

58 DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 443.

59 DE LUBAC: CC, II, 141 (25. September 1964). Ausfiihrlicher dies entfaltend de Lubacs
Brief ,an einen Kardinal“ (DERS.: Meine Schriften im Riickblick, 441).

60 pg LUBAC: CC, II, 374 (5. April 1965). Ausfiihrlicher diesen Gedanken entfaltend for-
muliert de Lubac, teilweise fast wortlich iibereinstimmend, bereits am 18. Oktober 1964 in
einem Brief ,an einen Kardinal“ (DERS.: Meine Schriften im Riickblick, 439).

61 CONGAR: Kirche und Welt, 108.

62 Dazu CONGAR: JC, 11, 292 (November-Dezember 1964) bzw. die Veréffentlichung des
Vortrags: CONGAR: Kirche und Welt.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP 19

so umgreifen ebenso Christus und die Kirche die Welt.“63 Damit hat aber
nicht mehr nur die Kirche der Welt etwas zu sagen, sondern auch die Welt
der Kirche.64 Der Ausdruck der Zeichen der Zeit, der nach Congar
durchaus noch einer ndheren biblischen, christologischen und eschatolo-
gischen Grundlegung bedarf, beinhaltet in diesem Sinn v.a. eine prophe-
tische Dimension, die sich in der jeweiligen Konkretisierung einer Grund-
einsicht erweist: , Il s’agit de reconnaitre pleinement I'historicité du monde
et de I'Eglise elle-méme en tant que, distincte du monde, elle lui est
cependant liée.“65 Die Fragen der Welt, so Congar, miissten in der Kirche
einen Widerhall finden, wenngleich die Kirche auch damit umzugehen
lernen miisse, dass sie nicht auf alle diese Fragen eine unmittelbare Ant-
wort habe.66 In der Beurteilung von Mensch und Welt ist fiir Congar eine
Konsequenz des Christusglaubens dessen eschatologische Dimension, die
er freilich in der Pastoralkonstitution verstarkt eingebracht sehen maoch-
te.67 Wie er in einem Brief an Bischof de Provencheéres bzw. an Bischof
Volk ausfiihrt, ist in einer christlichen Anthropologie ,’homme nouveau,
recréé dans et par I'Esprit-Saint par la vertu de la Paque du Christ [...] le
principe de continuité entre cette terre et la terre nouvelle, I'Histoire et le
Royaume de Dieu®.68 Die Kirche ist dabei, wie durch eine gemeinsame
Initiative von Chenu, Congar und Erzbischof Francois Marty in der dritten
Sitzungsperiode in Lumen gentium 9 zum Ausdruck gebracht, ein messia-
nisches Volk.69 Congar, der vergeblich dafiir pladiert, diesen Ausdruck
auch in die Pastoralkonstitution einzubringen, sieht in diesem messiani-
schen Charakter der Kirche als universalem Heilssakrament die Moglich-
keit gegeben, eine innergeschichtliche Dynamik auch in ihrer moglichen
eschatologischen Finalitat zu betrachten. Damit konne die potentiell theo-
logale Bedeutung des jeweiligen positiven Kerns mitsamt seinem innerge-
schichtlich-weltlichen Eigenwert gewiirdigt werden. Im Inkarnationsge-
schehen kann dabei die Erlosungsordnung die Schépfungsordnung voll-
enden. Die Geschichte der Welt erfdhrt eine eschatologische Vollendung
ihres Weges. Dies gilt nicht nur fiir das, was sich in dem vielfdltigen

63 CONGAR: Kirche und Welt, 1.

64 CONGAR: Kirche und Welt, 109.120

65 CONGAR, Yves: Le Schéma XIII, in: DERS.: Le Concile au jour le jour. Troisiéme Session.
Paris: Cerf 1965, 83-92, 84 (Erstverdffentlichung in den Informations Catholiques Internatio-
nales vom 15. November 1964) mit Verweis auf den Vortrag vom 12. Oktober 1964.

66 In diesem Zusammenhang weist Congar auch auf den Unterschied zwischen einer
theologischen Abhandlung und einem Konzilstext hin. Im Falle des Schema XIII sei es eine
offene Frage, mit welcher Sprache (naturrechtlich und/oder evangeliumsgemadss) sich das
Konzil an wen (Christen und/oder alle Menschen) genau wende.

67 Dazu auch KERR, Fergus: Yves Congar et le thomisme, in: FLYNN (Hg.): Yves Congar,
65-92, 91.

68 Brief Congars an de Provenchéres bzw. an Volk, 1. August 1965 (APF, Fonds Congar,
YC 0518).

69 Dazu QUISINSKY: Geschichtlicher Glaube, 355-367.



20 Michael Quisinsky

Streben und Handeln der Menschen auf diesem Weg bereits einen
Ausdruck verschafft hat, vielmehr erfolgt die Vollendung durch Gericht
und Verwandlung von Gott selbst her.7o Was seine durchaus zahlreichen
Desiderata an die werdende Pastoralkonstitution angeht, fiihrt Congar sie
erstens auf die Schwierigkeiten zuriick, die mit dieser neuen Form eines
konziliaren Dokuments verbunden sind. Zweitens beinhaltet fiir ihn die
Notwendigkeit, einen umfassenden offenbarungstheologischen Zugriff mit
Aussagen zu konkreten Sachverhalten zu verbinden, eine ungeheure
Herausforderung. Dass die Kirche hiervor nicht zuriickschreckt, bewertet
er ungleich hoher an als alle offenen Probleme des Schemas XIII.

Die hier sichtbar gewordenen Optionen wirken sich nach dem Konzil in
zwei Kommentaren aus, die de Lubac und Congar zu Gaudium et spes
verfassten, wobei Verweise auf das Werk des jeweils anderen Theologen
die bleibende Wertschitzung dokumentieren.7 De Lubac, dessen Kom-
mentar zur Pastoralkonstitution unter dem Eindruck des ihm gestellten
Themas des Atheismus mit einem energischen ,affrontement“7z beginnt,
anerkennt die Sorge von Gaudium et spes, ein christologisch fundiertes
und eschatologisch ausgerichtetes ,doktrindres Gleichgewicht“73 zwischen
irdischer und christlicher Hoffnung darzustellen. Weil bei diesem Thema
wie beim Genre der Pastoralkonstitution Neuland betreten wird, zeigt er
sich einfithlsam gegeniiber den Schwierigkeiten und Unvollkommen-
heiten, die dabei noch begegnen. Der Konzilstext selbst ist nach de Lubac
ausreichend ausgeglichen, was das Verhadltnis von Kirche und Welt,
irdischer und christlicher Hoffnung, Immanenz und Transzendenz an-
geht.74 Aber eine angemessene Interpretation und Rezeption dieses neu-
artigen Konzilsdokuments ist fiir ihn damit noch keineswegs gewdhrleis-
tet, im Gegenteil. Congar seinerseits kommt in seinem Kommentar zu GS

70 Congars hier dusserst knapp zusammengefasste Stellungnahmen im Umfeld der Re-
daktionsgeschichte von Gaudium et spes sind analysiert bei QUISINSKY: Geschichtlicher Glau-
be, 414-416. Vgl. auch ebd., 366-367 zur Einbettung des Motivs des Messianismus in die
Ekklesiologie bei Congar sowie einigen unterschiedlichen Akzentuierungen gegeniiber
Chenu. Vgl. schliesslich auch CONGAR, Yves: Un peuple messianique. Salut et libération (=
Cogitatio Fidei 85). Paris: Cerf1975.

7' DE LUBAC, Henri: Athéisme et sens de 'homme. Une double requéte de « Gaudium et
spes » (= Foi vivante 67). Paris: Cerf 1968, 98 verweist im Zusammenhang mit der Darlegung
der Natur-Gnade-Problematik auf CONGAR, Yves: Le moment ,économique“ et le moment
yontologique“ dans la Sacra doctrina (Révélation, Théologie, Somme théologique), in:
Mélanges offerts @ M.-D. Chenu (= Bibliothéque thomiste 37). Paris: Vrin 1967, 135-187;
CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 419 u.0. verweist an entscheidender Stelle auf DE
LUBAC: Catholicisme.

72 DE LUBAC: Athéisme et sens de ’homme, 14.

73 DE LUBAC: Athéisme et sens de ’homme, 126.

74 Er zitiert zustimmend protestantische Konzilsbeobachter wie George A. Lindbeck,
Hébert Roux und Wolfgang Dietzfelbinger, um seine eigene Sorge vor einer zu immanent
gewendeten Eschatologie zum Ausdruck zu bringen und auf die Unvollkommenheit
menschlicher Bestrebungen und geschichtlicher Entwicklungen hinzuweisen.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 21

40-45 im LThK zu einer Zusammenschau von Menschheits- und Heilsge-
schichte, die er bei aller Unterscheidbarkeit in einer messianischen Chris-
tologie als untrennbar ineinander verwoben entfaltet.7s Er gibt zu beden-
ken, dass der Problemhorizont in Gaudium et spes z.T. erst aufgezeigt ist.76
Mit Verweis auf die Theologie der Katholizitdt, wie sie de Lubacs Catho-
licisme vorlegt, entfaltet er seine Grundiiberzeugung hinsichtlich des
Welt-Kirche-Verhdltnisses, das bei aller Wahrung der zuvorkommenden
Gnade Gottes von einer Wechselseitigkeit gepragt ist, die fiir Congar
indirekt schopfungstheologisch grundgelegt, v.a. aber inkarnationstheo-
logisch offenbart ist.77 Deshalb kann ein Dialog fiir Congar nicht der eines
Arztes mit einem Kranken sein, sondern ein solcher zwischen zwei von-
einander lernenden Dialogpartnern.78 Dies schliesst freilich nicht aus, dass
die christliche Perspektive die des Pleroma ist, das von Gott her ver-
wirklicht wird. Auf diese Weise hat die Sendung der Kirche als universales
Sakrament des Heils einen dialogischen Charakter, zugleich aber auch
einen umfassenden geschichtstheologischen Anspruch.7e¢ Mit Chenu be-
tont Congar, dass die Kirche in Gaudium et spes die Welt nicht ,auf die
blosse Rolle eines Mittels (reduziert), um den Himmel zu erlangen“so,
sondern dass es darum gehe, im Umgang mit der autonomen Welt diese
,auf die Eschata zu beziehen“.8: Fiir de Lubac wie fiir Congar steht die
Anthropologie im Zentrum ihres Interesses an Gaudium et spes, jedoch ist
vor dem Hintergrund ihres Gesamtwerks Congar hier starker an einer auch
geschichtlichen und sozialen Verortung des Menschen interessiert, wah-
rend de Lubac stdrker von der Beziehung des einzelnen Menschen zu Gott
her denkt. Unterschiedliche Akzentuierungen zeigen sich auch hinsicht-
lich der eschatologischen Dimension, die fiir beide Theologen eine ent-
scheidende Rolle spielt. De Lubac betont starker kreuzestheologisch die
,neue Schopfung“ bzw. im Anschluss an Teilhard de Chardin die ,Trans-
formation“82 und damit die Bekehrung. Congar steht stdrker in der
ostkirchlich inspirierten Denktradition der Rekapitulation, die gewiss auch

75 Grundlegungen in der Einleitung CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 404, Ent-
faltungen im folgenden Einzelkommentar zu GS 40-45.

76 Fiir einen Vergleich mit Henri de Lubac vgl. auch seinen Verweis auf Maurice Blondel
und Karl Rahner im Zusammenhang mit der Offenheit des Menschen fiir das Transzendente
und dem Ungeniigen der menschlichen Antworten (CONGAR: Kommentar zum vierten Ka-
pitel, 410).

77 Fir die Entfaltung dieser Christozentrik der Kirche verweist Congar wiederum auf DE
LUBAC: Catholicisme (CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 420 Anm. g).

78 CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 419. Neben de Lubac nennt Congar in Anm.
8 mit Marie-Joseph Le Guillou einen weiteren Theologen, der spdter zu den eher skeptischen
und warnenenden Stimmen in der Konzilsrezeption gehoren wird.

79 CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 421.

80 CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 402.

81 CONGAR: Kommentar zum vierten Kapitel, 402.

82 Zusammenfassend FIGURA: Natur und Gnade, 52-54.



22 Michael Quisinsky

eine Befreiung von der Siinde meint, aber das Neue an der neuen
Schopfung starker in seiner Beziehung zur ersten Schépfung denkt.83

Als zentrale Unterschiede zeigen sich zwischen Congar und de Lubac
erstens der Stellenwert der induktiven Methode und damit zweitens der
Zusammenhang von Gnade und Natur in einer Gesamtsicht von Inkarna-
tion, Schopfung und Erlosung. Hier ist bei Congar eine grossere Bereit-
schaft zu erkennen, die Geschichtlichkeit nicht nur als Konstitutivum des
Menschen in den Blick zu nehmen, sondern konsequent von ihr her zu
denken und dabei auch geschichtliche Prozesse als solche zu analysieren
und auf die Eschata zu vermitteln. De Lubac bringt starker das Anliegen
ein, den Vorgabe- bzw. Offenbarungscharakter des Christlichen in jeder
Hinsicht deutlich werden zu lassen. Wahrend Congar im Zweifel bei allem
Primat der Gnade immer noch neugierig auf den Eigenwert der Natur ist,
will de Lubac im Zweifel bei aller Neugier auf die Natur zuallererst den
Primat der Gnade wahren. Wahrend Congar - und starker noch Chenu -
mit der Pastoralkonstitution v.a. die neu erdéffneten Perspektiven in Ver-
bindung bringen, ist de Lubac von der Sorge vor Missbrauch bzw. vor
Vereinfachung ihrer Leitgedanken gepragt.84

3. KONZILSREZEPTION

Rahmenbedingungen und Interpretationskategorien

Die Konzilsrezeption und -hermeneutik ist bereits im Erleben des Konzils
grundgelegt. Hierzu findet sich am 18. September 1964 eine interessante
Bemerkung in Congars Konzilstagebuch. Nach einer Begegnung mit de
Lubac notiert er, dass dieser ,toujours trés pessimiste“ sei. , Il estime qu’'on
a oublié partout le Saint-Esprit et que celui-ci ne souffle pas au concile.
Moi, je suis optimiste, peut-étre trop.“8s Diese Einschdtzung, die man in
ihrer Allgemeinheit wohl hinterfragen muss und durchaus nuancieren
kann, verweist nicht etwa nur auf einen Mentalitatsunterschied zwischen
beiden Theologen. Daneben geht es auch um das Verstindnis des Konzils

83 MACDONALD, Charles: Church and World in the Plan of God. Aspects of History and
Eschatology in the Thought of Pére Yves Congar op (= Regensburger Studien zur Theologie
27). Frankfurt: Lang 1982, passim.

84 SANDER, Hans-Joachim: Theologischer Kommentar zur Pastoralkonstitution iiber die
Kirche in der Welt von heute ,,Gaudium et spes”, in: HThK. Vat II 4 (2005) 581-886, 854, ord-
net Henri de Lubac auch deshalb eher den deutschen als den franzosischen Interpretatoren
von Gaudium et spes zu, wobei er im Sinne seiner eigenen Auslegung der Pastoralkon-
stitution in letzterer mehr Perspektiven eroffnet sieht.

85 CONGAR: JC, 11, 145 (18. September 1964). De Lubacs Aufzeichnungen desselben Tages,
in denen die Begegnung mit Congar nicht erwihnt ist, klingen allerdings sehr neutral. Aller-
dings dussert de Lubac im Zusammenhang mit einer Sitzung des Sekretariats fir die
Nichtglaubenden die Sorge, dass ein falsch verstandener Dialogbegriff zu einer Schwachung
des Glaubens fithren konne (DE LUBAC: CC, II, 125). Wie eine Bejahung der Frage, ob Congar
zu optimistisch ist, liest sich SCARISBRICK: Réflexions d’un historien, 241-243.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 23

als solchem sowie der Rolle, die auf diesem nicht nur die Bischofe, sondern
auch Theologen und verschiedene Interpretatoren spielen. Auch hier
konnen nur exemplarische Momente des Konzilsverlaufs vorgestellt wer-
den. Am 23. November 1965 liest sich die Niederschrift der Eindriicke de
Lubacs aus der Konzilsaula wie ein Protokoll einer immer mehr um sich
greifenden doktrindren Verwirrung, die er mit einer Lotterie vergleicht.86
Immer grosseres Unbehagen bereitet de Lubac eine von ihm ausgemachte
Trennung zwischen ,le concile lui-méme et ceux qui s’agitent autour de
lui“.87 Mit dieser Kritik bezieht er sich auf ,pseudo-théologiens aupres
d’évéques sans doctrine“.88 Wie er spater resiimierte, und dabei seine
wahrend des Konzils gemachte Unterscheidung zwischen dogmatisch
zureichenden und unzureichenden Meinungen der Konzilsteilnehmer
durch eine Unterscheidung zwischen einer Innen- und einer Aussensicht
des Konzils ersetzte, machten sich fir ihn ,von 1964 an [...] die Zeichen
einer wachsenden para-konziliaren Unruhe bemerkbar [...], die vom Willen
der Konzilsviter oft weit entfernt war.“89 Verantwortlich dafiir zeichnet
nach de Lubac eine Fehlinformation der 6ffentlichen Meinung durch die
Presse und Kommentatoren.9c Nach dem Konzil analysiert de Lubac die

86 pE LUBAC: CC, 11, 466.

87 DE LUBAC: CC, 11, 450 (29. Oktober 1965).

88 pE LUBAC: CC, 11, 450.

89 DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 406.

90 So ein von Julien Green wiedergegebenes Urteil de Lubacs in VODERHOLZER: Henri de
Lubac begegnen, 78. Vgl. ebenso in DE LUBAC: Zwanzig Jahre danach, 43, die Zustimmung zu
der von Albert Chapelle gedusserten Einschdtzung, wonach ,einfache Leser“ der ,ersten Be-
geisterung“ der Konzilskommentatoren folgten und ihren Glauben ,mit dem ,Unterschied’
zu identifizieren, der vom Vatikanum II in der kirchlichen Lehre markiert wurde“ (Zitat
Chapelle). ,Ja sie glaubten, es gehore zur Treue gegeniiber dem Konzil, ,iiber es hinauszu-
gehen’; es schien, ,als wiirden sie die evangelische Dynamik ihres Suchens messen an der
Fahigkeit, alles immer wieder neu in Frage zu stellen (Zitat de Lubac mit Zitaten Chapelle).
Beachtenswert und nicht unproblematisch ist hier die faktische Identifizierung der letztge-
nannten Aspekte. Dass de Lubacs Urteil sehr verallgemeinernd und einseitig negativ ist,
zeigt die Untersuchung einzelner Zeitschriften: z.B. QUISINSKY, Michael: Das II. Vaticanum
im ,Oberrheinischen Pastoralblatt“. Ein Beitrag zur Erforschung der Konzilsrezeption im
Erzbistum Freiburg, in: Freiburger Ditzesan-Archiv 128 (2008) 135-160. De Lubacs Kritik
wirft dariiber hinaus die Frage auf, inwiefern sich die Konzilsbewertung ausgehend von
theologischen Idealpositionen, wie er sie vornimmt, zu einer Konzilswahrnehmung iiber die
Akteure der Konzilsaula hinaus verhilt, die ekklesiologisch zwar nicht einfach zu fassen,
aber eben auch nicht irrelevant ist. De Lubac widmet spdter eine Untersuchung dem von
ihm so genannten ,Parakonzil®, als das er eine nicht zuletzt in der 6ffentlichen Meinung
starke Resonanz findende Tendenz ausmacht, das Konzil als volligen Bruch zu begreifen. DE
LUBAC, Henri: Appendice C. Concile et paraconcile, in: DERS.: Petite catéchése sur nature et
grdce. Paris: Fayard 1980, 165-180. Vgl. auch DERS.: Zwanzig Jahre danach, 33-36. Aus seiner
ablehnenden Haltung dieser Tendenz gegeniiber heraus erfolgte zu Konzilsende de Lubacs
Rat an Konzilsbischéfe, ,vor denen ich mir ein offenes Wort erlauben durfte: ,Versaumen Sie
es nicht, gleich nach dem Abschluss, sobald Sie in Thre Diézese zuriickgekehrt sind, die
erreichten Ergebnisse des langen und breiten zu erkliren und die Initiative fiir richtige
Orientierungshilfen zu ergreifen, andernfalls konnten Sie bitter enttduscht werden.’ [...] Das



24 Michael Quisinsky

Strategien, deren sich die ,Apostel des Parakonzils“e bedienen: die
Textgeschichte werde dazu benutzt, anstelle der faktischen Konzilstexte
einen eigentlichen Konzilswillen entsprechend der eigenen ,ertraumten
Programme®92 herauszudestillieren; manche Textstellen wiirden mittels
einer ,chirurgischen Behandlung“es um jene Teile reduziert, die den
eigenen weitergehenden Forderungen nicht entsprechen; und schliesslich
wirde die Berufung auf einen ,Geist des Konzils“94 dazu dienen, einen
Bruch mit der wahrhaft traditionellen Kirche und Theologie zugunsten
einer ,neuen“ Theologie und einer ,neuen“ Kirche zu legitimieren.ss De
Lubac konzediert, dass in jeder der von ihm kritisierten Haltung etwas
Wahres zum Ausdruck kommt, ebenso wie er die Intentionen der Akteure
des Parakonzils in den meisten Fdllen als lauter betrachtet. Allerdings
verwendet er - nicht immer unter Nennung von Namen und Titeln - auch
resimierende Aussagen in z.T. polemischer Begrifflichkeit,96 die bei de
Lubac selbst spdter zur Frage fiihrte, inwiefern sie in einem aufgeheizten
Klima zu der von ihm ja gerade intendierten Sachlichkeit beitragen
konnten, zumal nicht alle, die sich auf seine Schriften berufen, die dort
verwendeten Schlagworte mit ebensoviel theologischem und historischem
Hintergrundwissen angereicherten Sachverstand verwenden wie der
Gelehrte.97 Wie de Lubac im Hinblick auf den Dialog mit der Welt fiir eine
affirmative Darlegung des Glaubens eintritt, um Fehlentwicklungen
Vorschub zu leisten, so tritt er nun - unter Verwendung eines langeren
Zitats von Karl Barth und mit Erleichterung ob einer dhnlich gelagerten
Haltung des inzwischen amtierenden Johannes Paul I1.98 - dafiir ein, dass

aus vollem Herzen gesprochene Ja zum Konzil und all seinen legitimen Folgen muss sich,
um konsequent und aufrichtig zu bleiben, mit einem ebenso resoluten Nein zu einer
gewissen Ausbeutung verbinden, die seine Perversion bedeutet“ (DE LUBAC: Meine Schriften
im Riickblick, 406).

91 DE LUBAC: Appendice C, 169.

92 DE LUBAC: Appendice C, 169.

93 DE LUBAC: Appendice C, 171.

94 DE LUBAC: Appendice C, 175.

95 So auch DE LUBAC: Zwanzig Jahre danach, 99.

96 7 B. DE LUBAC: Petite catéchése sur nature et grdce, 89 Anm. 1.

97 Selbstkritisch hinsichtlich des gewahlten Stils dussert sich de Lubac am Beispiel von
»Krise zum Heil“: DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 428, allerdings verbunden mit
einer Gegenfrage, die eine gewisse Ratlosigkeit zum Ausdruck bringt.

98 Auf einer Wellenlinge mit seinen eigenen Befiirchtungen und Intentionen sieht de
Lubac wiahrend der Erarbeitung von GS - nicht zuletzt, was den affirmativen Charakter der
Glaubensdarlegung angeht - neben Kardinal Frings und Bischof Volk auch den Krakauer
Erzbischof Karol Wojtyla (zu dessen Rolle fiir Gaudium et spes vgl. auch D’ORNELLAS, Pierre:
Liberté, que dis-tu de toi-méme? Une lecture des travaux du Concile Vatican II 25 janvier 1959
- 8 décembre 1965. Saint-Maur: Parole et Silence 1999, 396 u.0.): vgl. DE LUBAC: CC, II,
358.361.363 (31. Mdrz bzw. 1 April 1965). Dagegen ist Congar iiber Woytilas Textentwiirfe zu-
nachst irritiert (CONGAR: JC, I, 464 [11. Oktober 1963]) bzw. hilt sie fiir konzilspragmatisch
wenig weiterfithrend (ebd., 11, 309.313 [1. Februar 1965]).



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 25

im Innern der Kirche Lehramt und Theologen im Zweifel auch den eigenen
Glaubigen gegeniiber die Wahrheit des Glaubens affirmativ verkiinden und
damit ggf. korrigierend eingreifen.99 Im Hintergrund des Pladoyers
zugunsten einer affirmativen Glaubensdarlegung, aber auch einer mitunter
beissenden Kritik de Lubacs steht letztlich seine Ausrichtung an theo-
logisch stringenten Idealpositionen, mit deren Darlegung das Konzil jegli-
chem Beginn einer Selbstsdkularisierung des Glaubens wehren kénne, die,
erst einmal in Gang gesetzt, kaum zu stoppen sei.1c Was diese Idealpo-
sitionen angeht, hat Joseph Moingt aufgezeigt, dass diese sich nicht zuletzt
aufgrund der Auseinandersetzungen der 1950er Jahre, in denen der Jesuit
das Ungeniigen der in Rom herrschenden Neuscholastik zu erginzen
suchte, in einer Weise verfestigt haben, die einer positiven Auseinan-
dersetzung mit neuen Fragen und Einsichten wenig Raum gelassen hat.i1
Dazu gesellt sich bei de Lubac iibrigens nicht selten direkt oder indirekt
auch eine strikt antikommunistische Wahrnehmungskomponente mit
einem latent auch politisch gefirbten Unterton. Insofern fiir den philo-
sophisch vorgehenden de Lubac letztlich zwischen einer unbedarften
Offnung gegeniiber dem atheistischen Kommunismus, einer iibermassigen
Kritik am Hergebrachten, einer Erschlaffung des Glaubens und einer
fehlenden Loyalitat gegeniiber der Kirche Parallelen bestehen, besteht fiir
ihn eine oberste Prioritit hinsichtlich der Uberwindung der dadurch aus-
gelosten Krise in einer kirchlich-affirmativen Glaubensdarlegung, die nicht
von den ,zerstorerische(n) Folgen“o2 einer solchen allgemeinen Geistes-
haltung, die sich seit dem Ende des Zweiten Weltkriegs Bahn schaffte,
infiziert ist. Moingt beendet seine Besprechung des Konzilstagebuchs de
Lubacs lapidar, aber in der Verwendung des Wortes ,résistance“ angesichts
dessen Bedeutung im Lebens- und Denkweg de Lubacs hintersinnig: ,Le 8
décembre 1965, Henri de Lubac quittait le concile pour entrer a nouveau
en résistance.“3 So kritisiert er zwar das Konzil nicht, sieht es aber in
einem nicht unerheblichen Umfang innerhalb wie ausserhalb der Kirche
als ,schlecht verstanden“o4an.

Hier kiindigt der Zugang Congars zur Konzilsrezeption eine andere
Entwicklungsrichtung an. Zundchst ist darauf hinzuweisen, dass er als

99 DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 179.

100 Vgl. auch seinen Brief an Antoine Wenger (La Croix) vom 26. Juli 1966, in dem er eine
Rede Joseph Ratzingers auf dem Katholikentag Beachtung ans Herz legt, die das ,Modell
einer kraftvollen Kurskorrektur” bereithalt (DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 447).

101 MOINGT: Henri de Lubac au Concile, 244. S. auch SOMMET, Jacques: Catholicisme et
résistance, in: RSR 80 (1992) 327-344, 339-341.

102 DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 427. Eine Antwort auf diese Situation ist
demzufolge DERS.: La foi chrétienne. Essai sur la structure du symbole des apétres. Paris:
Aubier 1969.

103 MOINGT: Henri de Lubac au Concile, 244.

104 DE LUBAC: Krise zum Heil, 27. Zu diesem Motiv auch DERS.: Zwanzig Jahre danach, 69.



26 Michael Quisinsky

Autor zahlreicher popularisierender Veroffentlichungen tiber die Arbeiten
des laufenden Konzilsws in gewisser Weise das Wort Paul VI. konkretisiert,
wonach die gesamte Kirche sich im Zustand des Konzils befindet. Auch
deshalb beschrankt er das Konzil im Leben der Kirche nicht auf die in Rom
versammelten Bischofe und Theologen, deren Zusammenarbeit auf dem
Konzil er als modellhaft erlebt.io¢ Aus Respekt vor dem Konzil als solchem
und seinen offiziellen Mechanismen weigert sich auch Congar, an dem
mitzuwirken, was auch er ein ,Parakonzil“ nennt.©o7 Auch warnt er wah-
rend des Konzils deutlich vor bestimmten Tendenzen und wendet sich
kritisch gegen Positionen, die von Konzilsbischofen und -theologen ver-
treten werden® bzw. nach dem Konzil vor méglichen falschen Interpre-
tationen der Konzilstexte. 09 Auch ihm sind manche Dokumente des
Konzils nicht griindlich genug, etwa was die anthropologische Grund-
legung in Gaudium et spes angeht.nc Dennoch denkt er sehr viel starker
von dem her, was dem Konzil moglich warm und riickt dabei - sicher
bestarkt durch seine gleichzeitige Beteiligung an zahlreichen Konzilsdo-
kumenten - auch das Textkorpus des Konzils als Ganzes stirker in den
Blick. Die gleichsam unvollstindigen Konzilstexter> werden fiir ihn somit
bei aller Verbindlichkeit zur Initiation einer weiteren Auseinandersetzung
mit den in ihnen behandelten Themen,23 und v.a. auch mit neuen
Fragestellungen, die das Konzil selbst nicht behandelt hat, die aber durch
eben das Konzil nunmehr auch in Kirche und Theologie geradezu notwen-

105 V.a. CONGAR, Yves: Le Concile au jour le jour. Paris: Cerf 1963 sowie weitere Folgen
nach jeder Sitzungsperiode. Zur diesbeziiglichen Zuriickhaltung de Lubacs s. NEUFELD: Henri
de Lubac S.]., 151.

106 Zu Congars Theologie des Konzils sei nur verwiesen auf DERS.: Les conciles dans la vie
de I’Eglise, in: Informations catholiques internationales, 15. Februar 1959, 17-26 bzw. DERS.:
Sainte Eglise, 303-326; DERS.: Conclusion, in: Le Concile et les conciles. Contribution a
I’histoire de la vie conciliaire de lI'Eglise. Paris: Cerf 1960, 285-334; DERS.: Konzil als Versamm-
lung und grundsdtzliche Konziliaritdt der Kirche, in: METZ, Johann Baptist (Hg.): Gott in
Welt. Festgabe fiir Karl Rahner. Bd. 2. Freiburg: Herder 1964, 135-165 (frz. in: Le Concile au
jour le jour, 2° session. Paris: Cerf 1964, 9-39).

107 CONGAR: JC, I, 101 (September 1962).

108 Vgl. fiir seinen Mittelweg CONGAR: JC, I 465 (12. Oktober 1963).

109 Vgl. seine Sorgen bzgl. der Erklirung iiber die Religionsfreiheit (CONGAR: JC, II, 340
(Februar 1965).

10 RUGGIERI: Delusioni alla fine del Concilio, 223.

m Zur Tragweite dieser Haltung vgl. FAMEREE/ROUTHIER: Yves Congar, 44-45.

12 Grundsdtzlich FAMEREE/ROUTHIER: Yves Congar, 45-46. Vgl. fiir die praktische Seite
dieser theologischen Haltung die unterschiedliche Bewertung der redaktionellen Vermitt-
lungstatigkeit der Belgier, insbesondere Gérard Philips: CONGAR: JC, II, 359 und DE LUBAC,
CC, 11, 370 (beide 3. April 1965).

13 Er selbst exerziert dies am Beispiel der Pneumatologie durch, die von einer Aus-
wertung dessen, was das Konzil trotz unzureichender Beachtung der pneumatologischen
Dimension in durchaus schon beachtlicher Weise pneumatologisch grundgelegt hat (CON-
GAR, Yves: La pneumatologie dans la théologie catholique, in: RSPT 51 [1967] 250-258) bis hin
zu seinem Alterswerk DERS.: Je crois en I’Esprit Saint. 3 Bde. Paris: Cerf 1979-1980 reicht.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 27

digerweise artikuliert werden.n4 Congar ist hier insgesamt weniger von
einem latenten Misstrauen gegeniiber zu weit gehenden Theologen
gepragt, sondern von der Sorge um eine Weiterfithrung der auf dem Konzil
faktisch institutionalisierten und fiir die Kirche segensreichen Zusammen-
arbeit zwischen Bischofen und Theologen,»s in der beide Seiten vonein-
ander lernen.n6 Weiter begreift Congar die Rezeption des Konzils als zu
diesem gehorende, jedoch eigenwertige Dimension.u7 Hierbei gelte es, die
Reichtiimer des Konzils zu empfangen und auszuschopfen, und dabei
,seiner Dynamik zu folgen.“u8 In den unruhigen spaten 1960er Jahren, als
er selbst zwar immer noch in manchem rémischen Milieu verdachtigt
wurde, aber als Konzilstheologe internationales Renommeée geniesst, zieht
Congar aus den Verurteilungen der 1950er Jahre die Lehre, dass Barrieren
gegeniiber Falschem allein nicht helfen und dass auch im Widerspruch ein
wahrer Kern steckt, den es zu beachten gilt.n9 Dies schliesst zwar keines-
wegs Sorge iiber theologische und pastorale Entwicklungen aus,2¢ bein-
haltet aber eine aus historischem langem Atem und aus Gottvertrauen
gespeiste Zuversicht, mit der er den zahlreichen neuen Herausforderungen
und Chancen begegnet.iz

Beim Vergleich zwischen Texten de Lubacs und Congars aus der
unmittelbaren Nachkonzilszeit ist insofern Vorsicht geboten, als hier
Anlass, Adressatenkreis und Umfang jeweils recht spezifisch sind und sich
notwendige Differenzierungen oft in anderem Zusammenhang erfolgen.
Insgesamt zeigt sich in den Spitzenaussagen dieser Texte bei allen Schnitt-
mengen der Bewertungen und Uberschneidungen der Analysen ein unter
dem Strich auffdlliger Unterschied zwischen de Lubac und Congar, was
erstens die Wahrnehmung der geistigen, politischen, philosophischen und

14 Z.B. sehr grundsdtzlich CONGAR, Yves: Situation und Aufgabe der Theologie heute, in:
DERS.: Situation und Aufgabe der Theologie heute. Paderborn: Schéningh 1971 (frz. 1967), 66—
96, 67.

15 Vgl. seine diesbeziigliche Unterredung mit Chenu und Féret am 7. November 1965
(CONGAR: JC, 11, 465).

16 CONGAR, Yves: Les lendemains de Conciles, in: DERS.: Le Concile de Vatican II, 99-107,
107.

117 CONGAR, Yves: La ,réception” comme réalité ecclésiologique, in: DERS.: Eglise et papau-
té. Regards historiques. Edition revue et corrigée. Paris: Cerf 2002, 229-266 (Erstver-
offentlichung 1972). Wie in der eben genannten Unterredung mit Chenu und Féret handelt
Congar hier vornehmlich vom Lehramt und der Theologie, bezieht aber grundsatzlich die
gesamte Kirche und alle Gldubigen ein (ebd., 255-257). Zu Congars Rezeptionsverstindnis
als Ausgangspunkt fiir eine grundlegende Beschaftigung mit der Dimension der Rezeption
vgl. ROUTHIER, Gilles: La réception d’'un Concile (= Cogitatio Fidei 174). Paris: Cerf 1993, 15-18.

18 CONGAR: Les lendemains de Conciles , 107.

119 CONGAR: JC, 11, 435. Vgl. auch sein Diktum, wonach man zwar eine Losung, aber kein
Problem verurteilen konne, zit. nach VEZIN, Jean-Marie: Une présentation raisonnée de la
bibliographie Congar, in: Transversalités Nr. 98 (2006) 37-59, 43 Anm. 22.

120 So z.B. CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie heute, 73ff.

121 Sehr gut dargestellt ist diese Haltung bei KERR: Yves Congar et le thomisme, 89.



28 Michael Quisinsky

gesellschaftlichen Grosswetterlage und zweitens die eigene Reaktion
darauf angeht.:>2 Im erstgenannten Fall wirkt sich zunehmend der Unter-
schied zwischen der mehr philosophisch ausgerichteten, patristisch grun-
dierten Wahrnehmung de Lubacs einerseits und dem mehr geschichtlich-
pastoral grundierten, thomistisch akzentuierten Zugang Congars anderer-
seits aus; im letztgenannten Fall springt v.a. der Unterschied zwischen
einer um Ausgleich ringenden Sprache Congars auf der einen und einer
warnenden Sprache de Lubacs auf der anderen Seite ins Auge. Congar ist
dort, wo er mit de Lubac die deutliche Sorge angesichts der Gefahr einer
Horizontalisierung des Glaubens teilt, in der Regel stirker um das Ver-
standnis der pastoralen Intention der kritisierten Ideen und Initiativen
und in der Folge um einen konkret gangbaren Weg von Glaubensleben
und Glaubensdenken bemiiht, wahrend de Lubacs warnende und oft drama-
tisch formulierte Ausserungen in diesem Zusammenhang zumeist stirker
philosophisch grundiert sind und daher v.a. auch ein Auge auf mégliche zu
weit gehende (v.a. denklogische) Implikationen haben.23 Waihrend der
Dominikaner sich in der Folge auch im Bereich der philosophisch-theolo-
gischen Grundlegungen um die Integration des positiven Anliegens einer
von ihm kritisierten Meinung oder Interpretation bzw. um eine positive
Darlegung des Glaubens angesichts der Infragestellung oder Fehlinter-
pretation bemiiht, ist der Jesuit stirker von der Sorge um die Uberschrei-
tung jener Linie geleitet, hinter der statt des richtigen Aggiornamento eine
,Verwerfung des Kreuzes Christi“, eine ,Auflésung ins Weltliche®, eine
»~Abdankung®, ein ,Identitatsverlust® und damit ein ,Verrat unserer Pflicht
der Welt gegeniiber” lauert.:24 Dieser Unterschied wird beispielsweise auch
darin deutlich, wie de Lubac und Congar von Bultmann und seiner Schule
reden, dessen Werk zur Zeit des Konzils zweifellos eine gewaltige Heraus-
forderung fiir die katholische Theologie darstellte, ohne dass sich das
Konzil selbst dieser gewidmet hatte.125

122 Vgl. dafiir z.B. die Verweise bei DE LUBAC: Krise zum Heil, 41-44 auf CONGAR, Yves: Au
milieu des orages. L’Eglise affronte aujourd’hui son avenir. Paris: Cerf 1969, die bezeichnen-
derweise den fiir Verstindnis werbenden und um Ausgleich bemiihten Duktus Congars nicht
aufgreifen, sondern Congars Kritik an der innerkirchlichen Kontestation in drastischer Weise
entfalten.

123 Vgl. etwa CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie heute, 73-75 mit DE LUBAC:
Krise zum Heil, 44-45.

124 Alle Zitate bei DE LUBAC: Krise zum Heil, 45.

125 Vgl. DE LUBAC: Krise zum Heil, 38 mit CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie
heute, 83: wahrend der Horizont, vor dem de Lubac warnt, derjenige des Untergang des
Glaubens, der Gnosis und der Loslosung des christlichen Glaubens von Jesus ist, pladiert
Congar dafiir, die Fragen, die von der Bultmannschule gestellt werden - Geschichtlichkeits-
begriff, Bezug zwischen Ontologie und Bedeutung bzw. zwischen Objektivitit und wahr-
nehmendem Subjekt - aufzugreifen. S. auch QUISINSKY, Michael: Philosophie et théologie.
Quelques intuitions du Pére Chenu revisitées par ses héritiers, in: RSPT 92 (2008) 571-589,
580-583.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 29

Man kann durchaus zusammenfassend die Meinung vertreten, dass fiir
Congar, der nach ,rechts” und nach ,links“ kritisiert, der Integrismus als
eigentliches Problem der Konzilsrezeption v.a. auf dem rechten Rand
angesiedelt ist.26 Hingegen ist fiir de Lubac der Integrismus als Geistes-
haltung auf dem rechten wie auf dem linken Rand der Kirche verortet.27
Wenn fiir de Lubac einerseits eine bestimmte integralistische Haltung vor
dem Konzil und in dessen Anfangsphase zu einer Radikalisierung der
Reformer gefiihrt hat,28 so sieht er nach dem Konzil umgekehrt viele ver-
unsicherte Christen durch einen fiir ihn geradezu revolutiondren ,soge-
nannten marschierenden Fliigel“ dazu gedrdngt, der ,Versuchung des
Integralismus” zu erliegen.:29 In dieser Analyse freilich wiirde ihm Congar
wohl nicht widersprechen, der Theologie und Kirche wie sein jesuitischer
Theologenkollege de Lubac von der Verweigerungshaltung Erzbischof
Lefebvres und anderer herausgefordert sah und mit dieser in Treue zur
Tradition und damit zum II. Vaticanum umzugehen suchte.0

Die schwierige Konkretisierung der Christozentrik

Flir de Lubac wie fiir Congar muss die Antwort auf die vor dem Konzil
diagnostizierte, nach diesem sich fortsetzende Glaubenskrise christolo-
gisch gegriindet sein, womit trotz aller eben aufgezeigter Unterschiede
wiederum die grosse und grundlegende Gemeinsamkeit der beiden
Theologen ins Spiel kommt, die nicht nur in ihrer gesamten Lebens- und
Denkgeschichte, sondern auch im Zusammenhang mit der Wertschdtzung
fir das Offenbarungsverstindnis von Die Verbum begegnete. Es ist hier
nicht moglich, die christologische Komponente der nachkonziliaren
Schriften de Lubacs und Congars systematisch herauszuarbeiten und sie
im Zusammenhang mit anderen Komponenten wie insbesondere der
ekklesiologischen, pneumatologischen und eschatologischen zu wiirdigen.
Auch hier wiirden sich Ubereinstimmungen und Schnittmengen iiber die
bisher aufgezeigten Unterschiede hinaus zeigen. De Lubac formuliert eine
Bedingung fiir eine Antwort auf diese Krise: ,Liebe zu Jesus Christus [...]
macht den Christen aus.“3! [hm scheint es allerdings, ,als hdtten sich von

126 Diese These von SCARISBRICK: Réflexions d’un historien, 241, ist m.E. in der Grund-
tendenz zutreffend, auch wenn man Anweg und Durchfiihrung akzentuieren kann.

127 Fiir die entsprechenden Stellen aus seinem Konzilstagebuch vgl. SIEBEN: Zwischen ku-
rialistischem und sdkularistischem Integrismus; vgl. auch MOINGT: Henri de Lubac au Concile,
242.

128 pg LUBAC: CC, 11, 398 (15. September 1965). Ahnlich DERS.: Meine Schriften im Riick-
blick, 439-443.

129 DE LUBAC: Meine Schriften im Riickblick, 447.

130 CONGAR, Yves: La crise dans I’Eglise et Mgr Lefebvre. Paris: Cerf *1977; DE LUBAC,
Henri: Appendice D. Le ,Culte de 'homme®. En réparation a Paul VI., in: DERS.: Petite caté-
chése sur nature et grdce, 181-200.

131 DE LUBAC: Krise zum Heil, 59.



30 Michael Quisinsky

allen Horizonten des Wissens her, angefangen von denen der
Hermeneutik bis zu denen der hochsten Spekulation, alle Fortschritte des
Menschengeistes in jiingster Zeit zusammengetan, um uns von der Liebe
Jesu Christi abzubringen.“32 So wirft er sich fiir die Affirmation der
bleibend bedeutenden theologischen und dogmatischen Errungenschaften
des Christusglaubens in die Bresche, denen fiir ihn ein Vorrang gegeniiber
modernen christologischen Tendenzen - aber auch gegentiber der von ihm
so geschdtzten Philosophie - einzurdumen ist.33 Fiir Congar erweist sich
die Christozentrik v.a. in der von ihm wahrend des Konzils angemahnten
theologischen Anthropologie, aber zunehmend auch in einer inkarnations-
theologisch riickgebundenen Soteriologie, die unter Uberwindung der
extrisezistischen Sicht auf das Verhiltnis von Natur und Ubernatur auf die
in der gegebenen geschichtlich-gesellschaftlichen Situation véllig neu
gestellte Frage antwortet, was eigentlich das Heil sei.34 Wenn er dabei das
»Vorgegebene“ als unhintergehbar ansieht, so muss seiner Meinung nach
die Theologie nun damit ernst machen, dass auch das fiir den Glauben und
durch ihn Vorgegebene sich nur in der Geschichte entfaltet. Der Vorrang
der Errungenschaften des Christusglaubens kann damit weniger affirmiert,
sondern muss im Dialog erwiesen werden.35

4. AUSBLICK: FRAGEN FUR DIE NACHKONZILIARE THEOLOGIE UND DIE KONZILS-
FORSCHUNG IN DIESER

Vom Vergleich der beiden Konzilstheologen de Lubac und Congar her
stellen sich einige Fragen fiir die nachkonziliare Theologie im Allgemeinen
wie auch fiir die Konzilsforschung im Besonderen. In grundlegender Weise
betrifft dies den zuletzt angesprochenen Aspekt: wenn die christozentrisch
gegriindete (und pneumatologisch bzw. trinitarisch erfasste) Offenbarung
und ihre Vergegenwartigung das ,Vorgegebene“ sind, so stellt sich die
Frage, in welcher Weise gerade der Charakter der Vor-Gabe als solcher
erkannt und bezeugt werden kann. Zweitens betrifft dies die Vielfalt der
Weitergabe des Glaubens, wie sie sich als Teil des kirchlichen Uberlie-
ferungsgeschehens auch in verschiedenen theologischen ,Schulen” dussert.
In welchem Verhaltnis standen diese bisher zueinander, inwiefern konnen
sie sich vom II. Vaticanum her gegenseitig erganzen?136 In der Tat handelt

132 DE LUBAC: Krise zum Heil, 61.
133 DE LUBAC: Krise zum Heil, 67.
134 CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie heute, 79.
135 CONGAR: Situation und Aufgabe der Theologie heute, 83.

136 Ein Beispiel: Nachdem Henri de Lubac den belgischen Dominikaner Edward Schille-
beeckx wahrend des Redaktionsprozesses von Gaudium et spes heftigst kritisiert hatte (s.o.
Anm. 48 und 53), legt er 1980 eine profunde Auseinandersetzung mit dessen Werk vor (DE
LUBAC, Henri: Appendice B. ,Sacrement du monde*?, in: DERS., Petite catéchése sur nature et
grdce, 137-163). Auf die einzelnen Aspekte, die sich aus der Sachfrage - dem Verhaltnis von



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 31

es sich bei den Unterschieden zwischen de Lubac und Congar nicht
einfach nur um solche des personlichen Temperaments oder der
Mentalitat. Die Konsequenzen, die sich aus den Akzentuierungen ergeben,
verweisen bei allen Gemeinsamkeiten auf eine grundlegendere Dimension
dieser Unterschiede. Inwiefern ist z.B. der sichtbar gewordene Unterschied
zwischen starker ,affirmativen” und stdarker ,dialogischen” Zugangsweisen
zur Verheutigung des Glaubens durch solche Schulen bedingt? Joseph A.
Komonchak etwa hat beispielhaft herausgearbeitet, wie sich in der Beur-
teilung von Gaudium et spes eine thomistische und eine augustinistische
Schule zu erkennen geben.37 Dabei gelte es zum einen, retrospektiv die
unterschiedlichen theologischen Wurzeln und Bezugspunkte dieser zu
Konzilsbeginn gemeinsam gegen eine erstarrte Neuscholastik antretenden
Konzilsmehrheit freizulegen, zum anderen aber auch, prospektiv nach
dem Beitrag der jeweiligen Protagonisten zu einer Konzilshermeneutik
unter dem Vorzeichen der Postmoderne zu fragen.38 Wahrend sich die

Kirche und Welt - ergeben, kann an dieser Stelle nicht eingegangen werden. Wohl aber gilt
es darauf hinzuweisen, dass Henri de Lubac hier ein iiberaus sensibles Beispiel des Strebens
nach Komplementaritit durchexerziert, wobei im Mittelpunkt der im Konzilstagebuch
inkriminierte Vortrag Schillebeeckx’ vom 16. September 1964 steht (s.o.).

137 KOMONCHAK, Joseph A.: Le valutazione sulla «Gaudium et spes». Chenu, Dossetti,
Ratzinger, in: DORE/MELLONI (Hgg.): Volti di fine concilio, 15-153. Zu (dem Augustinisten)
de Lubac und (dem Thomisten) Congar ebd., 151. Eine dhnliche Untersuchung stellt dar
GROOTAERS, Jan: Diversité des tendances a l'intérieur de la majorité conciliaire, in: DONNELLY,
Doris/FAMEREE, Joseph/LAMBERIGTS, Mathijs/SCHELKENS, Karim (Hgg.): The Belgian Contri-
bution to the Second Vatican Council. International Research Conference at Mechelen, Leuven
and Louvain-la-Neuve (September 12-16, 2005) (= Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum
Lovaniensium 216). Leuven: Peeters 2008, 529-562.

138 So kann man am Beispiel der hier untersuchten Theologen aus heutiger Sicht zu-
nachst fragen, inwiefern tagesaktuelle Aussagen und Meinungsverschiedenheiten grundle-
gende Schnittmengen iiberdecken, die es etwa zwischen der von Chenu und dhnlich dann
auch von Congar ins Feld gefiihrten Interpretation der potentia oboedientialis und der-
jenigen, die de Lubac hinsichtlich des desiderium naturale videndum Dei vorschwebt, geben
konnte. In beiden Fillen geht es den jeweils genannten Theologen darum, einen Zusam-
menhang von Natur und Gnade zu denken, der die Ungeschuldetheit der Gnade in ihrer die
Natur vollendenden Dynamik gewdhrleistet, wobei allerdings Chenu einen schépfungstheo-
logisch fundierten und potentiell eschatologisch finalisierten Eigenwert der irdischen Wirk-
lichkeit als solchen zu beriicksichtigen sucht, wihrend de Lubac in erster Linie jeglichen
auch subtilen Konzeptionen einer natura pura Vorschub leisten will, in deren Folge die
Gnade nur als dusserlich hinzukommende Zutat verstanden werden kann und die damit zu
einer Dichotomie von Kirche und Welt fithre. Vgl. zu Chenus Intention hinsichtlich der
Natur-Gnade-Problematik TURBANTI: Un concilio per il mondo moderno, 650-652, zu de
Lubacs Kritik am Motiv der potentia oboedientialis WAGNER: Henri de Lubac, 85.88. Auch
stellt sich die Frage, ob die Kritik de Lubacs an der - fiir ihn direkt oder indirekt von
Cajetans Interpretation affizierten - Formulierung die Interpretation durch Chenu und in
seiner Folge Congar trifft. S. auch DE LUBAC, Henri: Vorwort des Verfassers zur deutschen
Ausgabe, in: DERS.: Die Freiheit der Gnade. I. Das Erbe Augustins. Ubertragen von Hans Urs
von Balthasar. Einsiedeln: Johannes 1971, 7-11, bes. 9; DERS.: Meine Schriften im Riickblick,
414; SECKLER, Max: Die scholastische ,potentia oboedientialis“ bei Karl Rahner und Henri de
Lubac. Ein Beitrag zur Metaphysik des endlichen Geistes, in: THURNER, Martin (Hg.): Die



) Michael Quisinsky

unterschiedlichen Anliegen nicht einfach gegeniiberstehen und sich - bei
den untersuchten Autoren, aber auch grundsatzlich - durchaus gegenseitig
durchdringen koénnen, so entfalten sie eine Dynamik der konzilsherme-
neutischen Auseinanderbewegung v.a. erst im Zusammenspiel mit ver-
schiedenen theologischen, philosophischen, pastoralen, politischen und
anderen Analysen und Standpunkten, die iibrigens durchaus nicht immer
einer kohdrenten inneren Logik geschuldet sein miissen, sondern in ihrer
Vielfalt jenseits epistemologischer Fragen auf den Theologen als Glaubens-
zeugen verweisen. Damit tritt auch die Frage nach den Generationen auf
den Plan, die das II. Vaticanum vorbereitet, durchgefithrt und rezipiert
haben.39 Wihrend die Generation de Lubacs und Congars ihren theolo-
gischen Anweg in das Konzil einbringen konnte, stellten sich naturgemass
fiir die Generation ihrer Schiiler (und zunehmend auch Schiilerinnen)
neue Fragen, ist doch einer Beobachtung Claude Geffrés zufolge die
Generation, der das II. Vaticanum zu verdanken ist, geistig noch stark im
19. und angehenden 20. Jahrhundert verwurzelt.4c Mit dem geistigen Um-
bruch der 1960er und 1970er Jahre geht nun einerseits eine Pluralisierung
und damit auch Individualisierung der Theologie einher, andererseits ein
neues Bewusstsein fiir die Kirche als Volk Gottes, dessen zahllose person-
liche und gemeinschaftliche Glaubenszeugnisse zu einer nach Komple-
mentaritat strebenden Theologie drangen. Die Lehrer-Schiiler-Konstella-
tionen der Nachkonzilszeit stellen ein bisher noch wenig bearbeitetes,
weites Feld der Konzilsforschung dar..4 Dies gilt umso mehr, als die im
Vergleich zwischen de Lubac festgestellten Bruchlinien nicht unbedingt
zwischen Congar und de Lubac selbst zu einem Bruch fiihrten, sondern vor
allem auch zwischen verschiedenen von ihnen mitgepragten Stromungen
in der Konzilsrezeption, wobei mitunter geradezu tragischerweise die
Komplementaritat verschiedener Anliegen und Zugiange aus dem Blick
geraten kann. Fiir die Theologie stellt sich damit - wie ein partieller
Vergleich zweier existenziell so engagierter Konzilstheologen exemplarisch
deutlich machen sollte - die Frage nach dem Zusammenspiel verschiede-
ner theologischer Schulen und Traditionen auf dem Konzil und dariiber
hinaus, aber auch nach der konkreten Realisierbarkeit eines méglichst
umfassenden gemeinsamen Glaubenszeugnisses der Glieder der Kirche in

Einheit der Person. Beitrage zur Anthropologie des Mittelalters (FS Richard Heinzmann).
Stuttgart: Kohlhammer 1998, 301-316.

139 Grundsatzlich ROUTHIER, Gilles: Le Concile Vatican II livré aux interprétations de
générations successives, in: Science et Esprit 61 (2009) 237-255.

140 GEFFRE, Claude: Silence et promesses de la théologie frangaise, in: DERS.: Le
christianisme au risque de linterprétation. Paris: Cerf 1983, 323-346, 330; dhnlich z.B. auch
PELLETIER, Denis: La crise catholique. Religion, société, politique en France (1965-1978). Paris:
Payot 2002, 22-23; fiir de Lubac vgl. besonders auch MOINGT: Henri de Lubac au Concile, 245;
VALADIER, Paul: Dieu présent. Une entrée dans la théologie du Cardinal de Lubac, in: RSR 80
(1992) 345-358, 355-357-

141 Exemplarisch QUISINSKY: Philosophie et théologie.



Die Konzilstheologen Henri de Lubac S] und Yves Congar OP 33

ihrer unvermeidlichen Individualitit und dies im Sinne des Konzils im
Dienst einer Verheutigung des Glaubens und einer ,proposition de la foi.
Vom II. Vaticanum her bietet sich hierfiir eine an den loci theologici
orientierte Methode an.42 Eine solche ist letztlich inkarnationstheologisch
in der christliches Leben und Denken erméglichenden wie herausfor-
dernde Rollen Jesu Christi, der sowohl fiir de Lubac als auch fiir Congar die
Offenbarung selbst ist. Damit ist von Jesus Christus her in Theologie und
Kirche ebenso Vielfalt selbstverstandlich wie Einheit moglich.43

Zusammenfassung

In den Biographien und im Werk von Henri de Lubac und Yves Congar
finden sich viele Gemeinsamkeiten. Als Konzilstheologen wurden beide
zundchst gemeinsam als Vertreter der « nouvelle théologie » betrachtet. Ge-
meinsam war ihnen etwa ein christozentrisches Offenbarungsverstdndnis. In
der Konzilsrezeption zeigten sich aber auch zunehmend Unterschiede. Die
Griinde hierfiir liegen in einem Zusammenspiel grundsdtzlicher Optionen
und konkreter Sachverhalte. Insofern beiden Theologen am « aggiorna-
mento » lag, sollen exemplarisch und in konzilshermeneneutischer Ziel-
setzung Gemeinsamkeiten und Unterschiede auf ihre Komplementaritdt hin
untersucht werden.

Abstract

There are many similarities in the biographies and in the works of Henri de
Lubac and Yves Congar. As theologians of Vatican II, both were first con-
sidered as representatives of the « nouvelle théologie ». E.g., they both had a
christocentric understanding of Revelation. Yet in the period after Vatican
11, increasing differences between them can be observed. The reasons for this
lie in the complex play between their fundamental theological options and
concrete issues. Since both theologians were in favor of the « aggiorna-
mento », by way of their example and with the aim of contributing to the
hermeneutics of the council, similarities and differences between them shall
be examined in this article with respect to their possible complementarity.

142 QUISINSKY, Michael: Can Tradition (not) change? Truth in the history between God and
Mankind, in: ETL 86 (2010).

143 QUISINSKY, Michael: Inkarnation. Jesus Christus — Erméglichung und Herausforderung
christlichen Lebens und Denkens, in: MOONY, Hilary Anne-Marie/RUHSTORFER, Karlheinz/
TENGE-WOLF, Viola (Hgg): Theologie aus dem Geist des Humanismus. Festschrift fiir Peter
Walter. Freiburg: Herder 2010, 292-331.



	Aggiornamento - aber wie? : Die Konzilstheologen Henri de Lubac SJ und Yves Congar OP zwischen "nouvelle théologie" und Konzilsrezeption

