Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)
Heft: 2
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — THEOLOGIE

BECK, Heinrich: Dialogik - Analogie — Trinitdt. Ausgewdhlte Beitrdge und Auf-
sdtze des Autors zu seinem 8o. Geburtstag. Mit einer Einfiihrung heraus-
gegeben von Erwin Schadel (= Schriften zur Triadik und Ontodynamik 28).
Frankfurt: Peter Lang 2009. 755 S. ISBN 978-3-631-58716-4.

Der Herausgeber prasentiert eine Aufsatzsammlung des Bamberger Philo-
sophen Heinrich Beck, deren inhaltliches Spektrum als stupend bezeichnet
werden darf: Es reicht von Erziehungsphilosophie und Anthropologie iiber
die klassischen Kerndisziplinen (Erkenntnistheorie, Metaphysik etc.) bis hin
zur Geschichts- und Kulturphilosophie, um einen reprisentativen Uberblick
iber das Lebenswerk des inzwischen emeritierten Autors zu geben.

Wie fiir einen anspruchsvollen Ansatz zu erwarten, lasst sich das Pro-
gramm nicht auf den Nenner einer simplen Formel bringen, ist jedoch die
Spur des roten Fadens deutlich zu verfolgen: der triadisch strukturierte Akt
des Seins im Gefille des absoluten Urvollzugs und der Teilhabe der intra-
mundanen Entien (,Trinitat“, ,Analogie“). Philosophie- (und theologie-)ge-
schichtlich kniipft Beck von daher bei jener Ontologie an, die sich, re-
formulierend, dem Erbe des Thomas von Aquin verpflichtet weifd. Ausdriick-
lich erwihnt werden Gustav Siewerth und Hans André, aber auch Karl
Rahner und die Transzendentalthomisten sind oft genug (anonym) zu Gast.
Schlief3lich stellt die Idee des triadisch strukturierten Seins die Matrix fiir
ein groff angelegtes kulturphilosophisches Vermittlungsprogramm bereit
(,Dialogik®).

Als Leitmotiv fungiert im Denken Becks der Akt des Seins, insofern dieser
eben qua ,Akt“ als Selbst-Vollzug zu nehmen ist, und zwar naherhin als tria-
disch strukturierter: Ein urspriingliches In-sich-Stehen (,In-sistenz®) geht
iiber in ein Aus-sich-heraus-Treten im Gegeniiberstand zu sich (,Ek-sis-
tenz“), um von daher zu einem vollendeten In-sich-Sein (,Re-in-sistenz®) zu
kommen. Die urspriingliche Subsistenz dieses Seins, namlich in Gott, ist als
die reine Urgestalt von Seinstriadik (jenseits intramundaner Sukzessio-
nalitdt) in philosophischer Instanz zwar nicht schon mit dem tripersonalen
Gott des christlichen Bekenntnisses gleichzusetzen, jedoch im christlichen
Kontext entschieden von diesem her zu konturieren. Hierbei wird das Eksis-
tenz-Moment dem Erkennen zugeordnet, das reinsistentielle jedoch der Lie-
be. (161-167, 179-183, 276-278, 304-309, 339f., 467-469, 474-476, 543-546)

Diesem Zentrum seines Denkens mif$t Beck eine Schliisselfunktion in
vielfdltig problemlosender Relevanz bei; nur einige Aspekte konnen genannt
werden: Schon vom ersten Ansatz einer so konzipierten Ontologie des Seins
her ist die Alternative zwischen einer statischen Wesensmetaphysik und
einer funktionalistischen Wirklichkeitsdeutung tiberholt: ist doch das Sein
selber ein Akt im triadischen Rhythmus. (161-167, 287-309) - Thomas von
Aquins Vermittlung der Einheit des absoluten Seins Gottes mit der Vielfalt
mundialen Seins dadurch, daff Gottes Wesen sich selber als infinit man-
nigfaltig imitabel erfasst, um seine Nachahmungen in Freiheit zu setzen,



478 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

bindet Beck an den dem gottlichen Sein immanenten in-ek-reinsistentiellen
Rhythmus, ndherhin in trinitarischer Ausdeutung, zuriick. (327-341) - Ent-
sprechend: Weil der Ewigkeit Gottes gleichwohl die Bewegung des ek- und
re-insistentiellen Hervorgehens (von Sohn und Geist) immanent ist, kann
die zeitlich-prozeffhafte Welt in Gott wie ihren Grund so auch, wieder in ihn
eingehend, ihr Ziel haben. (311-325) - Da dieses schopferische Grund-Sein
Gottes (ahnlich wie z.B. bei J.B. Lotz) im Sinne einer relativ unvermittelt
angesetzten Partizipation als Immanenz des Transzendenten verstanden ist,
wird (dhnlich wie bei K. Rahner, B. Weismahr) das Weltgeschehen qua
evolutiver Prozef3 der Selbstiiberschreitung als gerade von daher getragen
und ermoglicht gedacht; auch mit Blick auf das Verhdltnis von Materie und
Geist. Das Woher des Seinszuwachses einer insgesamt im permanenten
Werden befindlichen Welt avanciert von daher zum bevorzugten Ort des
Argumentes fiir die Existenz Gottes. (241-257, 259-267, 269-285, 441-455) -
Auch das breit geficherte Programm der Verstindigung, der Okumene wie
schliefdlich des Dialogs zwischen Religionen und Kulturen ist weitgehend
vom triado-rhythmischen Wirklichkeitsverstandnis gepragt: Wie Katholizis-
mus und Protestantismus in ihrem Verhiltnis ein Echo auf die innertrinitari-
schen Vater-Sohn-Beziehungen sind, so priagen die Kulturen die dreifache
Rhythmik des Seins prdavalent nach einem Modus derselben aus (Europa ek-
sistentiell, Asien und Afrika eher insistentiell), um von daher konstitutiv auf
Ergdnzung angewiesen zu sein. (515-553, 611-681) - Bleibt noch der Hinweis
auf die Beitrdge zur Erkenntniskritik und Metaphysikgrundlegung: Wieder-
holt wird gegen Skeptizismus, Relativismus und Positivismus die Hinge-
ordnetheit der menschlichen Vernunft auf das ,An sich“ des Seins aufge-
wiesen; zum einen wird mit Hilfe der Figur der Retorsion die Option fiir die
Zuganglichkeit des ,An sich® als stillschweigende Implikation des Gegners
erwiesen, zum anderen aber den besagten erkenntnispessimistischen
Positionen ihr relatives Recht belassen. (185-200, 223-239, 242-249)

Zur Wirdigung: Gerade den letzterwdhnten Beitragen kommt nach
Ansicht des Rezensenten nach wie vor erstrangige Bedeutung zu. Allerdings
ist er iiberzeugt, dafd der Aufweis der Gedffnetheit des Denkens fiir das ,An
sich“, unter dem Gesichtspunkt der Erkenntniskritik bzw. Metaphysik-
grundlegung, erst dann zu seinem voll tragfihigen Abschluff kommt, wenn
die transzendentale Orientiertheit des Denkens am ,An sich® in einem
eigenen Schritt auf eine entsprechende Evidenz als ihre Moglichkeits-
bedingung zuriickgefiihrt ist. Allerdings scheint letzteres beim Autoren hier
und dort (z.B. 248, 260) auch schon greifbar zu sein. - Sicher zu Recht wird
im Anschluf an Thomas ein dynamisches Seinsverstindnis postuliert, wo
man doch von einem typisch aquinatischen Aktualismus sprechen kann.
Waihrend Thomas jedoch die Struktur dahingehend umschreibt, dass der
Erstakt (die Form, das Sein nach der Form) den Zweitakt (die Aktion)
freisetzt, um im letzteren auch sein ,propter quod“ zu haben, ohne seiner-
seits schon Betdtigung zu sein, so ldsst Beck demgegeniiber gelegentlich
(z.B. 179f., 304-309, 543f.) eine nicht unproblematische Unterakzentuierung
des Gefdlles von prim- und sekundaktlicher Ebene erkennen. Umgekehrt



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 479

vertragt gerade das henologische Anliegen keine einfache Reprolongation
der Differenzen des triado-rhythmischen Ternars, zumal in seiner Hochform
»substantiales Sein - Erkennen - Wollen®, in die innergottliche Wirklichkeit,
schon gar nicht so, dafd die rhythmische ,Folge“ (vgl. 468) solcher Momente
mit dem Hervorgang real distinkter Personen koinzidiert (vgl. dazu 18if.,
307-309, 468f., 543-546); das Verhdltnis von Propria und Appropriata ist bei
Beck leider unzureichend erortert. - Einig weifd sich der Rezensent mit Beck
darin, daf! Thomas’ Lehre in Sachen Vermittlung der Einheit des absoluten
Seins mit der Vielfalt der mundialen Seienden eine fortschreibende Reflexion
vertragt, die trinitatstheologisch anschlussfdhig ist, um schliefdlich dem
Beitrag Hegels sein bedingtes Recht zu lassen. Allerdings sieht er darin
(zunehmend mehr) die Freilegung einer stillschweigenden Implikation im
aquinatischen Zugang selber, wie der trinitatstheologische Anschluf3 nicht
ibersehen lassen darf, daf? Gott ein einziger wie effizienter so exempla-
rischer Grund fiir das endliche Seiende ist (weshalb die Proprien der gott-
lichen Personen nicht selber Formalkonstitutiv der Differenzmachtigkeit
Gottes, sondern nur ,sine quo non“ des- bzw. derselben sein kénnen).

Als Gesamteindruck der Sichtung von Becks Beitrag drangt sich folgendes
auf: Die zahlreichen Modulationen des eingangs benannten Leitmotivs
lassen erkennen, woran dem Autor gelegen bzw. was ihm im Gegenzug
radikal unsympathisch ist: Vermittlung, und zwar von integrativer Dignitat,
die das Viele und Unterschiedene ebenso stehen ldsst wie auf das Eine hin
transparent macht; im Gegenzug haben dezidierte Exklusionen ebenso wie
harte Uberginge darin nur spirlichen bis keinen Platz. Entsprechend sind
die kultur- und religionsphilosophischen Beitrage angelegt.

Hier sieht sich nun aber der Rezensent zu pinzipielleren Ausstinden
veranlaflt: Dafd das triadische, gar trinitarische, Seins- und Gottesverstindnis
das Gesprach zwischen den Konfessionen, Religionen und Kulturen bis hin
zu einer ,Einheit in der Verschiedenheit” (vgl. 528) theoretisch basieren soll,
stofdt nicht nur auf den Protest des sikularen Philosophiebetriebs. Auch der
katholische Theologe sieht sich von so viel ,Konzilianz“ zum Widerspruch
herausgefordert. Die Denkfigur, wonach vom Innersten des eigenen
Bekenntnisses aus (trinitarischer Gott als Differenzeinheit, als unbedingte
Liebe zum Anderen etc.) der Unterschied zum ,Anderen“ ohne Aufhebung
uberbriickt werden soll, erscheint inzwischen weiter verbreitet als man
denkt. Allein: Man kann ganz einfach nicht auf diese Weise den eigenen
Wahrheitsanspruch aufrecht erhalten, um zugleich dem widersprechenden
»~Anderen“ den seinigen zu lassen, so wenig wie die trinitarische Verfasstheit
Gottes kraft Opposition der Relationen die Koinzidenz des miteinander
Unvereinbaren ist. Das katholische Selbstverstindnis, giiltig formuliert auf
dem Zweiten Vatikanum, kann der Sperrigkeit seiner universal relevanten
Partikularitdt nicht entrinnen: ein sich fiir exzeptionslos alle offen haltender
Raum der Vereinigung Gottes mit den Menschen und derselben unter-
einander, der als exklusiver Ort der definitiven und vollgiiltigen Prasenz der
Wahrheit Christi wie alle unbedingt in Anspruch nimmt so auch allen
anderen Orten der Sinngebung entgegentritt; entgegentritt im Geiste jener



480 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Liebe, die iiber ihre Entschiedenheit nicht vergisst, dafd sich die Wahrheit
auf die ihr gemadfde Weise auferlegen will und ihre Samenkérner schon langst
anderswo ausgestreut hat. Demgegeniiber sind Vermittlungsfiguren des
angedeuteten Typs in der Gefahr, die wahre Katholizitit qua Universalitit
aus der Partikularitit heraus zugunsten eines glittend-vereinnahmenden
Monismus zu tiberspringen: Paralysierung der Gegensdtze, da sie sich vom
letzten tragenden Grund her zutiefst komplementdr zueinander verhalten
sollen. Schier iibersehen wird hier, daff der Eintritt des sich selbst-
mitteilenden dreifaltigen Gottes in die Welt sich als Sendung (des Sohnes
und Geistes) gestaltet, welche im gewaltlos-,missionarischen“ Konfrontieren
ihr Pendant hat. - Vor diesem Hintergrund fdllt dem Rezensenten auf, daf}
Becks Bestimmung des Gott-Welt-Verhdltnisses bzw. seine Explikation der
Partizipation des Endlichen am Seinsakt, im Rahmen einer recht breiten
Stromung (u.a. spater Lotz, Weismahr), einen latenten Hang zum Monismus
aufweisen: Die virtuelle Grenzenlosigkeit des endlichen Aktes und die
aktuelle des unendlichen in Gott werden nicht hinlanglich voneinander
abgegrenzt, auf daf} das endliche Sein qua Sein schier als eine Art Real-
kontinuation des absoluten Seins erscheinen mag. (172f., 278-284, 295, 318-
321, 455 Anm. 5, 467f., 687) Demgegeniiber ist jedoch darauf zu bestehen,
daf} die Komprehendiertheit des Endlichen vom unendlichen Gott, von der
Thomas nicht selten spricht (sehr markant in STh I, 84,2; DeUnione 1 ad 14),
nichts mit solchen, auch logisch, unhaltbaren Realkonvenienzen, ,Transzen-
denz-Immanenzen“ des Absoluten 0.3. zu tun hat, sondern nur jene absolute
Konkurrenzlosigkeit zwischen Gott und Welt besagt, wonach letztere Gott
nicht einmal in ihrem Unterschied zu ihm irgendwas voraus hat.

Finaliter: Der Rezensent zollt dem Opus des rezensierten Autoren seinen
tiefen Respekt, einem Opus, das durch die stupende Vielgestaltigkeit seiner
Anregungen aus einer gemeinsamen Wurzel heraus besticht. Zu den
scharfen Grenzziehungen sieht er sich veranlasst, weil er, zumal aus seinem
Glaubensverstindnis heraus, der Uberzeugung ist, daR der Kairos des
Morgen nicht mehr derjenige jenes Geistes konzilianter Vermittlung ist, dem
sich verpflichtet zu wissen eine ganze Generation von Denkern ihre besten
Griinde gehabt haben mag.

KLAUS OBENAUER

HORST, Ulrich: Dogma und Theologie. Dominikanertheologen in den Kontro-
versen um die Immaculata Conceptio. Berlin: Akademie-Verlag 2009. 170 S.
ISBN 978-3-05-004564-1.

Das am 8. Dezember 1854 durch Papst Pius IX. definierte Dogma der ,Unbe-
fleckten Empfangnis“ wird dogmengeschichtlich gern als Vorbereitung des
Unfehlbarkeitsdogmas auf dem I. Vatikanischen Konzil prasentiert. P. Ulrich
Horst o.p. stellt unter dem sehr grundsdtzlichen Titel ,Dogma und
Theologie“ die Vorgeschichte des Dogmas dar, die ,zu den lingsten Aus-
einandersetzungen“ der Theologiegeschichte (VII) gehort. Bereits 1987 hatte
er in den ,Verodffentlichungen des Grabmann-Institutes“ (= Neue Folge 34)



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 481

eine Studie mit dem Titel ,,Die Diskussion um die Immaculata Conceptio im
Dominikanerorden. Ein Beitrag zur Geschichte der theologischen Methode®
vorgelegt, ergianzt durch einen ,Textanhang” mit lateinischen Ausziigen aus
den Quellentexten. Das Thema hat ihn - mit Recht! - nicht losgelassen. Der
Autor hat bis zu seiner Emeritierung 1999 das Grabmann-Institut an der
Miinchner Universitidt geleitet und zahlreiche Publikationen zu Geschichte
und Theologie des Dominikanerordens vorgelegt. In dieser Studie lassen sich
zwei Interpretationslinien erkennen, die nicht nur fir die Dogmenge-
schichte, sondern fiir die Dogmatik selbst von grofdtem Interesse sind:

1. Die dogmengeschichtliche Debatte iiber die Immaculata Conceptio
bildet ein Lehrstiick theologischer Erkenntnislehre. Der Autor weist iiber-
zeugend nach, ,dass es in dieser Auseinandersetzung nicht nur um ein
Einzelproblem ging, sondern dass hinter ihm die Frage nach den Quellen des
Glaubens und nach der rechten theologischen Methode stand, die sich als
Folge der mariologischen Kontroversen in einem Wandel mit betrachtlicher
Tragweite befand“ (104f.). Die Autoritdt der Heiligen Schrift, der Viter und
der kirchlich anerkannten Theologen mit Thomas von Aquin an der Spitze
wurde in der opinio nova der Immakulisten durch den Bezug auf den sensus
fidelium abgelost. Die skotistische Argumentationsform potuit, decuit - ergo
fecit bedurfte der klassischen Autoritdten nicht mehr, sondern berief sich
auf verniinftige Deduktionen: Gott konnte Maria von der Erbsiinde befreien,
dies geziemte sich fiir die Mutter des Erlosers, also handelte Gott ent-
sprechend.

2. Als Dominikaner arbeitet der Autor mit besonderer Aufmerksamkeit
die wachsende Isolation heraus, in die der Dominikanerorden durch seine
Gegnerschaft gegen die opinio nova geriet. Einerseits entglitt den
Predigerbriiddern der Einfluss an den Universititen, mit denen sie ihrer
Geschichte und ihrer Berufung nach so eng verbunden waren: Seit die
Pariser Fakultdt 1387 die mariologischen Thesen des katalanischen Domini-
kaners Johannes de Montesono verurteilt hatte, wurden alle Kandidaten vor
der Erlangung theologischer Grade auf die neue Lehre verpflichtet; andere
Universitdten folgten mit dhnlichen Bestimmungen. Andererseits verloren
die Dominikaner ihren seelsorglichen Einfluss im gldubigen Volk, das sich
,dank einer intensiven Predigttitigkeit der Minoriten und der anderen
Mendikantenorden“ (1) der Immaculata-Lehre begeistert zuwandte. Die
gemeinsame theologische Linie der Dominikaner mit Karmeliten und
Augustinern 16ste sich ab Mitte des 14. Jahrhunderts auf. Die Isolation der
Predigerbriider wurde durch die ,immakulatafreundliche Haltung des arago-
nesischen Konigshauses“ (29) und spater der Kénige von Spanien verstarkt.

Unter diesen beiden Hauptaspekten erschlieft das Buch das um-
fangreiche theologiegeschichtliche Material: Teil I stellt die Position der
Dominikanertheologen des 13. bis 15. Jahrhunderts dar; Teil II schildert die
Auseinandersetzungen im 16. Jahrhundert. Ausfiihrlicher als in seiner ersten
Veroffentlichung zeichnet Ulrich Horst den Denkweg des Aquinaten nach:
Hatte Thomas im Sentenzenkommentar Maria als ,a peccato originali et
actuali immunis“ bezeichnet (I Sent., d. 44, q. 1, a. 3 ad 3; zit. S. 7), so stellt



482 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

er in der Summa theologiae 111,27 heraus, dass auch Maria durch das Opfer
Christi erlést werden musste; sie wurde im Mutterschofd nach der Beseelung
geheiligt und so frei von der macula der Erbsiinde geboren. Die verbreitete
Feier des Festes der Empfangnis geht nach Thomas darauf zuriick, dass der
genaue Zeitpunkt der Heiligung im Mutterschoff nicht bekannt ist. Die
theologischen Debatten bezogen sich von Anfang an auf Probleme der
theologischen Methode, insbesondere auf die Gewichtung der Autoritdten.
Gegen Ende des 14. Jahrhunderts wurde daraus eine o6ffentliche, immer
polemischere Debatte. 1439 schlieflich definierte das bereits vom Papst
getrennte Basler Konzil die Lehre von.der Unbefleckten Empfingnis als
Dogma. Zundchst konnten die Vertreter der neuen Lehre als eine unbedeu-
tende Minderheit gegeniiber langen Katalogen von gewichtigen Autorititen
dargestellt werden: ,wenige sehr junge und unerfahrene Doktoren“ (zit. 48).
Die Furcht vor konziliaristischen Stromungen verbot den lehramtlichen
Bezug zum Basler Konzil, das nach Torquemada als ,congregatio Sathanae“
zu bezeichnen war (49). Doch der starke Druck der Volksfrommigkeit
entkrédftete diese Argumentation mehr und mehr. Die Verteidigung der
klassischen Ordensposition durch den Generalmagister Vincenzo Bandello
(1435-1506) provozierte paradoxerweise deren Herabstufung durch den
Papst: 1477 approbierte Sixtus IV. Offizium und Messe zu Ehren der Em-
pfangnis Mariens und untersagte in der Bulle Grave nimis die gegenseitige
Verketzerung der Positionen - ,eine kirchenamtliche festgelegte Waffen-
gleichheit, wie es sie bisher noch nicht gab“ (75).

Unter diesem Vorzeichen war fiir den Ordensmagister Cajetan der
Argumentationsspielraum stark eingegrenzt, als er 1515 fiir Papst Leo X. ein
Gutachten iiber die Definierbarkeit der Unbefleckten Empfangnis verfasste.
Theologisch prazise und rhetorisch geschickt bewirkte Cajetan, dass der
Papst die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio nicht weiter verfolgte:
Er wies die radikale Deutung einer vollstindigen (totaliter) Bewahrung
Mariens von der Erbsiinde als Widerspruch zur Heiligen Schrift und zu
bisherigen Lehrentscheiden der Kirche nach, erganzt durch die Bemerkung:
»Bis zur Stunde habe sie kein Theologe verteidigt (92). Doch die ,begin-
nende Umorientierung“ (119) machte auch vor dem Dominikanerorden nicht
halt: Zahlreiche Versuche wurden unternommen, die Treue zu Thomas und
zur eigenen Ordenstradition mit der veranderten papstlichen Lehre und den
liturgischen Entwicklungen zu versohnen: ,Der Aquinate wiirde jetzt
denken, was die Kirche denkt“ (Johannes a St. Thoma: 126f.); ,die sich iiber
die Jahrhunderte ziehenden Kontroversen hdtten einen fiir den Glauben be-
deutungslosen Inhalt“ (Melchior Cano: 112); auch die Immakulisten konnten
sich zu Recht auf Thomas berufen (Tommaso Campanella).

Ebenso spannend wie tragisch ist die Ergdanzung, die Ulrich Horst in
seinem ,Nachwort“ gegeniiber der Studie von 1987 anfiigt: 1843, also noch
vor der verbindlichen Definition des Dogmas durch Pius IX., ,erbat der
Generalmagister Angelo Ancarani von Papst Gregor XVI. das Indult, das Fest
der Empfangnis Mariens mit einer feierlichen Oktav zu feiern und in die
Prifation die Worte et te in immaculata conceptione einzufiigen“ (147).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 483

Proteste innerhalb des Ordens fithrten zur Vorlage von sieben dubia bei der
Ritenkongregation. Mit den Antworten endet der Widerstand der
Dominikaner gegeniiber der umstrittenen Lehre. Sie hatten sich selbst der
Moglichkeit beraubt, zumindest ihre methodisch-theologischen Anfragen
weiterhin in die Rezeptionsgeschichte des Dogmas von 1854 einzubringen.
Das fiigt nicht nur dem Orden, sondern der dogmatischen Arbeit insgesamt
einen weiterwirkenden Schaden zu. Wenn Kardinal Cajetans Feststellung
zutrifft, die ,totale“ Bewahrung vor der Erbsiinde stehe im Widerspruch zum
Glauben, so ist eine differenzierte Interpretation des Dogmas erforderlich. In
der Tat spricht das Dogma in seinem Wortlaut nicht von einer Bewahrung
vor der Erbsiinde, sondern vor dem ,Makel der Urschuld“ (labes originalis
culpae; DH 2800-2803). So lehrt auch Thomas quod Beata Virgo sanctificata
fuit in utero a peccato originali quantum ad maculam personalem (STh I11,27,1
ad 3). Wie Thomas im Sentenzenkommentar verwendet die Dogmati-
sierungsbulle das Wort immunis, das bei Thomas mit dem Vorgang der
Heiligung im Mutterschoff kompatibel ist. Neu wdre in dem Dogma die
Identifikation des Zeitpunkts der Heiligung mit dem ,ersten Augenblick der
Empfangnis“ (DH 2803); daraus ist dann zugleich auf eine Beseelung von
diesem ersten Augenblick an zu schliefen - eine These, die lehramtlich auch
fiir die Eingief3ung der Geistseele bei jedem Geschopf erwogen wird.

Nehmen wir die Studie von Ulrich Horst ernst, so ist die Kontroverse um
die Immaculata Conceptio weniger abgeschlossen, als ihre Geschichte im
Dominikanerorden vermuten ldsst. Die bleibende aktuelle Stellungnahme
Cajetans verbindet sich mit den Anfragen von orthodoxer Seite (vgl. Serge
Boulgakov: Le buisson ardent. Lausanne 1987) wie auch mit der neuen
Tendenz, in Maria als ,Tochter Zion“ die schonste Frucht der Erwahlung
Israels zu sehen, die den schopferischen Neuanfang des Handelns Gottes mit
der Kontinuitdt der Heilsgeschichte verbindet. Allen Interessierten sei die
Lektiire auch der ersten Studie von Ulrich Horst ans Herz gelegt. Seinem
neuen Buch ist eine breite Rezeption und Aufmerksamkeit in Dogmen-
geschichte, Dogmatik und Theologischer Erkenntnislehre zu wiinschen.

BARBARA HALLENSLEBEN

KORNER, Felix SJ: Kirche im Angesicht des Islam. Theologie des interreligiosen
Zeugnisses. Stuttgart : Kohlhammer 2008. 392 S. ISBN978-3-17-020559-8.

Bereits ihr Titel hebt diese Arbeit aus der Masse der inzwischen kaum mehr
zu Uberschauenden Literatur zum christlich islamischen Dialog heraus. Felix
Korner SJ, Islamwissenschaftler, Hochschullehrer fiir Theologie der
Religionen an der Gregoriana in Rom und Leiter des Studienprogramms
oIslam und christlich-muslimische Begegnung“ an der PTH St. Georgen,
Frankfurt/M., nennt in einer ersten Summe seiner interreligiosen Einsichten
und Erfahrungen aus mehr als fiinf Jahren in Ankara, wo er als Mitglieder
Jesuitenkommunitdt unter anderem an der muslimisch-theologischen Fakul-
tat sowie am Fachbereich Philosophie der Middle East Technical University
gelehrt hat, als Gesprachspartner des Islam nicht das ,Christentum®,



484 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sondern die (katholische) ,Kirche“ und er zielt als Sprachform, um die es
ihm geht nicht den ,Dialog®, sondern das ,Zeugnis“ an.

Sollte es hier, in einem wissenschaftlichen Werk, erschienen im
renommierten Kohlhammer-Verlag, also nicht in erster Linie um den
Austausch von Argumenten gehen? ,Erst im Angesicht des Anderen scheint
auch das Eigene auf” heifdt es im Klappentext und weiter ,nur dort, wo das
Scheitern der Uberzeugungsversuche als heilsame Schwiche erkannt wird,
kommt das kirchliche Zeugnis zu sich®. Vielleicht ist es verfriiht, bereits vor
dem Aufschlagen dieses Buches eine Absage an jene katholische Tradition zu
befiirchten, die vom ,rationem reddere“ des ersten Petrusbriefes (3,15) tiber
die summa contra gentiles des heiligen Thomas bis in die ausgearbeiteten
Fundamentaltheologien des 20. Jahrhunderts reicht, doch neben einer Viel-
falt origineller und erfahrungsgesattigter Friichte, welche dieser Band bietet,
offenbart er leider auch eine besorgniserregende Skepsis des Dialog- (bzw.
Zeugnis-) Erfahrenen gegeniiber der rationalen Reflexion auf Glaubens-
inhalte, die freilich auch der spezifischen Struktur islamischer ,Theologie®
geschuldet sein diirfte.

Immerhin geht es dem Autor um einen ,Glaube[n], der bereit ist auf
Einwdnde zu antworten“ (14); also liest der Fundmentaltheologe getrost
weiter. Er stutzt aber erneut, wenn Korner als zentralen Gesprachspartner
seiner Arbeit die sogenannte ,Einladung“ (im Band abgedruckt auf den
Seiten 349-373) angibt. Dabei handelt es sich um ein zweifelhaftes und wohl
fundamentalistisch zu nennendes antichristliches Pamphlet des 1927 gebo-
renen Nicht-Theologen Omer Ongut, das nicht nur in der Tiirkei, sondern
auch in Deutschland in die Briefkdsten vieler Hduser flattert und die
Christen dazu auffordert daran zu glauben, ,dass Allah der Erhabene ein
Einziger ist, dass es keinen Gott aufler ihm gibt“ (373) also: zum Islam zu
konvertieren. Ist das wirklich ein solider Ausgangspunkt fiir einen wissen-
schaftlichen interreligiosen Dialog? Korner bringt auf Seite 22 beinahe alle
schliissigen Argumente gegen ein solches Vorgehen - sie leuchten ein. Leider
entscheidet er sich dennoch dafiir und baut dann mehr oder weniger seine
gesamte ,Theologie als Beitrag zur von ihm sogenannten Laiendiskussion
(23-25) auf dieses und andere zweifelhafte Machwerke auf. Dabei hdtte es
zwischen diesem Vorgehen und der volligen Ignoranz eines solchen volks-
apologetischen Textes sicher noch einen dritten Weg gegeben.

Aber gut, denkt unser fundamentaltheologischer Leser schon leicht
genervt, man kann ja auch auf unsolide Anfragen solide antworten. Doch als
es dann um eine theologische Antwort auf Ongiits ,Einladung” geht, biegt
Korner in den Fideismus ab und fragt bezeichnenderweise rhetorisch ,Lasst
sich Glaube rational ansprechen?“ (28) Die Antwort, so muss man vermuten
lautet ,Nein®. Spdtestens hier miissen sowohl der Theologe als auch der Reli-
gionswissenschaftler das Buch eigentlich schlief3en, denn letzterer kann
keine addquate kulturwissenschaftliche, soziologische oder sonst wie des-
kriptive Analyse mehr erwarten, aber auch eine ,Theologie des interreli-
giosen Dialogs® wie im Titel angekiindigt, kann nun nicht mehr in der
Zielperspektive Korners liegen, meinte dieser Begriff doch die rationale



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 485

Verantwortung des Glaubens und also die Vermittelbarkeit von Glaube und
Vernunft, wie sie nicht zuletzt Papst Benedikt XVI. in seinen Schriften
immer wieder nicht nur als Spezifikum des Christentums, sondern - nicht
zuletzt in der Regensburger Vorlesung - als Voraussetzung eines ernsthaften
interreligiosen Dialogs benannt und eingefordert hat. Und doch lohnt sich
auch hier noch das mindestens kursorische Weiterlesen, enthdlt Korners
Arbeit doch trotz der genannten methodischen Mangel und des madan-
dernden Aufbaus noch manche Bliite, auf die noch hingewiesen werden soll.

Nicht ohne Sprachwitz sind die Hauptteile der Arbeit mit den keywords ,,An-
stof3“, ,Ankara“, Anfdanger, ,Andersheit”, ,Ansatz“, ,Antworten® ,Ancilla“,
»~Anakephalaiosis“ und ,Anhang“ gekennzeichnet. Und obwohl er der Ver-
nunft, dem Argument im Feld des Glaubens, zu Beginn eine deutliche Ab-
sage erteilt hat, bedient er sich derselben im Folgenden doch ausgesprochen
kundig.

So wird im ersten Teil nicht nur das gingige Argument der wechsel-
seitigen Anerkennung von Mohammed bzw. Jesus als Prophet ausgehebelt
(34), sondern auch das islamische Bild des Christentums als Ergebnis einer
»Iritheisierung und Immanentisierung Gottes bzw. Vergottlichung, Verend-
giltigung Jesu und einer Verfeindlichung der christlichen Welt gegen den
Islam (39-42) entlarvt. Das Kapitel ,Ankara“ (51-116) hinterldsst dagegen
einen zwiespdltigen Eindruck. Einerseits mag man erneut fragen, von
welcher religionshistorischen Bedeutung Artikel aus tiirkischen Boulevard-
blattern und Thesenpapiere von Privatpersonen fiir einen ernsthaften inter-
religiosen Dialog tiberhaupt sind. Andererseits ist die Kenntnis der Aussagen
des Leiters der tiirkischen Religionsbehorde Dianet, Ali Bardakoglu, anléss-
lich des Papstbesuches in der Tiirkei im Herbst 2006 auch fiir die Begegnung
mit Vertretern der grofiten islamischen Migrantengruppe in Deutschland
von grofler Bedeutung. Worin der Wert des spezifisch Kérnerschen Zugangs
zu diesen zweifelsohne wertvollen und zum groflen Teil erstmalig ins
Deutsche iibersetzten Quellen liegt, hat sich dem Rezensenten jedoch kaum
erschlossen.

Im Kapitel ,Anfianger® (117-158) stellt Kérner Autoren der christlichen
Tradition wie Petrus Venerabilis, Thomas von Aquin und Ramon Lull vor,
welche die Hoffnung des abendlandischen Denkens verkorperten ,jeden Ge-
sprachspartner auf eine gemeinsame Vernunftplattform heben zu kénnen®
(117). Wenn auch etwas unvermittelt wird hier implizit also erneut die zu
Beginn eigentlich schon verneinte Frage nach dem Beitrag fundamental-
theologischer Ansdtze fiir das Zeugnis gegeniiber dem Islam gestellt. Leider
finden sich hier vorwiegend historisierende Kurzfassungen der jeweiligen
apologetischen Werke. Ein Ertrag fiir aktuelle Diskussionen, nicht zuletzt
die vom Autor im vorausgehenden Kapitel dargestellten, ist lediglich am
Ende der Ausfiihrungen zu Ramon Lull zu erkennen. Hier heifdt es: ,das
Andersein des Anderen als Gegebenheit anerkennen; und seine Anderung
auf meinen Glauben hin als Motivierung erhoffen“ (129). Schoén, fragt sich
der Leser, aber warum? Mit welchen Argumenten? Am Ende dieses Kapitels



486 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wird dann die Intention des Autors noch einmal iiberdeutlich. Es geht ihm
nicht darum das Zueinander von Glaube und Vernunft im interreligiosen
Gesprach bzw. Zeugnis konzise zu entwickeln, sondern darum die ,sdkulare
Vernunft® als Instrument dieses Dialogs zu Gunsten der Erfahrung - was ist
das? - zu denunzieren: ,Statt einen allen Menschen gemeinsamen
Rationalitdtsfundus von einem offenbarten Zusatz zu unterscheiden, legt
sich hier eine Neufassung des Vernunftbegriffs nah [..] Vernunft und Er-
fahrung missen nicht als zwei Groéflen, etwa noch im chronologischen
Nacheinander, getrennt gedacht werden. Allgemein menschliche Erfah-
rungen sowie individuelle, die eigenen Erfahrung wie die anderer, die gegen-
wartige und die geschichtliche Erfahrung miissen immer neu zu einer erst so
entstehenden Vernunft verarbeitet werden.“ (157)

Im Kapitel ,Andersheit“ (159-180) bemiiht sich Kérner (endlich) um die
Entwicklung einer eigenen Theologie des interreligiosen Dialogs. Er stiitzt
sich dabei auf einen Begriff der Topik, den er Melchior Kano, Karl Lehmann
und Ridiger Bubner entlehnt. Hier lassen sich einige Merkpunkte er-
haschen. So heifdt es etwa zu Bubners Dialektik als Topik: ,dass Rationalitat
kein Zustand ist, den man erarbeiten konnte. Rationalitdat ist vielmehr in
jedem Zuwachs an Sachbezogenheit am Werk. Solcher Zugewinn speist sich
aus der unerwarteten Erfahrung von Widerspruch und der unverarbeiteten
Erfahrung von Wirklichkeit. Die Quelle der Vernunft ist also gerade nicht
vernunftstrukturiert, sondern ungebandigtes Leben.“ (163) Im Anschluss an
eine mit einem derart emphatischem Erfahrungsbegriff angereicherte
Vernunft (die, anders als der Autor meint, keinesfalls im Gegensatz etwa
zum kantischen Vernunftbegriff steht, von den dialogphilosophischen An-
satzen des zwanzigsten Jahrhunderts von Buber bis Levinas zu schweigen)
ergeben sich freilich vielfdltige Ertrage fiir das interreligiose Gesprach:
Dissens kann als fruchtbar hochgeschitzt werden, das nicht notwendig
systematisierte Zeugnis der eigenen Tradition gewinnt ebenso an Wert wie
der singuldre Glaube des Andersglaubigen. Die Gefahr eines Solipsismus und
Relativismus, der seinem Erfahrungsbegriff innewohnt, erkennt der Autor
freilich nicht und akzeptiert so selbst die These, dass Muslime und Christen
nicht den gleichen Gott verehren (169ff.), ja, er miisste konsequent sogar zu
dem Ergebnis kommen, dass es keine zwei identischen Glaubensiiberzeu-
gungen auch unter Christen geben kann, von fehlenden Kriterien, gefahrliches
Glaubensgut zu identifizieren, ganz zu schweigen.

Im Kapitel ,Ansatz“ (181-236) werden schliellich sechs notae theologiae
entwickelt: Bezeugen (181-224), Bekennend (224-226), Begriindend (226-
228), Befreiend (228-229), Bekehrungsfihig (229-232), Beziehungsstiftend
(233-236). Warum bendtigt das Zeugnis aber mehr als vierzig, die Be-
grindung nur zwei Seiten zur Darstellung? Dartiber hinaus wird nicht
insgesamt und auch in keiner der notae deutlich, in welchem Bezug diese
Kompilation verschiedener jiingerer Zeugnistheologien (Beutler, Arens,
Rahner und andere) zum Ziel der Arbeit, also einem Zeugnis ,im Angesicht
des Islam® stehen.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 487

Auch das folgende Kapitel, ,Antworten“ (237-332) tragt stark kompi-
lativen Charakter und ldsst nur selten einen Bezug zur aktuellen Dialog-
situation mit dem Islam erkennen. Was hilft es fiir eine Begegnung mit dem
[slam, wenn wir beispielsweise von Johannes Damaszenus erfahren ,was
Johannes hier unternimmt ist kein ernsthaftes Gesprdch [...] er betreibt nicht
einmal Quellenstudium [...] Ware er bereit gewesen, sich ernsthaft mit dem
Islam auseinanderzusetzen, hitte er sich erst mit erwachsenen Muslimen
zusammensetzen miissen.“ (240) Oder welcher Ertrag - um nur noch ein
zweites Beispiel zu nennen - ergibt heute sich aus der Aussage des Paulos
von Bus ,das Christentum ist die wahre Religion, weil dies von den ihm
vorausgehenden Schriften sowie den Engeln, Ddmonen und den Menschen
bezeugt wird.“ (251)? Hier wie an anderer Stelle vermisst man die auch sonst
meist fehlende sozialgeschichtliche Einordnung der verschiedenen Autoren
da besonders schmerzlich, wo ohne redaktionellen Ubergang nach den spit-
antiken und mittelalterlichen Autoren, die als Christen unter Muslimen
lebten, freikirchliche bzw. pentekostale Autoren wie der Missionar Josh
Mcdowell zu Wort kommen: Warum um Himmels willen meint Koérner
diesem an Verbalinspiration glaubenden Prediger mit dem fiir seine weltan-
schauliche Herkunft typischen ausgeprdgt antiintellektuellen Affekt nun
plotzlich mit ,Diltheys Erlebnisbegriff* und Wolfhart Pannenbergs Anthro-
pologie in theologischer Perspektive (263 FN 62) zu Leibe riicken zu wollen?
Diese Autoren hdtte man gerne fiir Korners eigenes Projekt fruchtbar
gemacht gesehen und zwar in einer konzisen systematischen Reflexion -
diese jedoch sucht man auch in diesem Kapitel leider vergebens. Die im
selben Kapitel mit verarbeiteten und als Deskription lesenswerte Ausein-
andersetzung mit den hochbedeutsamen jlingeren Auslassungen des Erz-
bischofs von Canterbury, Rowan Williams enden leider in einer Kritik im
nun schon gewohnt antirationalen Stil des Autors. Er vermerkt bedauernd,
fast herablassend: , [...] ist es richtig, Menschen den christlichen Glauben
muslimisch nachvollziehbar vorzulegen? Rowan Williams hat sich dafiir
entschieden, das Begriinden iiber das Bezeugen zu stellen. Er will seinen
Zuhorern so weit entgegenkommen, dass sie Notwendigkeit, Reiz und
Herausforderung, ihren bisherigen Begriffsrahmen zu iiberschreiten nicht
mehr spiiren.” (288)

Das Kapitel ,zeitgendssische katholische Autoren® (295-330) liefert nun
die vielleicht interessantesten Einblicke des Bandes, indem es sich v.a. den
wichtigsten, meist nicht auf Deutsch vorliegenden, christlich-apologetischen
Texten widmet. Drei von ihnen stammen direkt aus mehrheitlich musli-
mischen Landern. Durchaus auf einer Linie mit eigenen Dialogbemiihungen,
die Korner auf den Seiten 289-294 vorgestellt hatte, lobt er Thomas Michels
Christian Faith Explained (Borneo 2002) als ,notwendigen Verstandigungs-
beitrag”. Salah Aboujaoundés nur auf Arabisch vorliegende Einfiihrung in die
Wahrheiten des christlichen Glaubens (Beirut 2004) versteht er hingegen als
Hinweis darauf, dass ,gesellschaftliche Konstellationen [...] die christliche
Theologie daran hindern [kdénnen], zu sich selbst zu kommen® (307).
Christian W. Trolls S] mehrsprachig vorliegendes Buch Muslime fragen,



488 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Christen antworten (Regensburg und Istanbul 2003, Gujarat 2006) und die
gleichnamige website (www.antwortenanmuslime.com) erhalten die lobende
Wiirdigung, die sie verdienen. An dem von Pierre Claveries herausgegebenen
Glaubensbuch der maghrebinischen Bischofe Le livre de la foi. Révélation et
Parole de Dieu dans la tradition chrétienne (Paris 1996) schdtzt unser Autor
Bescheidenheit und Zurtickhaltung. Zwischen den Zeilen werden hier in
wiinschenswerter Pragnanz die drei wesentlichen fiir Muslime ,kontroversen
Grundimplikationen“ des christlichen Glaubens in neuer, bedenkenswerter
Formulierung gefasst: ,a) Gott stellt (sic!) seine Gottheit in der Geschichte
aufs Spiel. b) Der Mensch ist zu schwach, seine Bestimmung zu leben. c)
Vollkommene Gemeinschaft mit Gott und Eigenstiandigkeit [des Menschen]
bedingen einander”. Fiir dieses Kapitel, das durch die konzise Darstellung
und Bewertung christlicher Dialogbemiihungen tatsdchlich ,im Angesicht
des Islam“ so genau wie moglich den erstaunlich schmalen Grad zwischen
Uberwiltigen und Selbstaufgabe markiert, ist Korner ausdriicklich zu
danken.

Im Kapitel ,Ancilla“ (331-336) finden sich weniger grundstindige Refle-
xionen auf das Thema ,Maria“ als die Erzahlung von Begebenheiten, bei
denen es in der Tiirkei interreligios relevant wurde. Selbst die Intention des
Autors - befiirwortet er nun die defensive Beschreibung ,Christotokos” oder
die das konfessorische ,Theotokos“? - bleibt unklar.

»Anakephalaiosis“, eine Zusammenfassung, erwartet den Leser auf den
Seiten 337-348. Hier erfahrt man noch einmal, dass es ausdriicklich um den
Laiendiskurs, also die nicht theologische Auseinandersetzung ging. Da der
Autor gleichwohl immer wieder auf theologische und philosophische
Kategorien zurilickgreifen musste, deren Verstandnis bei theologisch kaum
gebildeten Evangelikalen oder Muslimen in Frage steht, darf man einen
moglichen Erfolg dieses Projektes doch immerhin bezweifeln. Der einzig
gangbare Weg fiir einen echten Dialog dirfte also nach wie vor der
theologische Expertendiskurs oder die breite theologische Bildung von Laien
in allen Konfessionen sein.

Die vom Autor vorgeschlagene ,Theologie der Schwache®, tiberzeugt, wo
er sich von einer ,Deduktion aus Prinzipien“ (331) abgrenzen will. Aber wo
wird - jenseits neuscholastischer Sehnsiichte - so gedacht? Der Preis einer
Distanzierung von redlicher und durchaus erfahrungsgesattigter Fundamen-
taltheologie, den der Autor zahlt, ist definitiv zu hoch. Er bricht die Briicken
zu Ansdtzen etwa bei Hansjiirgen Verweyen, Klaus Miiller und Thomas
Propper und ihren Schiilern aber auch der phanomenologisch orientierten
Religionsphilosophie mit teilweise rigiden Formulierungen ab, wo doch
durchaus eine ,Wahrnehmung des anderen als anderen“(340) geleistet wird.

Diagnostische Stdrken, die auch in der Zusammenfassung noch einmal
deutlich werden, sollen dabei nicht verschwiegen werden. So etwa, wenn
Korner im muslimischen Laiendiskurs vor allem drei unlautere Motivationen
identifiziert: ,1. Christliche Mission wird als Bedrohung der tirkisch-
nationalen Einheit gefiirchtet, 2. Das Christentum wird in den Rahmen der
islamischen Prophetologie eingepasst, demzufolge alle wahren Gottesboten



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 489

dasselbe verkiinden und 3. Der christlichen Theologie wird eine Reinigung
von aller beigesellserischen Lasterung verordnet oder verheiffen.“ (338).

Felix Korner ware die Gelegenheit fiir ein Fazit seiner Tatigkeit in der
Tiirkei zu gonnen gewesen; etwa im Sinne eines Sammelbandes, der ver-
schieden Dialogzusammenhdnge und eine heutige Reflexion auf historische
Texte an ihrem gesellschaftlichen und soziodkonomischen Ort reflektiert.
Bei dieser Horizontabschreitung hitte man auch ausfiihrlicher bei der
theologischen Ankara School ansetzen konnen, mit deren Entdeckung und
Benamung sich Korner in seiner Dissertation einen Namen gemacht hatte.
Ihr werden im vorliegenden Band gerade zehn Seiten gewidmet (106-115).
Was Korner hier vorlegt enthdlt in seinen starken Passagen solche Er-
fahrungen, doch der irrefithrende Titel Kirche im Angesicht des Islam. Theo-
logie des interreligiosen Zeugnisses weckt leider auch falsche Erwartungen
und berldasst die Arbeit, zwischen Dialogerfahrungen und (iber-
schaubarem) systematischen Ertrag zu differenzieren, weitgehend dem
Leser.

JOACHIM VALENTIN

PESCH, Otto Hermann: Katholische Dogmatik. Aus 6kumenischer Erfahrung.
Band 1: Die Geschichte der Menschen mit Gott. Teilband 1/1: Wort Gottes und
Theologie. Christologie, XX und 978 S., geb.; Teilband 1/2: Theologische
Anthropologie. Theologische Schépfungslehre. Gottes- und Trinitdtslehre, XVI
und 782 S. Ostfildern: Matthias-Griinewald-Verlag 2008. ISBN 978-3-7867-
2627-2.

Gesetzt den Fall, ein Christ sollte die Bibel konspektieren, so wiirde er
alliiberall gezielt deren Kernaussage und den roten Faden derselben suchen
oder deren Leitgestalt(en) bzw. Handlungstriger nachzeichnen oder, schon
ein wenig schwieriger, da auferhalb situiert, deren Fluchtpunkt erforschen
oder auch die Vor- und Nachgeschichte zu erhellen trachten. Bei seiner
Suche nach dem Motiv des Sprechens und Handelns Gottes stoBt er auf das
lebendige Wort Gottes. Es ist in Jesus Christus ,Fleisch“ geworden. Es bleibt
auch nach seiner Auferstehung und Himmelfahrt im ,Fleisch“ in Kirche und
Welt und in den Geschopfen prisent. Dessen An-Weg in der Geschichte
Israels und spiter der Vélker, dessen FuB-Wege durch Galida, Samarien und
Judda und dessen FuB-Spuren im Leben seiner Augen- und Ohrenzeugen
vernimmt er in der Bibel. Der um die Erfassung des Inhalts der Bibel
bemiihte Christ erkennt: Das Wort Gottes hat in der Bibel reichlich ,Ein-
druck® hinterlassen. Alles ist zumindest implizit auf das Wort Gottes
ausgerichtet (vgl. ,Dei Verbum®, Art. 12).

Es konzipiert ebenso hier offen, dort latent die beiden ersten Teilbinde
der aus o6kumenischer, vornehmlich im Gesprich mit reformatorischer
Glaubenserfahrung gespeisten katholischen Dogmatik des emeritierten
Theologen Otto Hermann Pesch (geb. 1931). Sie sind so seitenreich wie viele
gedruckte Ausgaben des Wortes Gottes. Ein Summarium wiirde nicht einer
gewissen Tollkiihnheit entbehren. Pesch entfaltet eine christliche Wort-



490 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Gottes-Theologie (die die hermeneutischen Vorziige und Grenzen derzeit
haufig vertretener negativer Theologie wahrnimmt und um der episte-
mischen Relevanz und ontischen Prisenz des Wortes Gottes willen hinter
sich zu lassen imstand ist; vgl. den Sammelband: Negative Theologie heute?
Freiburg 2008). Als wissenschaftliche Theologie ist sie aus der Begegnung
mit dem lutherischen Theologen Gerhard Ebeling (1912-2001) erwachsen, der
u.a. eine dreibidndige ,Dogmatik des christlichen Glaubens“ (1979) verfasst
hat. Wer nur Teile und diese auch nur selektiv liest, gewinnt Erkenntnis,
bringt sich indes um den Reichtum und die innere Kohirenz der Aspekte,
die Pesch mit #uBeren Verweisen sowie gezielten Leseempfehlungen
kenntlich macht. Ein dreifaches Schriftbild ist visuell seinem Ansinnen
dienstbar (Teilbd.;, XXIII f. [im Folgenden stets: Teilbandnummer,
Seitenangabe]), um auch Nicht-Fachleuten oder Noch-nicht-Fachleuten
einen breiten Verstehenszugang zur Glaubenswahrheit zu erméglichen. Im
Uberblick, doch nicht minder im Detail fiihren Peschs Darlegungen in weite
Horizonte oftmals geradezu unvermutet ein (z.B. zum Streit um die
»Richtigkeit® des Menschen zwischen Augustinus und Pelagius: 2, 84-9;
zum Umgang mit dem Wort ,Gott“: 2, 571-576; das ,interne“ Problem der
Christologie: 1, 374.378-390; zu Prediger und Predigt: 1, 66f.69-73). Alles
liest sich sehr fliissig und duBerst gewinnbringend. Unverkennbar ist die
Sympathie, die Pesch den reformatorischen Theologien entgegenbringt, die
er weithin komplementir neben die katholischen Interpretationen stellt.

(1) G. Ebeling hat den Begriff ,Wort Gottes“ folgendermafBien bestimmt: ,Der
Deus revelatus ist der Deus praedicatus. Da der Begriff des Wortes Gottes
der Prizisierung des Offenbarungsverstindnisses dient, kommt ihm
dogmatisch der Vorrang zu.“ So avanciert der fassettenreiche, nicht auf die
Inkarnation und das Leben Jesu einzugrenzende Term ,Wort Gottes“ - und
nicht ,Offenbarung“ bzw. ,Selbstoffenbarung“ Gottes - unmittelbar zum
Kernbegriff des christlichen Glaubens (Dogmatik des christlichen Glaubens.
Bd. 1. Tiibingen %1987, 257f.). Ahnlich, im Umfeld hermeneutischer Theo-
logie, bestimmt Pesch den Begriff: ,Wort Gottes ist die unausweisbare, aber
verstehbare, durch Menschenwort vermittelte Fiihrung der Volksgeschichte
durch Gott in der konkreten Situation“ (1, 39). Dieses Wort ergeht
wirkmichtig-,performativ’ im Gang der Geschichte Israels und Jesu ante
Christum crucifixum et resuscitatum, im Gang der Geschichte des Ur-
christentums und im Gang der Geschichte der Kirche in der Welt. Das
christologische Fundament des Begriffs ,Wort Gottes” liefert das ,durch die
menschliche Predigt wirksam vermittelte Christusereignis als Versshnungs-
und Befreiungswort an den Menschen, das ein fiir alle Mal gilt“ (1, 52). In der
Gegenwart muss sich dieses Wort vielfiltig ,signifikativ® (1, 59) bewihren
und durch die theologische Reflexion auf unterschiedlichen Ebenen von
Menschen bewihrt werden: methodisch konfrontativ-wissenschaftstheo-
retisch (1, 103-191; mit der klar formulierten Aufgabe: 1, 101), dogmatisch
geschichtlich-erfahrungshaft (1, 193-300; zum Erfahrungsbegriff: 1, 213) und
praktisch pastoral-kerygmatisch (1, 301-353). Indem das Wort Gottes in den



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 491

,Zeichen der Zeit“ nicht nur sich substanziell bewihrt, sondern auch sich
selbst heute neu mitteilt, kommt die geschichtliche Tradition des Wortes
Gottes in seinen verschiedenen Erkenntnis- und Bezeugungsformen fiir uns
vorldufig je zum Abschluss. Dies alles erforscht die systematische Theologie
(1, 187-189) - ,grundsitzlich auf die Gegenwart bezogen und am Besten sogar
nach vorn gerichtet: kiinftige Maoglichkeiten und Notwendigkeiten der
Interpretation vorausdenkend“ (1, 187). In einem reichhaltigen, ja univer-
sellen worthaften Horizont ist ,Wort Gottes“ fiir Pesch somit ,jenes Wort,
das in der biblischen Uberlieferung und in der Geschichte ihrer Auslegung
als Einladung zum Glauben an Gott gehort, als wahr entdeckt und mit
umgestaltenden Folgen fiir das Verstindnis von Wirklichkeit und das
Verhiltnis zu ihr angenommen wird. AuBerhalb dieses Geschehens von
Hoéren, Entdecken und Annehmen ist kein Wort Gottes, sondern nur eine
Bibliothek von Zeugnissen der Religionsgeschichte des biblischen Glaubens"
(1, 352).

Dass die argumentative Ausfaltung der so beschriebenen Wort-Gottes-
Theologie in der Christologie anhebt, ist allzu folgerichtig. Eine derartige
Christologie, die ein Theologe nicht ,jesulogisch durchfiihren kann, steht
mit der Gottesrede und Gotteslehre in enger, unaufgebbarer Verflechtung.
Die Integration der Christologie in eine dezidierte Trinitdtslehre tritt
heuristisch demgegeniiber zuriick (erst 2, 670-721.724), wenngleich er einen
iiberaus starken Gewidhrsmann fiir eine solche Verflechtung, den katho-
lischen Theologen Hans Urs von Balthasar (1905-1988), unter Hinweis auf
die seinen dialogischen Ansatz kompakt explizierende Schrift ,Glaubhaft ist
nur Liebe“ (Einsiedeln 1963) in trinitdtstheologisch geringer - bzw. Peschs
Nomenklatur: ,asketischer (2, 710.726) -, aber anthropologisch grofer
Integrationsabsicht anfiihrt (1, 351).

(2) Das Wort Gottes legt die Struktur des Menschen offen: Der Schopfer des
Himmels und der Erde hat das Menschengeschlecht ,wortgotteshaft” ins
Leben gerufen. Der Erkenntnis- und Sachgrund dieser theologischen Aus-
sage ist Jesus Christus, der ,Gott in die Welt gebracht hat“ (1, 373f.). Deshalb
konzipiert Pesch die theologische Christologie als spezielle Gotteslehre und
geht sie soteriologisch an (1, 388). Die Israel-Dimension der Christologie und
die dogmatischen Aussagen iiber Maria fiigt er unterdessen kontextuell in
seine Uberlegungen ein.

Im Licht der Christologie entwickelt Pesch seine theologische Anthro-
pologie. Insoweit Mensch und Menschsein von Jesus Christus her gedacht
werden (konnen), bestimmt dieser die Themen und die Reihenfolge der
Aussagen iiber jenen und dessen geschipfliches Sein. Vom neuen Menschen
fillt (nicht bloB heuristisch) der Blick auf den alten; vom richtigen auf den in
Siinde verkehrten; vom freien, begnadeten, geliebten auf den unfrei
geknechteten. Bei dieser zeitiibergreifenden Bestimmung belidsst es Pesch
indes nicht, sondern erwiigt sodann die Fragen nach Herkunft und Zukunft
des Menschen im Kontext gegenwirtiger Naturwissenschaft und Ethik. In
allen Fasern macht Peschs Gedankengang feinsinnig den Unterschied von



492 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

anthropologisch und anthropozentrisch deutlich: Theologisches Denken
kann um seiner christologischen ,Sache“ willen nicht anthropozentrisch
fokussiert sein. Gleichwohl ist es dieser ,Sache“ wegen, und zwar um ihrer
soteriologischen Wirksamkeit am Menschen willen, eminent anthropo-
logisch ausgerichtet: ,Wir sind Gottes nicht losgelassene Partner” (2, 180) -
aus geschichtlicher Mitteilung des Wortes Gottes ,heute” erw#hlt.

Mit dem Glauben an Schépfer und Schépfung sowie an die Bestimmung
der Schopfung und des Menschen in der Schopfung (um dessentwillen es
eine theologische Schopfungslehre gibt) sowie mit der Uberzeugung von der
Existenz von Engeln und Dimonen und des Teufels einher geht die Reflexion
tiber das Weltbild einer Zeit und die naturwissenschaftlich-naturphilo-
sophische und (im weiten Sinn) technische Erklirung der Welt. Beide Faden
nimmt Pesch sachgerecht auf und reflektiert sie vor dem aktuellen Diskus-
sionsstand (z.B. Urknalltheorie, Theorie vom ,Intelligent Design®, Stamm-
zellen- und Hirnforschung) bis in ihre Folgen hinein (einschl. Theodizee).
Vor diesem Hintergrund artikuliert er seine Intention: ,Eine theologische
Schépfungslehre hat darin ihren Sinn, dem Glauben die letzten anthro-
pomorphen Vorstellungen von Gott auszutreiben, gerade deswegen, weil wir
doch immer nur in menschlichen Bildern von seiner Wirklichkeit reden
kénnen® (2, 298; vgl. unter diesem Aspekt das Kapitel Christusbilder: 1, 785-
815) - und diesen Gott zugleich von wissenschaftlicher oder pseudowissen-
schaftlicher Neugier abheben miissen.

Kiinftigen Studien bleibt es vorbehalten, die basishaften Wort-Gottes-
Theologien Karl Barths, Hans Urs von Balthasars, Gerhard Ebelings, Otto
Hermann Peschs und Peter Knauers unter zu prizisierender Riicksicht in ein
systematisches Gesprich zu verwickeln. Ein derartiges Unterfangen hitte mit
Peschs ausgeprigter Fihigkeit zur Synthese nebst seiner Begabung zur
Durchforstung zahlreicher systematischer Traktate und unterschiedlicher
Fiacher der Theologie samt deren Grenzgebieten - wie inzwischen der statt-
liche Bd. 2 seiner Dogmatik aufweist - manche Gemeinsamkeit. Vielleicht
gelingt dies sogar noch in der Kombination mit der christozentrischen
Theologie des orthodoxen Theologen Paul Evdokimov (1901-1970). Dieser hat
im Anschluss an Gabriel Marcel formuliert, wozu der Mensch als geschopf-
liche Existenz da sei: nicht als ,sum®, sondern zum ,sursum” - eben in einer
multidimensionalen Richtung auf das Wort Gottes hin: im Sein, im Denken,
im Handeln, also im Glaubensakt schlechthin.

JOHANNES SCHELHAS



‘ REZENSIONEN — GESCHICHTE DER PHILOSOPHIE UND DER THEOLOGIE

FRIEDMAN, Russell L.: Medieval Trinitarian Thought from Aquinas to Ock-
ham. Cambridge : Cambridge University Press 2010. viii + 198 p. ISBN 978-0-
521-11714-2.

L’ouvrage bref mais dense de R. Friedman offre un aper¢u remarquablement
documenté (de premiére main), d'une trés haute qualité, sur la théologie
trinitaire des années 1250 a 1350. Il présente par mode de synthése la pensée
d’'un grand nombre d’auteurs, en soulignant leurs points saillants, leurs
différences et leurs points communs, avec une exceptionnelle clarté.
L’ouvrage considére exclusivement la « théologie philosophique », c’est-a-
dire les exposés rationnels de l'unité et de la distinction des personnes
divines. Il montre I’évolution qui, a partir de Bonaventure et de Thomas
d’Aquin, conduisit un groupe significatif d’auteurs du XIV*® siécle a rejeter les
paradigmes explicatifs mis en ceuvre au XIII® siécle. On y découvre, entre les
deux siécles, une indiscutable continuité mais aussi des éléments de rupture.
R. Friedman trouve l'un des principaux motifs de discontinuité dans
I'affirmation renouvelée de la simplicité divine par certains auteurs du XIV®
siecle. Des quatre chapitres qui composent ce livre, le premier et le dernier
examinent principalement 'unité et la distinction trinitaires, tandis que le
deuxieme et le troisiéeme se concentrent sur l'usage du « modele psycholo-
gique » (le Verbe et 'Amour : procession par mode d’intellect ou de nature,
et procession par mode de volonté). L'ouvrage est doté d’une utile biblio-
graphie commentée (p. 174-186).

Le premier chapitre (p. 5-49) souligne la différence de Thomas d’Aquin et
de Bonaventure concernant la distinction et la constitution des personnes
divines. Tandis que, pour Thomas, le principe de distinction et de
constitution des personnes divines réside dans la relation (relations per-
sonnelles opposées), chez Bonaventure ce principe consiste dans I'émanation
(procession du Fils et de I'Esprit Saint). L’auteur note que l'explication de
Bonaventure et celle de Thomas concernent notre intelligence du mystére
trinitaire, c’est-a-dire I'ordre des concepts dans la maniére dont notre esprit
congoit les propriétés des personnes (soit comme relations, soit comme
émanations). La tradition franciscaine ultérieure présente une tendance a
« réifier » l'explication bonaventurienne : pour Jean Pecham, par exemple,
I’émanation (origine, procession) n’est plus seulement le principe conceptuel
de la distinction personnelle, mais elle en devient le principe actuel dans la
réalité méme de Dieu (p. 31). Les traits caractéristiques de la « tradition
franciscaine » issue de Bonaventure et de la « tradition dominicaine » issue
de Thomas d’Aquin, résumés a la fin de 'ouvrage (p. 171-173), sont présentés
avec toutes les nuances qui s'imposent. R. Friedman souligne le réle décisif
de Henri de Gand (p. 45-49) qui réunit le modeéle « franciscain » de
I’émanation et 'explication « psychologique » de la Trinité. C’est a ce « mo-
deéle psychologique » qu’est consacré le deuxiéme chapitre (p. 50-93). A la
suite de Henri de Gand en particulier (p. 60), la tradition franciscaine adopte



494 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

en général un emploi « fort » du « modele psychologique » (jusqu’a son
déclin autour des années 1320) : le Fils est littéralement le Concept produit
par l'intellect du Peére ; la nature (l'intellect) est le principe de la génération
du Fils, comme la volonté est le principe de la procession de 'Esprit Saint (p.
73). Duns Scot adopte un tel emploi « fort » du « modele psychologique » en
y inscrivant sa propre théorie du concept (identifié a I'acte d’intellection : p.
75-92). Pour Duns Scot, la différence fondamentale entre la génération du
Fils et la procession de I'Esprit Saint tient au fait que la premiére est natu-
relle tandis que la seconde est libre : le principe de distinction des personnes
réside donc dans les principes de production (nature ou intellect, et volon-
té). Outre 'opposition entre la nature et la liberté, cette explication pose, a
sa racine, la distinction formelle des attributs d’intellect et de volonté : I'une
des principales raisons avancées par Duns Scot en faveur de la distinction
formelle des attributs divins est le fait que ces attributs doivent présenter
une distinction ex natura rei pour servir de fondement a la distinction réelle
des processions trinitaires. La distinction formelle occupe une place déter-
minante dans 'usage scotiste du « modele psychologique » (p. 107-112). De
son coté, la « tradition dominicaine » tient que le principe des processions est
I'essence divine, de telle sorte que les deux processions sont également « na-
turelles » : ici le « modeéle psychologique » est employé de facon atténuée, par
analogie, dans le seul but de manifester 'ordre des deux processions.

Mais que se passe-t-il si I'on rejette la doctrine scotiste de la distinction
formelle ? Pour plusieurs auteurs du XIV® siécle aprés Duns Scot, la
sauvegarde d’'une compréhension stricte de la simplicité divine s’avere plus
importante que le projet de donner une explication détaillée de la foi
trinitaire : 'affirmation de la simplicité de Dieu I'emporte sur les distinctions
requises pour manifester la foi en la Trinité de fagon approfondie (p. 131). Le
troisiéme chapitre (p. 94-132) montre ainsi le recul du « modele psycho-
logique » chez Pierre Auriol, Frangois de Marchia et Guillaume d’Ockham.
Ces auteurs, qui rejettent la distinction formelle, excluent également que
I'intellect et la volonté soient les principes de constitution du Fils et de
I'Esprit Saint. Ockham maintient certes le « modele psychologique » mais au
nom de la foi seule (sola fide), sans lui reconnaitre une valeur d’explication
rationnelle : « William Ockham claims that the psychological model is
correct and proper, but that we have no idea why it is correct and proper »
(p. 132). Le quatriéeme chapitre présente des auteurs qui, plus radicalement,
contestent 1'idée d'une « constitution » des personnes (p. 133-170). En effet,
au-dela des différences d’écoles touchant le réle des relations (Thomas
d’Aquin) ou des processions (Bonaventure) dans la constitution des per-
sonnes divines, certains auteurs du XIV® siecle rejettent I'affirmation méme
d’'une « constitution » de ces personnes divines et tiennent une sorte de
« fidéisme » en matieére de doctrine trinitaire. R. Friedman nomme ce cou-
rant « prépositinisme » (praepositinianism), en référence a Prévostin de Cré-
mone qui, au début du XIII® siécle, avait rejeté 1'existence de « propriétés »
dans la réalité de Dieu, et donc refusé que les personnes soient constituées
par de telles propriétés. L’auteur offre trois exemples : le franciscain Walter



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 495

Chatton, le dominicain Robert Holcot et 'augustinien Grégoire de Rimini. Le
« prépositinisme » de ces auteurs se caractérise par deux affirmations cen-
trales: il n'y a pas de distinction entre les personnes divines et les pro-
priétés ; ces personnes se distinguent en elles-mémes et par elles-mémes. La
question de la « constitution » des personnes divines ne se pose donc plus.
Ici encore, ces positions sont tenues au nom de la simplicité divine. Le
« minimalisme radical » (cf. p. 164) de Grégoire de Rimini est particu-
lierement frappant. Faut-il en conclure que le XIV® siecle se caractérise,
comme le voulait Gilson, par I'avénement d'un fidéisme qui a ruiné la
théologie scolastique ? R. Friedman reconnait I'existence d’'un fidéisme et
d’une discontinuité chez certains auteurs (non pas tous) du XIV® siécle. Mais
loin d’y voir I'expression d’'une faillite de la théologie scolastique, il y trouve
plutét le signe de 'immense vitalité et de I'extraordinaire créativité de la
scolastique du moyen age tardif (p. 169sq).

L’étude de R. Friedman constitue un ouvrage passionnant, a vrai dire
indispensable : elle offre une présentation sans égale des grands courants
trinitaires latins de 1250 a 1350. En guise de conclusion, je formule quelques
questions. R. Friedman estime que Thomas d’Aquin, dans sa Summa
theologiae, a modifié ses explications antérieures concernant la constitution
du Pére par la paternité, afin de répondre a des objections telles que celles
de Bonaventure (p. 33). Cependant, l'essentiel de la réponse de Thomas
n’est-il pas déja présent dans son Scriptum super Sententiis, livre I, dist. 27,
g. 1, a. 2 ? L’auteur explique également : « For Aquinas, the relations take on
an existence of their own “prior” to the emanations of the persons » (p. 25).
Ne faudrait-il pas préciser que cela concerne spécialement la relation de
paternité en tant que constituant la personne du Pére, mais qu’il en va
autrement pour la filiation (et pour la propriété relative de I'Esprit) ? « Non
est similis ratio in Patre et Filio [..] Filiatio nullo modo praecedit
intellectum nativitatis » (Thomas, I Sent., dist. 27, q. 1, a. 2, ad 4 : n’est-ce
pas la une réponse a Bonaventure ?). En effet: « Origines enim passive
significatae, simpliciter praecedunt, secundum intellectum, proprietates
personarum procedentium, etiam personales » (Summa theologiae 1, q. 40, a.
4, corp.; cf. ad 3: « Nativitas [...] secundum intellectum praecedit filiationem,
etiam secundum quod est constitutiva personae Filii »). Le coeur du pro-
bleme ne tient-il pas au fait que, pour Thomas, la distinction personnelle
doit se prendre d'une réalité intrinséque a la personne, ce que I'’émanation ne
vérifie pas selon son mode de signifier (Summa theologiae I, q. 40, a. 2,
corp.) ? Concernant le rejet de distinctions explicatives chez certains auteurs
du XIV* siecle, faut-il y voir une réaction par rapport a I'héritage de Henri de
Gand (emploi « fort » du « modéle psychologique ») et de Duns Scot (dis-
tinction formelle) plutot qu’a I'égard de la tradition de Thomas d’Aquin ?
Une théologie trinitaire peut-elle revétir une plus grande valeur qu'une
autre ? Enfin, les différences des doctrines trinitaires ont-elles des consé-
quences sur la maniére d’envisager la place de la foi en la Trinité dans
I'ensemble de la théologie et dans la vie chrétienne ?

GILLES EMERY, O.P.



496 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

COURTENAY, William J.: Ockham and Ockhamism. Studies in the Dissemina-
tion and Impact of his Thought (= Studien und Texte zur Geistegeschichte
des Mittelalters 99). Leiden : Brill 2008. 420 p. ISBN 978-90-04-16830-5.

Historians continually confront the tension between intellectual currents
and the intellectuals themselves. Most historical evidence consists of
particulars, in this case, written texts, and from these historians of thought
abstract and, at times, essentialize to achieve a comprehensive and
comprehensible image of the intellectual production of an author, or of a
whole movement. It is this approach that in part gives rise to the classic
narrative that portrays the history of medieval thought as the interaction
between two schools of thought, based on the status of universals:
nominalists and realists.

William ]. Courtenay contributes to this great debate not by analyzing
the quarrel over universals, but rather through an examination of what
fifteenth-century adherents to the Via moderna considered to be their
intellectual predecessors, the Occamistae and the Nominales. His point of
departure is the handful of cases where medieval texts make a reference to
these groups, which groups he then places in their intellectual and insti-
tutional context. The tension between intellectual currents and the
intellectuals themselves becomes evident, since these references typically
appear in a debate where only one side is present. Courtenay takes up the
historical challenge of identifying and reconstructing the (often unnamed)
other side of the debate.

Ockham and Ockhamism assembles the fruit of this investigation, namely
William J. Courtenay’s studies of nominalism and Ockhamism in the twelfth
and fourteenth centuries respectively. In fact, the book is a reimpression of
the author’s collected articles on the subject, for the most part written
between 1980 and 200o0. It divides into two asymmetric parts.

The first part reproduces the author’s investigations into the Nominales
of the twelfth century, and finds their name derives from a position on
signification considerably different from our contemporary understanding of
nominalism.

“The fundamental teaching of the Nominales was that only the
nominative case of nouns and the present tense signify. The oblique cases of
nouns, strictly speaking, are not nomina. They are simply voces that con-
signify. Similarly, the tenses of verbs and temporal adverbs only consignify
and do not affect the principal signification of the nomen” (75).

The Nominales then applied this theory of signification (Semel est verum,
semper est verum) to theology. They resolved thus such problems as the case
presented by Augustine, that what Abraham held on faith, namely, “Christ
will be born of a virgin” is the same as what Christians hold on faith, “Christ
was born of a virgin”. Both propositions have the same signification, and so
Abraham and St. Peter both had the same faith.

The article “Nominales and Nominalism in the Twelfth Century” (Chapter
4) forms the centerpiece of this section, which Courtenay bolsters with three



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 497

conference papers on related subjects. While the author succeeds in
identifying what views are meant by nominalis, and tracing their prehistory,
he does not positively identify any author as a member of the secta
nominalis, except perhaps for Peter Abelard, with numerous objections.

Courtenay also finds this tension between author and movement in the
fourteenth century, between Ockham and Ockhamism. As the author him-
self states (p. xv), the main purpose of this book lies in the second part,
dedicated to this problem. More properly, with a few exceptions, such “The
Academic and Intellectual Worlds of Ockham” (Chapter 6) taken from the
Cambridge Companion to Ockham, this part focuses on the scholarly debate
that began in 1982 with his and Katherine Tachau’s “Ockham, Ockhamists,
and the English-German Nation at Paris, 1339-1341” (Chapter g).

In this article, Courtenay and Tachau defend several novel positions on
the status of Ockham’s thought at Paris around 1340, following three lines of
investigation.

1. First, concerning the legislation of the arts faculty and English-German
nation, they arrive at four conclusions:

A. The 1339 Arts faculty statute against dogmatizing the doctrine of
William of Ockham was purely disciplinary in nature, since Ockham’s work
had not been examined and approved as teaching texts.

B. The December 29, 1340 Arts statute bearing the later rubric “Sta-
tutum facultatis, de reprobatione quorundam errorum Ockanicorum” in fact
had nothing to do with Ockham or Ockhamism, and instead was likewise
disciplinary and anti-sophistic.

C. There was another statute, now lost, sealed in early 1341, against
Ockham’s physical theories.

D. These statutes need to be considered in the context of several
concurrent disciplinary movements in the other faculties, as well as extreme
pressure from Pope Benedict XII to reform the faculty.

2. Concerning the reception of Ockham, Courtenay and Tachau find
several contemporary philosophers and theologians who make use of his
thought. Ockham’s logical works circulated at Paris since at least the 1330s.

3. References to Occanistae appear in contemporary Parisian texts, no-
tably Michael of Massa’s revised commentary on book II of the Sentences, as
well as in Conrad de Megenberg’'s works. Both attack Occanistae who
support Ockham’s physical theories, notably his understanding that only the
categories of individual substance and quality had real existence. These
views, Michael and Conrad claim, deviate from the truth of Averroes and
Aristotle.

The rest of Ockham and Ockhamism explores, modifies and defends these
three lines of investigation, chiefly the first and third ones. With respect to
the last line of investigation, Courtenay explores the careers and the natural
philosophical views of Conrad of Megenberg and Michael of Massa in more
detail, redating Michael of Massa’s revision of book II to the period
immediately preceding the crisis of 1339-1341 (Chapter 13), and providing a
partial biography of figure of Conrad of Megenberg (Chapter 14).



498 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

With respect to the first line of investigation, Courtenay, in repeated
investigations of the statues of the University of Paris, eventually abandons
or severely modifies each of the four conclusions. He apparently concedes
that the statutes did have a doctrinal component, that the document sealed
in early 1341 could have been enacted in late 1340, and that the external
influence of the papacy may not have been the overriding issue. In the
introduction, however, he asserts, “I remain convinced that an important
statute against Ockham’s ‘scientia’ is missing in the archival record, as are
several other statutes that once existed” (xiv).

The articles do not simply revise the previous view; rather they explore
the areas of research opened up by the controversial Courtenay-Tachau
article and defend the thesis against scholarly criticism, especially the
research of Zénon Kaluza and J.M.M.H. Thijssen. Therefore, each time the
author reproposes the elements of his arguments concerning the statutes,
the nuances of the formulation reflect the criticism and concerns of his
interlocutors. His colleagues’ astute philosophical and historical analyses
reveal the substantial relationship between the statutes’ wording, the
doctrine of Jean Buridan, and a distortion of Ockham’s thought, as well as
how later thinkers understood the ruling. Spurred by these critiques
Courtenay explores in detail the biographical and intellectual circumstances
and revises his view.

Like the Occanistae, this competing view of the statutes only appears
second-hand in Courtenay’s book. Courtenay cites their opposition, without
summarizing their positions. But, as opposed to the members of the Arts
Faculty targeted by the statutes of 1339-1341, his interlocutors are named.
The author thus frames his research as part of a collective endeavor
occasionally fraught with controversy. Ockham and Ockhamism presents
Courtenay’s thesis, but even more importantly, in documenting part of a
great debate among intellectual historians at the end of the twentieth
century, it shows how such a debate illuminates the terrain of historical
understanding beyond the limited confines of intellectuals and intellectual
currents.

WILLIAM DUBA

SYROS, Vasileios: Die Rezeption der aristotelischen politischen Philosophie bei
Marsilius von Padua. Eine Untersuchung zur ersten Diktion des ,Defensor
Pacis“. Leiden: Brill 2007. 364 S. ISBN 978-9004-16874-9.

Gelehrte Politikberatung ist heute die Aufgabe grofler Institute und For-
schungszentren. Zwar versammelten sich auch im 14. Jahrhundert am Hofe
Ludwigs des Bayern namhafte Gelehrte der Zeit. Einer der intellektuellen
Protagonisten aber, Marsilius von Padua, dessen Hauptwerk Defensor Pacis
1324 abgeschlossen wurde, war doch eher etwas wie ein politikphiloso-
phischer Ein-Mann-Think-Tank, dessen Vorstellungen von der Gemeinschaft
der Biirger und dem menschlichen Gesetzgeber als hochster Gewalt bereits
recht moderne Ziige tragen sollten. Aber auch eine gleichsam solitdre



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 499

Erscheinung wie Marsilius von Padua steht mit ihrem Werk in einem Netz
mannigfacher geistiger und realgeschichtlicher Beziige.

Eine Leistung der 2007 erschienenen Heidelberger Doktorarbeit von
Vasileios Syros ist es, Marsilius’ opus magnum im geistesgeschichtlichen
Kontext der Zeit eingeordnet und dabei besonders die Eigenheiten der
marsilianischen Aristoteles-Rezeption herausgearbeitet zu haben. Manches
Bekannte wird dabei noch einmal quellennah rekonstruiert und profiliert.
Einige Akzente werden neu gesetzt, so etwa, wenn Syros eine Ndhe zwischen
Marsilius’ Handlungstheorie und der Gesetzeslehre des Moses Maimonides
zu erkennen glaubt. Entsprechend rechnet es Syros zu den Desiderata der
Marsiliusforschung, beziiglich der nichtchristlichen Quellen des Paduaner
Philosophen sein Verhdltnis zu Moses Maimonides zu bestimmen.

Was kann es heiflen, im 14. Jahrhundert als politischer Aristoteliker zu
schreiben und die historisch-politische Konstellation und die Realitdten der
eigenen Zeit mit den Mitteln der gut ein halbes Jahrhundert zuvor wieder-
entdeckten Aristotelischen Politik zu analysieren und zu begreifen? Dass
Marsilius dabei durchaus eigene Wege zu beschreiten hatte, machte er von
Beginn an deutlich. Uberfliissig sei es zu wiederholen, was Aristoteles iiber
Zahl und Wesen der Ursachen des Unfriedens geschrieben habe. Die Ursache
politischer Unordnung und Unfriedens zu entdecken und zu bekdmpfen, auf
die Marsilius im 14. Jahrhundert reflektiert hat, namlich die unverhohlenen
Machtanspriiche des zeitgenossischen Papsttums, welche die weltliche poli-
tische Ordnung zu zerstéren drohten, dafiir hatten Aristoteles die Voraus-
setzungen gefehlt.

Wie Syros zeigen kann, bleibt es jedoch nicht nur bei einer thematischen
Erganzung der politischen Philosophie des Aristoteles. Marsilius veranderte
auch Denkformen und argumentative Grundmuster des politischen
Aristotelismus. Die Aristotelische Politik war, darin lasst sich der Grund-
intention des Verfassers zustimmen, keine autoritative Grundlage fiir das
politische Denken des Marsilius. Seine Fragen galten z.B. der wirkenden
Ursachlichkeit in der Politik. Anstelle der teleologischen Reflexion der poli-
tischen Philosophie bei Aristoteles wird nach der causa efficiens der poli-
tischen Gemeinschaft, ihrer gesetzlichen Ordnung und der Regierung ge-
fragt. ,Marsilius ist sich der Bedeutung des Zwecks vollkommen bewusst, die
Betonung liegt aber im Defensor pacis dennoch durchweg auf den Wirk-
ursachen jedes politischen Prozesses.“ (53) Der menschliche Gesetzgeber
(legislator humanus) wird zur entscheidenden legitimatorischen Grundfigur
‘erhoben. Aristoteles’ biirgerpolitisches Potential wird ausgeschépft und
weiterentwickelt.

Die Entstehung der politischen Gemeinschaft wird dabei nicht allein mit
Aristoteles’ Vorstellung von deren natiirlichem Charakter begriindet, son-
dern auch unter deutlicher Aufnahme der stoischen oikeiosis-Lehre be-
schrieben. Die Hauptrichtung der Gedankenfithrung ist nicht jene auf die
natiirliche Vollendung des menschlichen Lebens in einer politischen Ge-
meinschaft hin, sondern der Ausgang von der Mdngelbeladenheit des indivi-
duellen Daseins her. Nicht zuletzt hat auch die Wiederbelebung des



500 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

stadtisch-biirgerlichen Lebens in Norditalien ihre Spuren im Werk des Mar-
silius hinterlassen. Der Defensor Pacis ist mehr als eine blofde spatmittel-
alterliche Adaption der Aristotelischen Politik.

»2Anders als Aristoteles...“ - lautet daher auch die wiederkehrende Formel
des Buches. Dabei schiefdt der Autor manchmal iiber das Ziel hinaus. Anders
als Aristoteles, heifdt es etwa, bestimme Marsilius den Zweck der politischen
Gemeinschaft. Bei Marsilius diene sie, so Syros, der ,Beschaffung materieller
Giiter und der Arbeitsteilung (83), wahrend fiir Aristoteles das wahre gute
Leben in der kontemplativen Tatigkeit bestehe. Die politische Gemeinschaft
habe ,dafiir zu sorgen, dass alle Biirger sich der Entfaltung der theoretischen
[..] Lebensweise widmen konnen, die nach Aristoteles’ Verstindnis die
vollkommene Gliickseligkeit — das hochste Ziel des Zusammenlebens in einer
politischen Gemeinschaft - ausmacht.“ (84) Um der Betonung der Differenz
willen, platonisiert Syros das politische Denken des Aristoteles. Oder er liest
ihn in iberraschender Weise durch die Brille eines Leo Strauss, als bestiinde
der Zweck der Politik in der Ermoglichung einer philosophischen Lebens-
form. Dabei liegt Syros eine eigene straussianische Auslegung des Marsilius
vollig fern. Der esoterischen Interpretation des Marsilius durch S.F. Torraco
(Priests as Physicians of Souls) kreidet Syros ,krasse Missdeutungen® an.

Anders als Aristoteles, so Syros weiter, fithre Marsilius die Zerriittung des
Gemeinwesens nicht auf den Konflikt zwischen Armen und Reichen zurtck.
Gleichviel welches Gewicht man der soziookonomischen Schichtung und
dem Klassenantagonismus in der politischen Theorie des Aristoteles bei-
messen will und gleichviel, ob man Aristoteles in seiner normativen Per-
spektive darauf abstellen ldsst, dass er die konflikttrachtige Spaltung der
Polis in Arme und Reiche durch einen 6konomisch und tugendethisch quali-
fizierte Mittelstand auszubalancieren trachtet oder ihr eher dadurch zu
begegnen sucht, dass er ,die Okonomie als Quelle der Desintegration wieder
in den Oikos verbannen will“t — Marsilius von Padua hat es in seinem Werk
von Beginn an mit einer ganz anderen Quelle der Zwietracht zu tun. Hier
wie in anderen Fillen ldsst sich der Unterschied zwischen Marsilius und
Aristoteles auf die polemische Absicht des Paduaner Philosophen zuriick-
fihren, die zuweilen im dichten Gefiige der gelehrten Untersuchungen aus
dem Blick gerat.

Anders schliefllich als Aristoteles habe Marsilius viel Miithe darauf
verwendet, ,die Entstehung der ersten politischen Gemeinschaften als das
Ergebnis der Entscheidung der Gesamtheit oder der Mehrheit des patres-
familias und nicht als das Werk eines einzelnen Individuums darzustellen,
wie dies etwa Aristoteles, seine muslimischen Nachfolger sowie Thomas von
Aquin und Machiavelli taten.“ (98) Die Griindungsmythen und ihre indivi-
duellen Helden, Antenor im Falle der Vaterstadt des Marsilius, oder Moses,
Cyrus, Romulus, Theseus oder die historischen und mythischen Gesetzgeber-
figuren eines Solon oder eines Lykurg, wie sie bei Aristoteles erwdhnt und

1 Aloys Winterling: ,Arme“ und ,Reiche®. Die Struktur der griechischen Polisgesellschaften
in Aristoteles’ Politik’, in: Saeculum 44 (1993) 179-205; hier: 205.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 501

noch in Rousseaus Contrat social aufgegriffen sowie in einem Akt politischer
Mythologie iiberhoht werden - sie treten bei Marsilius hinter die Gemein-
schaft der Biirger als menschlichen Gesetzgeber zuriick. Das hat nicht nur
den naheliegenden Sinn, die zentrale legitimatorische Funktion des legis-
lator humanus unumstritten zu behaupten. Man muss auch hier wieder den
polemischen Sinn darin erfassen, sich von der Auffassung und dem Narrativ
einer individuellen Griindung der politischen Gemeinschaft abzuwenden.
Dabei steht freilich nicht die eben genannte mythologische Griinder-Tradi-
tion im Fokus, sondern eine ganz andere Erzdhlung: ndamlich die biblische
und von Augustinus aufgegriffene Erzihlung vom Stadtgriinder Kain, die
dem politischen Akt ab origine den Stempel der Illegitimitat aufdriickt. ,Von
Kain nun steht geschrieben, dass er eine Stadt griindete, Abel aber als
Fremdling tat dies nicht“, heifdt es in Augustinus’ De Civitate Dei (XV, 1).
Nichts hdtte verheerender sein konnen fiir das Beweisziel des Defensor Pacis
als die augustinische Relativierung und Entmadachtigung politischer Ge-
meinschaft durch die Erinnerung an ihre schon im Akt ihrer individuellen
Grindung liegende Illegitimitat.

Syros’ Arbeit bereichert unser Verstandnis von den vielfaltigen Rezeptions-
und anspruchsvollen Transformationsprozessen, die im 14. Jahrhundert im
Defensor Pacis als einem bedeutenden Werk in der Geschichte des poli-
tischen Denkens zusammenlaufen. Dessen polemischer Ort in den politisch-
geistigen Kontroversen der Zeit, sein Einsatz auf dem zeitgendssischen
Kampfplatz der Philosophie (Kurt Flasch) bleibt dabei schamvoll bedeckt.

DIRK LUDDECKE

FISCHER, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 2o.
Jahrhunderts. Studienausgabe. Freiburg i. Br.: K. Alber 2009. 684 S. ISBN

978-3-495-48369-5.

Unlangst ist die Studienausgabe der herausragenden Arbeit von Joachim
Fischer von 2008 erschienen, eine Ausgabe, die den Kreis von Lesern und
Interessierten an der Philosophischen Anthropologie zu erweitern er-
moglicht. Die umfangreiche Studie von Fischer (TU Dresden) unterscheidet
sich schon im Titel von anderen Lesarten in Bezug auf die ,philosophische
Anthropologie“, die zumeist ihren Disziplincharakter unterstrichen haben
(Landmann, Thies, Hartung), dabei aber sehr oft vernachldssigten, dass es
sich auch um eine Denkrichtung handelt: Um eine philosophische Bewegung,
die in den zwanziger Jahren in Deutschland entstanden ist und die zum Teil
die Philosophie (und andere Wissenschaften) des 20. Jahrhunderts bestimmt
hat. Nicht zufillig verwendet der Autor den Terminus Paradigma, um den
Theoriecharakter dieses geistesgeschichtlichen Phdanomens zu zeigen: Ein
philosophisches Paradigma ist etwas, das dazu in der Lage ist, kulturelle
Formen und Hervorbringungen zu determinieren, es fungiert als Modell fiir
Inspiration und spezifische Kennzeichnungen, die, in diesem Fall, bestimmt,
was die Philosophie selbst beschdftigt. Eine solche Voraussetzung fithrt nun
- so Fischers Vorschlag - zu der Unterscheidung der philosophischen



502 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Anthropologie als Disziplin, klein geschrieben, von der als Denkrichtung, die
eine origindre philosophisch-kulturelle Lage bildet, indem sie in sich
verschiedene Disziplinen versammelt (von der Philosophie zur Zoologie, von
der Medizin zur biologischen Anthropologie, von der Psychologie und
Psychiatrie zur Biologie) und sie originell durch einen Leitfaden zu ver-
kntipfen sucht. Diese Denkrichtung oder dieses Paradigma wird in der Studie
in Grofdschreibung Philosophische Anthropologie genannt (vgl. 14, s. auch 22;
in der Rezension wird im Folgenden diese Form verwendet). Es handelt sich
demnach um eine Arbeit, die die spezifische Fragestellung der modernen
Philosophischen Anthropologie herausholt und nicht einfach eine histo-
rische Rekonstruktion der Disziplin philosophische Anthropologie anbietet:
es wird also nicht nur nach Charakteristiken und Genealogie der Disziplin
gefragt, sondern auch und vor allem nach Sinn und Ziel des modernen
Theorieprogramms der Philosophischen Anthropologie selbst, als weitgrei-
fende und verschiedene Geistesspannungen zusammenfassende Kulturbe-
wegung.

Der hier rezensierte Band wurde erstmals 2008, also genau achtzig Jahre
nach dem Erscheinen der beiden ,Griindungsschriften der Philosophischen
Anthropologie veroffentlicht (Die Stellung des Menschen im Kosmos von
Scheler und Plessners Die Stufen des Organischen und der Mensch), quasi mit
dem Willen zur (Wieder-) Bestatigung ihres Wertes und ihrer gedanklichen
Tiefe. Das Jahr 1928, annus mirabilis der Philosophischen Anthropologie,
scheint die erste theoretische Hochphase dieses autonomen Denkansatzes zu
sein (dessen Entwicklung und Konsolidierung dem Autor zufolge von den
Zwanzigern bis in die vierziger Jahre reicht, eine Zeitspanne, in die sich auch
Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen von Karl Lowith, ebenfalls von
1928, einfiigt, ein Werk zur ,philosophischen Anthropologie der Intersub-
jektivitat“). Das Abenteuer der Philosophischen Anthropologie beginnt
allerdings bereits 1919 an der neu gegriindeten Universitat Koln, als Scheler
den jungen Plessner dorthin einlddt, und endet 1975, kurz vor dem Tod A.
Gehlens, mit der Publikation eines Gedenkbandes zu Ehren Schelers. Gehlen
ist der andere Grofle der Philosophischen Anthropologie, der 1940 mit der
Schrift Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt an die Offent-
lichkeit tritt: Im Ausgang von einigen Grundprinzipien der Philosophie
Schelers entwickelt er eine Handlungstheorie, in deren Mittelpunkt der
Mensch als Mangelwesen steht, eine von Herder entlehnte Definition. Neben
diese drei grofden Hauptfiguren der Philosophischen Anthropologie werden
besonders zwei weitere gestellt: A. Portmann, Biologe aus Basel und Experte
fir Ornithologie und Meeresbiologie, der 1944 grundlegende Biologische
Fragmente zu einer Lehre des Menschen vorlegt, und der Kulturphilosoph E.
Rothacker, der eine Kulturanthropologie entwickelt, so auch der Titel seines
Hauptwerkes von 1942. Besonders an diesen fiinf Reprdsentanten rekon-
struiert der Autor Genese, Entwicklung, Konsolidierung und Dekadenz der
Philosophischen Anthropologie, vielleicht durch einen leicht ,partialen her-
meneutischen Filter, der dazu fiihrt, dass andere Namen eher in den Hinter-
grund treten, wie E. Cassirer, B. Groethuysen, K. Lowith, G. Anders und H.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 503

Blumenberg, die auch Teil dieser anthropologischen Wende waren. Sicher-
lich werden diese diskutiert, aber sie erringen nicht den Status von typischen
Exponenten der Denkrichtung, sondern den ihrer Kommentatoren und
Interpreten. Neben der historisch gegliederten Darstellung der Philoso-
phischen Anthropologie, dem ersten Teil des Bandes, steht im zweiten ein
Versuch, das Paradigma theoretisch erstmals wirklich zu durchdenken, was
darauf abzielt, dabei mehr die den verschiedenen Autoren gemeinsamen
Elemente als die Unterscheidungsmerkmale zwischen ihnen aufzufinden
(obwohl auch diese behandelt werden). Neu ist dabei methodisch der Ver-
such, die Philosophische Anthropologie von anderen philosophischen Stro-
mungen prazise abzugrenzen, die die Philosophische Anthropologie be-
gleitet haben, ihr vorausgegangen oder auf sie gefolgt sind, so dass das Para-
digma gleichsam auch entlang verschiedener Frontlinien kenntlich wird -
vor allem im Verhadltnis zu den Denksystemen des Neukantianismus, des
Naturalismus/Darwinismus, der Existenzphilosophie, der Philosophischen
Hermeneutik, der Kritischen Theorie. Die Philosophische Anthropologie als
stheoriegeschichtliches Phianomen sui generis“, auch in ihrer Fragmen-
tierung, hat einen einheitlichen spekulativen Kern: der Autor fragt sich, auf
welche Weise sich ein ,Netzwerk von Denkern“ hat bilden kénnen, im ge-
meinsamen Bewusstsein, ein eigentliimliches Denksystem ins Leben gerufen
zu haben, trotz aller zwischen ihnen gegebenen Unterschiede und akade-
mischen Rivalititen (man denke an den bekannten Plagiatsvorwurf Schelers
beziiglich Plessners Buches von 1928), sowie danach, wie eine Art ,Schul®-
Bildung mit vielen kanonischen Texten stattgefunden hat, die eine Wir-
kungsgeschichte auch in entfernten Disziplinen ins Leben gerufen hat.
»Plessners Schliisselbegriff ,exzentrische Positionalitdt‘ erweist sich als roter
Faden, um den Identitiatskern des Ansatzes sichtbar werden zu lassen.“ (15)
In der Rekonstruktion dieses Denkansatzes gibt es verschiedene Be-
schleunigungsfaktoren, die dazu beigetragen haben, dieses Phanomen in die
urspriinglich von Scheler und Plessner eingeschlagene Richtung zu bef6r-
dern: das Interesse an, aber auch die Skepsis gegeniiber der Psychoanalyse
Freuds und den darwinistischen Theorien; Aufmerksamkeit gegeniiber den
Autoren der Lebensphilosophie, gegeniiber der Psychologie L. Klages und
den Forschungen von Uexkiills (besonders dessen Korrelationstheorie von
Organismus und Umwelt) und gegeniiber anderen zu den Naturwissen-
schaften gehorenden Disziplinen (wie der Botanik, Zoologie, Biologie, Phy-
siologie etc.). Zwei weitere Elemente sind bestimmend und beférdernd fiir
die Entstehung des Ansatzes; erstens ein ,Spezialist‘, der niederldndische
Zoologe, Physiologe und Psychologe F.].J. Buytendijk, der im ,Phdnomen des
Organischen® das wirkliche Losungsfeld Schelers und Plessners erfasst und
zwischen 1921 und 1925 mehrfach auf Einladung Schelers Vortrage in Koln
gehalten hatte (48-52), und zweitens ein ,Generalist®, der groffe Philosoph,
der 1925 auf Einladung Schelers nach Kéln kam: Nicolai Hartmann, der im
Hintergrund, aber auffdllig im grofden Teilen des Buches prasent ist (52-55).
Der Einfluss Hartmanns sowohl auf Scheler als auch auf Plessner ist
tatsachlich unbestreitbar: Der Autor belegt mehrere, eine entscheidende



504 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rolle spielende Punkte, wie seine ,Metaphysik der Erkenntnis®, das ,Schich-
tentheorem des Seins“ und seine Betrachtung der ,Bewusstseinsrelation“ als
»Seinsrelation“. Buytendijk und Hartmann sind, obwohl sie nicht Teil dessen
sind, was gemeinhin Philosophische Anthropologie genannt wird und
obwohl sie aus unterschiedlichen wissenschaftlichen Bereichen stammen,
die Katalysatoren dieses neuen Denkprinzips.

Es fiigt sich zweitens eine andere Beschleunigungsbedingung an, nicht
nur fiir die Philosophische Anthropologie, sondern fiir die ganze Philosophie
des 20. Jahrhunderts: Heidegger und, zwischen Freiburg und Marburg, die
Geburt einer ,neuen Philosophie®, die die Art zu denken revolutioniert habe,
eine ,Hermeneutik in der Dilthey-Husserl-Tradition“, die hdufig mit einer
Untersuchung anthropologischer Art verwechselt werde (von Lowith selbst
z.B., dem ersten und einem der wichtigsten Heidegger-Schiiler), was
Heidegger und die Daseinsanalytik dagegen kategorisch ablehnten (55-57
und 96-99). Das wissenschaftliche und akademische Interesse an der Philo-
sophischen Anthropologie - der Autor zitiert die zeitgendssische Formel von
einer anthropologischen Wende — wachst in der Zeit von 1928-1934, als die
deutschsprachige akademische Welt der Geisteswissenschaften in weiten
Teilen von diesem Denkansatz bestiirmt zu werden scheint: Lowith, Rot-
hacker, Heinemann, Landsberg, Emge, Baumler, Ritter und noch andere
bieten Seminare bzw. Vorlesungen zur Philosophischen Anthropologie an.
Dieser neue Denkansatz dringt also in jeder Hinsicht in die akademische
und wissenschaftliche deutschsprachige Welt ein, quasi eine Mode, die nicht
nur die kulturelle, sondern auch die biologische Problematik des Lebe-
wesens, das man ,Mensch“ nennt, erforscht und untersucht. Trotz alledem
bleibt das (akademische) philosophische Feld noch durch andere Ansitze
dominiert (94f.): Durch die Existenzphilosophie Heideggers und Jaspers,
durch die ,irrationalistische Lebensphilosophie nach Klages und auch durch
diejenige hermeneutisch und interdisziplindr orientierte der Dilthey-Schule,
wie sie Groethuysen und Misch fortfiihrten.

Die Philosophische Anthropologie, und damit erreichen wir den zweiten
Teil des Bandes, zeigt einen Kern gemeinsamer Elemente, der, wie schon
angesprochen, fiir den Autor die fundamentale Kohdrenz der Stromung
ausmacht, die - Fischer zufolge - die vorhandenen (und zahlreichen und oft
betonten) Differenzen der Autoren in den Hintergrund drdngt. Die
Philosophische Anthropologie entsteht in einer vom Neukantianismus und
der Lebensphilosophie dominierten Zeit, mit deren typischen Dualismen
(Leben-Vernunft, Materie-Geist): Diese Teilwahrheiten werden durch das
neue Denken der Philosophischen Anthropologie untereinander vermittelt,
mit der grundlegenden Tendenz, den Geist im Leben aufzubauen und zu-
gleich die Seriositdt der Autonomie seiner Selbstreflexion (im Verhaltnis
zum Leben) anzuerkennen. Das Lebendige, das Organische, wird zum
Gegenstand philosophischer Forschung, ein Gegenstand, der seine Charakte-
ristiken in Einheit mit der Umwelt erhadlt. Die vergleichende Untersuchungs-
methode, die die verschiedenen Organismen im Verhadltnis untereinander
und zur Umwelt analysiert, also die bekannte, an Nietzsche erinnernde



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 505

Gegeniiberstellung Mensch-Tier, ermittelt die ,hierarchische® Strukturie-
rung des Lebenden nach seiner Komplexitit und gelangt so zu einer Be-
stimmung des Menschen als ein Sonderfall des Lebens (,Sonderstellung®), da
er als Geist die zirkuldre Einheit des Organischen durchbricht, auf deren
Lebendigkeit er zugleich angewiesen bleibt - das sind die gemeinsamen
Elemente, der fundamentale Kern, der die kleinen und grofen Namen der
Philosophischen Anthropologie verbindet. Die konzeptuellen (philosophi-
schen) Unterschiedlichkeiten zwischen Scheler, Plessner, Gehlen, Rothacker,
Portmann sind dem Autor nach also neu zu ordnen und auf die Einheit der
theoretischen Voraussetzungen zuriick zu beziehen, denn es ist dieser theo-
retische Kern, der es erlaubt, die Sehkraft der Philosophischen Anthropo-
logie zu 6ffnen und der ihr Forschungsproduktivitat verleiht.

Die Autonomie der Philosophischen Anthropologie bestatigt sich in noch
einem weiteren Element: Ein grofer Teil des deutschsprachigen Denkens
ihrer Zeit, nicht nur des philosophischen (Kulturwissenschaften, Psychiatrie,
Sozialwissenschaften, Politische Theorie), hat sich mit ihr konfrontiert, sei
es, indem man sich auf ihre Seite gestellt und einige Thematiken weiter
verfolgt hat (man denke nur an einige Arbeiten von Blumenberg, Anders,
Marquard und Lowith; wie auch an die von Straus und Binswanger in der
Medizin und der Psychiatrie), sei es, indem einige Themen in eigenstandiger
Manier iiberarbeitet wurden (Apel, Jonas), sei es, indem ihre Grundbe-
hauptungen kritisiert wurden (die Frankfurter Schule und Autoren aus
ihrem Umfeld wie Habermas; die experimentelle Anthropologie von
Lepenies; Fahrenbach, Kamper und Landgrebe, die eine existenzphiloso-
phische Kritik im Riickgang auf Kierkegaard, Heidegger und die Phano-
menologie tibten; sprachphilosophische, -analytische Kritik durch Kamlah).
Der theoretische Charakter der Philosophischen Anthropologie hat, so der
Autor, ihre methodologische Eingliederung auch in die zeitgendssische
Soziologie gestattet (vor allem seit den sechziger Jahren; vgl. 383-432).
Gehlen und Plessner erfahren tatsiachlich eine soziologische Wandlung ihres
Denkens, zumal beide Lehrstithle fiir Soziologie innehaben; in der
Zwischenzeit formiert sich ein Netzwerk aus Soziologen, vor allem um
Schelsky, Popitz, Bahrdt und Claessens, das die grundlegenden Prinzipien
der Philosophischen Anthropologie akzeptiert, sich auf Plessner und Gehlen
beruft und in der Forschung die Problematik des modernen sozialen und
industriellen Lebens sachlich zur Sprache bringt (oft alternativ zur
Kritischen Theorie der Gesellschaft). Auf diese Weise fungiert die Philoso-
phische Anthropologie als Gesprdchspartner zwischen den produktivsten
Kopfen innerhalb der deutschen Soziologie von der Nachkriegszeit bis zur
Mitte der sechziger Jahre, zusammen mit der Frankfurter Schule (vor allem
Horkheimer und Adorno) und der ,Kolner Schule“ (R. Konig).

Das Verdienst des Autors ist es, eingehend sowohl die theoriegeschicht-
liche wie die theoriesystematische Konstellation dieser Denkrichtung be-
schrieben zu haben. Bemerkenswert ist der Riickgriff auf viele direkte
Quellen, wie Archivmaterial und die verschiedenen Briefwechsel zwischen
den Personlichkeiten der akademischen Welt dieser Zeit - erinnert sei an die



506 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wenig bekannte Episode von Lowiths und Rothackers Versuch, Gehlen 1958
auf den Lehrstuhl fiir Soziologie nach Heidelberg zu rufen. Horkheimer und
Adorno, noch unter dem Eindruck von Gehlens Kompromittierung mit dem
Nationalsozialismus, hatten die entgegengesetzte Absicht. Beide verhin-
derten in der Tat den von ihnen als inakzeptabel bestimmten Plan von
Lowith und Rothacker, ein Ereignis, das zu Ungunsten der wissenschaft-
lichen und akademischen Konsolidierung der Philosophischen Anthropo-
logie spielt, die damit keine eigentliche ,Schule“ und keine echten Schiiler
bilden konnte (vgl. 310-313). Sowohl die ideengeschichtliche (des 1. Teiles)
wie die theoriesystematische Rekonstruktion (des 2. Teiles) - alles das sind
Elemente, die diese Schrift zu einem herausragenden Abriss der Geschichte
der deutschen akademischen Philosophie machen, niitzlich nicht nur fiir den
Experten oder Interessierten dieses neuen Denkansatzes, sondern fiir alle,
die sich iiberhaupt mit dem deutschsprachigen Denken des 20. Jahrhunderts
beschaftigen.

Es ist nicht ganz einfach, ,Schwachstellen“ in der auflergewdhnlichen
Arbeit Fischers ausfindig zu machen, aber man kénnte, wie wir oben ge-
sehen haben, zu bedenken geben, dass seine historisch-systematische Inter-
pretationsbasis, die sich vor allem auf die Gemeinsamkeiten und nicht so
sehr auf die Differenzen der verschiedenen Autoren der Philosophischen
Anthropologie stiitzt, teilweise beschrankt sein kénnte. Auflerdem ist ein
anderer Punkt im Bild der Philosophischen Anthropologie, das dieses Buch
entwirft, zu wenig gegenwartig: ihr ,revolutiondrer” Charakter, die Kritik an
einem der Dogmen und ,Griindungsmythen“ des philosophischen 20. Jahr-
hunderts. Hier beziehe ich mich auf die Position von Marquard (Schiiler
Ritters, der wiederum Schiiler Cassirers war), der ein solches grundlegendes
ideenkritisches Element in allen Vertretern der Stromung erkennt. Der Kern
der Philosophischen Anthropologie liegt, Marquard zufolge, in einem
mafdgeblichen Aspekt: Der Kritik an der Geschichtsphilosophie - als ex-
klusive Weise und Domdne des Verstandnisses des Menschlichen -, eine
Kritik, die ihren Ort hat in einer Wende zur Natur, einer Hinwendung zum
Physischen, Organischen, zur Erfahrung der Natur, dem echten menschli-
chen Bereich, den der Historismus, die Existenzphilosophie und die Phano-
menologie missachten. Eine Anerkennung des Menschen also in seiner
Korperlichkeit und Leiblichkeit und nicht einfach in seiner historischen bzw.
existenziellen Eigenheit..., aber dies ist schliefllich ein weiteres Element von
Gemeinsamkeit der (in sich differenzierten) Philosophischen Anthropologie.

Die herausragende Arbeit Fischers ist damit ein wertvolles wissenschaft-
liches Werkzeug, niitzlich sowohl fiir den Studierenden wie fiir den Spezia-
listen. Die Studie ist ein moglicher hermeneutischer Schliissel zum Problem-
bereich ,Philosophische Anthropologie“, aber auch eine theoretische Ver-
tiefung der Perspektiven zwischen Soziologie und Philosophie, eine ,Grenz-
disziplin®, die die ,Uberginge“ konzeptionell organisiert. Systematisch neu
bestimmt ist in dieser Studie die Philosophische Anthropologie als originares
Paradigma zwischen Naturalismus/Evolutionsbiologie und Kulturalismus/
Historismus (deshalb der systematische Einbau einer eigenverantworteten



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 507

Naturphilosophie oder philosophischen Biologie im Ansatz). Die Philosophi-
sche Anthropologie kann noch immer eine maffgebende Rolle in der Unter-
suchung der aktuellen Gesellschaft spielen, zumal sie nicht jenen Uber-
gangscharakter der vielen spekulativen Moden der jlingsten Vergangenheit
hat, denn das Problem des Menschen ist und bleibt ungelost.

MANUEL ROSSINI



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

