
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Theologie

Beck, Heinrich: Dialogik - Analogie - Trinität. Ausgewählte Beiträge und
Aufsätze des Autors zu seinem So. Geburtstag. Mit einer Einführung
herausgegeben von Erwin Schädel Schriften zur Triadilc und Ontodynamik 28).
Frankfurt: Peter Lang 2009. 755 S. ISBN 978-3-631-58716-4.

Der Herausgeber präsentiert eine Aufsatzsammlung des Bamberger
Philosophen Heinrich Beck, deren inhaltliches Spektrum als stupend bezeichnet
werden darf: Es reicht von Erziehungsphilosophie und Anthropologie über
die klassischen Kerndisziplinen (Erkenntnistheorie, Metaphysik etc.) bis hin
zur Geschichts- und Kulturphilosophie, um einen repräsentativen Überblick
über das Lebenswerk des inzwischen emeritierten Autors zu geben.

Wie für einen anspruchsvollen Ansatz zu erwarten, lässt sich das

Programm nicht auf den Nenner einer simplen Formel bringen, ist jedoch die
Spur des roten Fadens deutlich zu verfolgen: der triadisch strukturierte Akt
des Seins im Gefälle des absoluten Urvollzugs und der Teilhabe der intra-
mundanen Entien („Trinität", „Analogie"). Philosophie- (und theologie-)ge-
schichtlich knüpft Beck von daher bei jener Ontologie an, die sich,
reformulierend, dem Erbe des Thomas von Aquin verpflichtet weiß. Ausdrücklich

erwähnt werden Gustav Siewerth und Hans André, aber auch Karl
Rahner und die Transzendentalthomisten sind oft genug (anonym) zu Gast.
Schließlich stellt die Idee des triadisch strukturierten Seins die Matrix für
ein groß angelegtes kulturphilosophisches Vermittlungsprogramm bereit
(„Dialogik").

Als Leitmotiv fungiert im Denken Becks der Akt des Seins, insofern dieser
eben qua „Akt" als Selbst-Vollzug zu nehmen ist, und zwar näherhin als
triadisch strukturierter: Ein ursprüngliches In-sich-Stehen („In-sistenz") geht
über in ein Aus-sich-heraus-Treten im Gegenüberstand zu sich („Ek-sis-
tenz"), um von daher zu einem vollendeten In-sich-Sein („Re-in-sistenz") zu
kommen. Die ursprüngliche Subsistenz dieses Seins, nämlich in Gott, ist als
die reine Urgestalt von Seinstriadik (jenseits intramundaner Sukzessio-
nalität) in philosophischer Instanz zwar nicht schon mit dem tripersonalen
Gott des christlichen Bekenntnisses gleichzusetzen, jedoch im christlichen
Kontext entschieden von diesem her zu konturieren. Hierbei wird das Eksis-
tenz-Moment dem Erkennen zugeordnet, das reinsistentielle jedoch der Liebe.

(161-167,179-183, 276-278, 304-309, 339f., 467-469, 474-476, 543-546)
Diesem Zentrum seines Denkens mißt Beck eine Schlüsselfunktion in

vielfältig problemlösender Relevanz bei; nur einige Aspekte können genannt
werden: Schon vom ersten Ansatz einer so konzipierten Ontologie des Seins
her ist die Alternative zwischen einer statischen Wesensmetaphysik und
einer funktionalistischen Wirklichkeitsdeutung überholt: ist doch das Sein
selber ein Akt im triadischen Rhythmus. (161-167, 287-309) - Thomas von
Aquins Vermittlung der Einheit des absoluten Seins Gottes mit der Vielfalt
mundialen Seins dadurch, daß Gottes Wesen sich selber als infinit
mannigfaltig imitabel erfasst, um seine Nachahmungen in Freiheit zu setzen,



478 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

bindet Beck an den dem göttlichen Sein immanenten in-ek-reinsistentiellen
Rhythmus, näherhin in trinitarischer Ausdeutung, zurück. (327-341) -

Entsprechend: Weil der Ewigkeit Gottes gleichwohl die Bewegung des ek- und
re-insistentiellen Hervorgehens (von Sohn und Geist) immanent ist, kann
die zeitlich-prozeßhafte Welt in Gott wie ihren Grund so auch, wieder in ihn
eingehend, ihr Ziel haben. (311-325) - Da dieses schöpferische Grund-Sein
Gottes (ähnlich wie z.B. bei J.B. Lötz) im Sinne einer relativ unvermittelt
angesetzten Partizipation als Immanenz des Transzendenten verstanden ist,
wird (ähnlich wie bei K. Rahner, B. Weismahr) das Weltgeschehen qua
evolutiver Prozeß der Selbstüberschreitung als gerade von daher getragen
und ermöglicht gedacht; auch mit Blick auf das Verhältnis von Materie und
Geist. Das Woher des Seinszuwachses einer insgesamt im permanenten
Werden befindlichen Welt avanciert von daher zum bevorzugten Ort des

Argumentes für die Existenz Gottes. (241-257, 259-267, 269-285, 441-455) -
Auch das breit gefächerte Programm der Verständigung, der Ökumene wie
schließlich des Dialogs zwischen Religionen und Kulturen ist weitgehend
vom triado-rhythmischen Wirklichkeitsverständnis geprägt: Wie Katholizismus

und Protestantismus in ihrem Verhältnis ein Echo auf die innertrinitari-
schen Vater-Sohn-Beziehungen sind, so prägen die Kulturen die dreifache
Rhythmik des Seins prävalent nach einem Modus derselben aus (Europa ek-
sistentiell, Asien und Afrika eher insistentiell), um von daher konstitutiv auf
Ergänzung angewiesen zu sein. (515-553, 611-681) - Bleibt noch der Hinweis
auf die Beiträge zur Erkenntniskritik und Metaphysikgrundlegung: Wiederholt

wird gegen Skeptizismus, Relativismus und Positivismus die Hinge-
ordnetheit der menschlichen Vernunft auf das „An sich" des Seins
aufgewiesen; zum einen wird mit Hilfe der Figur der Retorsion die Option für die
Zugänglichkeit des „An sich" als stillschweigende Implikation des Gegners
erwiesen, zum anderen aber den besagten erkenntnispessimistischen
Positionen ihr relatives Recht belassen. (185-200, 223-239, 242-249)

Zur Würdigung: Gerade den letzterwähnten Beiträgen kommt nach
Ansicht des Rezensenten nach wie vor erstrangige Bedeutung zu. Allerdings
ist er überzeugt, daß der Aufweis der Geöffnetheit des Denkens für das „An
sich", unter dem Gesichtspunkt der Erkenntniskritik bzw.
Metaphysikgrundlegung, erst dann zu seinem voll tragfähigen Abschluß kommt, wenn
die transzendentale Orientiertheit des Denkens am „An sich" in einem
eigenen Schritt auf eine entsprechende Evidenz als ihre Möglichkeitsbedingung

zurückgeführt ist. Allerdings scheint letzteres beim Autoren hier
und dort (z.B. 248, 260) auch schon greifbar zu sein. - Sicher zu Recht wird
im Anschluß an Thomas ein dynamisches Seinsverständnis postuliert, wo
man doch von einem typisch aquinatischen Aktualismus sprechen kann.
Während Thomas jedoch die Struktur dahingehend umschreibt, dass der
Erstakt (die Form, das Sein nach der Form) den Zweitakt (die Aktion)
freisetzt, um im letzteren auch sein „propter quod" zu haben, ohne seinerseits

schon Betätigung zu sein, so lässt Beck demgegenüber gelegentlich
(z.B. i79f., 304-309, 543h) eine nicht unproblematische Unterakzentuierung
des Gefälles von prim- und sekundaktlicher Ebene erkennen. Umgekehrt



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 479

verträgt gerade das henologische Anliegen keine einfache Reprolongation
der Differenzen des triado-rhythmischen Ternars, zumal in seiner Hochform
„substantiales Sein - Erkennen - Wollen", in die innergöttliche Wirklichkeit,
schon gar nicht so, daß die rhythmische „Folge" (vgl. 468) solcher Momente
mit dem Hervorgang real distinkter Personen koinzidiert (vgl. dazu i8if.,
307-309, 4Ö8f., 543-546); das Verhältnis von Propria und Appropriata ist bei
Beck leider unzureichend erörtert. - Einig weiß sich der Rezensent mit Beck
darin, daß Thomas' Lehre in Sachen Vermittlung der Einheit des absoluten
Seins mit der Vielfalt der mundialen Seienden eine fortschreibende Reflexion
verträgt, die trinitätstheologisch anschlussfähig ist, um schließlich dem
Beitrag Hegels sein bedingtes Recht zu lassen. Allerdings sieht er darin
(zunehmend mehr) die Freilegung einer stillschweigenden Implikation im
aquinatischen Zugang selber, wie der trinitätstheologische Anschluß nicht
übersehen lassen darf, daß Gott ein einziger wie effizienter so exemplarischer

Grund für das endliche Seiende ist (weshalb die Proprien der
göttlichen Personen nicht selber Formalkonstitutiv der Differenzmächtigkeit
Gottes, sondern nur „sine quo non" des- bzw. derselben sein können).

Als Gesamteindruck der Sichtung von Becks Beitrag drängt sich folgendes
auf: Die zahlreichen Modulationen des eingangs benannten Leitmotivs
lassen erkennen, woran dem Autor gelegen bzw. was ihm im Gegenzug
radikal unsympathisch ist: Vermittlung, und zwar von integrativer Dignität,
die das Viele und Unterschiedene ebenso stehen lässt wie auf das Eine hin
transparent macht; im Gegenzug haben dezidierte Exklusionen ebenso wie
harte Übergänge darin nur spärlichen bis keinen Platz. Entsprechend sind
die kultur- und religionsphilosophischen Beiträge angelegt.

Hier sieht sich nun aber der Rezensent zu pinzipielleren Ausständen
veranlaßt: Daß das triadische, gar trinitarische, Seins- und Gottesverständnis
das Gespräch zwischen den Konfessionen, Religionen und Kulturen bis hin
zu einer „Einheit in der Verschiedenheit" (vgl. 528) theoretisch basieren soll,
stößt nicht nur auf den Protest des säkularen Philosophiebetriebs. Auch der
katholische Theologe sieht sich von so viel „Konzilianz" zum Widerspruch
herausgefordert. Die Denkfigur, wonach vom Innersten des eigenen
Bekenntnisses aus (trinitarischer Gott als Differenzeinheit, als unbedingte
Liebe zum Anderen etc.) der Unterschied zum „Anderen" ohne Aufhebung
überbrückt werden soll, erscheint inzwischen weiter verbreitet als man
denkt. Allein: Man kann ganz einfach nicht auf diese Weise den eigenen
Wahrheitsanspruch aufrecht erhalten, um zugleich dem widersprechenden
„Anderen" den seinigen zu lassen, so wenig wie die trinitarische Verfasstheit
Gottes kraft Opposition der Relationen die Koinzidenz des miteinander
Unvereinbaren ist. Das katholische Selbstverständnis, gültig formuliert auf
dem Zweiten Vatikanum, kann der Sperrigkeit seiner universal relevanten
Partikularität nicht entrinnen: ein sich für exzeptionslos alle offen haltender
Raum der Vereinigung Gottes mit den Menschen und derselben
untereinander, der als exklusiver Ort der definitiven und vollgültigen Präsenz der
Wahrheit Christi wie alle unbedingt in Anspruch nimmt so auch allen
anderen Orten der Sinngebung entgegentritt; entgegentritt im Geiste jener



480 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Liebe, die über ihre Entschiedenheit nicht vergisst, daß sich die Wahrheit
auf die ihr gemäße Weise auferlegen will und ihre Samenkörner schon längst
anderswo ausgestreut hat. Demgegenüber sind Vermittlungsfiguren des

angedeuteten Typs in der Gefahr, die wahre Katholizität qua Universalität
aus der Partikularität heraus zugunsten eines glättend-vereinnahmenden
Monismus zu überspringen: Paralysierung der Gegensätze, da sie sich vom
letzten tragenden Grund her zutiefst komplementär zueinander verhalten
sollen. Schier übersehen wird hier, daß der Eintritt des sich
selbstmitteilenden dreifaltigen Gottes in die Welt sich als Sendung (des Sohnes
und Geistes) gestaltet, welche im gewaltlos-„missionarischen" Konfrontieren
ihr Pendant hat. - Vor diesem Hintergrund fällt dem Rezensenten auf, daß
Becks Bestimmung des Gott-Welt-Verhältnisses bzw. seine Explikation der
Partizipation des Endlichen am Seinsakt, im Rahmen einer recht breiten
Strömung (u.a. später Lötz, Weismahr), einen latenten Hang zum Monismus
aufweisen: Die virtuelle Grenzenlosigkeit des endlichen Aktes und die
aktuelle des unendlichen in Gott werden nicht hinlänglich voneinander
abgegrenzt, auf daß das endliche Sein qua Sein schier als eine Art Real-
kontinuation des absoluten Seins erscheinen mag. (i72f., 278-284, 295, 318-
321, 455 Anm. 5, 467h, 687) Demgegenüber ist jedoch darauf zu bestehen,
daß die Komprehendiertheit des Endlichen vom unendlichen Gott, von der
Thomas nicht selten spricht (sehr markant in STh I, 84,2; DeUnione 1 ad 14),

nichts mit solchen, auch logisch, unhaltbaren Realkonvenienzen,
„Transzendenz-Immanenzen" des Absoluten o.ä. zu tun hat, sondern nur jene absolute
Konkurrenzlosigkeit zwischen Gott und Welt besagt, wonach letztere Gott
nicht einmal in ihrem Unterschied zu ihm irgendwas voraus hat.

Finaliter: Der Rezensent zollt dem Opus des rezensierten Autoren seinen
tiefen Respekt, einem Opus, das durch die stupende Vielgestaltigkeit seiner
Anregungen aus einer gemeinsamen Wurzel heraus besticht. Zu den
scharfen Grenzziehungen sieht er sich veranlasst, weil er, zumal aus seinem
Glaubensverständnis heraus, der Überzeugung ist, daß der Kairos des

Morgen nicht mehr derjenige jenes Geistes konzilianter Vermittlung ist, dem
sich verpflichtet zu wissen eine ganze Generation von Denkern ihre besten
Gründe gehabt haben mag.

Klaus Obenauer

Horst, Ulrich: Dogma und Theologie. Dominikanertheologen in den Kontroversen

um die Immaculata Conceptio. Berlin: Akademie-Verlag 2009. X70 S.

ISBN 978-3-05-004564-1.

Das am 8. Dezember 1854 durch Papst Pius IX. definierte Dogma der
„Unbefleckten Empfängnis" wird dogmengeschichtlich gern als Vorbereitung des

Unfehlbarkeitsdogmas auf dem I. Vatikanischen Konzil präsentiert. P. Ulrich
Horst o.p. stellt unter dem sehr grundsätzlichen Titel „Dogma und
Theologie" die Vorgeschichte des Dogmas dar, die „zu den längsten
Auseinandersetzungen" der Theologiegeschichte (VII) gehört. Bereits 1987 hatte
er in den „Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes" Neue Folge 34)



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 481

eine Studie mit dem Titel „Die Diskussion um die Immaculata Conceptio im
Dominikanerorden. Ein Beitrag zur Geschichte der theologischen Methode"
vorgelegt, ergänzt durch einen „Textanhang" mit lateinischen Auszügen aus
den Quellentexten. Das Thema hat ihn - mit Recht! - nicht losgelassen. Der
Autor hat bis zu seiner Emeritierung ^99 das Grabmann-Institut an der
Münchner Universität geleitet und zahlreiche Publikationen zu Geschichte
und Theologie des Dominikanerordens vorgelegt. In dieser Studie lassen sich
zwei Interpretationslinien erkennen, die nicht nur für die Dogmengeschichte,

sondern für die Dogmatik selbst von größtem Interesse sind:
1. Die dogmengeschichtliche Debatte über die Immaculata Conceptio

bildet ein Lehrstück theologischer Erkenntnislehre. Der Autor weist
überzeugend nach, „dass es in dieser Auseinandersetzung nicht nur um ein
Einzelproblem ging, sondern dass hinter ihm die Frage nach den Quellen des
Glaubens und nach der rechten theologischen Methode stand, die sich als

Folge der mariologischen Kontroversen in einem Wandel mit beträchtlicher
Tragweite befand" (i04f.). Die Autorität der Heiligen Schrift, der Väter und
der kirchlich anerkannten Theologen mit Thomas von Aquin an der Spitze
wurde in der opinio nova der Immakulisten durch den Bezug auf den sensus
fidelium abgelöst. Die skotistische Argumentationsform potuit, decuit - ergo
fecit bedurfte der klassischen Autoritäten nicht mehr, sondern berief sich
auf vernünftige Deduktionen: Gott konnte Maria von der Erbsünde befreien,
dies geziemte sich für die Mutter des Erlösers, also handelte Gott
entsprechend.

2. Als Dominikaner arbeitet der Autor mit besonderer Aufmerksamkeit
die wachsende Isolation heraus, in die der Dominikanerorden durch seine
Gegnerschaft gegen die opinio nova geriet. Einerseits entglitt den
Predigerbrüdern der Einfluss an den Universitäten, mit denen sie ihrer
Geschichte und ihrer Berufung nach so eng verbunden waren: Seit die
Pariser Fakultät 1387 die mariologischen Thesen des katalanischen Dominikaners

Johannes de Montesono verurteilt hatte, wurden alle Kandidaten vor
der Erlangung theologischer Grade auf die neue Lehre verpflichtet; andere
Universitäten folgten mit ähnlichen Bestimmungen. Andererseits verloren
die Dominikaner ihren seelsorglichen Einfluss im gläubigen Volk, das sich
„dank einer intensiven Predigttätigkeit der Minoriten und der anderen
Mendikantenorden" (1) der Immaculata-Lehre begeistert zuwandte. Die
gemeinsame theologische Linie der Dominikaner mit Karmeliten und
Augustinern löste sich ab Mitte des 14. Jahrhunderts auf. Die Isolation der
Predigerbrüder wurde durch die „immakulatafreundliche Haltung des arago-
nesischen Königshauses" (29) und später der Könige von Spanien verstärkt.

Unter diesen beiden Hauptaspekten erschließt das Buch das
umfangreiche theologiegeschichtliche Material: Teil I stellt die Position der
Dominikanertheologen des r3- bis r5- Jahrhunderts dar; Teil II schildert die
Auseinandersetzungen im 16. Jahrhundert. Ausführlicher als in seiner ersten
Veröffentlichung zeichnet Ulrich Horst den Denkweg des Aquinaten nach:
Hatte Thomas im Sentenzenkommentar Maria als „a peccato originali et
actuali immunis" bezeichnet (I Sent., d. 44, q. 1, a. 3 ad 3; zit. S. 7), so stellt



482 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

er in der Summa theologiae 111,27 heraus, dass auch Maria durch das Opfer
Christi erlöst werden musste; sie wurde im Mutterschoß nach der Beseelung
geheiligt und so frei von der macula der Erbsünde geboren. Die verbreitete
Feier des Festes der Empfängnis geht nach Thomas darauf zurück, dass der
genaue Zeitpunkt der Heiligung im Mutterschoß nicht bekannt ist. Die
theologischen Debatten bezogen sich von Anfang an auf Probleme der
theologischen Methode, insbesondere auf die Gewichtung der Autoritäten.
Gegen Ende des 14. Jahrhunderts wurde daraus eine öffentliche, immer
polemischere Debatte. 1439 schließlich definierte das bereits vom Papst
getrennte Basler Konzil die Lehre von. der Unbefleckten Empfängnis als
Dogma. Zunächst konnten die Vertreter der neuen Lehre als eine unbedeutende

Minderheit gegenüber langen Katalogen von gewichtigen Autoritäten
dargestellt werden: „wenige sehr junge und unerfahrene Doktoren" (zit. 48).
Die Furcht vor konziliaristischen Strömungen verbot den lehramtlichen
Bezug zum Basler Konzil, das nach Torquemada als „congregatio Sathanae"
zu bezeichnen war (49). Doch der starke Druck der Volksfrömmigkeit
entkräftete diese Argumentation mehr und mehr. Die Verteidigung der
klassischen Ordensposition durch den Generalmagister Vincenzo Bandello
(1435-1506) provozierte paradoxerweise deren Herabstufung durch den
Papst: 1477 approbierte Sixtus IV. Offizium und Messe zu Ehren der
Empfängnis Mariens und untersagte in der Bulle Grave nimis die gegenseitige
Verketzerung der Positionen - „eine kirchenamtliche festgelegte
Waffengleichheit, wie es sie bisher noch nicht gab" (75).

Unter diesem Vorzeichen war für den Ordensmagister Cajetan der
Argumentationsspielraum stark eingegrenzt, als er 1515 für Papst Leo X. ein
Gutachten über die Definierbarkeit der Unbefleckten Empfängnis verfasste.
Theologisch präzise und rhetorisch geschickt bewirkte Cajetan, dass der
Papst die Dogmatisierung der Immaculata Conceptio nicht weiter verfolgte:
Er wies die radikale Deutung einer vollständigen (totaliter) Bewahrung
Mariens von der Erbsünde als Widerspruch zur Heiligen Schrift und zu
bisherigen Lehrentscheiden der Kirche nach, ergänzt durch die Bemerkung:
„Bis zur Stunde habe sie kein Theologe verteidigt" (92). Doch die „beginnende

Umorientierung" (119) machte auch vor dem Dominikanerorden nicht
halt: Zahlreiche Versuche wurden unternommen, die Treue zu Thomas und
zur eigenen Ordenstradition mit der veränderten päpstlichen Lehre und den
liturgischen Entwicklungen zu versöhnen: „Der Aquinate würde jetzt
denken, was die Kirche denkt" (Johannes a St. Thoma: i2Öf.); „die sich über
die Jahrhunderte ziehenden Kontroversen hätten einen für den Glauben
bedeutungslosen Inhalt" (Melchior Cano: 112); auch die Immakulisten könnten
sich zu Recht auf Thomas berufen (Tommaso Campanella).

Ebenso spannend wie tragisch ist die Ergänzung, die Ulrich Horst in
seinem „Nachwort" gegenüber der Studie von 1987 anfügt: 1843, also noch
vor der verbindlichen Definition des Dogmas durch Pius IX., „erbat der
Generalmagister Angelo Ancarani von Papst Gregor XVI. das Indult, das Fest
der Empfängnis Mariens mit einer feierlichen Oktav zu feiern und in die
Präfation die Worte et te in immaculata conceptione einzufügen" (147).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 483

Proteste innerhalb des Ordens führten zur Vorlage von sieben dubia bei der
Ritenkongregation. Mit den Antworten endet der Widerstand der
Dominikaner gegenüber der umstrittenen Lehre. Sie hatten sich selbst der
Möglichkeit beraubt, zumindest ihre methodisch-theologischen Anfragen
weiterhin in die Rezeptionsgeschichte des Dogmas von 1854 einzubringen.
Das fügt nicht nur dem Orden, sondern der dogmatischen Arbeit insgesamt
einen weiterwirkenden Schaden zu. Wenn Kardinal Cajetans Feststellung
zutrifft, die „totale" Bewahrung vor der Erbsünde stehe im Widerspruch zum
Glauben, so ist eine differenzierte Interpretation des Dogmas erforderlich. In
der Tat spricht das Dogma in seinem Wortlaut nicht von einer Bewahrung
vor der Erbsünde, sondern vor dem „Makel der Urschuld" (labes originalis
culpae; DH 2800-2803). So lehrt auch Thomas quod Beata Virgo sanctificata
fuit in utero a peccato originali quantum ad maculam personalem (STh 111,27,1

ad 3). Wie Thomas im Sentenzenkommentar verwendet die Dogmati-
sierungsbulle das Wort immunis, das bei Thomas mit dem Vorgang der
Heiligung im Mutterschoß kompatibel ist. Neu wäre in dem Dogma die
Identifikation des Zeitpunkts der Heiligung mit dem „ersten Augenblick der
Empfängnis" (DH 2803); daraus ist dann zugleich auf eine Beseelung von
diesem ersten Augenblick an zu schließen - eine These, die lehramtlich auch
für die Eingießung der Geistseele bei jedem Geschöpf erwogen wird.

Nehmen wir die Studie von Ulrich Horst ernst, so ist die Kontroverse um
die Immaculata Conceptio weniger abgeschlossen, als ihre Geschichte im
Dominikanerorden vermuten lässt. Die bleibende aktuelle Stellungnahme
Cajetans verbindet sich mit den Anfragen von orthodoxer Seite (vgl. Serge
Boulgakov: Le buisson ardent. Lausanne 1987) wie auch mit der neuen
Tendenz, in Maria als „Tochter Zion" die schönste Frucht der Erwählung
Israels zu sehen, die den schöpferischen Neuanfang des Handelns Gottes mit
der Kontinuität der Heilsgeschichte verbindet. Allen Interessierten sei die
Lektüre auch der ersten Studie von Ulrich Horst ans Herz gelegt. Seinem
neuen Buch ist eine breite Rezeption und Aufmerksamkeit in
Dogmengeschichte, Dogmatik und Theologischer Erkenntnislehre zu wünschen.

Barbara Hallensleben

KÖRNER, Felix SJ: Kirche im Angesicht des Islam. Theologie des interreligiösen
Zeugnisses. Stuttgart : Kohlhammer 2008. 392 S. ISBN978-3-17-020559-8.

Bereits ihr Titel hebt diese Arbeit aus der Masse der inzwischen kaum mehr
zu überschauenden Literatur zum christlich islamischen Dialog heraus. Felix
Körner SJ, Islamwissenschaftler, Hochschullehrer für Theologie der
Religionen an der Gregoriana in Rom und Leiter des Studienprogramms
„Islam und christlich-muslimische Begegnung" an der PTH St. Georgen,
Frankfurt/M., nennt in einer ersten Summe seiner interreligiösen Einsichten
und Erfahrungen aus mehr als fünf Jahren in Ankara, wo er als Mitglieder
Jesuitenkommunität unter anderem an der muslimisch-theologischen Fakultät

sowie am Fachbereich Philosophie der Middle East Technical University
gelehrt hat, als Gesprächspartner des Islam nicht das „Christentum",



484 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sondern die (katholische) „Kirche" und er zielt als Sprachform, um die es
ihm geht nicht den „Dialog", sondern das „Zeugnis" an.

Sollte es hier, in einem wissenschaftlichen Werk, erschienen im
renommierten Kohlhammer-Verlag, also nicht in erster Linie um den
Austausch von Argumenten gehen? „Erst im Angesicht des Anderen scheint
auch das Eigene auf heißt es im Klappentext und weiter „nur dort, wo das
Scheitern der Überzeugungsversuche als heilsame Schwäche erkannt wird,
kommt das kirchliche Zeugnis zu sich". Vielleicht ist es verfrüht, bereits vor
dem Aufschlagen dieses Buches eine Absage an jene katholische Tradition zu
befürchten, die vom „rationem reddere" des ersten Petrusbriefes (3,15) über
die summa contra gentiles des heiligen Thomas bis in die ausgearbeiteten
Fundamentaltheologien des 20. Jahrhunderts reicht, doch neben einer Vielfalt

origineller und erfahrungsgesättigter Früchte, welche dieser Band bietet,
offenbart er leider auch eine besorgniserregende Skepsis des Dialog- (bzw.
Zeugnis-) Erfahrenen gegenüber der rationalen Reflexion auf Glaubensinhalte,

die freilich auch der spezifischen Struktur islamischer „Theologie"
geschuldet sein dürfte.

Immerhin geht es dem Autor um einen ,,Glaube[n], der bereit ist auf
Einwände zu antworten" (14); also liest der Fundmentaltheologe getrost
weiter. Er stutzt aber erneut, wenn Körner als zentralen Gesprächspartner
seiner Arbeit die sogenannte „Einladung" (im Band abgedruckt auf den
Seiten 349-373) angibt. Dabei handelt es sich um ein zweifelhaftes und wohl
fundamentalistisch zu nennendes antichristliches Pamphlet des 1927
geborenen Nicht-Theologen Omer Öngut, das nicht nur in der Türkei, sondern
auch in Deutschland in die Briefkästen vieler Häuser flattert und die
Christen dazu auffordert daran zu glauben, „dass Allah der Erhabene ein
Einziger ist, dass es keinen Gott außer ihm gibt" (373) also: zum Islam zu
konvertieren. Ist das wirklich ein solider Ausgangspunkt für einen
wissenschaftlichen interreligiösen Dialog? Körner bringt auf Seite 22 beinahe alle
schlüssigen Argumente gegen ein solches Vorgehen - sie leuchten ein. Leider
entscheidet er sich dennoch dafür und baut dann mehr oder weniger seine

gesamte „Theologie" als Beitrag zur von ihm sogenannten Laiendiskussion
(23-25) auf dieses und andere zweifelhafte Machwerke auf. Dabei hätte es
zwischen diesem Vorgehen und der völligen Ignoranz eines solchen
volksapologetischen Textes sicher noch einen dritten Weg gegeben.

Aber gut, denkt unser fundamentaltheologischer Leser schon leicht
genervt, man kann ja auch auf unsolide Anfragen solide antworten. Doch als
es dann um eine theologische Antwort auf Öngüts „Einladung" geht, biegt
Körner in den Fideismus ab und fragt bezeichnenderweise rhetorisch „Lässt
sich Glaube rational ansprechen?" (28) Die Antwort, so muss man vermuten
lautet „Nein". Spätestens hier müssen sowohl der Theologe als auch der
Religionswissenschaftler das Buch eigentlich schließen, denn letzterer kann
keine adäquate kulturwissenschaftliche, soziologische oder sonst wie
deskriptive Analyse mehr erwarten, aber auch eine „Theologie des interreligiösen

Dialogs" wie im Titel angekündigt, kann nun nicht mehr in der
Zielperspektive Körners liegen, meinte dieser Begriff doch die rationale



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 485

Verantwortung des Glaubens und also die Vermittelbarkeit von Glaube und
Vernunft, wie sie nicht zuletzt Papst Benedikt XVI. in seinen Schriften
immer wieder nicht nur als Spezifikum des Christentums, sondern - nicht
zuletzt in der Regensburger Vorlesung - als Voraussetzung eines ernsthaften
interreligiösen Dialogs benannt und eingefordert hat. Und doch lohnt sich
auch hier noch das mindestens kursorische Weiterlesen, enthält Körners
Arbeit doch trotz der genannten methodischen Mängel und des mäan-
dernden Aufbaus noch manche Blüte, auf die noch hingewiesen werden soll.

Nicht ohne Sprachwitz sind die Hauptteile der Arbeit mit den keywords
„Anstoß", „Ankara", Anfanger", „Andersheit", „Ansatz", „Antworten", „Ancilla",
„Anakephalaiosis" und „Anhang" gekennzeichnet. Und obwohl er der
Vernunft, dem Argument im Feld des Glaubens, zu Beginn eine deutliche
Absage erteilt hat, bedient er sich derselben im Folgenden doch ausgesprochen
kundig.

So wird im ersten Teil nicht nur das gängige Argument der wechselseitigen

Anerkennung von Mohammed bzw. Jesus als Prophet ausgehebelt
(34), sondern auch das islamische Bild des Christentums als Ergebnis einer
„Tritheisierung und Immanentisierung Gottes bzw. Vergöttlichung, Verend-
gültigung Jesu und einer Verfeindlichung der christlichen Welt gegen den
Islam (39-42) entlarvt. Das Kapitel „Ankara" (51-116) hinterlässt dagegen
einen zwiespältigen Eindruck. Einerseits mag man erneut fragen, von
welcher religionshistorischen Bedeutung Artikel aus türkischen Boulevardblättern

und Thesenpapiere von Privatpersonen für einen ernsthaften
interreligiösen Dialog überhaupt sind. Andererseits ist die Kenntnis der Aussagen
des Leiters der türkischen Religionsbehörde Dianet, Ali Bardakoglu, anlässlich

des Papstbesuches in der Türkei im Herbst 2006 auch für die Begegnung
mit Vertretern der größten islamischen Migrantengruppe in Deutschland
von großer Bedeutung. Worin der Wert des spezifisch Körnerschen Zugangs
zu diesen zweifelsohne wertvollen und zum großen Teil erstmalig ins
Deutsche übersetzten Quellen liegt, hat sich dem Rezensenten jedoch kaum
erschlossen.

Im Kapitel „Anfanger" (117-158) stellt Körner Autoren der christlichen
Tradition wie Petrus Venerabiiis, Thomas von Aquin und Ramon Lull vor,
welche die Hoffnung des abendländischen Denkens verkörperten „jeden
Gesprächspartner auf eine gemeinsame Vernunftplattform heben zu können"
(117). Wenn auch etwas unvermittelt wird hier implizit also erneut die zu
Beginn eigentlich schon verneinte Frage nach dem Beitrag
fundamentaltheologischer Ansätze für das Zeugnis gegenüber dem Islam gestellt. Leider
finden sich hier vorwiegend historisierende Kurzfassungen der jeweiligen
apologetischen Werke. Ein Ertrag für aktuelle Diskussionen, nicht zuletzt
die vom Autor im vorausgehenden Kapitel dargestellten, ist lediglich am
Ende der Ausführungen zu Ramon Lull zu erkennen. Hier heißt es: „das
Andersein des Anderen als Gegebenheit anerkennen; und seine Änderung
auf meinen Glauben hin als Motivierung erhoffen" (129). Schön, fragt sich
der Leser, aber warum? Mit welchen Argumenten? Am Ende dieses Kapitels



486 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wird dann die Intention des Autors noch einmal überdeutlich. Es geht ihm
nicht darum das Zueinander von Glaube und Vernunft im interreligiösen
Gespräch bzw. Zeugnis konzise zu entwickeln, sondern darum die „säkulare
Vernunft" als Instrument dieses Dialogs zu Gunsten der Erfahrung - was ist
das? - zu denunzieren: „Statt einen allen Menschen gemeinsamen
Rationalitätsfundus von einem offenbarten Zusatz zu unterscheiden, legt
sich hier eine Neufassung des Vernunftbegriffs nah [...] Vernunft und
Erfahrung müssen nicht als zwei Größen, etwa noch im chronologischen
Nacheinander, getrennt gedacht werden. Allgemein menschliche
Erfahrungen sowie individuelle, die eigenen Erfahrung wie die anderer, die
gegenwärtige und die geschichtliche Erfahrung müssen immer neu zu einer erst so
entstehenden Vernunft verarbeitet werden." (157)

Im Kapitel „Andersheit" (159-180) bemüht sich Körner (endlich) um die
Entwicklung einer eigenen Theologie des interreligiösen Dialogs. Er stützt
sich dabei auf einen Begriff der Topik, den er Melchior Kano, Karl Lehmann
und Rüdiger Bubner entlehnt. Hier lassen sich einige Merkpunkte
erhaschen. So heißt es etwa zu Bubners Dialektik als Topik: „dass Rationalität
kein Zustand ist, den man erarbeiten könnte. Rationalität ist vielmehr in
jedem Zuwachs an Sachbezogenheit am Werk. Solcher Zugewinn speist sich
aus der unerwarteten Erfahrung von Widerspruch und der unverarbeiteten
Erfahrung von Wirklichkeit. Die Quelle der Vernunft ist also gerade nicht
vernunftstrukturiert, sondern ungebändigtes Leben." (163) Im Anschluss an
eine mit einem derart emphatischem Erfahrungsbegriff angereicherte
Vernunft (die, anders als der Autor meint, keinesfalls im Gegensatz etwa
zum kantischen Vernunftbegriff steht, von den dialogphilosophischen
Ansätzen des zwanzigsten Jahrhunderts von Buber bis Levinas zu schweigen)
ergeben sich freilich vielfältige Erträge für das interreligiöse Gespräch:
Dissens kann als fruchtbar hochgeschätzt werden, das nicht notwendig
systematisierte Zeugnis der eigenen Tradition gewinnt ebenso an Wert wie
der singuläre Glaube des Andersgläubigen. Die Gefahr eines Solipsismus und
Relativismus, der seinem Erfahrungsbegriff innewohnt, erkennt der Autor
freilich nicht und akzeptiert so selbst die These, dass Muslime und Christen
nicht den gleichen Gott verehren (îôçff.), ja, er müsste konsequent sogar zu
dem Ergebnis kommen, dass es keine zwei identischen Glaubensüberzeugungen

auch unter Christen geben kann, von fehlenden Kriterien, gefährliches
Glaubensgut zu identifizieren, ganz zu schweigen.

Im Kapitel „Ansatz" (181-236) werden schließlich sechs notae theologiae
entwickelt: Bezeugen (181-224), Bekennend (224-226), Begründend (226-
228), Befreiend (228-229), Bekehrungsfähig (229-232), Beziehungsstiftend
(233-236). Warum benötigt das Zeugnis aber mehr als vierzig, die
Begründung nur zwei Seiten zur Darstellung? Darüber hinaus wird nicht
insgesamt und auch in keiner der notae deutlich, in welchem Bezug diese

Kompilation verschiedener jüngerer Zeugnistheologien (Beutler, Arens,
Rahner und andere) zum Ziel der Arbeit, also einem Zeugnis „im Angesicht
des Islam" stehen.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 487

Auch das folgende Kapitel, „Antworten" (237-332) trägt stark kompi-
lativen Charakter und lässt nur selten einen Bezug zur aktuellen
Dialogsituation mit dem Islam erkennen. Was hilft es für eine Begegnung mit dem
Islam, wenn wir beispielsweise von Johannes Damaszenus erfahren „was
Johannes hier unternimmt ist kein ernsthaftes Gespräch [...] er betreibt nicht
einmal Quellenstudium [...] Wäre er bereit gewesen, sich ernsthaft mit dem
Islam auseinanderzusetzen, hätte er sich erst mit erwachsenen Muslimen
zusammensetzen müssen." (240) Oder welcher Ertrag - um nur noch ein
zweites Beispiel zu nennen - ergibt heute sich aus der Aussage des Paulos

von Bus „das Christentum ist die wahre Religion, weil dies von den ihm
vorausgehenden Schriften sowie den Engeln, Dämonen und den Menschen
bezeugt wird." (251)? Hier wie an anderer Stelle vermisst man die auch sonst
meist fehlende sozialgeschichtliche Einordnung der verschiedenen Autoren
da besonders schmerzlich, wo ohne redaktionellen Übergang nach den
spätantiken und mittelalterlichen Autoren, die als Christen unter Muslimen
lebten, freikirchliche bzw. pentekostale Autoren wie der Missionar Josh
Mcdowell zu Wort kommen: Warum um Himmels willen meint Körner
diesem an Verbalinspiration glaubenden Prediger mit dem für seine
weltanschauliche Herkunft typischen ausgeprägt antiintellektuellen Affekt nun
plötzlich mit „Diltheys Erlebnisbegriff' und Wolfhart Pannenbergs Anthropologie

in theologischer Perspektive (263 FN 62) zu Leibe rücken zu wollen?
Diese Autoren hätte man gerne für Körners eigenes Projekt fruchtbar
gemacht gesehen und zwar in einer konzisen systematischen Reflexion -
diese jedoch sucht man auch in diesem Kapitel leider vergebens. Die im
selben Kapitel mit verarbeiteten und als Deskription lesenswerte
Auseinandersetzung mit den hochbedeutsamen jüngeren Auslassungen des Erz-
bischofs von Canterbury, Rowan Williams enden leider in einer Kritik im
nun schon gewohnt antirationalen Stil des Autors. Er vermerkt bedauernd,
fast herablassend: „ [...] ist es richtig, Menschen den christlichen Glauben
muslimisch nachvollziehbar vorzulegen? Rowan Williams hat sich dafür
entschieden, das Begründen über das Bezeugen zu stellen. Er will seinen
Zuhörern so weit entgegenkommen, dass sie Notwendigkeit, Reiz und
Herausforderung, ihren bisherigen Begriffsrahmen zu überschreiten nicht
mehr spüren." (288)

Das Kapitel „zeitgenössische katholische Autoren" (295-330) liefert nun
die vielleicht interessantesten Einblicke des Bandes, indem es sich v.a. den
wichtigsten, meist nicht auf Deutsch vorliegenden, christlich-apologetischen
Texten widmet. Drei von ihnen stammen direkt aus mehrheitlich
muslimischen Ländern. Durchaus auf einer Linie mit eigenen Dialogbemühungen,
die Körner auf den Seiten 289-294 vorgestellt hatte, lobt er Thomas Michels
Christian Faith Explained (Borneo 2002) als „notwendigen Verständigungsbeitrag".

Salah Aboujaoundés nur auf Arabisch vorliegende Einführung in die
Wahrheiten des christlichen Glaubens (Beirut 2004) versteht er hingegen als
Hinweis darauf, dass „gesellschaftliche Konstellationen [...] die christliche
Theologie daran hindern [können], zu sich selbst zu kommen" (307).
Christian W. Trolls SJ mehrsprachig vorliegendes Buch Muslime fragen,



488 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Christen antworten (Regensburg und Istanbul 2003, Gujarat 2006) und die
gleichnamige website (www.antwortenanmuslime.com) erhalten die lobende
Würdigung, die sie verdienen. An dem von Pierre Claveries herausgegebenen
Glaubensbuch der maghrebinischen Bischöfe Le livre de la foi. Révélation et
Parole de Dieu dans la tradition chrétienne (Paris 1996) schätzt unser Autor
Bescheidenheit und Zurückhaltung. Zwischen den Zeilen werden hier in
wünschenswerter Prägnanz die drei wesentlichen für Muslime „kontroversen
Grundimplikationen" des christlichen Glaubens in neuer, bedenkenswerter
Formulierung gefasst: ,,a) Gott stellt (sie!) seine Gottheit in der Geschichte
aufs Spiel, b) Der Mensch ist zu schwach, seine Bestimmung zu leben, c)
Vollkommene Gemeinschaft mit Gott und Eigenständigkeit [des Menschen]
bedingen einander". Für dieses Kapitel, das durch die konzise Darstellung
und Bewertung christlicher Dialogbemühungen tatsächlich „im Angesicht
des Islam" so genau wie möglich den erstaunlich schmalen Grad zwischen
Überwältigen und Selbstaufgabe markiert, ist Körner ausdrücklich zu
danken.

Im Kapitel „Ancilla" (331-336) finden sich weniger grundständige
Reflexionen auf das Thema „Maria" als die Erzählung von Begebenheiten, bei
denen es in der Türkei interreligiös relevant wurde. Selbst die Intention des
Autors - befürwortet er nun die defensive Beschreibung „Christotokos" oder
die das konfessorische „Theotokos"? - bleibt unklar.

„Anakephalaiosis", eine Zusammenfassung, erwartet den Leser auf den
Seiten 337-348. Hier erfährt man noch einmal, dass es ausdrücklich um den
Laiendiskurs, also die nicht theologische Auseinandersetzung ging. Da der
Autor gleichwohl immer wieder auf theologische und philosophische
Kategorien zurückgreifen musste, deren Verständnis bei theologisch kaum
gebildeten Evangelikaien oder Muslimen in Frage steht, darf man einen
möglichen Erfolg dieses Projektes doch immerhin bezweifeln. Der einzig
gangbare Weg für einen echten Dialog dürfte also nach wie vor der
theologische Expertendiskurs oder die breite theologische Bildung von Laien
in allen Konfessionen sein.

Die vom Autor vorgeschlagene „Theologie der Schwäche", überzeugt, wo
er sich von einer „Deduktion aus Prinzipien" (331) abgrenzen will. Aber wo
wird - jenseits neuscholastischer Sehnsüchte - so gedacht? Der Preis einer
Distanzierung von redlicher und durchaus erfahrungsgesättigter
Fundamentaltheologie, den der Autor zahlt, ist definitiv zu hoch. Er bricht die Brücken
zu Ansätzen etwa bei Hansjürgen Verweyen, Klaus Müller und Thomas
Pröpper und ihren Schülern aber auch der phänomenologisch orientierten
Religionsphilosophie mit teilweise rigiden Formulierungen ab, wo doch
durchaus eine „Wahrnehmung des anderen als anderen"(34o) geleistet wird.

Diagnostische Stärken, die auch in der Zusammenfassung noch einmal
deutlich werden, sollen dabei nicht verschwiegen werden. So etwa, wenn
Körner im muslimischen Laiendiskurs vor allem drei unlautere Motivationen
identifiziert: „1. Christliche Mission wird als Bedrohung der
türkischnationalen Einheit gefürchtet, 2. Das Christentum wird in den Rahmen der
islamischen Prophetologie eingepasst, demzufolge alle wahren Gottesboten



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 489

dasselbe verkünden und 3. Der christlichen Theologie wird eine Reinigung
von aller beigesellserischen Lästerung verordnet oder verheißen." (338).

Felix Körner wäre die Gelegenheit für ein Fazit seiner Tätigkeit in der
Türkei zu gönnen gewesen; etwa im Sinne eines Sammelbandes, der
verschieden Dialogzusammenhänge und eine heutige Reflexion auf historische
Texte an ihrem gesellschaftlichen und sozioökonomischen Ort reflektiert.
Bei dieser Horizontabschreitung hätte man auch ausführlicher bei der
theologischen Ankara School ansetzen können, mit deren Entdeckung und
Benamung sich Körner in seiner Dissertation einen Namen gemacht hatte.
Ihr werden im vorliegenden Band gerade zehn Seiten gewidmet (106-115).
Was Körner hier vorlegt enthält in seinen starken Passagen solche
Erfahrungen, doch der irreführende Titel Kirche im Angesicht des Islam. Theologie

des interreligiösen Zeugnisses weckt leider auch falsche Erwartungen
und überlässt die Arbeit, zwischen Dialogerfahrungen und
(überschaubarem) systematischen Ertrag zu differenzieren, weitgehend dem
Leser.

Joachim Valentin

PESCH, Otto Hermann: Katholische Dogmatik. Aus ökumenischer Erfahrung.
Band 1: Die Geschichte der Menschen mit Gott. Teilband 1/1: Wort Gottes und
Theologie. Christologie, XX und 978 S., geb.; Teilband 1/2: Theologische
Anthropologie. Theologische Schöpfungslehre. Gottes- und Trinitätslehre, XVI
und 782 S. Ostfildern: Matthias-Grünewald-Verlag 2008. ISBN 978-3-7867-
2627-2.

Gesetzt den Fall, ein Christ sollte die Bibel konspektieren, so würde er
allüberall gezielt deren Kernaussage und den roten Faden derselben suchen
oder deren Leitgestalt(en) bzw. Handlungsträger nachzeichnen oder, schon
ein wenig schwieriger, da außerhalb situiert, deren Fluchtpunkt erforschen
oder auch die Vor- und Nachgeschichte zu erhellen trachten. Bei seiner
Suche nach dem Motiv des Sprechens und Handelns Gottes stößt er auf das

lebendige Wort Gottes. Es ist in Jesus Christus „Fleisch" geworden. Es bleibt
auch nach seiner Auferstehung und Himmelfahrt im „Fleisch" in Kirche und
Welt und in den Geschöpfen präsent. Dessen An-Weg in der Geschichte
Israels und später der Völker, dessen Fuß-Wege durch Galiäa, Samarien und
Judäa und dessen Fuß-Spuren im Leben seiner Augen- und Ohrenzeugen
vernimmt er in der Bibel. Der um die Erfassung des Inhalts der Bibel
bemühte Christ erkennt: Das Wort Gottes hat in der Bibel reichlich
„Eindruck" hinterlassen. Alles ist zumindest implizit auf das Wort Gottes
ausgerichtet (vgl. „Dei Verbum", Art. 12).

Es konzipiert ebenso hier offen, dort latent die beiden ersten Teilbände
der aus ökumenischer, vornehmlich im Gespräch mit reformatorischer
Glaubenserfahrung gespeisten katholischen Dogmatik des emeritierten
Theologen Otto Hermann Pesch (geb. 1931). Sie sind so seitenreich wie viele
gedruckte Ausgaben des Wortes Gottes. Ein Summarium würde nicht einer
gewissen Tollkühnheit entbehren. Pesch entfaltet eine christliche Wort-



49° Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Gottes-Theologie (die die hermeneutischen Vorzüge und Grenzen derzeit
häufig vertretener negativer Theologie wahrnimmt und um der episte-
mischen Relevanz und ontischen Präsenz des Wortes Gottes willen hinter
sich zu lassen imstand ist; vgl. den Sammelband: Negative Theologie heute?
Freiburg 2008). Als wissenschaftliche Theologie ist sie aus der Begegnung
mit dem lutherischen Theologen Gerhard Ebeling (1912-2001) erwachsen, der
u.a. eine dreibändige „Dogmatik des christlichen Glaubens" (1979) verfasst
hat. Wer nur Teile und diese auch nur selektiv liest, gewinnt Erkenntnis,
bringt sich indes um den Reichtum und die innere Kohärenz der Aspekte,
die Pesch mit äußeren Verweisen sowie gezielten Leseempfehlungen
kenntlich macht. Ein dreifaches Schriftbild ist visuell seinem Ansinnen
dienstbar (Teilbd.i, XXIII f. [im Folgenden stets: Teilbandnummer,
Seitenangabe]), um auch Nicht-Fachleuten oder Noch-nicht-Fachleuten
einen breiten Verstehenszugang zur Glaubenswahrheit zu ermöglichen. Im
Überblick, doch nicht minder im Detail führen Peschs Darlegungen in weite
Horizonte oftmals geradezu unvermutet ein (z.B. zum Streit um die
„Richtigkeit" des Menschen zwischen Augustinus und Pelagius: 2, 84-91;
zum Umgang mit dem Wort „Gott": 2, 571-576; das „interne" Problem der
Christologie: 1, 374.378-390; zu Prediger und Predigt: 1, 66^69-73). Alles
liest sich sehr flüssig und äußerst gewinnbringend. Unverkennbar ist die
Sympathie, die Pesch den reformatorischen Theologien entgegenbringt, die
er weithin komplementär neben die katholischen Interpretationen stellt.

(1) G. Ebeling hat den Begriff „Wort Gottes" folgendermaßen bestimmt: „Der
Deus revelatus ist der Deus praedicatus. Da der Begriff des Wortes Gottes
der Präzisierung des Offenbarungsverständnisses dient, kommt ihm
dogmatisch der Vorrang zu." So avanciert der fassettenreiche, nicht auf die
Inkarnation und das Leben Jesu einzugrenzende Term „Wort Gottes" - und
nicht „Offenbarung" bzw. „Selbstoffenbarung" Gottes - unmittelbar zum
Kernbegriff des christlichen Glaubens (Dogmatik des christlichen Glaubens.
Bd. 1. Tübingen '1987, 257L). Ähnlich, im Umfeld hermeneutischer Theologie,

bestimmt Pesch den Begriff: „Wort Gottes ist die unausweisbare, aber
verstehbare, durch Menschenwort vermittelte Führung der Volksgeschichte
durch Gott in der konkreten Situation" (1, 39). Dieses Wort ergeht
wirkmächtig-„performativ" im Gang der Geschichte Israels und Jesu ante
Christum crucifixum et resuscitatum, im Gang der Geschichte des
Urchristentums und im Gang der Geschichte der Kirche in der Welt. Das

christologische Fundament des Begriffs „Wort Gottes" liefert das „durch die
menschliche Predigt wirksam vermittelte Christusereignis als Versöhnungsund

Befreiungswort an den Menschen, das ein für alle Mal gilt" (1, 52). In der
Gegenwart muss sich dieses Wort vielfältig „signifikativ" (1, 59) bewähren
und durch die theologische Reflexion auf unterschiedlichen Ebenen von
Menschen bewährt werden: methodisch konfrontativ-wissenschaftstheoretisch

(1, 103-191; mit der klar formulierten Aufgabe: 1, 101), dogmatisch
geschichtlich-erfahrungshaft (1, 193-300; zum Erfahrungsbegriff: 1, 213) und
praktisch pastoral-kerygmatisch (1, 301-353). Indem das Wort Gottes in den



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 491

„Zeichen der Zeit" nicht nur sich substanziell bewährt, sondern auch sich
selbst heute neu mitteilt, kommt die geschichtliche Tradition des Wortes
Gottes in seinen verschiedenen Erkenntnis- und Bezeugungsformen für uns
vorläufig je zum Abschluss. Dies alles erforscht die systematische Theologie
(1, 187-189) - „grundsätzlich auf die Gegenwart bezogen und am Besten sogar
nach vorn gerichtet: künftige Möglichkeiten und Notwendigkeiten der
Interpretation vorausdenkend" (1, 187). In einem reichhaltigen, ja universellen

worthaften Horizont ist „Wort Gottes" für Pesch somit „jenes Wort,
das in der biblischen Überlieferung und in der Geschichte ihrer Auslegung
als Einladung zum Glauben an Gott gehört, als wahr entdeckt und mit
umgestaltenden Folgen für das Verständnis von Wirklichkeit und das
Verhältnis zu ihr angenommen wird. Außerhalb dieses Geschehens von
Hören, Entdecken und Annehmen ist kein Wort Gottes, sondern nur eine
Bibliothek von Zeugnissen der Religionsgeschichte des biblischen Glaubens"
(1. 352).

Dass die argumentative Ausfaltung der so beschriebenen Wort-Gottes-
Theologie in der Christologie anhebt, ist allzu folgerichtig. Eine derartige
Christologie, die ein Theologe nicht „jesulogisch" durchführen kann, steht
mit der Gottesrede und Gotteslehre in enger, unaufgebbarer Verflechtung.
Die Integration der Christologie in eine dezidierte Trinitätslehre tritt
heuristisch demgegenüber zurück (erst 2, 670-721.724), wenngleich er einen
überaus starken Gewährsmann für eine solche Verflechtung, den
katholischen Theologen Hans Urs von Balthasar (1905-1988), unter Hinweis auf
die seinen dialogischen Ansatz kompakt explizierende Schrift „Glaubhaft ist
nur Liebe" (Einsiedeln 1963) in trinitätstheologisch geringer - bzw. Peschs
Nomenklatur: „asketischer" (2, 710.726) -, aber anthropologisch großer
Integrationsabsicht anführt (1, 351).

(2) Das Wort Gottes legt die Struktur des Menschen offen: Der Schöpfer des
Himmels und der Erde hat das Menschengeschlecht „wortgotteshaft" ins
Leben gerufen. Der Erkenntnis- und Sachgrund dieser theologischen Aussage

ist Jesus Christus, der „Gott in die Welt gebracht hat" (1, 373fi). Deshalb
konzipiert Pesch die theologische Christologie als spezielle Gotteslehre und
geht sie soteriologisch an (1, 388). Die Israel-Dimension der Christologie und
die dogmatischen Aussagen über Maria fügt er unterdessen kontextuell in
seine Überlegungen ein.

Im Licht der Christologie entwickelt Pesch seine theologische Anthropologie.

Insoweit Mensch und Menschsein von Jesus Christus her gedacht
werden (können), bestimmt dieser die Themen und die Reihenfolge der
Aussagen über jenen und dessen geschöpfliches Sein. Vom neuen Menschen
fällt (nicht bloß heuristisch) der Blick auf den alten; vom richtigen auf den in
Sünde verkehrten; vom freien, begnadeten, geliebten auf den unfrei
geknechteten. Bei dieser zeitübergreifenden Bestimmung belässt es Pesch
indes nicht, sondern erwägt sodann die Fragen nach Herkunft und Zukunft
des Menschen im Kontext gegenwärtiger Naturwissenschaft und Ethik. In
allen Fasern macht Peschs Gedankengang feinsinnig den Unterschied von



492 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

anthropologisch und anthropozentrisch deutlich: Theologisches Denken
kann um seiner christologischen „Sache" willen nicht anthropozentrisch
fokussiert sein. Gleichwohl ist es dieser „Sache" wegen, und zwar um ihrer
soteriologischen Wirksamkeit am Menschen willen, eminent anthropologisch

ausgerichtet: „Wir sind Gottes nicht losgelassene Partner" (2, 180) -
aus geschichtlicher Mitteilung des Wortes Gottes „heute" erwählt.

Mit dem Glauben an Schöpfer und Schöpfung sowie an die Bestimmung
der Schöpfung und des Menschen in der Schöpfung (um dessentwillen es
eine theologische Schöpfungslehre gibt) sowie mit der Überzeugung von der
Existenz von Engeln und Dämonen und des Teufels einher geht die Reflexion
über das Weltbild einer Zeit und die naturwissenschaftlich-naturphilosophische

und (im weiten Sinn) technische Erklärung der Welt. Beide Fäden
nimmt Pesch sachgerecht auf und reflektiert sie vor dem aktuellen
Diskussionsstand (z.B. Urknalltheorie, Theorie vom „Intelligent Design", Stammzellen-

und Hirnforschung) bis in ihre Folgen hinein (einschl. Theodizee).
Vor diesem Hintergrund artikuliert er seine Intention: „Eine theologische
Schöpfungslehre hat darin ihren Sinn, dem Glauben die letzten anthro-
pomorphen Vorstellungen von Gott auszutreiben, gerade deswegen, weil wir
doch immer nur in menschlichen Bildern von seiner Wirklichkeit reden
können" (2, 298; vgl. unter diesem Aspekt das Kapitel Christusbilder: 1, 785-
815) - und diesen Gott zugleich von wissenschaftlicher oder pseudowissenschaftlicher

Neugier abheben müssen.
Künftigen Studien bleibt es vorbehalten, die basishaften Wort-Gottes-

Theologien Karl Barths, Hans Urs von Balthasars, Gerhard Ebelings, Otto
Hermann Peschs und Peter Knauers unter zu präzisierender Rücksicht in ein
systematisches Gespräch zu verwickeln. Ein derartiges Unterfangen hätte mit
Peschs ausgeprägter Fähigkeit zur Synthese nebst seiner Begabung zur
Durchforstung zahlreicher systematischer Traktate und unterschiedlicher
Fächer der Theologie samt deren Grenzgebieten - wie inzwischen der stattliche

Bd. 2 seiner Dogmatik aufweist - manche Gemeinsamkeit. Vielleicht
gelingt dies sogar noch in der Kombination mit der christozentrischen
Theologie des orthodoxen Theologen Paul Evdokimov (1901-1970). Dieser hat
im Anschluss an Gabriel Marcel formuliert, wozu der Mensch als geschöpfliche

Existenz da sei: nicht als „sum", sondern zum „sursum" - eben in einer
multidimensionalen Richtung auf das Wort Gottes hin: im Sein, im Denken,
im Handeln, also im Glaubensakt schlechthin.

Johannes Schelhas



Rezensionen - Geschichte der Philosophie und der Theologie

Friedman, Russell L. : Medieval Trinitarian Thought from Aquinas to Ock-
ham. Cambridge : Cambridge University Press 2010. viii + 198 p. ISBN 978-0-
52r-ri7r4-2.

L'ouvrage bref mais dense de R. Friedman offre un aperçu remarquablement
documenté (de première main), d'une très haute qualité, sur la théologie
trinitaire des années 1250 à 1350. Il présente par mode de synthèse la pensée
d'un grand nombre d'auteurs, en soulignant leurs points saillants, leurs
différences et leurs points communs, avec une exceptionnelle clarté.
L'ouvrage considère exclusivement la « théologie philosophique », c'est-à-
dire les exposés rationnels de l'unité et de la distinction des personnes
divines. Il montre l'évolution qui, à partir de Bonaventure et de Thomas
d'Aquin, conduisit un groupe significatif d'auteurs du XIVe siècle à rejeter les

paradigmes explicatifs mis en œuvre au XIIIe siècle. On y découvre, entre les
deux siècles, une indiscutable continuité mais aussi des éléments de rupture.
R. Friedman trouve l'un des principaux motifs de discontinuité dans
l'affirmation renouvelée de la simplicité divine par certains auteurs du XIVe
siècle. Des quatre chapitres qui composent ce livre, le premier et le dernier
examinent principalement l'unité et la distinction trinitaires, tandis que le
deuxième et le troisième se concentrent sur l'usage du « modèle psychologique

» (le Verbe et l'Amour : procession par mode d'intellect ou de nature,
et procession par mode de volonté). L'ouvrage est doté d'une utile
bibliographie commentée (p. 174-186).

Le premier chapitre (p. 5-49) souligne la différence de Thomas d'Aquin et
de Bonaventure concernant la distinction et la constitution des personnes
divines. Tandis que, pour Thomas, le principe de distinction et de
constitution des personnes divines réside dans la relation (relations
personnelles opposées), chez Bonaventure ce principe consiste dans l'émanation
(procession du Fils et de l'Esprit Saint). L'auteur note que l'explication de
Bonaventure et celle de Thomas concernent notre intelligence du mystère
trinitaire, c'est-à-dire l'ordre des concepts dans la manière dont notre esprit
conçoit les propriétés des personnes (soit comme relations, soit comme
émanations). La tradition franciscaine ultérieure présente une tendance à

« réifier » l'explication bonaventurienne : pour Jean Pecham, par exemple,
l'émanation (origine, procession) n'est plus seulement le principe conceptuel
de la distinction personnelle, mais elle en devient le principe actuel dans la
réalité même de Dieu (p. 31). Les traits caractéristiques de la « tradition
franciscaine » issue de Bonaventure et de la « tradition dominicaine » issue
de Thomas d'Aquin, résumés à la fin de l'ouvrage (p. 171-173), sont présentés
avec toutes les nuances qui s'imposent. R. Friedman souligne le rôle décisif
de Henri de Gand (p. 45-49) qui réunit le modèle « franciscain » de
l'émanation et l'explication « psychologique » de la Trinité. C'est à ce «
modèle psychologique » qu'est consacré le deuxième chapitre (p. 50-93). À la
suite de Henri de Gand en particulier (p. 60), la tradition franciscaine adopte



494 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

en général un emploi « fort » du « modèle psychologique » (jusqu'à son
déclin autour des années 1320) : le Fils est littéralement le Concept produit
par l'intellect du Père ; la nature (l'intellect) est le principe de la génération
du Fils, comme la volonté est le principe de la procession de l'Esprit Saint (p.
73). Duns Scot adopte un tel emploi « fort » du « modèle psychologique » en
y inscrivant sa propre théorie du concept (identifié à l'acte d'intellection : p.
75-92). Pour Duns Scot, la différence fondamentale entre la génération du
Fils et la procession de l'Esprit Saint tient au fait que la première est naturelle

tandis que la seconde est libre : le principe de distinction des personnes
réside donc dans les principes de production (nature ou intellect, et volonté).

Outre l'opposition entre la nature et la liberté, cette explication pose, à

sa racine, la distinction formelle des attributs d'intellect et de volonté : l'une
des principales raisons avancées par Duns Scot en faveur de la distinction
formelle des attributs divins est le fait que ces attributs doivent présenter
une distinction ex natura rei pour servir de fondement à la distinction réelle
des processions trinitaires. La distinction formelle occupe une place
déterminante dans l'usage scotiste du « modèle psychologique » (p. 107-112). De
son côté, la « tradition dominicaine » tient que le principe des processions est
l'essence divine, de telle sorte que les deux processions sont également «
naturelles » : ici le « modèle psychologique » est employé de façon atténuée, par
analogie, dans le seul but de manifester l'ordre des deux processions.

Mais que se passe-t-il si l'on rejette la doctrine scotiste de la distinction
formelle Pour plusieurs auteurs du XIVe siècle après Duns Scot, la
sauvegarde d'une compréhension stricte de la simplicité divine s'avère plus
importante que le projet de donner une explication détaillée de la foi
trinitaire : l'affirmation de la simplicité de Dieu l'emporte sur les distinctions
requises pour manifester la foi en la Trinité de façon approfondie (p. 131). Le
troisième chapitre (p. 94-132) montre ainsi le recul du « modèle psychologique

» chez Pierre Auriol, François de Marchia et Guillaume d'Ockham.
Ces auteurs, qui rejettent la distinction formelle, excluent également que
l'intellect et la volonté soient les principes de constitution du Fils et de

l'Esprit Saint. Ockham maintient certes le « modèle psychologique » mais au
nom de la foi seule (sola fide), sans lui reconnaître une valeur d'explication
rationnelle : « William Ockham claims that the psychological model is
correct and proper, but that we have no idea why it is correct and proper »

(p. 132). Le quatrième chapitre présente des auteurs qui, plus radicalement,
contestent l'idée d'une « constitution » des personnes (p. 133-170). En effet,
au-delà des différences d'écoles touchant le rôle des relations (Thomas
d'Aquin) ou des processions (Bonaventure) dans la constitution des
personnes divines, certains auteurs du XIVe siècle rejettent l'affirmation même
d'une « constitution » de ces personnes divines et tiennent une sorte de
« fidéisme » en matière de doctrine trinitaire. R. Friedman nomme ce courant

« prépositinisme » (praepositinianism), en référence à Prévostin de
Crémone qui, au début du XIIIe siècle, avait rejeté l'existence de « propriétés »

dans la réalité de Dieu, et donc refusé que les personnes soient constituées
par de telles propriétés. L'auteur offre trois exemples : le franciscain Walter



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 495

Chatton, le dominicain Robert Holcot et l'augustinien Grégoire de Rimini. Le

« prépositinisme » de ces auteurs se caractérise par deux affirmations
centrales : il n'y a pas de distinction entre les personnes divines et les
propriétés ; ces personnes se distinguent en elles-mêmes et par elles-mêmes. La

question de la « constitution » des personnes divines ne se pose donc plus.
Ici encore, ces positions sont tenues au nom de la simplicité divine. Le

« minimalisme radical » (cf. p. 164) de Grégoire de Rimini est
particulièrement frappant. Faut-il en conclure que le XIVe siècle se caractérise,
comme le voulait Gilson, par l'avènement d'un fidéisme qui a ruiné la
théologie scolastique R. Friedman reconnaît l'existence d'un fidéisme et
d'une discontinuité chez certains auteurs (non pas tous) du XIVe siècle. Mais
loin d'y voir l'expression d'une faillite de la théologie scolastique, il y trouve
plutôt le signe de l'immense vitalité et de l'extraordinaire créativité de la
scolastique du moyen âge tardif (p. îôçsq).

L'étude de R. Friedman constitue un ouvrage passionnant, à vrai dire
indispensable : elle offre une présentation sans égale des grands courants
trinitaires latins de 1250 à 1350. En guise de conclusion, je formule quelques
questions. R. Friedman estime que Thomas d'Aquin, dans sa Summa
theologiae, a modifié ses explications antérieures concernant la constitution
du Père par la paternité, afin de répondre à des objections telles que celles
de Bonaventure (p. 33). Cependant, l'essentiel de la réponse de Thomas
n'est-il pas déjà présent dans son Scriptum super Sententiis, livre I, dist. 27,
q. 1, a. 2 L'auteur explique également : « For Aquinas, the relations take on
an existence of their own "prior" to the emanations of the persons » (p. 25).
Ne faudrait-il pas préciser que cela concerne spécialement la relation de

paternité en tant que constituant la personne du Père, mais qu'il en va
autrement pour la filiation (et pour la propriété relative de l'Esprit) « Non
est similis ratio in Pâtre et Filio [...] Filiatio nullo modo praecedit
intellectum nativitatis » (Thomas, I Sent., dist. 27, q. 1, a. 2, ad 4 : n'est-ce
pas là une réponse à Bonaventure En effet : « Origines enim passive
significatae, simpliciter praecedunt, secundum intellectum, proprietates
personarum procedentium, etiam personales » (Summa theologiae I, q. 40, a.

4, corp.; cf. ad 3: « Nativitas [...] secundum intellectum praecedit filiationem,
etiam secundum quod est constitutiva personae Filii »). Le cœur du
problème ne tient-il pas au fait que, pour Thomas, la distinction personnelle
doit se prendre d'une réalité intrinsèque à la personne, ce que l'émanation ne
vérifie pas selon son mode de signifier (Summa theologiae I, q. 40, a. 2,
corp.) Concernant le rejet de distinctions explicatives chez certains auteurs
du XIVe siècle, faut-il y voir une réaction par rapport à l'héritage de Henri de
Gand (emploi « fort » du « modèle psychologique ») et de Duns Scot
(distinction formelle) plutôt qu'à l'égard de la tradition de Thomas d'Aquin
Une théologie trinitaire peut-elle revêtir une plus grande valeur qu'une
autre Enfin, les différences des doctrines trinitaires ont-elles des

conséquences sur la manière d'envisager la place de la foi en la Trinité dans
l'ensemble de la théologie et dans la vie chrétienne

Gilles Emery, O.P.



496 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

COURTENAY, William J.: Ockham and Ockhamism. Studies in the Dissemination

and Impact of his Thought Studien und Texte zur Geistegeschichte
des Mittelalters 99). Leiden : Brill 2008. 420 p. ISBN 978-90-04-16830-5.

Historians continually confront the tension between intellectual currents
and the intellectuals themselves. Most historical evidence consists of
particulars, in this case, written texts, and from these historians of thought
abstract and, at times, essentialize to achieve a comprehensive and
comprehensible image of the intellectual production of an author, or of a

whole movement. It is this approach that in part gives rise to the classic
narrative that portrays the history of medieval thought as the interaction
between two schools of thought, based on the status of universals:
nominalists and realists.

William J. Courtenay contributes to this great debate not by analyzing
the quarrel over universals, but rather through an examination of what
fifteenth-century adherents to the Via moderna considered to be their
intellectual predecessors, the Occamistae and the Nominales. His point of
departure is the handful of cases where medieval texts make a reference to
these groups, which groups he then places in their intellectual and
institutional context. The tension between intellectual currents and the
intellectuals themselves becomes evident, since these references typically
appear in a debate where only one side is present. Courtenay takes up the
historical challenge of identifying and reconstructing the (often unnamed)
other side of the debate.

Ockham and Ockhamism assembles the fruit of this investigation, namely
William J. Courtenay's studies of nominalism and Ockhamism in the twelfth
and fourteenth centuries respectively. In fact, the book is a reimpression of
the author's collected articles on the subject, for the most part written
between 1980 and 2000. It divides into two asymmetric parts.

The first part reproduces the author's investigations into the Nominales
of the twelfth century, and finds their name derives from a position on
signification considerably different from our contemporary understanding of
nominalism.

"The fundamental teaching of the Nominales was that only the
nominative case of nouns and the present tense signify. The oblique cases of
nouns, strictly speaking, are not nomina. They are simply voces that con-
signify. Similarly, the tenses of verbs and temporal adverbs only consignify
and do not affect the principal signification of the nomen" (75).

The Nominales then applied this theory of signification (Semel est verum,
semper est verum) to theology. They resolved thus such problems as the case
presented by Augustine, that what Abraham held on faith, namely, "Christ
will be born of a virgin" is the same as what Christians hold on faith, "Christ
was born of a virgin". Both propositions have the same signification, and so
Abraham and St. Peter both had the same faith.

The article "Nominales and Nominalism in the Twelfth Century" (Chapter
4) forms the centerpiece of this section, which Courtenay bolsters with three



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 497

conference papers on related subjects. While the author succeeds in
identifying what views are meant by nominalis, and tracing their prehistory,
he does not positively identify any author as a member of the secta
nominalis, except perhaps for Peter Abelard, with numerous objections.

Courtenay also finds this tension between author and movement in the
fourteenth century, between Ockham and Ockhamism. As the author himself

states (p. xv), the main purpose of this book lies in the second part,
dedicated to this problem. More properly, with a few exceptions, such "The
Academic and Intellectual Worlds of Ockham" (Chapter 6) taken from the
Cambridge Companion to Ockham, this part focuses on the scholarly debate
that began in 1982 with his and Katherine Tachau's "Ockham, Ockhamists,
and the English-German Nation at Paris, 1339-1341" (Chapter 9).

In this article, Courtenay and Tachau defend several novel positions on
the status of Ockham's thought at Paris around 1340, following three lines of
investigation.

1. First, concerning the legislation of the arts faculty and English-German
nation, they arrive at four conclusions:

A. The 1339 Arts faculty statute against dogmatizing the doctrine of
William of Ockham was purely disciplinary in nature, since Ockham's work
had not been examined and approved as teaching texts.

B. The December 29, 1340 Arts statute bearing the later rubric "Sta-
tutum facultatis, de reprobatione quorundam errorum Ockanicorum" in fact
had nothing to do with Ockham or Ockhamism, and instead was likewise
disciplinary and anti-sophistic.

C. There was another statute, now lost, sealed in early 1341, against
Ockham's physical theories.

D. These statutes need to be considered in the context of several
concurrent disciplinary movements in the other faculties, as well as extreme
pressure from Pope Benedict X1Ï to reform the faculty.

2. Concerning the reception of Ockham, Courtenay and Tachau find
several contemporary philosophers and theologians who make use of his
thought. Ockham's logical works circulated at Paris since at least the 1330s.

3. References to Occanistae appear in contemporary Parisian texts,
notably Michael of Massa's revised commentary on book II of the Sentences, as
well as in Conrad de Megenberg's works. Both attack Occanistae who
support Ockham's physical theories, notably his understanding that only the
categories of individual substance and quality had real existence. These
views, Michael and Conrad claim, deviate from the truth of Averroes and
Aristotle.

The rest of Ockham and Ockhamism explores, modifies and defends these
three lines of investigation, chiefly the first and third ones. With respect to
the last line of investigation, Courtenay explores the careers and the natural
philosophical views of Conrad of Megenberg and Michael of Massa in more
detail, redating Michael of Massa's revision of book II to the period
immediately preceding the crisis of 1339-1341 (Chapter 13), and providing a

partial biography of figure of Conrad of Megenberg (Chapter 14).



498 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

With respect to the first line of investigation, Courtenay, in repeated
investigations of the statues of the University of Paris, eventually abandons
or severely modifies each of the four conclusions. He apparently concedes
that the statutes did have a doctrinal component, that the document sealed
in early 1341 could have been enacted in late 1340, and that the external
influence of the papacy may not have been the overriding issue. In the
introduction, however, he asserts, "I remain convinced that an important
statute against Ockham's 'scientia is missing in the archival record, as are
several other statutes that once existed" (xiv).

The articles do not simply revise the previous view; rather they explore
the areas of research opened up by the controversial Courtenay-Tachau
article and defend the thesis against scholarly criticism, especially the
research of Zénon Kaluza and J.M.M.H. Thijssen. Therefore, each time the
author reproposes the elements of his arguments concerning the statutes,
the nuances of the formulation reflect the criticism and concerns of his
interlocutors. His colleagues' astute philosophical and historical analyses
reveal the substantial relationship between the statutes' wording, the
doctrine of Jean Buridan, and a distortion of Ockham's thought, as well as
how later thinkers understood the ruling. Spurred by these critiques
Courtenay explores in detail the biographical and intellectual circumstances
and revises his view.

Like the Occanistae, this competing view of the statutes only appears
second-hand in Courtenay's book. Courtenay cites their opposition, without
summarizing their positions. But, as opposed to the members of the Arts
Faculty targeted by the statutes of 1339-1341, his interlocutors are named.
The author thus frames his research as part of a collective endeavor
occasionally fraught with controversy. Ockham and Ockhamism presents
Courtenay's thesis, but even more importantly, in documenting part of a

great debate among intellectual historians at the end of the twentieth
century, it shows how such a debate illuminates the terrain of historical
understanding beyond the limited confines of intellectuals and intellectual
currents.

William Duba

Syros, Vasileios: Die Rezeption der aristotelischen politischen Philosophie bei
Marsilius von Padua. Eine Untersuchung zur ersten Diktion des „Defensor
Pads". Leiden: Brill 2007. 364 S. ISBN 978-9004-16874-9.

Gelehrte Politikberatung ist heute die Aufgabe großer Institute und
Forschungszentren. Zwar versammelten sich auch im 14. Jahrhundert am Hofe
Ludwigs des Bayern namhafte Gelehrte der Zeit. Einer der intellektuellen
Protagonisten aber, Marsilius von Padua, dessen Hauptwerk Defensor Pacis

1324 abgeschlossen wurde, war doch eher etwas wie ein politikphilosophischer

Ein-Mann-Think-Tank, dessen Vorstellungen von der Gemeinschaft
der Bürger und dem menschlichen Gesetzgeber als höchster Gewalt bereits
recht moderne Züge tragen sollten. Aber auch eine gleichsam solitäre



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 499

Erscheinung wie Marsilius von Padua steht mit ihrem Werk in einem Netz
mannigfacher geistiger und realgeschichtlicher Bezüge.

Eine Leistung der 2007 erschienenen Heidelberger Doktorarbeit von
Vasileios Syros ist es, Marsilius' opus magnum im geistesgeschichtlichen
Kontext der Zeit eingeordnet und dabei besonders die Eigenheiten der
marsilianischen Aristoteles-Rezeption herausgearbeitet zu haben. Manches
Bekannte wird dabei noch einmal quellennah rekonstruiert und profiliert.
Einige Akzente werden neu gesetzt, so etwa, wenn Syros eine Nähe zwischen
Marsilius' Handlungstheorie und der Gesetzeslehre des Moses Maimonides
zu erkennen glaubt. Entsprechend rechnet es Syros zu den Desiderata der
Marsiliusforschung, bezüglich der nichtchristlichen Quellen des Paduaner
Philosophen sein Verhältnis zu Moses Maimonides zu bestimmen.

Was kann es heißen, im 14. Jahrhundert als politischer Aristoteliker zu
schreiben und die historisch-politische Konstellation und die Realitäten der
eigenen Zeit mit den Mitteln der gut ein halbes Jahrhundert zuvor
wiederentdeckten Aristotelischen Politik zu analysieren und zu begreifen? Dass
Marsilius dabei durchaus eigene Wege zu beschreiten hatte, machte er von
Beginn an deutlich. Überflüssig sei es zu wiederholen, was Aristoteles über
Zahl und Wesen der Ursachen des Unfriedens geschrieben habe. Die Ursache
politischer Unordnung und Unfriedens zu entdecken und zu bekämpfen, auf
die Marsilius im 14. Jahrhundert reflektiert hat, nämlich die unverhohlenen
Machtansprüche des zeitgenössischen Papsttums, welche die weltliche
politische Ordnung zu zerstören drohten, dafür hatten Aristoteles die
Voraussetzungen gefehlt.

Wie Syros zeigen kann, bleibt es jedoch nicht nur bei einer thematischen
Ergänzung der politischen Philosophie des Aristoteles. Marsilius veränderte
auch Denkformen und argumentative Grundmuster des politischen
Aristotelismus. Die Aristotelische Politik war, darin lässt sich der
Grundintention des Verfassers zustimmen, keine autoritative Grundlage für das

politische Denken des Marsilius. Seine Fragen galten z.B. der wirkenden
Ursächlichkeit in der Politik. Anstelle der teleologischen Reflexion der
politischen Philosophie bei Aristoteles wird nach der causa efficiens der
politischen Gemeinschaft, ihrer gesetzlichen Ordnung und der Regierung
gefragt. „Marsilius ist sich der Bedeutung des Zwecks vollkommen bewusst, die
Betonung liegt aber im Defensor pacis dennoch durchweg auf den
Wirkursachen jedes politischen Prozesses." (53) Der menschliche Gesetzgeber
(legislator humanus) wird zur entscheidenden legitimatorischen Grundfigur
erhoben. Aristoteles' bürgerpolitisches Potential wird ausgeschöpft und
weiterentwickelt.

Die Entstehung der politischen Gemeinschaft wird dabei nicht allein mit
Aristoteles' Vorstellung von deren natürlichem Charakter begründet,
sondern auch unter deutlicher Aufnahme der stoischen oikeiosis-Lehre
beschrieben. Die Hauptrichtung der Gedankenführung ist nicht jene auf die
natürliche Vollendung des menschlichen Lebens in einer politischen
Gemeinschaft hin, sondern der Ausgang von der Mängelbeladenheit des
individuellen Daseins her. Nicht zuletzt hat auch die Wiederbelebung des



500 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

städtisch-bürgerlichen Lebens in Norditalien ihre Spuren im Werk des Mar-
silius hinterlassen. Der Defensor Pacis ist mehr als eine bloße spätmittelalterliche

Adaption der Aristotelischen Politik.
„Anders als Aristoteles..." - lautet daher auch die wiederkehrende Formel

des Buches. Dabei schießt der Autor manchmal über das Ziel hinaus. Anders
als Aristoteles, heißt es etwa, bestimme Marsilius den Zweck der politischen
Gemeinschaft. Bei Marsilius diene sie, so Syros, der „Beschaffung materieller
Güter" und der Arbeitsteilung (83), während für Aristoteles das wahre gute
Leben in der kontemplativen Tätigkeit bestehe. Die politische Gemeinschaft
habe „dafür zu sorgen, dass alle Bürger sich der Entfaltung der theoretischen
[...] Lebensweise widmen können, die nach Aristoteles' Verständnis die
vollkommene Glückseligkeit - das höchste Ziel des Zusammenlebens in einer
politischen Gemeinschaft - ausmacht." (84) Um der Betonung der Differenz
willen, platonisiert Syros das politische Denken des Aristoteles. Oder er liest
ihn in überraschender Weise durch die Brille eines Leo Strauss, als bestünde
der Zweck der Politik in der Ermöglichung einer philosophischen Lebensform.

Dabei liegt Syros eine eigene straussianische Auslegung des Marsilius
völlig fern. Der esoterischen Interpretation des Marsilius durch S.F. Torraco
(Priests as Physicians ofSouls) kreidet Syros „krasse Missdeutungen" an.

Anders als Aristoteles, so Syros weiter, führe Marsilius die Zerrüttung des
Gemeinwesens nicht auf den Konflikt zwischen Armen und Reichen zurück.
Gleichviel welches Gewicht man der sozioökonomischen Schichtung und
dem Klassenantagonismus in der politischen Theorie des Aristoteles
beimessen will und gleichviel, ob man Aristoteles in seiner normativen
Perspektive darauf abstellen lässt, dass er die konfliktträchtige Spaltung der
Polis in Arme und Reiche durch einen ökonomisch und tugendethisch
qualifizierte Mittelstand auszubalancieren trachtet oder ihr eher dadurch zu
begegnen sucht, dass er „die Ökonomie als Quelle der Desintegration wieder
in den Oikos verbannen will"1 - Marsilius von Padua hat es in seinem Werk
von Beginn an mit einer ganz anderen Quelle der Zwietracht zu tun. Hier
wie in anderen Fällen lässt sich der Unterschied zwischen Marsilius und
Aristoteles auf die polemische Absicht des Paduaner Philosophen zurückführen,

die zuweilen im dichten Gefüge der gelehrten Untersuchungen aus
dem Blick gerät.

Anders schließlich als Aristoteles habe Marsilius viel Mühe darauf
verwendet, „die Entstehung der ersten politischen Gemeinschaften als das

Ergebnis der Entscheidung der Gesamtheit oder der Mehrheit des patres-
familias und nicht als das Werk eines einzelnen Individuums darzustellen,
wie dies etwa Aristoteles, seine muslimischen Nachfolger sowie Thomas von
Aquin und Machiavelli taten." (98) Die Gründungsmythen und ihre
individuellen Helden, Antenor im Falle der Vaterstadt des Marsilius, oder Moses,
Cyrus, Romulus, Theseus oder die historischen und mythischen Gesetzgeberfiguren

eines Solon oder eines Lykurg, wie sie bei Aristoteles erwähnt und

1 Aloys Winterling: ,Arme" und „Reiche". Die Struktur der griechischen Polisgesellschaften
in Aristoteles',Politik', in: Saeculum 44 (1993) 179-205; hier: 205.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 501

noch in Rousseaus Contrat social aufgegriffen sowie in einem Akt politischer
Mythologie überhöht werden - sie treten bei Marsilius hinter die Gemeinschaft

der Bürger als menschlichen Gesetzgeber zurück. Das hat nicht nur
den naheliegenden Sinn, die zentrale legitimatorische Funktion des legislator

humanus unumstritten zu behaupten. Man muss auch hier wieder den
polemischen Sinn darin erfassen, sich von der Auffassung und dem Narrativ
einer individuellen Gründung der politischen Gemeinschaft abzuwenden.
Dabei steht freilich nicht die eben genannte mythologische Gründer-Tradition

im Fokus, sondern eine ganz andere Erzählung: nämlich die biblische
und von Augustinus aufgegriffene Erzählung vom Stadtgründer Kain, die
dem politischen Akt ab origine den Stempel der Illegitimität aufdrückt. „Von
Kain nun steht geschrieben, dass er eine Stadt gründete, Abel aber als
Fremdling tat dies nicht", heißt es in Augustinus' De Civitate Dei (XV, 1).

Nichts hätte verheerender sein können für das Beweisziel des Defensor Pacis
als die augustinische Relativierung und Entmächtigung politischer
Gemeinschaft durch die Erinnerung an ihre schon im Akt ihrer individuellen
Gründung liegende Illegitimität.

Syros' Arbeit bereichert unser Verständnis von den vielfältigen Rezeptionsund

anspruchsvollen Transformationsprozessen, die im 14. Jahrhundert im
Defensor Pacis als einem bedeutenden Werk in der Geschichte des
politischen Denkens zusammenlaufen. Dessen polemischer Ort in den politischgeistigen

Kontroversen der Zeit, sein Einsatz auf dem zeitgenössischen
Kampfplatz der Philosophie (Kurt Flasch) bleibt dabei schamvoll bedeckt.

Dirk Lüddecke

Fischer, Joachim: Philosophische Anthropologie. Eine Denkrichtung des 20.
Jahrhunderts. Studienausgabe. Freiburg i. Br.: K. Alber 2009. 684 S. ISBN
978-3-495-48369-5.

Unlängst ist die Studienausgabe der herausragenden Arbeit von Joachim
Fischer von 2008 erschienen, eine Ausgabe, die den Kreis von Lesern und
Interessierten an der Philosophischen Anthropologie zu erweitern
ermöglicht. Die umfangreiche Studie von Fischer (TU Dresden) unterscheidet
sich schon im Titel von anderen Lesarten in Bezug auf die „philosophische
Anthropologie", die zumeist ihren Disziplincharakter unterstrichen haben
(Landmann, Thies, Härtung), dabei aber sehr oft vernachlässigten, dass es
sich auch um eine Denkrichtung handelt: Um eine philosophische Bewegung,
die in den zwanziger Jahren in Deutschland entstanden ist und die zum Teil
die Philosophie (und andere Wissenschaften) des 20. Jahrhunderts bestimmt
hat. Nicht zufällig verwendet der Autor den Terminus Paradigma, um den
Theoriecharakter dieses geistesgeschichtlichen Phänomens zu zeigen: Ein
philosophisches Paradigma ist etwas, das dazu in der Lage ist, kulturelle
Formen und Hervorbringungen zu determinieren, es fungiert als Modell für
Inspiration und spezifische Kennzeichnungen, die, in diesem Fall, bestimmt,
was die Philosophie selbst beschäftigt. Eine solche Voraussetzung führt nun
- so Fischers Vorschlag - zu der Unterscheidung der philosophischen



502 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Anthropologie als Disziplin, klein geschrieben, von der als Denkrichtung, die
eine originäre philosophisch-kulturelle Lage bildet, indem sie in sich
verschiedene Disziplinen versammelt (von der Philosophie zur Zoologie, von
der Medizin zur biologischen Anthropologie, von der Psychologie und
Psychiatrie zur Biologie) und sie originell durch einen Leitfaden zu
verknüpfen sucht. Diese Denkrichtung oder dieses Paradigma wird in der Studie
in Großschreibung Philosophische Anthropologie genannt (vgl. 14, s. auch 22;
in der Rezension wird im Folgenden diese Form verwendet). Es handelt sich
demnach um eine Arbeit, die die spezifische Fragestellung der modernen
Philosophischen Anthropologie herausholt und nicht einfach eine
historische Rekonstruktion der Disziplin philosophische Anthropologie anbietet:
es wird also nicht nur nach Charakteristiken und Genealogie der Disziplin
gefragt, sondern auch und vor allem nach Sinn und Ziel des modernen
Theorieprogramms der Philosophischen Anthropologie selbst, als weitgreifende

und verschiedene Geistesspannungen zusammenfassende Kulturbewegung.

Der hier rezensierte Band wurde erstmals 2008, also genau achtzig Jahre
nach dem Erscheinen der beiden „Gründungsschriften" der Philosophischen
Anthropologie veröffentlicht (Die Stellung des Menschen im Kosmos von
Scheler und Plessners Die Stufen des Organischen und der Mensch), quasi mit
dem Willen zur (Wieder-) Bestätigung ihres Wertes und ihrer gedanklichen
Tiefe. Das Jahr 1928, annus mirabilis der Philosophischen Anthropologie,
scheint die erste theoretische Hochphase dieses autonomen Denkansatzes zu
sein (dessen Entwicklung und Konsolidierung dem Autor zufolge von den
Zwanzigern bis in die vierziger Jahre reicht, eine Zeitspanne, in die sich auch
Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen von Karl Löwith, ebenfalls von
1928, einfügt, ein Werk zur „philosophischen Anthropologie der Intersub-
jektivität"). Das Abenteuer der Philosophischen Anthropologie beginnt
allerdings bereits 1919 an der neu gegründeten Universität Köln, als Scheler
den jungen Plessner dorthin einlädt, und endet 1975, kurz vor dem Tod A.
Gehlens, mit der Publikation eines Gedenkbandes zu Ehren Schelers. Gehlen
ist der andere Große der Philosophischen Anthropologie, der 1940 mit der
Schrift Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt an die
Öffentlichkeit tritt: Im Ausgang von einigen Grundprinzipien der Philosophie
Schelers entwickelt er eine Handlungstheorie, in deren Mittelpunkt der
Mensch als Mängelwesen steht, eine von Herder entlehnte Definition. Neben
diese drei großen Hauptfiguren der Philosophischen Anthropologie werden
besonders zwei weitere gestellt: A. Portmann, Biologe aus Basel und Experte
für Ornithologie und Meeresbiologie, der 1944 grundlegende Biologische
Fragmente zu einer Lehre des Menschen vorlegt, und der Kulturphilosoph E.

Rothacker, der eine Kulturanthropologie entwickelt, so auch der Titel seines
Hauptwerkes von 1942. Besonders an diesen fünf Repräsentanten
rekonstruiert der Autor Genese, Entwicklung, Konsolidierung und Dekadenz der
Philosophischen Anthropologie, vielleicht durch einen leicht „partialen" her-
meneutischen Filter, der dazu führt, dass andere Namen eher in den Hintergrund

treten, wie E. Cassirer, B. Groethuysen, K. Löwith, G. Anders und H.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 503

Blumenberg, die auch Teil dieser anthropologischen Wende waren. Sicherlich

werden diese diskutiert, aber sie erringen nicht den Status von typischen
Exponenten der Denkrichtung, sondern den ihrer Kommentatoren und
Interpreten. Neben der historisch gegliederten Darstellung der
Philosophischen Anthropologie, dem ersten Teil des Bandes, steht im zweiten ein
Versuch, das Paradigma theoretisch erstmals wirklich zu durchdenken, was
darauf abzielt, dabei mehr die den verschiedenen Autoren gemeinsamen
Elemente als die Unterscheidungsmerkmale zwischen ihnen aufzufinden
(obwohl auch diese behandelt werden). Neu ist dabei methodisch der
Versuch, die Philosophische Anthropologie von anderen philosophischen
Strömungen präzise abzugrenzen, die die Philosophische Anthropologie
begleitet haben, ihr vorausgegangen oder auf sie gefolgt sind, so dass das
Paradigma gleichsam auch entlang verschiedener Frontlinien kenntlich wird -
vor allem im Verhältnis zu den Denksystemen des Neukantianismus, des

Naturalismus/Darwinismus, der Existenzphilosophie, der Philosophischen
Hermeneutik, der Kritischen Theorie. Die Philosophische Anthropologie als

„theoriegeschichtliches Phänomen sui generis", auch in ihrer Fragmentierung,

hat einen einheitlichen spekulativen Kern: der Autor fragt sich, auf
welche Weise sich ein „Netzwerk von Denkern" hat bilden können, im
gemeinsamen Bewusstsein, ein eigentümliches Denksystem ins Leben gerufen
zu haben, trotz aller zwischen ihnen gegebenen Unterschiede und
akademischen Rivalitäten (man denke an den bekannten Plagiatsvorwurf Schelers
bezüglich Plessners Buches von 1928), sowie danach, wie eine Art „Schul"-
Bildung mit vielen kanonischen Texten stattgefunden hat, die eine
Wirkungsgeschichte auch in entfernten Disziplinen ins Leben gerufen hat.
„Plessners Schlüsselbegriff,exzentrische Positionalität' erweist sich als roter
Faden, um den Identitätskern des Ansatzes sichtbar werden zu lassen." (15)

In der Rekonstruktion dieses Denkansatzes gibt es verschiedene
Beschleunigungsfaktoren, die dazu beigetragen haben, dieses Phänomen in die
ursprünglich von Scheler und Plessner eingeschlagene Richtung zu befördern:

das Interesse an, aber auch die Skepsis gegenüber der Psychoanalyse
Freuds und den darwinistischen Theorien; Aufmerksamkeit gegenüber den
Autoren der Lebensphilosophie, gegenüber der Psychologie L. Klages und
den Forschungen von Uexkülls (besonders dessen Korrelationstheorie von
Organismus und Umwelt) und gegenüber anderen zu den Naturwissenschaften

gehörenden Disziplinen (wie der Botanik, Zoologie, Biologie,
Physiologie etc.). Zwei weitere Elemente sind bestimmend und befördernd für
die Entstehung des Ansatzes; erstens ein „Spezialist", der niederländische
Zoologe, Physiologe und Psychologe F.J.J. Buytendijk, der im „Phänomen des
Organischen" das wirkliche Lösungsfeld Schelers und Plessners erfasst und
zwischen 1921 und 1925 mehrfach auf Einladung Schelers Vorträge in Köln
gehalten hatte (48-52), und zweitens ein „Generalist", der große Philosoph,
der 1925 auf Einladung Schelers nach Köln kam: Nicolai Hartmann, der im
Hintergrund, aber auffällig im großen Teilen des Buches präsent ist (52-55).
Der Einfluss Hartmanns sowohl auf Scheler als auch auf Plessner ist
tatsächlich unbestreitbar: Der Autor belegt mehrere, eine entscheidende



504 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rolle spielende Punkte, wie seine „Metaphysik der Erkenntnis", das
„Schichtentheorem des Seins" und seine Betrachtung der „Bewusstseinsrelation" als
„Seinsrelation". Buytendijk und Hartmann sind, obwohl sie nicht Teil dessen
sind, was gemeinhin Philosophische Anthropologie genannt wird und
obwohl sie aus unterschiedlichen wissenschaftlichen Bereichen stammen,
die Katalysatoren dieses neuen Denkprinzips.

Es fügt sich zweitens eine andere Beschleunigungsbedingung an, nicht
nur für die Philosophische Anthropologie, sondern für die ganze Philosophie
des 20. Jahrhunderts: Heidegger und, zwischen Freiburg und Marburg, die
Geburt einer „neuen Philosophie", die die Art zu denken revolutioniert habe,
eine „Hermeneutik in der Dilthey-Husserl-Tradition", die häufig mit einer
Untersuchung anthropologischer Art verwechselt werde (von Löwith selbst
z.B., dem ersten und einem der wichtigsten Heidegger-Schüler), was
Heidegger und die Daseinsanalytik dagegen kategorisch ablehnten (55-57
und 96-99). Das wissenschaftliche und akademische Interesse an der
Philosophischen Anthropologie - der Autor zitiert die zeitgenössische Formel von
einer anthropologischen Wende - wächst in der Zeit von 1928-1934, als die
deutschsprachige akademische Welt der Geisteswissenschaften in weiten
Teilen von diesem Denkansatz bestürmt zu werden scheint: Löwith,
Rothacker, Heinemann, Landsberg, Emge, Bäumler, Ritter und noch andere
bieten Seminare bzw. Vorlesungen zur Philosophischen Anthropologie an.
Dieser neue Denkansatz dringt also in jeder Hinsicht in die akademische
und wissenschaftliche deutschsprachige Welt ein, quasi eine Mode, die nicht
nur die kulturelle, sondern auch die biologische Problematik des

Lebewesens, das man „Mensch" nennt, erforscht und untersucht. Trotz alledem
bleibt das (akademische) philosophische Feld noch durch andere Ansätze
dominiert (94f.): Durch die Existenzphilosophie Heideggers und Jaspers,
durch die „irrationalistische" Lebensphilosophie nach Klages und auch durch
diejenige hermeneutisch und interdisziplinär orientierte der Dilthey-Schule,
wie sie Groethuysen und Misch fortführten.

Die Philosophische Anthropologie, und damit erreichen wir den zweiten
Teil des Bandes, zeigt einen Kern gemeinsamer Elemente, der, wie schon
angesprochen, für den Autor die fundamentale Kohärenz der Strömung
ausmacht, die - Fischer zufolge - die vorhandenen (und zahlreichen und oft
betonten) Differenzen der Autoren in den Hintergrund drängt. Die
Philosophische Anthropologie entsteht in einer vom Neukantianismus und
der Lebensphilosophie dominierten Zeit, mit deren typischen Dualismen
(Leben-Vernunft, Materie-Geist): Diese Teilwahrheiten werden durch das

neue Denken der Philosophischen Anthropologie untereinander vermittelt,
mit der grundlegenden Tendenz, den Geist im Leben aufzubauen und
zugleich die Seriosität der Autonomie seiner Selbstreflexion (im Verhältnis
zum Leben) anzuerkennen. Das Lebendige, das Organische, wird zum
Gegenstand philosophischer Forschung, ein Gegenstand, der seine Charakteristiken

in Einheit mit der Umwelt erhält. Die vergleichende Untersuchungsmethode,

die die verschiedenen Organismen im Verhältnis untereinander
und zur Umwelt analysiert, also die bekannte, an Nietzsche erinnernde



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 505

Gegenüberstellung Mensch-Tier, ermittelt die „hierarchische" Strukturierung

des Lebenden nach seiner Komplexität und gelangt so zu einer
Bestimmung des Menschen als ein Sonderfall des Lebens („Sonderstellung"), da

er als Geist die zirkuläre Einheit des Organischen durchbricht, auf deren
Lebendigkeit er zugleich angewiesen bleibt - das sind die gemeinsamen
Elemente, der fundamentale Kern, der die kleinen und großen Namen der
Philosophischen Anthropologie verbindet. Die konzeptuellen (philosophischen)

Unterschiedlichkeiten zwischen Scheler, Plessner, Gehlen, Rothacker,
Portmann sind dem Autor nach also neu zu ordnen und auf die Einheit der
theoretischen Voraussetzungen zurück zu beziehen, denn es ist dieser
theoretische Kern, der es erlaubt, die Sehkraft der Philosophischen Anthropologie

zu öffnen und der ihr Forschungsproduktivität verleiht.
Die Autonomie der Philosophischen Anthropologie bestätigt sich in noch

einem weiteren Element: Ein großer Teil des deutschsprachigen Denkens
ihrer Zeit, nicht nur des philosophischen (Kulturwissenschaften, Psychiatrie,
Sozialwissenschaften, Politische Theorie), hat sich mit ihr konfrontiert, sei

es, indem man sich auf ihre Seite gestellt und einige Thematiken weiter
verfolgt hat (man denke nur an einige Arbeiten von Blumenberg, Anders,
Marquard und Löwith; wie auch an die von Straus und Binswanger in der
Medizin und der Psychiatrie), sei es, indem einige Themen in eigenständiger
Manier überarbeitet wurden (Apel, Jonas), sei es, indem ihre
Grundbehauptungen kritisiert wurden (die Frankfurter Schule und Autoren aus
ihrem Umfeld wie Habermas; die experimentelle Anthropologie von
Lepenies; Fahrenbach, Kamper und Landgrebe, die eine existenzphilosophische

Kritik im Rückgang auf Kierkegaard, Heidegger und die
Phänomenologie übten; sprachphilosophische, -analytische Kritik durch Kamiah).
Der theoretische Charakter der Philosophischen Anthropologie hat, so der
Autor, ihre methodologische Eingliederung auch in die zeitgenössische
Soziologie gestattet (vor allem seit den sechziger Jahren; vgl. 383-432).
Gehlen und Plessner erfahren tatsächlich eine soziologische Wandlung ihres
Denkens, zumal beide Lehrstühle für Soziologie innehaben; in der
Zwischenzeit formiert sich ein Netzwerk aus Soziologen, vor allem um
Schelsky, Popitz, Bahrdt und Ciaessens, das die grundlegenden Prinzipien
der Philosophischen Anthropologie akzeptiert, sich auf Plessner und Gehlen
beruft und in der Forschung die Problematik des modernen sozialen und
industriellen Lebens sachlich zur Sprache bringt (oft alternativ zur
Kritischen Theorie der Gesellschaft). Auf diese Weise fungiert die Philosophische

Anthropologie als Gesprächspartner zwischen den produktivsten
Köpfen innerhalb der deutschen Soziologie von der Nachkriegszeit bis zur
Mitte der sechziger Jahre, zusammen mit der Frankfurter Schule (vor allem
Horkheimer und Adorno) und der „Kölner Schule" (R. König).

Das Verdienst des Autors ist es, eingehend sowohl die theoriegeschichtliche
wie die theoriesystematische Konstellation dieser Denkrichtung

beschrieben zu haben. Bemerkenswert ist der Rückgriff auf viele direkte
Quellen, wie Archivmaterial und die verschiedenen Briefwechsel zwischen
den Persönlichkeiten der akademischen Welt dieser Zeit - erinnert sei an die



5o6 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

wenig bekannte Episode von Löwiths und Rothackers Versuch, Gehlen 1958
auf den Lehrstuhl für Soziologie nach Heidelberg zu rufen. Horkheimer und
Adorno, noch unter dem Eindruck von Gehlens Kompromittierung mit dem
Nationalsozialismus, hatten die entgegengesetzte Absicht. Beide verhinderten

in der Tat den von ihnen als inakzeptabel bestimmten Plan von
Löwith und Rothacker, ein Ereignis, das zu Ungunsten der wissenschaftlichen

und akademischen Konsolidierung der Philosophischen Anthropologie

spielt, die damit keine eigentliche „Schule" und keine echten Schüler
bilden konnte (vgl. 310-313). Sowohl die ideengeschichtliche (des 1. Teiles)
wie die theoriesystematische Rekonstruktion (des 2. Teiles) - alles das sind
Elemente, die diese Schrift zu einem herausragenden Abriss der Geschichte
der deutschen akademischen Philosophie machen, nützlich nicht nur für den
Experten oder Interessierten dieses neuen Denkansatzes, sondern für alle,
die sich überhaupt mit dem deutschsprachigen Denken des 20. Jahrhunderts
beschäftigen.

Es ist nicht ganz einfach, „Schwachstellen" in der außergewöhnlichen
Arbeit Fischers ausfindig zu machen, aber man könnte, wie wir oben
gesehen haben, zu bedenken geben, dass seine historisch-systematische
Interpretationsbasis, die sich vor allem auf die Gemeinsamkeiten und nicht so
sehr auf die Differenzen der verschiedenen Autoren der Philosophischen
Anthropologie stützt, teilweise beschränkt sein könnte. Außerdem ist ein
anderer Punkt im Bild der Philosophischen Anthropologie, das dieses Buch
entwirft, zu wenig gegenwärtig: ihr „revolutionärer" Charakter, die Kritik an
einem der Dogmen und „Gründungsmythen" des philosophischen 20.
Jahrhunderts. Hier beziehe ich mich auf die Position von Marquard (Schüler
Ritters, der wiederum Schüler Cassirers war), der ein solches grundlegendes
ideenkritisches Element in allen Vertretern der Strömung erkennt. Der Kern
der Philosophischen Anthropologie liegt, Marquard zufolge, in einem
maßgeblichen Aspekt: Der Kritik an der Geschichtsphilosophie - als
exklusive Weise und Domäne des Verständnisses des Menschlichen -, eine
Kritik, die ihren Ort hat in einer Wende zur Natur, einer Hinwendung zum
Physischen, Organischen, zur Erfahrung der Natur, dem echten menschlichen

Bereich, den der Historismus, die Existenzphilosophie und die
Phänomenologie missachten. Eine Anerkennung des Menschen also in seiner
Körperlichkeit und Leiblichkeit und nicht einfach in seiner historischen bzw.
existenziellen Eigenheit..., aber dies ist schließlich ein weiteres Element von
Gemeinsamkeit der (in sich differenzierten) Philosophischen Anthropologie.

Die herausragende Arbeit Fischers ist damit ein wertvolles wissenschaftliches

Werkzeug, nützlich sowohl für den Studierenden wie für den Spezialisten.

Die Studie ist ein möglicher hermeneutischer Schlüssel zum Problembereich

„Philosophische Anthropologie", aber auch eine theoretische
Vertiefung der Perspektiven zwischen Soziologie und Philosophie, eine
„Grenzdisziplin", die die „Übergänge" konzeptionell organisiert. Systematisch neu
bestimmt ist in dieser Studie die Philosophische Anthropologie als originäres
Paradigma zwischen Naturalismus/Evolutionsbiologie und Kulturalismus/
Historismus (deshalb der systematische Einbau einer eigenverantworteten



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 507

Naturphilosophie oder philosophischen Biologie im Ansatz). Die Philosophische

Anthropologie kann noch immer eine maßgebende Rolle in der
Untersuchung der aktuellen Gesellschaft spielen, zumal sie nicht jenen
Übergangscharakter der vielen spekulativen Moden der jüngsten Vergangenheit
hat, denn das Problem des Menschen ist und bleibt ungelöst.

Manuel Rossini


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

