
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) : traduction et notes

Autor: D'Andrès, Nicolas / Caluori, Damian / Forno, Davide del

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del
Forno, Luca Pitteloud, Dominic O'Meara, Jacques

Schamp, Euree Song, Carolle Tresson, Martine
VONLANTHEN, SEBASTIAN WEINER

Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore)
Traduction et notes

Préface

Le lecteur trouvera ci-dessous la première traduction française complète
d'une biographie de Platon rédigée à partir d'un cours donné par
Olympiodore, professeur de philosophie à l'école platonicienne d'Alexandrie

vers le milieu du VIe siècle après J.-C., ainsi que la première traduction
française d'une biographie de Platon inclue dans un lexique (la Souda) de

l'époque byzantine.1 Nous espérons contribuer ainsi à la mise à disposition
en traduction française de l'ensemble des biographies antiques de Platon.
En effet, outre les biographies d'Olympiodore et de la Souda, nous pouvons
encore lire des Vies de Platon, toutes accessibles en traduction française et
rédigées par Apulée (lle siècle après J.-C.), Diogène Laërce (IIIe siècle après
J.-C.) et l'auteur anonyme (comme Olympiodore, un alexandrin du VIe

siècle après J.-C.) des Prolégomènes à la philosophie de Platon.2 Avant de

présenter notre traduction d'Olympiodore, nous esquissons brièvement (1)

le cadre dans lequel la biographie de Platon par Olympiodore se situe. La
traduction du texte d'Olympiodore (2) sera suivie de remarques sur le

rapport d'une part (3) entre ce texte et les biographies plus anciennes
d'Apulée et de Diogène Laërce et, d'autre part (4), entre le texte d'Olympiodore

et celui (très proche) de l'Anonyme des Prolégomènes. Enfin, des

1 À notre connaissance, il n'existe en langue moderne qu'une seule traduction de la

biographie de Platon d'Olympiodore, à savoir la traduction anglaise de George BURGES

(1865). Une traduction anglaise provisoire de la biographie de la Souda peut être consultée
sur Internet (www.stoa.org/sol/). Le présent travail résulte d'un séminaire avancé donné à

l'Université de Fribourg en 2007. Les auteurs des six parties de cet article sont : DO'M (1) ;

DDF, DO'M, JS (2) ; LP, MV (3) ; ND'A, SW (4) ; CT (5) ; DC, ES (6). Pour leurs relectures
attentives et leur minutieux travail de mise en page, les auteurs de cet article tiennent à

remercier Mme Marianne Garin et M. Sigismond Roduit.
2 APULÉE : Platon et sa doctrine, éd. et trad, par J. BEAUJEU : Apulée Opuscules

philosophiques. Paris : CUF 1973 ; DIOGÈNE Laërce : Vie et doctrines des philosophes illustres, trad,
dirigée par M.-O. GOULET-CAZÉ. Paris : Le Livre de Poche 1999 ; [Anonyme] : Prolégomènes à
la philosophie de Platon, éd. et trad, par L.G. WESTERINK / J. TROUILLARD / A.-Ph. SEGONDS.

Paris : CUF 2003 (cité en abrégé comme Proll. par la suite). À ces biographies s'ajoutent les

fragments des Academica de Philodème (ler siècle avant J.-C.), éd. K. GAISER : Philodems
Academica. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1988.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 433

notes sur le thème des voyages du philosophe (5) seront suivies d'un
appendice (6) proposant une traduction de la biographie de Platon de la
Souda, accompagnée de notes explicatives.

1. Biographie et initiation philosophique dans l'Antiquité tardive

Olympiodore, élève d'Ammonius - lui-même élève du grand philosophe
néoplatonicien Proclus - naît vers le début du VIe siècle après J.-C. et
enseigne la philosophie à Alexandrie au-delà de 565. De son enseignement, il
nous reste ses cours sur les Catégories et les Météorologiques d'Aristote et
sur YAlcibiade, le Gorgias et le Phédon de Platon. 3 Ces cours correspondent
à des parties d'un curriculum philosophique que suivaient les écoles

platoniciennes d'Athènes et d'Alexandrie aux Ve et VIe siècles après J.-C., un
curriculum composé de deux cycles : un cycle préliminaire (les « petits
mystères ») comprenant l'étude de textes d'Aristote et un cycle plus avancé
(les « grands mystères ») fondé sur la lecture de dialogues de Platon. Après
une initiation à 1'« instrument » (organon) de la philosophie, à savoir la

logique aristotélicienne, l'étudiant progresse dans chaque cycle, des
sciences pratiques (éthique, politique) aux sciences théoriques (physique,
mathématique, métaphysique), dont le sommet était la métaphysique (ou
la « théologie », la science des causes divines transcendantes).4 Nous
disposons ainsi de cours d'Olympiodore portant dans le premier cycle sur
la logique (les Catégories) et sur la physique aristotélicienne (les Météorologiques)

et sur la première partie du deuxième cycle (les dialogues de

Platon) comprenant YAlcibiade, le Gorgias (dialogues supposés traiter des
sciences pratiques) et le Phédon (texte permettant la transition aux
sciences théoriques). Or le cours d'Olympiodore sur le premier dialogue
du deuxième cycle, YAlcibiade, commence par une biographie de Platon.
Cette biographie, que nous traduisons ci-dessous, fait ainsi office d'entrée
en matière pour l'ensemble du deuxième cycle, c'est-à-dire pour
l'ensemble de l'étude de la philosophie de Platon. La biographie de Platon
assure en quelque sorte la fonction de porte d'accès à l'étude de ses
dialogues et de sa philosophie.

La fonction initiatrice assurée par la biographie de Platon dans
l'enseignement d'Olympiodore est d'une certaine manière déjà anticipée dans
l'édition de l'œuvre de Plotin, les Ennéades, publiée par son élève Porphyre
vers le début du IVe siècle après J.-C.5 En effet, cette édition est précédée
d'une Vie de Plotin qui non seulement nous informe sur les circonstances
de l'édition mais, en outre, propose le portrait d'un Plotin idéalisé : celui
d'un sage exprimant dans sa vie la sagesse que l'on pourrait espérer
atteindre grâce à la lecture des textes - les traités plotiniens - qui suivent

3 Sur la vie et l'œuvre d'Olympiodore, voir Proll. XVII-XXXI.
4 Sur ce curriculum, voir Proll. XLIII-LXXVI.
5 L. BRISSON / M.-O. GOULET-CAZÉ et al. : Porphyre. La vie de Plotin. Paris : Vrin 1982-1992.



434 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

justement la biographie. Comme on pouvait voir dans certaines
bibliothèques de l'Antiquité non seulement des œuvres, mais aussi des

bustes d'auteurs, ainsi la Vie de Plotin placée devant les Ennéades laissait-
elle deviner dans la personne même de Plotin les richesses philosophiques
recelées dans ses textes. L'édition porphyrienne est structurée comme un
curriculum, c'est-à-dire organisée selon une suite ascendante de sciences :

éthique, physique, métaphysique. Plus ou moins contemporain des Ennéades

et sans doute concurrent, l'ouvrage publié par Jamblique Sur le

Pythagorisme6 comportait un curriculum en dix livres qui parcourait aussi
les sciences par ordre ascendant. Il débutait lui aussi par la représentation
d'un personnage, celle d'un Pythagore érigé en paradigme de la sagesse et
dont les qualités ne craignaient, semble-t-il, aucune exagération
hagiographique La Vie de Proclus rédigée par son élève Marinus ne constitue
pas à proprement parler l'entrée en matière d'un curriculum. Il s'agit
plutôt d'un éloge de Proclus prononcé par Marinus une année après sa

mort survenue en 485.7 Monument funéraire, donc, plutôt que frontispice
d'un curriculum, le texte de Marinus nous propose néanmoins un
paradigme de philosophe susceptible de nous encourager à nous lancer
dans l'étude de la philosophie. Il en va de même de la Vie d'Isidore de

Damascius, dernier maître de l'école platonicienne d'Athènes, au début du
VIe siècle après J.-C. : ici nous lisons non pas une seule biographie, mais
une multitude de parcours de vie qui donnent à voir les modalités du
progrès (et de l'échec) dans la recherche de perfection philosophique.8
Enfin, nous pouvons relever que la fonction initiatrice de la biographie
revient dans un texte anonyme très proche de celui d'Olympiodore, les

Prolégomènes à la philosophie de Platon, où l'initiation à la philosophie de
Platon commence, comme chez Olympiodore, par sa biographie.

En revenant à la biographie de Platon ouvrant le cours d'Olympiodore
sur YAlcihiade de Platon, nous remarquons tout au début la transition
effectuée par Olympiodore du sommet du premier cycle préliminaire - la

métaphysique (ou « théologie ») d'Aristote - au début du deuxième cycle,
consacré à Platon. Nous relevons également le souci constant du
professeur de relier les dialogues de Platon, dont certains feront l'objet
d'études, à des moments de la vie de Platon, anticipant ainsi le curriculum
des dialogues à venir. De même, le professeur insiste sur le parcours
éducatif de Platon, de ses études élémentaires et littéraires à sa formation
philosophique chez Socrate (sans doute une formation en éthique) et chez
les Pythagoriciens (en mathématiques). Le premier voyage en Sicile avait
comme objectif l'approfondissement en physique (2, 94-6), tandis que le

6 Sur cet ouvrage, voir D. O'MEARA : Pythagoras Revived. Oxford : Clarendon Press 1989.
7 H.D. SAFFREY / A.-Ph. SECONDS : Marinus. Proclus ou sur le bonheur. Paris : CUF 2001.
8 Cf. D. O'MEARA : Patterns of Perfection in Damascius' Life of Isidore dans: Phronesis

51 (2006) 74-90.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 435

voyage en Égypte et en Phénicie tendait vers une formation en art
hiératique. Notre professeur avoue (2, 144-145) qu'il aurait dû parler du

voyage en Égypte et en Phénicie avant d'évoquer les voyages en Sicile, et
non pas après, comme il le fait. Mais on peut supposer que l'ordre des

voyages qu'il suit est le reflet non pas de la chronologie, mais de la
hiérarchie des sciences, l'art hiératique dépassant ainsi la physique et la

mathématique.9 Ainsi la biographie de Platon anticipe-t-elle le curriculum
de sciences que suivra l'étudiant d'Olympiodore, de l'éthique vers les

sommets de la philosophie. Enfin, notre professeur anticipe aussi sur son
curriculum en faisant remarquer, avec la belle image du cygne insaisissable
(2, 156-165), la richesse des possibilités exégétiques des dialogues de
Platon.

9 Sur l'art hiératique dans le néoplatonisme, cf. F. CREMER : Die Chaldäischen Orakel und
Jamblich de mysteriis. Meisenheim am Glan: Anton Hein 1969, 24-25 ; D. TAORMINA :

Jamblique critique de Plotin et de Porphyre. Quatre études. Paris : Vrin 1999,156.



436 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

EXOAIA EIE TON T1AATQNOE AAKIBIAAHN A1TO OQNHE
OATMniOAQPOT TOT METAAOT OIAOEOOOT

[1,3] O (xèv ÂQiaTOT£Àr)ç àQXÔ|J.£voç xrjç éauxoù 0eoAoyiaç cf>r)oiv- « 7iàvx£ç
ctv0QO)7ioL Eiôevai àçéyovxaL cfmoxi, [5] crr](X£iov ôè f] xûjv akr0f]û£a)v
àyaTir)CTLç ». èyco ôè xrjç xoû nAàxcavoç ejnAoCToefûaç àQxôpevoç cf>air)v àv xoûxo

jxelCôvcoç, ôxl 7iâvx£ç âv0Q<x)TioL xrjç IlAàxcevoç (})LAoaoc|5iaç OQéyovxai,
XQT]axàv nag' aùxf|ç cmavxEç àQÔcraoBai ßouA6|X£Voi Kai Kàxoxoi xolç xaôxrjç
và|aacriv elvai omouôàÇovxEç Kai xcov nAaxcoviKcèv èv0ouoiacr(xâ)v 7xAf)Ç)£iç

éauxoùç Kaxaaxf|aovx£ç.
[2] Téoaageç ôè eLctlv oùxol tiaç>' aùxcô èv xéxQaox ÔLaAôyoïç- eIç |xèv èv

Ti|jaicjj, ôv èv0oucrux 0£oAr)7xxoç y£vo|aevoç Kai imoKQivô[X£voç xôv

ôr||aiouQyàv nçàç xà oùç>àvia ôr|(arjyoQoûvxa tieq'l xrjç xcàv xrjôe ôioiKr)CT£a)ç,

oûç « véouç 0£oùç » KaAEÎ- ôià Kai ô 'Ià|xpAixoç imo|xvr)[xaxiÇo)v [5] xov
ôiâAoyov ÈTtéyQa^ev « eIç xf]v ôr||xr|yoQiav xoû Aiâç ». ôeuxeqoç èv0oucriacr|aôç
èaxLV èv xrj IToAixeûx, èv0a |j.ouaôAr]7ixoç yeyovcbç im£KQÎ0T) xàç Moûcraç
ÔLE^iouaaç xf]v Auctlv xrjç im' aùxoù cruoxàcrr]ç TtoAixEiaç, èv0a cfrqoTV- « rcavxi

yàç yEvofxÉvcû Kai cf>0OQà ÊTiExai è£, àvâyKr|ç ». xqlxoç èv0ouCTLacr|xàç ô èv

Oaiôçcp, èv0a Û7xà xf)v TiAâxavov ô EcaKç>âxr]ç cJnAoaocfxïrv [10] 7T£ç>i xoû eçcaxoç
vu(j4>6At)ttxoç èyévexo. xéxaQxoç ô èv 0eaixr]xcjj, ôîxou Kaxà cf>LAoaocj)iav

£V£0ouaiaa£ xàv KOQuejraiov imoKQivâ|X£voç cjnAöcrocßov, xouxèaxL xôv

0£O)QT|xlköv. xoûxcov xoivuv EVEKEv mxavxeç xf) ITAâxarvoç (JjlAoCTOCfHÇl

7XQOaXQ£XOUCTL.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 437

2. Notes du cours d'Olympiodore le grand philosophe sur l'Alcibiade
de Platon 10

2.1 Introduction11

[1,3] Au début de sa théologie, Aristote dit : « Tous les hommes désirent

par nature le savoir ; [3] leur amour pour les sensations en est le signe. »12

Au début de la philosophie de Platon, je dirais pour ma part davantage
ceci, que tous les hommes désirent la philosophie de Platon car tous
veulent y puiser de l'utile, cherchent à être emportés par ses flots et
veulent s'emplir des enthousiasmes platoniciens.

[2] Voici, au nombre de quatre, [les enthousiasmes] que l'on trouve
chez lui, dans quatre dialogues.'3 L'un se trouve dans le Timée où, sous
l'emprise de l'inspiration divine, il se prend d'enthousiasme, mettant en
scène aussi le démiurge tenant un discours aux êtres célestes^ qu'il appelle
« des dieux jeunes »ps au sujet de l'agencement des choses d'ici-bas. C'est

justement pour cette raison que Jamblique donna à son commentaire sur
ce [3] dialogue le titre Sur le discours de Zeus. Le deuxième enthousiasme
se trouve dans la République16 où Platon, inspiré par les Muses, a mis en
scène les Muses elles-mêmes décrivant la dissolution du régime qu'il avait
constitué ; c'est le passage où il dit : « car pour toute chose qui naît
s'ensuit aussi une corruption, par nécessité »'7 Le troisième enthousiasme
est celui du Phèdre18 où Socrate, philosophant [10] sous le platane au sujet
de l'amour, est inspiré par les nymphes. Le quatrième se trouve dans le
Théétètew où Platon, sous l'emprise d'un enthousiasme philosophique, met
en scène le philosophe suprême, à savoir le philosophe qui s'adonne à la
contemplation.

C'est donc pour ces raisons que tous accourent vers la philosophie de
Platon.

10 Notre traduction est fondée sur le texte grec édité par L.G. WESTERINK : Olympiodorus
Commentary on the First Alcibiades ofPlato. Amsterdam : Hakkert 1982.

11 La section 1 est traduite par A.-Ph. SEGONDS : Proclus Commentaire sur le premier
Alcibiade de Platon. Paris: CUF 1985, t. I, LXXVI-LXXVII. Cette traduction est accompagnée
de notes très utiles.

12 ARISTOTE : Métaphysique 1,1, 980321-22.
*3 Comparer avec les classifications des types d'enthousiasme chez Proclus : Théologie

platonicienne I, 4 ; Proll., ch. 27.
H PLATON : Timée, 4iad.
' ' Platon : Timée, 42d6.
16 République, 5463-5473.
*7 République, 54632.
4* Phèdre, 238d.
29 PLATON : Théétète, 173C-177C.



438 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

®£Q£ ôè Kai xà yévoç £Ï7ico|X£v xoû cf>iAoaöc|x>u, où 7TOÂur|KOLaç x^Qlv, [15] àAA'

(0(|)£À£Laç Kai rcaiÔEÔaEwç |xâAAov xtov ttqoctlövtcov aùxcô- où yàp xiç oùxoç
Oùxiç, àAAà |aâAAov tioAAgjv èraaxpocjxjç rjv àvGpamcuv. AéyExai yào ô

nAàxcuv uiôç y£VÉa0ai Tiaxooç jjAv Aqloxcovoç xoû AoiuxokAéouç, àcf>' ou xà

yévoç eIç EôAcova xôv vo|xo0exr|v àvécbEQEv- ôiô Kai Kaxà CqAov npoyoviKov
Nôfxouç Êypa^EV Èv iß' ßißAioig [20] Kai IToAixELaç crùaxaaiv èv ia'- jxr|xpèç 5è

7tpofjA0£ Il£QLKxi6vr)ç, f]XLÇ àno NrjAécoç xoû Koôpou Kaxr|yexo. cbacnv oûv cm
cf>âcr|aa AnoAAcuviaKÔv ouveyévexo xi] [au]xqi aùxoû xi] nepucxiovi] Kai èv vukxI
cfiavèv x<û Äpicrxcuvi ekeAeuctev aùxcù |xf] (xiyi]vai xi] nepucxiovi] |X£XQl xoû
XQÖVOU xf)ç ànoxé^Ecaç, ô ô' oûxco n£7ioir]Kev. Kai y£vvr|0évxa [25] xôv
nAàxcuva AaßövxEg oi yovelç ppécfioç ôvxa x£0£Ù<acriv èv xtù Y|xi]xxcö,

ßouAö|x£voi ùtîeq aùxoû xoïç ekel Geotç ITavi Kai Nû|xcj)aiç Kai ArcoAAaivi

vo|aico Gûcrai. Kai kel|xevou aùxoû (jiAi/rxai 7ipoCT£A0oûaai 7i£7xAr]pci>Kacriv

aùxoû xô axà|xa Kt]picov |aéAixoç, Iva àAr]0èç 7X£pi aùxoû yévrjxai « xoû Kai àno
yAâ>o"crr]ç |xeAlxoç yAmcicev qeev aùôr|. »

[30] KaAEl ôè éauxàv navxaxoü Kai xolç kûkvolç ô|xôôouAov cbç kl
AtioAAûjvoç npoeAGcuv- à tioAAgjv 1a kov yào xà ôpveov. 'Ev rjAiKia ôè

yEvo|xevoç npâixov |xèv Ecf>oixT]cr£ Àiovucricjj xcjo ypajifxaxicrri] npôç |aà0r|CTiv
KOLVcèv ypa|X|xàxcov, ou Kai èv 'Epaaxaïç (XEnvrixai, Iva |xrjx£ Aiovùaioç ô

ôiôàcncaAoç à|aoipoç eïr| xrjç napà FlAàxcovL |_ivr||_ir]ç.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 439

2.2 Généalogie et naissance de Platon

Allons C'est le moment de parler aussi de la famille du philosophe, non
par goût de l'érudition, [15] mais pour être utile et éduquer plutôt ceux qui
s'approchent de lui. Car il n'était pas une « personne » quelconque,20 bien
au contraire, il était grand « coureur de gens. »21 On dit en effet que Platon
eut pour père Ariston fils d'Aristoclès, à partir duquel il faisait remonter
l'origine de sa famille à Solon le législateur : et c'est justement selon cet
engagement ancestral qu'il écrivit les Lois en douze livres et [20] la
Constitution de la République en onze22 livres. Du côté maternel, il est issu
de Périctionè qui descendait de Nélée fils de Codros. Cela étant, on dit que
sous forme d'une apparition, Apollon s'était uni à Périctionè, la mère de
Platon, et que, de nuit, il était apparu à Ariston en lui ordonnant de ne pas
coucher avec Périctionè jusqu'au moment de l'accouchement. Ainsi fit
Ariston. Dès sa naissance, et alors qu'il était encore bébé, [25] ses parents
prirent Platon et le déposèrent sur l'Hymette, voulant offrir en sa faveur
un sacrifice aux dieux locaux, Pan, les Nymphes et Apollon protecteur des

pâtres. Or, il gisait à terre quand des abeilles s'approchèrent et lui
remplirent la bouche de rayons de miel afin que l'on puisse dire de lui à

juste titre23: « de sa langue coulait une voix plus douce que le miel. »

[30] D'ailleurs, il s'appelle partout « compagnon de servitude des

cygnes »,24 parce qu'il pense être issu d'Apollon : le cygne en effet est un
oiseau apollinien.

2.3 La formation de Platon avant la rencontre avec Socrate

Lorsqu'il en eut l'âge, Platon fréquenta d'abord, pour apprendre à lire et à

écrire, les cours du maître d'école Denys qu'il mentionne aussi dans les
Rivaux25 afin que son professeur Denys ne soit pas sans avoir sa part de
mention dans l'œuvre de Platon.

20 Allusion au passage de l'Odyssée (IX, 365-366) d'HOMÈRE où Ulysse emprunte le nom
« Personne » pour duper le Cyclope.

21 Odyssée 1,177.
22 La République de Platon comporte traditionnellement dix livres (Diogène Laërce III,

57)-
23 HOMÈRE : Iliade I, 249. Ce passage semble répondre aux formules d'accomplissement

des prophéties du Nouveau Testament, notamment chez Matthieu (1:22 et passim).
24 PLATON : Phédon 8564-5 ; voir Proil. 46, n.11 et 47, n. 14.
25 132a!.



44° Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

[35] EIxa (J.CT èkeIvov yu|avacrxrj pièv éxQX|craxo ôiôacncàAcp àqlctxcovl xcû

ÄQyeioj, ûcb' od Kai IIAàxcjv coç <f>acri |aexcovo|aàcx0r|, tcqöteqov ÀQLaxoKAfjç

Aeyô|a£voç ici} xoû nànnov àvà|aaxi- ÈKAr|0r] &è oûxcoç ôià xà ôûo |aÔQia xoû

ad)|xaxoç ex£iv nAaxûxaxa, xö xe oxépvov Kai xö (xéxcenov, cbç ôr)Aoûcri
7iavxaxoû ai àvaKEÎjiEvai aûxoû elkôveç oûxco cf>aivà|j£vai. [40] àAAoi ôé cbaai

fxt] ôià xoûxo |a£xovo(j.aa0fjvaL aûxàv, àAAà ôià xà nAaxû Kai Kexujxévov Kai
àva7i£7xxa|aÉvov xoû àv£L|aévou xaQaKxfjçoç, KaOânEQ cf)aai Kai 0£Öc})Qaaxov
oûxco |j.£xovo|aacr0rivaL ôià xà 0elov xf]ç 4>ç>àcFE<uç, npoxegov Tuçxafiov
A£yö(X£vov.

MouCTiKf]ç ôè ôtôàcrKaAov ecrx£ AoàKOVxa xôv Aà|xcuvoç |_ia0r]xr|v- pé|avr)xai
6è xoûxou év xr] FIoAlxeûx.

Tçia ôè xaûxa é7iaiÔ£Ûovxo [45] oi èv À0r|vr)cri TtaïÔEç, c)>r]|j.i ôè yQà|a|aaxa,
(iouCTLKTÎv, naAaÎELV, oùx ânAcèç, àAAà ygà|j|xaxa [xèv ôià xà Kocrpielv xàv

Aàyov xàv év aùxolç, ^oucriKr)v ôè ÔLà xà XL0acr£ÛELv xàv Gugov, 7xaAai£iv ôè

Kai yu|xvàÇ£cr0ai ôià xà àvaggcovvûvai xà xrjç é7ii0u|XLaç xa/^aQÔv. Kai à

ÀAKi(3iàôr]ç ôè nao aûxcjj xà xçua xaûxa cf>aîv£xai TiaiÔEuÛEiç, ÔLà Kai cpqaiv
tiqôç aùxàv [50] à LcoKQàxr]ç « aùAelv ôé y£ oùk r|ßoüAou » Kai xà éf,fjç.

'Ecj)oixr]CT£ ôè Kai naç>à ygacjjEÛox, naç>' drv cbcf)eAr|0r] xt]v |A£iv xcûv

XQcojxàxcov, cuv év TL|aaicp pié|j.vr]xai.
MExà xaûxa ôè Kai naqà xolç xç>ayiKoïç è7xaiÔ£Û0r] naiÔEUxaiç

ôvo|aaCo|aévoLç elvai xf|ç 'EAAàôoç- 7TQOofjA0£ ôè xoûxolç ôià xà ànà xrjç

xoayucrjç yvcouiicôv Kai a£|xvàv [55] îcai xà r]Q(OÏKàv xàv Û7io0écr£&)v. Kai xolç
ÔL0UQà|xpOLç ôè tiqoç xi|xr|v xoû Aiovûcrou, èc|>ÔQou A£yo|aévou xfjç yEvéûEcoç,

cb|atAr)aev- xouxcp yàç> à öi0ÜQa|jßog àvÉKEixo, àcp' ou Kai xà ôvopia éox£V/

AL0ûç>apipoç yàg à Aiàvuaoç coç èK ôûo 0uqcov èÇeAOcov, xfjç xe £E|xéAr|ç Kai
xoû fxrjQoû xoû Aïoç. Eiwûeujav ôè oi àoxaioi xà aixiaxà àvojxàtEiv xolç [60]
xcûv aixLCJv ôvà|aaoL, Ka0à7t£Q Kai xàv olvov Aiàvucrov KaAoûmv.

Aià Kai à IIqôkAoç tceq! xoûxou cj)r]criv« àaa' elôov xekeectctiv ècf>r||xî£,avxo

xoKEÛaiv. » ÖXL ôè Kai xoùç ôi0uç>àpipouç à nAàxcov fjcncr|xo, ôrjAov èK xoû
Oaiôoou xoû ôiaAàyou nàvu nveicov xoû ôt0uQa|_ipcoôouç x«Q«Kxf|ooç, àx£ xoû
ElAàxcovoç xoûxov txqcôxov yoài[)avxoç ÔLàAoyov, [65] coç AéyExai.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 441

[35] Ensuite, après Denys, il eut comme maître de gymnastique Ariston
d'Argos : c'est aussi celui-ci, dit-on, qui changea son nom en Platon alors
qu'avant il était appelé par le nom de son grand-père, Aristoclès. Il fut
appelé Platon parce que deux parties de son corps, la poitrine et le front,
étaient très larges comme le montrent partout les statues érigées en son
honneur qui ont cette apparence. [40] D'autres affirment en revanche que
ce changement de nom eut lieu non pas pour cette raison, mais à cause de

l'ampleur, du coulant, de l'élévation de son écriture libre, comme on dit
aussi que Théophraste changea de nom en raison du caractère divin de son
style : précédemment, il s'appelait Tyrtamos.

Comme maître de musique, il eut Dracon, le disciple de Damon, qui est
mentionné dans la République.26

C'est dans ces trois disciplines [45] qu'étaient instruits les enfants
d'Athènes : l'écriture, la musique et la lutte. Et cela non pas sans rapport à

quelque chose : bien au contraire, <on leur enseignait> l'écriture pour
ordonner la partie rationnelle <de leur âme> ; la musique pour en
apprivoiser la partie irascible ; la lutte et la gymnastique pour en renforcer la
partie molle, le désir. Alcibiade aussi, comme il ressort du dialogue <épo-
nyme>, fut instruit dans ces trois disciplines : c'est bien pour cette raison
[50] que Socrate lui dit « tu ne voulais pas jouer de la flûte »27 et ce qui suit.

Platon fréquenta aussi les cours des peintres et en tira profit pour le
mélange des couleurs dont il fait mention dans le Timée.28

Ensuite, il reçut aussi l'enseignement des poètes tragiques nommés
« les maîtres de la Grèce »29 : il les pratiqua en raison du caractère
sentencieux et grave de la poésie tragique [55] et de l'élément héroïque de
ses intrigues.

Il s'adonna également à la poésie dithyrambique en l'honneur de

Dionysos, <le dieu> qu'on appelle « gardien de la génération ». En effet,
c'est à Dionysos qu'était consacré le dithyrambe qui lui dut aussi son nom.
Car Dionysos est « Dithyrambe » parce qu'il est issu de deux portes,
Sémélè et la cuisse de Zeus. Les Anciens d'ailleurs avaient l'habitude
d'appeler les choses causées [60] par le nom des causes : par exemple, ils
appellent le vin « Dionysos ». Voilà pourquoi Proclus dit à ce propos : « ce

qu'ils ont vu par les enfants, ils l'appelèrent par <le nom> des parents ».3°

Que Platon s'exerça aussi aux dithyrambes ressort de l'un de ses dialogues,
le Phèdre, où respire un style tout à fait dithyrambique3i puisque ce
dialogue fut, [65] à ce que l'on dit, le premier qu'il écrivit.

26 40obc.
27 106e.
28 Ô7C-68d.
29 PLATON : République 606e.
3° PROCLUS : Hymnes, fragment 1 (VOGT). Voir OLYMPIODORE : In Phaedonem 1, 5,17.
3l Voir 238c!, 241e.



442 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

"Exaigev ôè Ttâvu Kai ÄQioxocfxxvEi xgj ko)|xikgj Kai Eojcßoovi, Tiao' d)v Kai xf]v
|xi|xr]CTiv tùv Tcgoadmcov èv xolç ôiaAoyoLç cècJ>£Afj0r|. AéyExai ôè oûxcoç aùxolç
XaiQELV d)ax£ Kai r]Vüca èx£A£Ûxr]cr£v £ÛQ£0rjvai èv xrj kAivt] aùxoû
ÂQicrxocf)àvr| Kai Eà)cf)Qova. Kai £7xiyç>a|x(xa ôè xoioûxov eiç ÀQujxocj)àvr]v [70]
aùxôç 7i£TTOir|K£V'« ai XâgixEç xÉ|xevôç xi Aaßelv xötteq oùxi TiECTEÎxai è,r\xovaai
i}nj>XT]v eûqov Àgiaxocjjàvouç. » ÈKO)|j.c^ôr|CT£ ôè aùxàv èv xco £u|X7ioaia) xû
ôiaAoycjj cbç KO)|xa)ôiav dxj)£Ar)0ELg- Kai yàg 7ioir|aaç aùxàv û|xvoûvxa xôv
"Eçxoxa £iaày£i aùxàv [75] |X£xa£,ù Auyyi rcEQircEoovxa Kai |xt] ôuvâ|_i£vov
7iAx|0(i)(jaL xôv ù|xvov.

'E7ioir]a£ ôè Kai xoayuca 7TOiq|xaxa Kai öiGugafißnca Kai âAAa xivâ, ânto
nàvxa KaxÉKauae xrjç Ecokqccxouç 7i£iga0£iç öiaxgißfji;, Eirtcov xi xoioûxov èrtoç
« "H(j)aiax£, 7iq6[j.oA' ojôe FIAdxojv vû xi oeIo xa^C£L » [80] yga|X|xaxiKàç ôè xiç
AvaxoAioç èvxaû0à tioxe xo £7xoç eItccov r|ùôoKi|xr|a£v £iç "Hcfiaiaxov âgxov
£7iiaxâvxa xrj tcoAel, elttev ôè aùxà oûxcoç-« "HcjjaLoxE, ttoojxoA' coôe Oàgoç vû
xi oeïo xaxiÇEL. »

Oaai ôè ôxi f|vûca à EcoKQaxrjç rj|X£AAEv ôèxecrOai, ôvao eIôev oxi kùkvoç
ànTEçoç èv xolç yàvaoxv aùxoû Ka0fjoxo Kai 7iagaxç>xj|xa 7ix£goc|)irr|craç

àvÉ7ixr) dç xôv àéoa Kai £KAayf,£ [85] xl Aiyugàv, gjç nâvxaç 0éA£.ai xoùç
àKoûovxaç- xoûxo ôè èôr)Aou xr]v [xéAAouaav ôà£,av xoû àvôooç. |_iExa ôè xr]v
xeA£uxt]v EcoKçàxouç ôiôaaicâAio 7iâAiv EXQ^aaxo KgaxûAco xcô HgaicAEixEia),
eIç ôv Kai ôiàAoyov ô|xcôvx>|xov £7ioir)a£v, èTnyga^aç « KoaxûAoç rj 7teol
ôg0àxr|xoç àvo|xâx(i>v. »



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 443

Platon appréciait beaucoup aussi Aristophane, le poète comique, et
Sophron, de qui il apprit à imiter les personnages dans ses dialogues. Il les

appréciait à tel point que, dit-on, lorsqu'il mourut, dans son lit on trouva
un Aristophane et un Sophron. Il a également composé lui-même pour
Aristophane [yo] l'épigramme que voici : « Les Grâces cherchaient une
enceinte sacrée qui ne tomberait jamais : elles trouvèrent l'âme
d'Aristophane. »32 Mais il le tourna en ridicule dans un dialogue, le

Banquet, en sorte qu'il tira parti de la comédie : en le représentant occupé
à chanter un hymne en l'honneur d'Éros, il le met en scène [75]
succombant à un hoquet et incapable d'achever son hymne.33

Platon composa également de la poésie tragique, ainsi que des

dithyrambes et d'autres vers ; il brûla toutes ces œuvres après son
expérience du contact avec Socrate, en prononçant le vers épique que
voici : « Héphaistos, viens ici : Platon a besoin de toi. »34 [80] Puis, un
certain Anatolios, un grammairien, remporta du succès devant Héphaistos
qui venait de faire son entrée comme préfet dans la ville [d'Alexandrie], en
le citant sous la forme : « Héphaistos, viens ici : Pharos a besoin de toi. »35

2.4 La rencontre avec Socrate

On dit qu'au moment où il était sur le point d'accueillir Platon, Socrate vit
en rêve un cygne sans ailes qui s'était posé sur ses genoux et qui, dès que
des ailes lui eurent [85] poussé, s'envola dans les airs et émit un son
harmonieux au point de charmer tous ceux qui écoutaient. Cet événement
montrait la gloire future de l'homme. Après la mort de Socrate, Platon prit
un nouveau maître en la personne de Cratyle l'Héraclitéen et composa
aussi un dialogue qu'il mit sous son nom, en l'intitulant Cratyle ou sur la
rectitude des noms.

32 Sur cette épigramme, voir Proll., 50, n. 34.
33 Banquet 185c.

34 Citation arrangée d'HOMÈRE : Iliade XVIII, 392.
35 Sur cet Anatolios et sur Héphaistos, gouverneur d'Alexandrie (environ 545-551 après

J.-C), voir Proll. XIX-XX.



444 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

(xexà xoùxov [90] ôè nàAiv crxéAAExai eiç 'IxaAiav xai ôi&aaKaAelov eùgàrv ekei
xgjv nu0ayoQ£iO)v ouvicrxà|X£vov Agxùxav naAiv ècrx£ ôiôàcncaAov xàv
FIuOaydQEiov- cfrégexai ôè aùxoù Kai ôiàAoyoç ô ®iAr|poç nu0ayog£iou xivàç
ô|acôvofxoç, Ëv0a KaiÀgxùxou |xé|xvr)xai.

'E7i£i&f] ôè bel xàv (})lAôctoc{)Ov cj)iAo0cà[xova EivaL xgjv xrjç cjjùaEGjç eçycov
[95], CTxéAAExai Kai Eiç EiKEAiav 0£acrô|X£voç xoùç Kgaxrjgaç xoû rajgàç xoùç èv

xi] Aïxviy Kai où Euc£Au<fjç xga7TéÇr]ç x«9LV/ yevvaÎE Agiaxeiöri, gjç où cfrrjç.

yevà|X£VOç ôè èv EugaKoùamç rcgàç Àiovùoxov xàv |_iéyav xùgavvov àvxa
èneiQàxo Eiç agicrxoKgaxiav (XExaßaAAEiv xrjv xugavviôa, ôià Kai 7tgàç aùxàv
àcf>LK£xo. Kai xoù Alovuchou [100] ègo|xévou aùxàv « xiva vo|xiÇ£iç èv

àvSgdmoiç eùôai|xova elvai ; » gjç ôr] vo|xlÇgjv ôxl negi aùxoù c|>f)a£i ô

4>lAo0oc|)oç KoAaKEÙwv aùxàv, ô ôè à7i£Kgivaxo àxi « EGJKgàxrjv. » rcàAiv

ènavfigexo aùxàv « xi vo|xit£iç ègyov àvôgàç elvaL ttoAltlkoü ; » à ôè

ànEKgivaxo « xà xoùç noAixag ßeAxioirg tcoieIv. » xgixov aùxàv È7iavr|g£xo « xl
oùv ; xà ôç0gjç ôiKâCELV a|xiKgàv croi [105] ôoke! ; » ôô£.av yàg elxev à

Aiovùaioç £7ii xcjj àg0côç ôocaCeiv- ô ôè ànEKçivaxo |xr|ôèv Ù7ioax£iAà|xevoç
« a|xiKgàv (_rèv oùv Kai (xéçoç ècrxaxov- àKEaxaîç yàg èobcacnv ol ôoOgjç

ôiKaCovxeç, oïxiveç xà öieggaryöxa i|xàxia àvucjjaivoucriv. » xéxaçxov aùxàv
è7iavr]Q£xo « xà xùgavvov Elvai oùk àvôgEiov ; » « nàvxarv |xèv oùv » è(j)r]

« ôeiAôxaxov, ÔTioxe Kai xà KougEuxucà |xaxaigiôia [110] ôéôoixev, [xr] ôià
xoùxcov à7ioAr)xai. » èrd xoùxoiç oùv à Alovùctloç àyavaKxr|craç 7igo£Î7i£v aùxw
rjAiou ovxoç ùnèg yf|ç èK xgjv EugaKouacùv ànaAAàxxeoùai. Kai oùxgjç àxi|XGjç
à nAàxcov ànà xgjv EugaKOuacijv èôicoxÔT].



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 445

Ensuite, après Cratyle, [90] il fit voile pour l'Italie, où il trouva une école

philosophique constituée de Pythagoriciens, et il eut un nouveau maître :

Archytas le Pythagoricien. Circule de Platon également un dialogue qui
tient son nom d'un Pythagoricien : le Philèbe, où il est aussi fait mention
d'Archytas.36

2.5 Les voyages en Sicile, en Égypte et en Phénicie

Mais puisque le philosophe doit aimer observer37 les œuvres [95] de la

nature, il fit voile aussi pour la Sicile afin d'y observer les cratères de feu de

l'Etna, et non pour une bonne table de Sicile, comme tu le prétends,
excellent Aristide.3» Une fois arrivé à Syracuse chez Denys, le grand tyran,
Platon tenta de transformer en aristocratie sa tyrannie - et c'est bien cela
la raison pour laquelle il s'était rendu chez lui. Et comme Denys [100] lui
demandait39 : « Qui, à ton idée, est heureux parmi les hommes ?» - il
pensait que le philosophe le dirait à son propos par flatterie -, Platon lui
répondit : « Socrate. » Denys reprit avec une nouvelle question : « Quelle
est, à ton idée, la tâche d'un homme politique » Platon répondit :

« Rendre ses concitoyens meilleurs. » Denys reprit avec une troisième
question : « Eh bien, juger avec équité, est-ce pour toi [105] une mince
affaire » En effet, Denys avait la réputation de juger avec équité. Platon
répondit sans baisser pavillon le moins du monde : « C'est là un rôle mince
et de dernier ordre, car ceux qui jugent avec équité sont pareils à des
rebouteux qui recousent les habits déchirés. »40 Denys reprit avec une
quatrième question : « Être tyran, n'est-ce pas avoir du courage » « De

tous les hommes », dit Platon, « le tyran est le plus lâche quand il redoute
jusqu'aux ciseaux [110] de son coiffeur qui pourraient faire sa perte. » Sur

ces mots, Denys se fâcha et lui ordonna de quitter Syracuse dès que le
soleil serait au-dessus de la terre. Ce fut ainsi, sans y avoir reçu le moindre
honneur, que Platon fut chassé de Syracuse.

36 Archytas n'est pas nommé dans le Philèbe, mais les philosophes néoplatoniciens de

l'Antiquité tardive pensaient trouver dans le dialogue une métaphysique pythagoricienne, et
donc y repéraient sans doute la présence de l'ami pythagoricien de Platon (voir D. O'MEARA :

Lectures néoplatoniciennes du Philèbe dans : M. DlXSAUT (éd.) : La Fêlure du plaisir. Paris :

Vrin 1999, II, 191-201).
37 PLATON : République 476b.
38 AELIUS ARISTIDE : Discours 46, II, 125, 8-16. Cependant, la personne visée n'est pas

Platon, mais Alcibiade.
39 Pour cette discussion, voir aussi OLYMPIODORE : In Gorgiam 212, 10-23. La discussion

évoque celle qu'auraient menée un autre roi et un autre sage, Crésus et Solon (HÉRODOTE :

Hist. I, 30-32).
4° Il faut sans doute comprendre qu'une bonne justice corrige les égarements par

rapport à une bonne législation, sans laquelle cette justice a peu de valeur. Or une bonne
législation est exclue de tout régime tyrannique. Voir PLATON : Gorgias 464b.



446 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

Trjç ôè ÔEuxÉQaç ôôoû xrjç eiç EiKeAiav aixia aûxq. q£xà xàv 0âvaxov [115]
Aiovuoiou xoù qeyàAou ÖLaÖ£%£xai xqv xuQavviôa Alovûctloç ô Alovuctlou,
qqxQàç aöeAcßöv ex<uv xàv Aicuva, ôç èk xrjç TiQcûxqç ôôoù àqLAqxqç èyÉVExo

FlAâxcovoç. yoâc|)£L ouv aùxcjj ö Alcov cm « èàv TiaQayévq vûv èA7ilç ectxl

laexaßaAelv xqv xuQavviôa eLç AoioxoicgaxLav. » ôlA xoûxo xolvuv xf]v
ôeuxéoav ô&àv 7iOLqcrâ^£voç Kai öiaßAq0ek; Û7ià xcùv ôoQucf>ÔQ&rv xoû
Aiovucsiou tiqoç aûxov [120], coç ßouAEÜExai xf]v àQxqv 7i£QL7ioifjcraL xcjo Aicuvi
Kai KaxaAucrat xàv Alovuctlov, KQaxq0eiç uti' aùxoù rcaoeôoOq nôAAi&i xm

AiyLvqxq è|a7ioQ£uoqÉvcq e'lç EiKeAiav tiqoç ngâooj. ô ôè àyaycbv aùxàv elç

A'iyivav eûqev àvvikeqlv ekeI xàv Aißuv qèAAovxa tiAeIv etil xf]v tHAlv ècf>' <£

X£0QL7T7TCiJ àyCOVLCTaCrOa L. 7t£QLXUX<ÙV OÙV XGJ FIÔAAlÔI (ÙVELXai 7iaQ' aùxoû [125]
xàv IIAâxGJva, kqelxxco xqv ôà£,av xaûxqv Ttâcrqç èv xeOoltitku vûcqç
àycovicrâ|a£voç 7ieqI où Kai ÀQLcrxELÔqç cjrqcriv ôxl oùôe'lç èyivaxjKEV àvvikeqlv,
Ei jaf) riAaxcuva È7iQLaxo.

Tfjç ôè XQixqç àôoû tcAAlv àcf)OQ|ar| yéyovEV xrjç e'lç EiKEAiav aùxr|.
ôq|XEU0ELç ô Aicuv [130] vnö xoû Aiovuctlou Kai àcj>aiQ£0Eiç xùv ôvxcuv Èv

ÔECTqcuxqQLCp £ßAq0q. yoâc|5Ei oûv xci) FIAàxcovL àxi Û7tèctx£xo Alovûctloç à<$>£Ïvai

aùxov, ei FIAàxcov aû0Lç àcf)i£,£xaL 7iQàç aùxàv- ô ôè xcù éxaiQcp ßoqOrjcrcov
ÉxoLjxccç ÛTtécrxq Kai xfjv xçixqv ôôàv. Kai xaûxa qèv tceq'l xrjç à7ioôq|aiaç xoû
4>lAoct64>ou xrjç eLç ElkeALav.

'Ictxéov ôè öxi Kai e!ç Aiyunxov ànqA0£V tiqoç xoùç [135] ekel LEQaxiKoùç

àv0QCÙ7iouç Kai Èfra0ev nag' aùxcôv xqv ieQaxLKqv. ôià Kai èv xqj roQyîq (jrqcriv
« où |xà xàv KÛva xàv nag' AiyuTtxioLÇ 0eôv » ô yàQ 7iaQà xolç "EAAqcri ôùvaxaL
xà àyâAfiaxa, xoûxo nagà xolç Aiyu7ixioLç xà Çcùa, oüfrßoAa àvxa ékActxou
xdrv 0ECÛV cl) àvàKEivxai. pouAôqevoç ôè Kai xolç qâyoLç èvxuxeiv, ôià xà Kax'
ekeIvov xàv KaLQàv èv II£qctlôl cruvECTxavaL ttoAeqov qq ôuvqOeiç TtaQ' aùxoùç
ÈA0eIv àcjxKExo eiç xqv <I>olvlio]v Kai qayoïç ekel èvxuxcùv TtaQeAaßev xqv
qayLKqv.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 447

Quant au deuxième voyage en Sicile, en voici la cause. Après la mort [115]
de Denys le Grand, la tyrannie passa dans les mains de son fils Denys dont
l'oncle maternel était Dion, qui était devenu disciple de Platon dès le

premier voyage de celui-ci en Sicile. Or Dion écrivit à Platon ce message :

« Si tu viens nous aider, nous pouvons maintenant espérer transformer la
tyrannie en aristocratie ». C'est donc la raison pour laquelle, quand il eut
fait son deuxième voyage pour la Sicile et qu'il eut fait l'objet devant Denys
des calomnies de ses gardes [120] du corps (ils prétendaient qu'il ourdissait
un complot pour donner le pouvoir à Dion et renverser Denys), on se saisit
de lui et on le livra à Pollis d'Égine qui était en Sicile pour affaires, afin de
le faire vendre ccomme esclave>. Ce dernier l'amena à Égine où il trouva
Annicéris de Libye qui allait faire voile pour Élis afin de participer à la
course des quadriges. Quand il l'eut rencontré par hasard [125], Annicéris
lui acheta Platon et gagna ainsi sa renommée, supérieure à celle que lui eût
value toute victoire dans la course des quadriges. À ce propos, Aristide dit
aussi4i que nul ne connaîtrait Annicéris s'il n'avait pas acheté Platon.

Quant au troisième voyage, ce qui déclencha ce nouveau départ pour la
Sicile fut l'événement suivant. Frappé de confiscation et privé de ses biens,
Dion avait été jeté [130] en prison par Denys. Dion écrivit alors à Platon

que Denys avait promis de le relâcher si Platon se rendait derechef à sa

cour ; voulant aider son ami, Platon se montra prêt à entreprendre encore
ce troisième voyage. Voilà pour ce qui concerne le départ du philosophe
pour la Sicile.

Il faut savoir qu'il alla encore en Égypte, chez les [135] hommes qui s'y
occupaient des cultes et qui lui transmirent l'art hiératique. C'est pourquoi
dans le Gorgiasi2 il dit : « Non, par le chien dieu des Égyptiens » ; chez les

Égyptiens, en effet, les êtres animés ont la même puissance qu'ont chez les
Grecs les statues, chaque être animé étant le symbole du dieu auquel il est
consacré. Puisqu'il voulait rencontrer aussi les mages et qu'il n'avait pas pu
arriver chez eux à cause de la guerre [140] qui avait alors éclaté en Perse, il
parvint en Phénicie et apprit la magie des mages qu'il rencontra là-bas.

41 Aristide : op. cit., II, 234.
42 482b.



448 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

&10 Kai év xa> Ti[xakç> cf>aiv£xai xrjç ©uxiKfjç £|X7ielqoç ojv, or||a£Ld xe Aéycov

f]naxoç Kai onAàyxvcov Kai xoiaûxà xiva. àAAà xaûxa |aèv tiqù xcùv aixicov
xcùv e'lç ELKEAiav àcfn£,EO)v e&el Qr|0r|vai.

[145] Acj)LK6)-ievoç ôè elç xàç A0r|vaç ÔLÔaoKaAelov èv AKa&r||jiqL
cruveoxx)craxo, |xeqoç xi xoûxou xoû yu[xvacdou xe|xevoç àcjjOQicraç xaîç
Moôaaiç. Kai fxôvcu xcù IIAàxwvL èvxaû0a Ti(xcov 6 fiicfàv0Qa>7Toç auvf)v-
tioAAoùç 5è 7iàvu tcqôç |xà0r|axv e^eiAkexo Kai àvÔQaç Kai yuvaûcaç àvÔQEko

ox^maxi naçaoKEvâÇùJV àKQoàodai aùxoû Kai KQELxxova nâor\ç c})LAo7iovLaç

[150] xf|v éauxoù (jjiAocjocjHav etilôelkvûç.
Kai yàQ Kai xfjç EcuKQaxiKfiç EiQcovEiaç àrtrjAAaKxo Kai xoû Èv àyoQçt Kai

£7ti xcov Êç>yacrxr)QUx>v ôiaxçipELV Kai xoùç véouç 0r|Qcôvxa noLelaOaL xoûç
Aàyouç- à7ir|AAaKxo ôè Kai xoû ae|avoû öyKou xcov nu0ayoQeicov Kai xoû

à7ioK£KA£L0|a£vaç ex£lv xàç 0ÛQaç Kai xoû « aùxôç £(J>a », ttoAixlkcoxeqov
éauxôv TtaQÉxcov [155] nqôç àTiavxaç.

IloAAoùç xolvuv ÈQaaxàç aûxoû Kaxaaxr|aaç Kai 7iAeLaxouç cb4>£Arjcsaç,

laéAAcov xEAEUxàv èvûtiviov eîôev cbç kûkvoç yevôfaevoç àno ôèvôqou e'lç

ÔEVÔQOV |l£X£QX£Xai KaL XaÛXI] 7TÖVOV 7lAeîaxOV 7iap£LX£ xolç L^EUXaLÇ.

"O Ei|_ifxiaç ö EcuKQaxiKÔç ekqlvev, ôxl àAr|7ixoç Èaxai xolç |_i£x' aûxôv
ef,r]y£la0aL pouAo(xévoLç aûxôv- i^Euxalç yàQ èoiKaai oi èf,r)yr)xai xàç évvoiaç
[160] xàrv àQxaicov 0r]Qàa0aL tielqcöjxevol, àAr|Tixoç ôé eoxlv etielôt] Kai
cjjuoiKCôç Kai T]0LKCoç Kai ©eoAoyiKCÔç Kai àTiAcôç 7xoAAaxcoç èoxiv àKOÛEiv xcôv

aûxoû, Ka0à7XEQ Kai xùv '0|ar|Qou. 6ûo yàQ aûxai ijjuxai Aéyovxai yevéaOaL
TtavaQ|aôvLOL,



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 449

Voilà d'où vient encore dans le Timée43 la compétence qu'il montre en
matière de sacrifices quand il parle des signes du foie et des viscères ainsi

que d'autres questions de ce genre. Mais cela, il fallait le dire avant de

parler des causes des départs en Sicile.

2.6 La fondation de l'Académie, l'enseignement philosophique, la mort

[145] Une fois parvenu à Athènes, il fonda une école à l'Académie en
définissant à l'intérieur de ce gymnase un terrain qu'il consacra aux Muses,
et Timon le misanthrope y vivait avec le seul Platon. Fort nombreux
étaient les gens - tant des hommes que des femmes déguisées en hommew
- que [Platon] y attirait pour les faire étudier en les préparant à écouter ses

leçons et en leur montrant que [150] sa propre philosophie était supérieure
à tout amour du travail.

Il renonça en effet aussi à l'ironie typique de Socrate, aux discussions à

l'agora et dans les boutiques et aux leçons qu'il donnait aux jeunes gens en
les pourchassant. Il renonça aussi à la pompe prétentieuse des

Pythagoriciens, à leur habitude de garder leurs portes fermées et au
principe de l'autos épha,45 se montrant plein d'urbanité [155] envers tout le
monde.

Dès lors, après avoir suscité l'amour chez de nombreux hommes et
après en avoir aidé un très grand nombre, quand il fut sur le point de

mourir, il vit en rêve que, devenu cygne, il passait d'arbre en arbre en
donnant ainsi bien de la peine aux oiseleurs.

De ce rêve, Simmias le socratique donna une interprétation. Platon sera
insaisissable pour ceux qui, après lui, voudront l'interpréter : en effet, les

exégètes qui tentent de capturer [160] les pensées des Anciens,
ressemblent à des oiseleurs ; Platon, lui, est insaisissable puisqu'il est
possible d'entendre ses œuvres dans un sens physique, éthique,
théologique - bref, en beaucoup de sens, comme c'est aussi le cas des

œuvres d'Homère.

43 7ia-72d.
44 Voir DlOGÈNE LaËRCE : III, 46.
45 « [Le maître] l'a dit » (ipse dixit) : expression pythagoricienne de l'autorité absolue de

Pythagore ; voir DlOGÈNE LAËRCE : VIII, 46.



450 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

ôiô navTobanœç ecrxiv cocoüeiv à|j<j)ox£Qcov. à7to0avovxoç ôè aùxoû
noÀuxEÀcôç aùxàv £0ai|>av oi À0r)vaIoL îcai £7i£ypa\|jav év xw xâcbw aùxoû [165]
« ôûo àtiôAAcov cfwcr', ÀcncÂr)7uôv f]ôè IIÀdxcova, xôv pèv ïva t|a>xnv, xàv 5' Iva
aà)|aa crôoi. »

[3,1] Kai xaûxa pèv tîeq'l xoû yévouç xoû c^iAocjocpou, àoltiov ôè x<jJQ0xéov

Kai £7li xà 7IQOK£L[_l£VOV.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 451

Car ces deux âmes, dit-on, embrassent toutes les harmonies.46 C'est

pourquoi il est possible de les entendre toutes deux dans tous les sens.
Quand il mourut, les Athéniens lui donnèrent une sépulture

somptueuse et [165] gravèrent sur son tombeau cette inscription :

Apollon engendra deux enfants, Asclépios et Platon,
afin que l'un sauve l'âme, l'autre le corps.

[3,1] Voilà pour ce qui est de la famille du philosophe. Maintenant il
faut passer à notre sujet principal.47

46 Voir PLATON : République 399C7 et d4, 404CI12 (instruments de musique capables de
rendre toute les harmonies) ; Phèdre 277C3 (discours complexes). Comparer avec
OLYMPIODORE : In Cat. 11, 5; Elias : In Cat, 123, 16.

47 Ici commence le commentaire sur le texte de l'Alcibiade.



452 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

3. La Vie de Platon d'Olympiodore par rapport aux Vies de Platon
d'Apulée et de Diogène Laërce

D'une manière générale, chacune des informations recensées dans les trois
Vies de Platon que nous nous apprêtons à comparer se retrouvent, si ce
n'est dans les trois, à tout le moins dans deux récits biographiques. Il
arrive cependant que certaines indications ne soient relatées que par un
auteur. La biographie d'Apulée est la plus courte et la plus ancienne des
trois. Elle concentre en peu de paragraphes l'essentiel de la vie de Platon,
ses traits de caractère les plus prononcés ainsi que les anecdotes les plus
fameuses ayant trait à son parcours. Malgré sa brièveté, elle propose des
éléments importants de la doctrine de Platon et ne manque pas de

dépeindre ses diverses influences. Diogène Laërce livre pour sa part un
récit plus long et plus complet de la vie du philosophe, y insérant tour à

tour d'importantes citations et témoignages en tous genres, telle, par
exemple, une liste interminable d'épitaphes du tombeau de Platon. Par
ailleurs, des trois Vies considérées ici, celle de Diogène Laërce se distingue
par sa dimension équilibrée, en ce sens qu'elle contient principalement des
éléments factuels relatant aussi bien les éloges que les critiques adressées

au philosophe. Enfin, la Vie d'Olympiodore, la plus récente des trois, se

distingue principalement des deux autres par son aspect apologétique :

l'ensemble des histoires, citations et anecdotes qui y sont rapportées ont
toutes pour finalité de louer le caractère exceptionnel - quasiment divin -
de la figure de Platon, source de sa prodigieuse doctrine et sommet de
l'éducation philosophique.

Le nom de Platon

Première similitude présente dans les trois récits, l'origine du surnom de
Platon48 : tous s'accordent en effet à affirmer que le nom de naissance du
philosophe fut Aristoclès et qu'il fut renommé « Platon » par le lutteur
argien Ariston, et ce en raison de la singularité de son physique. Diogène
Laërce affirme que c'est la grande taille du philosophe qui lui valut ce

surnom,49 alors qu'Olympiodore l'explique par la largeur de sa poitrine et
de son front.5° En outre, ils ajoutent que c'est également en raison de

l'ampleur de son style que Platon a pu être surnommé ainsi : « D'autres
veulent aussi qu'on l'ait appelé ainsi à cause de la large abondance de son
débit oratoire [...] »,51 et « d'autres affirment en revanche que ce chan-

48 Voir A.S. RlGINOS : Platonica. The Anecdotes Concerning the Life and Writings ofPlato,
Leiden : E.J. Brill 1976.

49 DIOGÈNE LAËRCE : Vie, doctrines et sentences des philosophes illustres. I, Livre 3, trad,
de G. GRENAILLE. Paris : Flammarion 1965 268.

50 Olympiodore, 2, 38.
51 Diogène Laërce, 3, 270.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 453

gement de nom eut lieu, non pas pour cette raison, mais à cause de

l'ampleur [...], du coulant, de l'élévation de son écriture libre [...]. »5^

La généalogie de Platon

La généalogie de Platon53 est commune à Apulée et à Diogène : Platon
avait pour père Ariston, qui tire son origine de Codros, et pour mère
Périctionè, elle-même descendante de Solon. Ici, Olympiodore inverse
vraisemblablement les ascendances parentales du philosophe puisqu'il
prétend qu'Ariston descend de Solon et que c'est la famille de Périctionè
qui descend de Codros : « Du côté maternel, il est issu de Périctionè qui
descendait de Nélée fils de Codros. »54 Cela dit, l'inversion est intelligible
dans le sens où Solon descend de Nélée, lui-même fils de Codros : « Quant
à Solon, il descendait de Nélée et de Poséidon. »55 Les trois biographes
s'accordent par contre absolument sur la conception de Platon : le

philosophe est né de l'union entre une incarnation d'Apollon et l'humaine
Périctionè. Seul Diogène assombrit un peu ce tableau en faisant allusion à

la tentative de viol d'Ariston : « [...] quand Périctionè fut nubile, Ariston
voulut la violer, mais ne put y parvenir ; ayant cessé ses violences, il vit le
visage d'Apollon, dont l'intervention conserva Périctionè vierge jusqu'à son
accouchement. »5& Olympiodore précise qu'il s'agirait d'un ordre donné à

Ariston par Apollon, afin qu'il ne s'unisse pas à Périctionè : « Cela étant,
on dit que sous forme d'une apparition, Apollon s'était uni à Périctionè, la
mère de Platon, et que, de nuit, il était apparu à Ariston, en lui ordonnant
de ne pas coucher avec Périctionè jusqu'au moment de l'accouchement »57

Le songe de Socrate et la rencontre avec Socrate

Tous trois s'attardent ensuite sur le songe de Socrate.58 Si le contenu du
rêve demeure sensiblement le même, - à savoir la vision d'un petit cygne
(en l'occurrence Platon) qui se pose sur les genoux de Socrate avant de se

couvrir de plumes et de s'envoler dans un chant harmonieux - l'événement
qu'il annonce diffère d'une version à l'autre. En effet, Apulée explique que
Socrate fit ce songe la veille de la présentation de l'enfant : « Comme
Socrate racontait ce songe dans une réunion d'amis, Ariston, désirant
présenter Platon, alors enfant, au maître Socrate, se trouvait justement
dans la compagnie »,59 alors que Diogène et Olympiodore interprètent ce

5^ Olympiodore, 2, 39.
53 Voir A.S. RlGINOS : Platonica, 35-36.
54 Ibid., 2, 23.
55 Diogène Laërce : 260.
56 diogène Laërce : 261.

57 olympiodore, 2, 23.
58 Voir A.S. RlGINOS : Platonica, 21.

59 Ibid., § 183.



454 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

rêve comme annonciateur de la venue de Platon chez Socrate : « On
raconte que Socrate eut un songe : il vit sur ses genoux un cygne qui se

couvrit de plumes et s'envola. Le lendemain, Platon vint se joindre à lui
comme disciple »6o et « On dit qu'au moment où il était sur le point
d'accueillir Platon, Socrate vit en rêve un cygne sans ailes qui s'était posé
sur ses genoux [...]. »6l

La formation de Platon jusqu'à la rencontre avec Socrate

L'éducation62 de Platon est également évoquée par les trois biographes :

tous affirment que le premier maître de Platon fut Denys. Ariston est,
quant à lui, décrit comme maître de gymnastique : « Ses maîtres furent
Denys pour les rudiments, Ariston d'Argos pour la gymnastique [...] »,63

« Il fit sa gymnastique chez Ariston, le lutteur argien [...] »,64 « Lorsqu'il en
eut l'âge, Platon fréquenta d'abord, pour apprendre à lire et à écrire, les

cours du maître d'école Denys [...]. Ensuite, après Denys, il eut comme
maître de gymnastique Ariston d'Argos. »65 Apulée et Diogène précisent
que Platon concourut aux Jeux Isthmiques : « à force de s'exercer, il
progressa si bien qu'aux Jeux Pythiens et aux Jeux Isthmiques il concourut
à la lutte »66 et « Quelques-uns veulent qu'il ait lutté aux Jeux
Isthmiques. »67 Puis, chacun évoque pareillement la formation effectuée

par Platon dans les domaines de la tragédie, du dithyrambe et de la poésie.
Apulée précise toutefois que Socrate dissuada Platon de persévérer dans
cette dernière discipline afin de s'adonner à l'étude de la philosophie : « Il
ne dédaigna pas la peinture et se forma à l'art de la tragédie et du
dithyrambe ; et déjà, entraîné par la confiance qu'il avait dans la poésie
lyrique, il convoitait de se mettre sur les rangs, mais Socrate chassa de sa

pensée cette humble convoitise et s'employa à lui inculquer le désir de la
véritable gloire »,68 alors que selon les deux autres biographes « Platon

composa également de la poésie tragique, ainsi que des dithyrambes et
d'autres vers ; il brûla toutes ces œuvres, après son expérience du contact
avec Socrate en prononçant le vers épique que voici : « Héphaistos, viens
ici : Platon a besoin de toi »,69 et « Etant sur le point de concourir pour la

60 Diogène Laërce : 268.
61 Olympiodore : 2, 85.
62 Voir A.S. RlGINOS : Platonica, 39-41.
63 Apulée § 184.
64 Diogène Laërce : 268.
65 Olympiodore : 2,35.
66 Apulée : § 184.
67 DIOGÈNE Laërce : 269 : il n'y est fait aucune mention des Jeux Pythiens.
68 Apulée : § 184.
69 Olympiodore : 2, 79.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 455

tragédie, il rencontra Socrate devant le théâtre dionysiaque, et à la suite de

leur entretien, il brûla ce qu'il avait écrit. »70

Après la mort de Socrate : les voyages de Platon

Si les entreprises dans lesquelles Platon se lança après la mort de Socrate7i
sont relatées par les trois biographes, c'est Apulée et Diogène qui se

montrent les plus précis : Apulée souligne que Platon se consacra d'abord
à la doctrine pythagoricienne. Ses voyages successifs à Cyrène auprès de
Théodore et en Égypte le conduisirent en effet à étudier l'astronomie et les
rites des prophètes. En Italie, il fit la rencontre de deux Pythagoriciens :

Archytas et Eurytos. Il se serait même intéressé aux Indiens et aux mages,
mais les guerres l'empêchèrent de mener à bien ces recherches. Enfin, il
éprouva un attrait pour les dialectiques de Parménide et de Zénon. De ces
informations, Apulée conclut que la division classique de la philosophie
peut être comprise de la façon suivante : Platon a emprunté aux
Pythagoriciens leur physique, aux Éléates leur logique et à Socrate sa
morale.72 Diogène, quant à lui, rappelle que Platon fut d'abord un disciple
de Cratyle, lui-même disciple d'Héraclite et d'Hermogène, lui-même
disciple de Parménide. À 28 ans, il se serait rendu à Mégare chez Euclide.
Puis, à Cyrène, il rencontre Théodore, avant de se rendre en Italie pour y
rencontrer Philolaos et Eurytos. Vient ensuite l'Égypte où, nous dit
Diogène, Platon se rend accompagné d'Euripide. Ce dernier, tombé malade,
est soigné par les prêtres. La rencontre avec les mages écourtée en raison
des guerres qui ravageaient l'Asie est également rapportée. À la différence
d'Apulée, Diogène conclut que Platon emprunta à Héraclite sa théorie de
la sensation, à Pythagore sa théorie de l'intelligence et à Socrate sa

politique.73 Olympiodore est beaucoup plus succinct et se borne à mentionner
les rencontres entre Platon, Cratyle et Archytas.

Les voyages en Sicile

De toute évidence, c'est le récit des trois voyages de Platon en Sicile qui
présente le plus d'intérêt pour notre examen, car il s'agit là de l'épisode le

70 diogène Laërce : 269.
71 La rencontre avec Socrate (n. 70) est passée sous silence par Olympiodore alors que

Diogène la mentionne sans plus l'expliciter. Voir A.S. RlGINOS : Platonica, 61-69.
72 A.S. RlGINOS : Platonica, 187.

73 Cf. DIOGÈNE Laërce : 272. Il y a donc une différence entre Diogène et Apulée
concernant les dettes philosophiques de Platon envers ses prédécesseurs : Apulée les relie à

la tripartition traditionnelle de la philosophie, connue à l'époque de l'Académie. Diogène en
tire d'autres conclusions puisqu'il mentionne l'influence d'Héraclite, contrairement à

Apulée, et déduit que Platon aurait emprunté « le sensible chez Héraclite, l'intelligible chez

Pythagore, le politique chez Socrate. » Si le rapport entre physique et sensation d'une part,
et morale et politique d'autre part semble intelligible, celui entre intelligible et logique
pourrait être plus problématique.



456 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

plus détaillé comportant les différences les plus notables selon les
versions. Les trois biographes s'y attardent en soulignant l'importance de

ces péripéties dans l'éducation du philosophe. Tous trois consentent à

affirmer que le premier voyage en Sicile avait un sens scientifique, celui de
découvrir le volcan de l'Etna.74 Olympiodore, comme Diogène, ajoutent
que ce premier périple fut entrepris à l'initiative de Denys qui invita le

philosophe à séjourner sur l'île. À en croire ses deux biographes,75 cette
rencontre avec Denys ne fut pas un franc succès puisque l'insolence de
Platon entraîna la fureur du tyran.76 C'est ici que la version de Diogène
diverge de celle d'Olympiodore : selon le premier, en effet, suite à son
impertinence, Platon fut remis aux mains du Spartiate Pollis afin d'être
vendu comme esclave à Égine alors que, selon la version d'Olympiodore,
Platon quitta l'île après que Denys le tyran le lui eut ordonné.77

Selon Apulée, c'est pour répondre à la demande d'aide de Denys le
Jeune que Platon entreprit le second voyage. Denys somma Platon de venir
prêter assistance aux Syracusiens et d'étudier les lois municipales de la
Sicile dans le but de les réformer.78 Les versions d'Olympiodore et
d'Apulée quant à ce deuxième voyage diffèrent sur un point : c'est Dion, et
non pas son neveu Denys, qui aurait demandé à Platon de venir en Sicile
afin de transformer la tyrannie en aristocratie.79 Olympiodore ajoute au
récit d'Apulée que Platon fut alors accusé de complot que « c'est donc la
raison pour laquelle, quand il eut fait son deuxième voyage pour la Sicile et
qu'il eut fait l'objet devant Denys des calomnies de ses gardes du corps (ils
prétendaient qu'il ourdissait un complot pour donner le pouvoir à Dion et
renverser Denys), on se saisit de lui et on le livra à Pollis d'Égine [...]. »8o

La suite correspond à l'épisode du premier voyage relaté par Diogène, à

74 Voir APULÉE : 189 : « [...] la première fois il partit pour un motif scientifique, afin de
reconnaître la nature de l'Etna », DIOGÈNE LaëRCE : 276 : « Il fit trois voyages en Sicile,
d'abord pour voir l'île et les volcans [...] », et OLYMPIODORE 12, 95 : « Mais puisque le
philosophe doit aimer observer les œuvres de la nature, il fit voile aussi pour la Sicile afin d'y
observer les cratères du feu de l'Etna, et non pas pour une bonne table de Sicile, comme tu le
prétends, excellent Aristide. »

75 Olympiodore propose un dialogue entre Socrate et Denys portant sur le bonheur, la
politique, la justice et la personne du tyran (100-110), alors que Diogène rapporte un
entretien traitant de la tyrannie et s'achevant par une insulte de Socrate envers le tyran (18).

76 Voir DIOGÈNE LaëRCE : 276 : « Il fit trois voyages en Sicile, d'abord pour voir l'île et les
volcans, et invité par Denys, fils d'Hermocrate, tyran de l'île. Platon s'entretint avec lui de la
tyrannie, et lui répétait constamment que ce qui n'était utile qu'à un homme n'était pas un
bien, si cet homme n'était pas vertueux. Par là il offensa Denys, qui se mit en colère» et
OLYMPIODORE : 2, 105 : « Une fois arrivé à Syracuse chez Denys, le grand tyran, Platon tenta
de transformer en aristocratie sa tyrannie. [...] Denys se fâcha et lui ordonna de quitter
Syracuse dès que le soleil serait au-dessus de la terre. »

77 Voir Diogène Laërce : 276 et Olympiodore : 2,112.
78 Voir Apulée : 189.
79 Voir Olympiodore : 2,116.
80 Ibid., 2, 117.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 457

savoir la mise en esclavage et la rencontre avec Pollis et Annicéris.
Diogène, pour sa part, affirme que Platon se rendit une deuxième fois en
Sicile pour demander à Denys le Jeune un territoire et des hommes qui
vivraient conformément à sa constitution.81 Denys ne tint pas ses

promesses et Platon se retrouva en danger, car il aurait encouragé Dion et
Théodastas à libérer l'île. Le philosophe en réchappa uniquement grâce à

l'intercession d'Archytas le Pythagoricien. Finalement, Diogène reproduit
le contenu de la lettre qu'Archytas aurait envoyée à Denys.

La cause du troisième voyage trouve un point d'accord entre les trois
biographes : Platon se serait rendu en Sicile pour aider son ami Dion qui
avait été jeté en prison. Toutefois, Diogène précise que Platon rentra chez
lui sans avoir obtenu le résultat escompté, à savoir réconcilier Dion et
Denys.82 Selon Apulée, Platon obtint néanmoins la libération de son ami
Dion83 : « Son troisième voyage rendit à sa patrie Dion exilé en obtenant
une grâce de Denys. »84

Conclusions

Il faut remarquer que, de façon générale, les trois biographes s'accordent
sur les événements survenus dans la vie de Platon, et ce à l'exception des
motivations et faits relatés à propos des voyages en Sicile, où nous
trouvons des divergences entre Diogène et Olympiodore. Pour le reste, il
suffit de retenir que les versions correspondent dans les grandes lignes et

que c'est plutôt par certains détails - versions et anecdotes - que les

biographes divergent. Il ne s'agit nullement d'éléments décisifs, mais
d'ajustements mineurs qui n'introduisent aucune contradiction
fondamentale. Des trois versions, c'est celle de Diogène qui recèle le plus de
détails et d'anecdotes alternatives. La biographie d'Olympiodore, de

longueur moyenne, se pose en juste milieu entre celle de Diogène et d'Apulée.
D'une façon générale, la Vie d'Apulée, la plus brève, ne comporte pas
d'élément inédit d'importance réelle pour l'étude de la vie de Platon. Cela
dit, on peut remarquer que ce biographe est le seul des trois à imputer au
génie propre du philosophe la division tripartite classique de la
philosophie.8? Quant à Diogène Laërce, la particularité principale de son récit
biographique tient avant tout à sa dimension factuelle, comportant, nous
l'avons dit, aussi bien les éloges que les critiques adressées à Platon par ses

contemporains. L'objectif du biographe n'est donc pas de dresser un

81 Voir DIOGÈNE Laërce : 277: « Platon alla une seconde fois en Sicile pour voir Denys le
jeune et lui demander une terre et des hommes désireux de vivre selon ses lois. »

82 Ibid, 278.
83 Apparemment, c'est du côté de Diogène qu'il faut rechercher une vérité historique,

puisque Platon dut réembarquer sans même avoir pu éviter la confiscation de ses biens. Voir
Beaujeu : 253, note du paragraphe 189 de la Vie d'Apulée.

84 Apulée : § 189.
85 Voir supra, n. 73.



458 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

portrait absolument mythique du philosophe : au contraire, Diogène met
volontiers l'accent sur l'humanité du philosophe, pointant sans réserve les
défauts et les faiblesses de l'homme sans chercher à le déifier au moyen
d'éloges fantasques, comme dans la biographie d'Olympiodore. Outre
l'aspect factuel et impartial du récit de Diogène, il faut également
mentionner la référence à la théorie des Idées, négligée tant par Apulée
que par Olympiodore. Enfin, la Vie de Diogène demeure l'œuvre la plus
complète, comportant tant de détails pour le moins insignifiants qu'elle en
devient fastidieuse : y contribuent une liste des ennemis et des disciples du
philosophe, une succession d'anecdotes mettant en scène Platon dans
divers contextes (sommeil, vin, jeu, équitation) et une liste d'épitaphes. De
plus, Diogène consacre aussi un chapitre de sa Vie à la question des
influences et du plagiat. C'est du reste lorsqu'il explique quelle influence
fut celle d'Epicharme sur Platon que le biographe mentionne le fait,
citations à l'appui, que bon nombre des éléments de la théorie des Idées

proviendrait en fait du poète grec. C'est à ce titre que Diogène propose un
court résumé des principaux éléments de la métaphysique platonicienne :

distinction entre ce qui est et ce qui change, existence des Idées, éternité
des Idées, rapport entre le monde sensible et les Idées et caractère de
modèle des Idées. Diogène est le seul des trois biographes à introduire un
paragraphe théorique dans sa Vie afin, il faut le préciser, d'affirmer que ce
qui constitue le cœur de la métaphysique platonicienne aurait été
emprunté à un poète comique. De nombreuses citations servent enfin à

accréditer cette thèse, par exemple : « Platon dans sa théorie des Idées
parle ainsi : « si la mémoire existe, c'est qu'il y a dans les choses réelles des
Idées, puisque la mémoire est mémoire de quelque chose en repos et qui
subsiste, et que seules les Idées sont en repos. Comment les êtres vivants
subsisteraient-ils, s'ils n'étaient pas liés à une idée et si la nature ne leur
avait pas donné la connaissance » Et Platon montre comme leur façon de
vivre se ressemble, et comme tous les vivants ont par nature la
connaissance de cette ressemblance qui leur fait reconnaître tout ce qui est du
même genre. Or, Epicharme ne dit-il pas la même chose »86

4. La Vie de Platon d'Olympiodore et la Vie de Platon des
ProléGOMÈNES À LA PHILOSOPHIE DE PLATON

La Vie de Platon d'Olympiodore partage, comme nous l'avons vu, de
nombreux points communs avec les Vies d'Apulée et de Diogène Laërce
précédemment examinées. Elle est en outre très proche d'une autre Vie,
sans doute plus ou moins contemporaine, que nous trouvons au début des

88 Ibid., 276.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 459

Prolégomènes à la philosophie de Platon.87 D'une part, les deux Vies

néoplatoniciennes ont une même structure générale : généalogie et
naissance de Platon ; formation ; rencontre avec Socrate, Cratyle et les

Pythagoriciens ; voyages de Platon (en Sicile, en Égypte et en Phénicie) ;

retour à Athènes et fondation de l'Académie ; mort de Platon. D'autre part,
comme nous allons le voir, nous trouvons de nombreux passages
parallèles, qui ne sont propres qu'aux deux seules Vies néoplatoniciennes
et attestent que les deux biographies sont étroitement liées.

La datation du commentaire d'Olympiodore et des Prolégomènes

anonymes n'a pu être établie avec précision. L.G. Westerink a montré que
le Commentaire à l'Alcibiade d'Olympiodore doit être daté en tous cas

après 527, et ce en raison de la référence au gouverneur Héphaestus que
nous trouvons dans la Vie de Platon. L.G. Westerink propose une datation
tardive du commentaire.88 A.-Ph. Segonds situe le Commentaire à

l'Alcibiade dans la deuxième moitié du VIe siècle après J.-C., autour de

560.89 Quant aux Prolégomènes, pour L.G. Westerink, ils ont également été
rédigés dans la deuxième moitié du VIe siècle après J.-C. au sein de l'école
d'Alexandrie, très probablement « dans l'entourage immédiat
d'Olympiodore et d'Elias. »9° Signalons également que les deux textes sont
des notes de cours. Westerink avance l'hypothèse prudente selon laquelle
les Prolégomènes seraient postérieurs au commentaire d'Olympiodore.91

Rappelons un seul point sur lequel les deux textes semblent se distinguer

dans leur ensemble : les Prolégomènes sont d'inspiration clairement
proclienne - comme L.G. Westerink le montre tout au long de son
introduction92 - et remontent vraisemblablement à un ouvrage introductif
de Proclus à la philosophie de Platon.93 Quant au Commentaire à

l'Alcibiade d'Olympiodore, assez différent du Commentaire à l'Alcibiade de

Proclus, il doit avoir pour source fondamentale Damascius, comme l'a

87 Signalons l'étude très ancienne de L. SKOWRONSKI : De auctoris Herenii et Olympiodori
Alexandrini scholis. Vratislavae : 1884, qui identifie l'auteur des Prolégomènes à

Olympiodore. R.M. BEUTLER : Realencyclopädie XVIII (1939), col. 219-220, et plus récemment
L.G. WESTERINK / J. TrOUILLARD : Pro//., 1990, introduction, VIII-IX, ont formulé des

arguments contre l'attribution des Prolégomènes à Olympiodore, sans pouvoir pour autant
en identifier l'auteur.

88 Proll., XVII-XXI.
89 PROCLUS : Sur le premier Alcibiade de Platon, LXIX-LXX.
9° Proll., LXXXVII.
91 « La supposition la plus probable est que les Prolegomena sont le compte-rendu de

cours donnés par l'un des successeurs d'Olympiodore dans la seconde moitié du VIe siècle. »

Proll., LXXXIX.
92 Proll, LVI-LXXVI.
93 Au début de son Commentaire à VAlcibiade, Proclus semble faire référence à plusieurs

reprises à un tel ouvrage {ln Aie. 10.4-8, 11.20-21 et 19.3, voir WESTERINK : Proll., LVII-LIX).
Proclus pourrait également avoir écrit un ouvrage introductif à la philosophie d'Aristote,
selon un témoignage d'Elias (voir I. Hadot : Simplicius. Commentaire sur les Catégories.
Fasicule 1,1990, chapitre I, en particulier 26-27).



460 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

montré A.-Ph. Segonds.94 En effet, chaque fois qu'Olympiodore cite
Proclus, c'est pour le réfuter en s'appuyant sur Damascius. Les

Prolégomènes ne mentionnent par contre jamais Damascius et c'est avec
un grand respect que l'auteur des Prolégomènes semble citer Proclus
(sophotatos 25.5-6, theios 26.7) alors que, dans son commentaire, Olym-
piodore l'appelle en général simplement philosophos. Enfin, la collocation
de la vie de Platon au début des Prolégomènes semble mieux s'accorder
avec un cursus proclien : le commentaire de Proclus à YAlcibiade ne
comporte en effet pas de vie de Platon. Une étude plus approfondie des

rapports entre Proclus et Damascius pourrait éventuellement permettre de
mieux situer les deux textes et, peut-être, leurs auteurs respectifs.

Cependant, L.G. Westerink, après avoir démontré sur de nombreux
points l'influence de Proclus sur les Prolégomènes, explique que la Vie de

Platon qui ouvre les Prolégomènes a tout aussi bien pu avoir une existence
indépendante.95 Après la Vie de Platon, le commentaire d'Olympiodore
passe en effet sans transition à la définition du but de YAlcibiade, à sa place
dans le curriculum et à sa division, suivant en cela le même schéma
introductif que celui de Proclus. Nous pouvons ainsi imaginer que
l'enseignant avait tout loisir de choisir d'aborder la vie de Platon soit avant
l'introduction générale, soit avant la lecture de YAlcibiade. Nous pouvons
aussi supposer que les professeurs ont pu se transmettre un même matériel
didactique.

Ce qui distingue les Vies néoplatoniciennes des Vies antérieures

Les deux Vies néoplatoniciennes ont avant tout en commun de ne pas
aborder, dans leur développement, les doctrines de Platon, comme le font
les Vies d'Apulée et de Diogène Laërce. L'élément doctrinal sera bien sûr
constitué par le corps des Prolégomènes et le Commentaire lui-même à

YAlcibiade auxquels les deux Vies servent d'introduction. Le développement

purement doctrinal fourni par la Vie des Prolégomènes démontre à

lui-seul le caractère « divin » et « apollinien » de Platon par un catalogue
assez long de découvertes et que d'aucuns considèrent comme anecdo-
tique (Proll., 5.1-59). Ce catalogue ne se retrouve pas dans la Vie

d'Olympiodore, par conséquent exclusivement consacrée à la figure de
Platon. Nous ne disposons pas non plus de liste ou de classification des

dialogues de Platon telles que nous les trouvons chez Diogène Laërce (ou
dans la Souda) : la question de la classification des dialogues de Platon sera
également abordée dans le corps des Prolégomènes. Enfin, les deux Vies ne
mentionnent pas non plus les successeurs ou disciples de Platon, comme le

94 Proclus : Sur le premier Alcibiade de Platon, LXX-LXXI et LXXIV-LXXVI.
95 Proll., LXXV.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 461

font Philodème, Diogène Laërce et la Souda, mais, à nouveau, se focalisent
uniquement sur la figure de Platon.

L'incipit sur Aristote. Les deux Vies commencent par la même référence
aux premières lignes de la Métaphysique d'Aristote (« Tous les hommes
désirent par nature le savoir. » Mét. A 1, 980321-22). Mais si les
Prolégomènes approfondissent la référence à Aristote - l'explicitation plus
abondante des différents points étant caractéristique de la Vie des
Prolégomènes -, la préface d'Olympiodore consacre, elle, un développement
propre aux enthousiasmes platoniciens auxquels la philosophie de Platon
promet de nous amener. Ce développement ressemble à une parenthèse
doctrinale quelque peu scolaire ajoutée par Olympiodore. Mais le passage,
en proposant une opposition discrète à la philosophie d'Aristote et à
1'« amour pour les sensations », met plus clairement en évidence, par les
enthousiasmes, la provenance divine de la philosophie de Platon, et ce
dans le but de susciter l'intérêt des auditeurs.

La formation de Platon. Les deux Vies néoplatoniciennes sont très
proches en ce qui concerne la formation de Platon et, de manière générale,
nous retrouvons tous les éléments des Vies précédentes. Les deux Vies font
aussi largement usage de références tirées des dialogues de Platon,
accentuant ainsi la pratique de 1'« interprétation biographique » de
certains passages de ses dialogues déjà utilisée chez Diogène Laërce.96 En
effet, les épisodes de la formation de Platon sont systématiquement
rapportés, dans les deux Vies, à des références propres aux dialogues de
Platon - parfois erronées chez l'Anonyme. Mais à nouveau, certains
éléments ne sont propres qu'aux deux Vies néoplatoniciennes, comme la
formation musicale de Platon avec Dracon, disciple de Damon, et le
développement consacré à la fonction éducatrice des trois disciplines -
écriture, musique, gymnastique - sur chacune des parties de l'âme -
parties rationnelle, irascible et concupiscible - Olympiodore mentionnant
YAlcibiade (roôe).97 Par rapport aux Vies antérieures, la formation littéraire
de Platon est particulièrement développée dans les Vies néoplatoniciennes

: l'intérêt du néoplatonisme tardif pour la culture littéraire est
ici clairement souligné. Dans le cas du dithyrambe, la Vie d'Olympiodore
est même plus développée que celle des Prolégomènes. Si nous retrouvons
le dithyrambe, les tragédies et l'imitation de Sophron dans les autres Vies,
l'intérêt de Platon pour la comédie et pour Aristophane est propre
uniquement aux deux Vies néoplatoniciennes qui citent une même épi-
gramme de Platon pour Aristophane. Pour Olympiodore, la revanche sur la
comédie apparaît dans le fait que Platon mettra en scène Aristophane

96 Selon Luc BRISSON : « l'interprétation biographique de passages de l'œuvre de Platon »

est l'une des caractéristiques de la Vie de Platon chez Diogène Laërce (Vies et doctrines des

philosophes illustres, 372-373).
97 Sur les trois connaissances d'Alcibiade, voir aussi le commentaire de Proclus à YAlcibiade

(193.25-196.26).



462 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

« succombant à un hoquet et incapable d'achever son hymne » (2.73-75).
Dans les deux Vies également, nous retrouvons une même citation de
l'Iliade (XVIII, 392) lorsque Platon brûle sa production littéraire après
avoir rencontré Socrate.

Fondation de l'Académie et enseignement philosophique. Après ses

voyages en Sicile, en Égypte et en Phénicie sur lesquels, comme nous
allons le voir, Olympiodore se distingue plus nettement des Prolégomènes,
Platon rentre à Athènes, fonde l'Académie et la consacre aux Muses. Les
deux Vies sont assez succinctes sur la fondation de l'Académie. 98 Elles
mentionnent Timon le misanthrope, mais, à nouveau, la Vie d'Olympio-
dore ne reprend pas les détails de la difficile existence de cet homme qui,
malgré sa misanthropie, « supporta la compagnie de Platon avec une
parfaite bienveillance ».99 Le fait que des hommes et des femmes assistaient à

l'enseignement de Platon est attesté par une autre source que celles de nos
deux Vies, à savoir par Diogène Laërce.100 Ce dernier, ainsi que Philo-
dème,101 signalent encore le fait que des femmes se déguisaient en homme

pour assister aux enseignements de Platon.
Les Vies diffèrent concernant l'enseignement philosophique de Platon :

alors que les Prolégomènes proposent ici le long catalogue de ses

découvertes, Olympiodore explique comment Platon a renoncé à l'ironie
socratique, à poursuivre les jeunes, ainsi qu'à la pompe des Pythagoriciens
pour se montrer sociable et ouvert.102 Olympiodore veut assurément
affirmer la supériorité de Platon par rapport à ses maîtres. Dans les

Prolégomènes également, Platon l'emporte sur Pythagore (« vois combien
Platon l'emportait sur Pythagore »I03). Quant à Socrate, les Prolégomènes
semblent lui accorder une place plus importante en affirmant que la date
de naissance de Socrate, le six Thargélion - un jour avant la naissance de
Platon - montre « la primauté de Socrate dans l'ordre du temps comme
dans celui de la valeur. »104 Pourtant, dans les Prolégomènes, Socrate est
aussi mis en difficulté par PlatonI05: l'Anonyme reprend encore l'assertion
de Socrate (que l'on trouve par ailleurs également chez Diogène Laërce106)

ayant lu ou entendu le Lysis : « Ce jeune homme me mène où il veut, aussi
loin qu'il veut et vers qui il veut. »107

98 Voir A.S. RlGINOS : Platonica, 119-120 et 126-128.

99 Proll., 4, 21-22.
100 Diogène Laërce : III, 46.
101 Philodème, éd. GAISER, 186 (6, 26).
102 Olympiodore : 2.150-155.
103 Proll., 6.23.
104 Proll., 1.59-60.
105 Voir Proll., 3.33-34.
106 Voir Diogène Laërce : III, 35.
107 Proll., 3.38-39.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 463

Le caractère divin de Platon : Apollon, les songes et la mort de Platon.
Par rapport aux Vies antérieures de Platon, les deux Vies néoplatoniciennes

mettent largement en évidence le caractère divin et apollinien
de Platon,108 de manière plus développée encore dans les Prolégomènes. Ce

caractère divin est lié aux différents songes accompagnant : 1. la

conception de Platon : Apollon apparaît à Ariston, le père de Platon, et
l'exhorte à l'abstinence durant la grossesse de Périctionè ; 2. la rencontre
avec Socrate : alors qu'il s'apprête à rencontrer Platon, il voit un cygne,
animal apollinien, s'envoler ; 3. la mort de Platon : celui-ci à son tour voit
un cygne que les oiseleurs ne parviennent pas à capturer. Mais il faut
remarquer que la structure des deux Vies diffèrent quelque peu sur ces

songes : alors que les Prolégomènes traitent des trois songes au début de la
vie de Platon, mettant d'emblée en évidence le caractère divin de son
existence, Olympiodore ramène les songes aux différentes étapes de la vie
de Platon : naissance, rencontre avec Socrate, mort de Platon.

Alors que nous retrouvons dans les Vies précédentes les songes
accompagnant la naissance de Platon et sa rencontre avec Socrate, le récit du

songe de Platon à sa mort est propre aux deux seules Vies
néoplatoniciennes. Platon voit en rêve un cygne qui échappe aux oiseleurs : dans

l'interprétation de Simmias, ce songe signifie le caractère insaisissable de
la philosophie de Platon qu'il est possible d'interpréter dans un sens
« physique, éthique, théologique » (théologique ou cosmologique dans les

Prolégomènes).109 Platon s'apparente ainsi à Homère : leur caractère
« harmonieux »,110 « qui embrasse toutes les harmonies »,m permet de les
entendre dans plusieurs sens. Les auteurs affirment du même coup la
nécessité d'une exégèse, légitimant l'activité du commentaire pratiquée
dans les écoles platoniciennes de l'Antiquité tardive.

Les deux Vies néoplatoniciennes reprennent enfin également une partie
de l'une des nombreuses épitaphes rapportées par Diogène Laërce :

« Phoibos engendra pour les mortels Asclépios et Platon, ce dernier pour la
santé de leur âme, le premier pour celle de leur corps. »112 L'emprunt est
littéral chez Olympiodore, mais les Prolégomènes arrangent la citation
pour faire de Platon non plus le fils d'Apollon, mais celui d'Ariston, son
père naturel. Ce qui était une épitaphe chez Diogène Laërce et
Olympiodore est devenu, dans les Prolégomènes, un oracle : « Un autre oracle
avait annoncé que deux enfants devaient naître, Asclépios, fils d'Apollon,
et Platon fils d'Ariston, dont l'un serait le médecin des corps, et l'autre, le

i°8 v0ir a.S. RlGINOS : Platonica, 9-32.
109 Olympiodore : 2,161 ; Proll., 1.45.
110 Proll., 1.47.
111 Olympiodore : 2.163.
112 Diogène Laërce : III, 45.



464 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

médecin des âmes. Et quand les Athéniens célèbrent son jour anniversaire,
ils chantent : En ce jour, les dieux ont donné Platon aux hommes. »n3

Particularités de la Vie d'Olympiodore par rapport à celle des Prolégomènes

Peu d'informations sont spécifiques à la Vie d'Olympiodore. La vraie
singularité semble être, comme nous venons de le voir, celle des Vies

néoplatoniciennes en tant que telles par rapport aux Vies qui leur sont
antérieures. Olympiodore ne donne pas réellement d'informations
nouvelles qui ne seraient pas présentes dans la Vie de l'Anonyme. Cependant,
nous avons relevé certains points sur lesquels la Vie d'Olympiodore se

distingue de celle des Prolégomènes : un caractère plus succinct, moins
détaillé dans les explications des différents points ; le développement initial

sur les enthousiasmes de la philosophie de Platon ; l'absence du
catalogue des découvertes de Platon ; la place des songes aux différentes
étapes de la vie de Platon.

Un critère de distinction plus déterminant entre les deux Vies
néoplatoniciennes pourrait être le suivant : alors que l'auteur des Prolégomènes se

propose de retracer une historia de Platon"4 et plus loin semble soucieux
de « donner un exposé complet de la vie de Platon »,"5 Olympiodore
aborde la vie de Platon et « la famille du philosophe [...] non par goût
d'érudition, mais pour être utile et éduquer plutôt ceux qui s'approchent
de lui. »"6 Ainsi, bien que la Vie des Prolégomènes ait également une visée
éducative, celle-ci est annoncée d'emblée par Olympiodore.

Sur un point au moins, Olympiodore est moins « historien » que
l'auteur des Prolégomènes : alors que ce dernier insiste sur la nécessité de

replacer la naissance de Platon dans un temps et dans un lieu,u7
Olympiodore ne fournit ni les dates de la naissance de Platon, alors que
toutes les autres Vies le font (Apulée, Diogène Laërce, Proll. et la Souda),
ni celle de la mort de Platon (comme le font Diogène Laërce, les Proll. et la
Souda). Ainsi, si l'on prend comme point de comparaison une Vie avec un
caractère plus historique telle que celle de Diogène Laërce,"8 le texte
d'Olympiodore, plus sélectif dans sa visée éducative, choisit délibérément
de laisser de côté les dates de naissance et de mort de Platon. Après avoir

"3 Proll., 6.17-22.
"4 Proll., 1.14.

"5 Proll., 2.1.
116 Proll., 2.14-15.
"7 Proll., 2.1-14.
118 Comme Richard Goulet l'a montré dans Histoire et mystère. Les vies de philosophes

de l'antiquité tardive, dans : La biographie antique Entretiens Hardt 44). Vandoeuvres-
Genève : Fondation Hardt 1998, si le degré zéro d'historicité n'existe pas dans l'Antiquité,
nous pouvons effectuer des comparaisons entre les différents caractères historique, littéraire
et idéologique des Vies anciennes.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 465

retracé sa généalogie, Olympiodore rapporte surtout l'épisode du mont
Hymette, propre aux deux Vies néoplatoniciennes et où Platon bébé, offert
en sacrifice à Apollon, est retrouvé avec la bouche pleine de miel,
annonçant son habileté future pour le langage. Le fait pour Olympiodore
de ne pas situer Platon dans le temps donne éventuellement à la figure du
philosophe un caractère plus universel. Mais la Vie des Prolégomènes, en
conférant à l'âge de Platon une interprétation symbolique (81 ans, 9 muses,
et 3, nombre premier),u9 s'efforcera aussi de lier les détails historiques au
caractère divin de Platon.

La rencontre avec Socrate, Cratyle et les pythagoriciens. Nous avons vu
que les deux Vies néoplatoniciennes sont très proches en ce qui concerne
la formation de base de Platon. Par contre, les deux Vies diffèrent sur
plusieurs points en ce qui concerne la formation postérieure avec Socrate,
Cratyle et les Pythagoriciens. Les deux Vies sont très sommaires sur ce
point. En ce qui concerne la formation prodiguée par Socrate, alors que les
Prolégomènes mentionnent son procès et la composition de dialogues par
Platon, Olympiodore ne fait que rapporter le songe de Socrate, évoqué par
l'Anonyme au début de sa Vie de Platon. Cette lacune démontre à nouveau
une volonté de rapporter essentiellement les éléments admirables et
extraordinaires de la vie de Platon. Les deux Vies diffèrent encore sur la
composition de l'apprentissage postérieur à Socrate : chez Olympiodore,
Platon poursuit sa formation avec un Cratyle héraclitéen, puis avec les

Pythagoriciens. Mais dans les Prolégomènes, il suit d'abord l'enseignement
pythagoricien avant de se faire l'élève de Cratyle. Dans les Prolégomènes,
Platon suit en outre une formation parménidienne avec Hermippe.120

Les voyages en Sicile, en Egypte et en Phénicie. Les Prolégomènes rapportent

ensuite des voyages de Platon en Égypte et en Phénicie, et ne font
qu'évoquer un voyage de Platon en Sicile à l'occasion duquel il rencontre
Denys.121 De son côté, Olympiodore consacre un très long développement
aux voyages politiques de Platon en Sicile avant d'aborder ses pérégrinations

en Égypte et en Phénicie. Le long développement sur les voyages
en Sicile chez Olympiodore constitue assurément la différence majeure
entre les deux Vies néoplatoniciennes.122 Les voyages en Sicile ne sont pas
propres à la Vie d'Olympiodore : déjà objets de la Lettre VII de Platon, les
trois voyages en Italie sont rapportés par Apulée et Diogène Laërce123 et
nous en trouvons des références importantes dans le texte très corrompu

u9 Pro//., 6.1-9.
120 Chez Diogène Laërce, après la mort de Socrate, Platon aurait suivi l'enseignement de

Cratyle l'héraclitéen, puis celui d'Hermogène sur Parménide ; ce n'est qu'après avoir
fréquenté Euclide à Mégare et Théodore le mathématicien à Cyrène qu'il rencontre en Italie
les Pythagoriciens Philolaos et Eurytos (D.L. III.6).

121 Pro//., 4.14-17.
122 L.G. WESTERINK mentionne la possibilité que les voyages en Sicile soient traités plutôt

en lien avec la lecture du Gorgias. (Pro//., LIX.).
123 Voir Diogène Laërce : III.18-23.



466 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

de Philodème.124 Dans les différentes Vies, Platon et Dion auront pour
tâche d'essayer de renverser la tyrannie de Denys et d'établir un régime
politique sous le seul guide de la philosophie. Mais les récits de voyages
des différentes Vies, ainsi que ceux de la Lettre VII, divergent sur de
nombreux points que nous ne pouvons certes pas étudier ici. Contentons-
nous de signaler deux aspects qui démontrent bien la spécificité de la Vie
d'Olympiodore.

Lors de son premier voyage en Sicile, Platon fait de Dion son disciple
(Olympiodore et Lettre VII). Mais, bien que nous retrouvions chez
Philodème la première question de Denys I à Platon (« Qui, à ton avis, est
heureux parmi les hommes? »), le dialogue de Platon avec Denys est

propre à Olympiodore et illustre la répartie ou le franc-parler125 de Platon
dans ses réponses politiques qui vont jusqu'à fâcher le tyran qui le chassera
de Sicile : 1. Socrate est le plus heureux parmi les hommes. 2. La tâche de
l'homme politique est de rendre ses citoyens meilleurs. 3. Une bonne
législation prime sur une justice équitable. 4. Le tyran est un lâche qui craint
jusqu'aux ciseaux de son coiffeur.

Concernant le dernier voyage de Platon, dans la Lettre VII, c'est un
Denys II, aussi passionné de philosophie qu'il la comprend mal, qui écrit à

Platon pour le convaincre de rester en Sicile, lui promettant en contrepartie

de rendre à Dion sa liberté et ses biens. Mais selon Olympiodore,
c'est Dion qui écrit à Platon pour lui demander son aide. Dans ce dernier
voyage, il est remarquable qu'Olympiodore n'évoque pas l'échec politique
de Platon en Sicile, à savoir son désaccord avec Dion,126 ainsi que
l'assassinat de Dion,127 mentionné également par Diogène Laërce (« Il vint
une troisième fois en Sicile pour réconcilier Dion et Denys. Et c'est sans
avoir obtenu de résultat qu'il revint dans sa patrie. >>128) Sur ce dernier
point, Olympiodore est à nouveau en accord avec le caractère élogieux et
héroïque des biographies néoplatoniciennes. Nous trouvons ici un exemple
supplémentaire de la sélection opérée par la biographie éducative en
opposition aux Vies à caractère plus historique : « voulant aider son ami,
Platon se montra prêt à entreprendre ce troisième voyage. »129

Rappelons en outre qu'Apuléeno et Diogène Laërceo1 consacrent aux
voyages en Sicile des développements indépendants de la formation de

Platon, et même postérieurs à la fondation de l'Académie. Les Vies néopla-

124 Philodème, éd. GAISER, 165 (X, 1 ss.).
125 Voir M. ERLER : Grundriss der Geschichte der Philosophie. Bd. 2/2 (Platon). Basel :

Schwabe 2007, 41-42.
126 PLATON : Lettre VII, 35ob-d.
127 PLATON : Lettre VII, 351c.
128 Diogène Laërce : III, 23.
129 Olympiodore : 2.131-132.

0° Voir Apulée : 189.
01 Voir Diogène Laërce : III, 18-23.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 467

toniciennes intègrent les voyages en Sicile dans la longue formation de
Platon qui précède la fondation de l'Académie : chez Olympiodore en effet,
Platon apprend encore des Égyptiens l'art hiératique et des Phéniciens la
magie. Mais Olympiodore, à la différence des Prolégomènes, aborde les

voyages en Sicile avant de parler de ceux qui mèneront Platon en Égypte et
en Phénicie, où il acquerra respectivement l'art hiératique et la magie.
Olympiodore effectue ce choix de manière consciente : il dit en effet qu'il
aurait dû traiter des voyages en Égypte et en Phénicie avant de traiter des

voyages en Sicile (2.143-144). L'art hiératique - ou théurgie - sommet du
cursus néoplatonicien^2 après Jamblique, trouve sa place au sommet de la
formation exemplaire de Platon. Nous retrouvons ainsi d'une certaine
manière la préséance de l'éducation sur l'histoire.

5. Les voyages néoplatoniciens dans l'Antiquité tardive

Héroïsé et même divinisé, Platon est pour le Néoplatonicien de l'Antiquité
tardive le fondateur d'une manière de vivre, d'une attitude intellectuelle,
d'une conviction métaphysique, d'une vision théorique du monde. Il ne
faut donc pas voir dans l'éloge de la vie de Platon que nous transmet
Olympiodore une lectio facilior. La lecture « plus difficile » consiste à saisir
que ce Néoplatonicien écrit délibérément cette hagiographie pour attirer
l'attention sur des comportements et des choix que l'on est en droit
d'attendre des dignes héritiers de la pensée divine de Platon. Cette courte
Vie de Platon met en particulier le doigt sur la perpétuation d'une tradition
ancienne qui répond à un genre de « vie philosophique » que les
Néoplatoniciens païens tentent de conserver le plus authentiquement possible :

les voyages philosophiques ou, plus exactement, les excursions spirituelles.
Le voyage est une étape essentielle dans la vie du philosophe. En effet,

les penseurs antiques, conseillers aux puissants, fondateurs d'Écoles ou
ennemis publics, circulaient énormément. Nombreux sont ceux qui ont
entrepris des navigations sur les eaux bleues de la Méditerranée, en
Égypte, dans diverses régions de l'Orient, afin d'être initiés aux
connaissances théoriques, spirituelles et peut-être aussi aux arts pratiques
de ces contrées. Il fallait aller chercher le savoir là où il se trouvait, dans
des centres souvent éloignés les uns des autres. Volontaire ou forcé, calme
ou aventureux, enivrant ou décevant, le voyage est lié à la philosophie, qui
était avant tout une paideia, une élévation de soi, puis une élévation de
l'autre : le voyage apparaissait alors comme le moyen efficace d'une telle
orientation pédagogique. Ces périples étaient donc de tradition parmi les

premiers philosophes grecs qui avaient coutume de compléter ainsi leur
éducation et, ce faisant, de communiquer leur vertu et leur sagesse à

autrui. Puisque philosopher, c'est « contempler » (theorein), le voyage en

D2 Voir supra, Préface.



468 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

représente la condition, la conséquence naturelle ou encore la métaphore.
Mais il nous faut aller plus loin. On concevra aisément que le voyage
constitue pour le philosophe un exercice spirituel ou tout au moins sa

condition. Toutes les Écoles de l'Antiquité se sont refusées à concevoir
l'activité philosophique comme purement formelle, abstraite, séparée des
choses de la vie. La philosophie est un choix qui engage toute l'existence.
Comme le rappelle P. Hadot, « le philosophe ne forme pas seulement à un
savoir parler, à un savoir discuter, mais à un savoir vivre au sens le plus
fort et le plus noble du terme. »03 II s'ensuit que le discours philosophique
ne se cantonne pas à un simple exposé doctrinal, mais peut prendre la
forme d'expériences ayant pour but de transformer, ou même de

perfectionner sa vie. Voyager peut devenir un art de vivre, une sorte de
méditation sur le monde conjointe à une méditation permettant de prendre

conscience de la cohérence du système et d'atteindre une
transformation intérieure. Le voyage doit être alors compris comme une
philosophie vécue, un mouvement réel de l'âme qui la réintègre dans la

perspective du Tout.
Les Néoplatoniciens resteront, dans la mesure du possible, fidèles à

cette tradition du voyage spirituel. Ces voyages sont considérés à juste titre
comme pleinement en harmonie avec l'attitude intérieure et l'éthique du
philosophe platonicien. Il ne fait pas l'ombre d'un doute qu'Olympiodore
insiste, dans sa Vie de Platon, sur la vertu et la nécessité de cette tradition
comme il est indéniable que les derniers philosophes païens de langue
grecque ont été de grands voyageurs. Plutarque, Syrianus, Proclus, Isidore,
Damascius, Simplicius ont voyagé. Les voyages platoniciens mis en exergue
ici par Olympiodore laissent donc deviner, sous le voile de l'anecdote, la
continuité, dans l'Antiquité tardive, d'un certain idéal du voyage
philosophique. Malgré un décalage de plus de mille ans entre le monde de
Platon et celui dans lequel vivent les Néoplatoniciens tardifs - ce qui
signifie des circonstances et des libertés tout à fait différentes que celles
dont jouissait Platon, à savoir un environnement culturel métamorphosé
par la montée en puissance du christianisme et des conditions différentes
dues notamment aux contraintes exercées à l'encontre des païens - malgré
cela, les Néoplatoniciens tentent de rester fidèles, dans la mesure du
possible, à la tradition antique du voyage spirituel. Prenant les voyages de
Platon comme paradigme, Olympiodore dégage nettement quatre
différentes modalités du voyage philosophique telles que Platon et ses lointains
successeurs les ont pratiquées durant leurs vies de sages païens.

(i) Le voyage d'étude est compris comme la condition indispensable de
la formation intellectuelle en vue d'un perfectionnement philosophique et
doctrinal. Ces voyages étaient de tradition parmi les premiers philosophes

x33 P. HADOT : La philosophie antique : une éthique ou une pratique dans : Études de

philosophie ancienne. Paris : Les Belles Lettres 1998, 211.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 469

grecs qui avaient coutume de compléter ainsi leur éducation auprès de

maîtres reconnus. Le voyage de Platon pour l'Italie, qui devait lui
permettre de trouver et de rejoindre un centre d'enseignement
pythagoriciens est l'exemple même de ce type de voyage éducatif qui concourt
en quelque sorte à amener l'âme philosophant à sa pleine maturité
métaphysique. Dans l'Antiquité tardive, ce type de voyage demeure comme
aux temps classiques une condition impérative de la formation
intellectuelle et philosophique. Tout comme Platon voyageant pour
rejoindre un centre d'enseignement pythagoricien et se former auprès de

professeurs, les futurs philosophes néoplatoniciens se déplaçaient au-delà
des mers pour entrer comme élèves dans des Écoles philosophiques
dirigées par des maîtres reconnus. Il existe un très grand nombre
d'exemples de ces déplacements de groupes d'étudiants qui rejoignaient
des centres intellectuels renommés, us On remarque notamment un flux
migratoire d'étudiants philosophes d'Alexandrie vers l'École de Plutarque à

Athènes qui débute autour de 400 après J.-C. Syrianus, appartenant à une
famille alexandrine, entreprend ce voyage et arrive dans la « cité des

philosophes » en 410 pour séjourner auprès de Plutarque, auprès duquel il
put acquérir une position de plus en plus remarquée.u6 Hiérocles
entreprendra également ce voyage vers la Grèce, tout comme Proclus quelques

années plus tard.u7 Toutefois, la raison profonde de ces migrations
intellectuelles de (Néo) Platoniciens vers certaines Écoles n'est pas
uniquement fondée sur leur appartenance aux doctrines platoniciennes,
mais principalement sur la « pureté » de l'enseignement ou sur la
recherche de 1'« orthodoxie » platonicienne. En effet, l'École de Plutarque
était reconnue comme dépositaire de l'enseignement vrai et pur de Platon.
Il faisait partie, avec Jamblique, u8 grand migrateur également, de la « race
divine et sainte » qui détenait l'interprétation juste des paroles de

J34 Olympiodore: 2, 89-91.
*35 Cf. E. WATTS: Student Travel to Intellectuel Centers. What Was the Attraction dans:

Travel, Communication and Geography in Late Antiquity sacred and Profane, éd. par Linda
ELLIS et Frank L. KINDER. Aldershote : Ashgate 2004, 14-23.

36 Cf. A. CAMERON / J. LONG: Barbarians and politics at the court ofArcadius. Berkeley :

University California Press 1993.
J37 Cf. MARINUS : Vit. Procl., 10.

U8 L'engouement éprouvé à l'égard de Jamblique, membre d'une famille sacerdotale de

grande lignée, est impressionnant - « sauveur de l'hellénisme » (JULIEN : Ep., 184, 419a),
hiérarche égyptien - au point que tout ce qui ne se réfère ou ne se rapporte pas à cet homme
« sacré » est disqualifié. Cf. P. ATHANASSIADI : La lutte pour l'orthodoxie dans le platonisme
tardif de Numénius à Damascius. Paris : Les Belles Lettres 2006, 150-153 ; 160-166 et 174. Sur
le séjour égyptien de Jamblique, cf. B.D. LarSEN : La place de Jamblique dans la philosophie
antique tardive, dans : De Jamblique à Proclus Entretiens Hardt 21). Vandoeuvres-Genève :

Fondation Hardt 1975 et P. ATHANASSIADI : The oecumenism of Iamblichus. Latent knowledge
and its awakening, dans : Journal of Roman Studies 85 (1995) 244-250. Cette renommée de

Jamblique expliquerait en partie les migrations d'Alexandrie vers Athènes auprès de

Plutarque alors qu'à la même époque, Hypatia était à son apogée. Seulement celle-ci ne se
réfère pas à Jamblique, cf. E. WATTS : Student, 16-17.



47o Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

Platon.U9 L'École platonicienne d'Athènes, ayant eu à sa tête Plutarque,
Syrianus puis Proclus, fut donc considérée comme le sommet de

l'enseignement du platonisme ; cela était suffisant pour devenir un puissant
pôle d'attraction auprès des étudiants qui, après un apprentissage
philosophique de base de quelques années à Alexandrie, allaient rejoindre le
cercle des « initiés » à Athènes. Cependant, ce parcours obligé ne dura que
jusqu'en 485, année de la mort de Proclus. Car au temps de la diadochie de
Marinus, la renommée de l'École déclina grandement, du fait que le
successeur de Proclus ne jouissait pas de la même réputation. Dans la fin
de la seconde moitié du Ve siècle après J.-C., le monde méditerranéen subit
également d'importantes transformations, les persécutions contre les païens
s'aggravant. L'époque où Damascius voyage en quête d'érudition et de

sagesse est beaucoup plus troublée. Mais cela n'empêche pas le philosophe
syrien de rejoindre tout de même les grands centres, encore païens, du
monde hellénisé, dont Alexandrie, puis, sous la menace de persécutions
brutales et répétées, de partir à nouveau pour Athènes afin d'intégrer
l'Académie platonicienne. Nous voyons donc que la formation des élites
païennes passait par ces genres de pérégrinations académiques, consacrées
à la recherche du savoir et, surtout, de la pureté et de l'orthodoxie des

enseignements philosophiques. Une manière de préserver, en ces siècles de
traumatismes culturels, des oasis de sagesse grecque encore vierges de

toute infiltration chrétienne, au sein desquels les meilleurs pouvaient
encore venir s'abreuver afin de poursuivre ailleurs la lignée du platonisme
le plus pur ; mais également une manière de résister intellectuellement à

l'envahisseur chrétien et de tisser une sorte de réseau international du
savoir philosophique païen.

(ii) Le voyage contemplatif et dévotionnel, par opposition au voyage de
luxe, ressemble à un pèlerinage vers un lieu sacré ou le rendez-vous avec
un phénomène extraordinaire et divin. Le but de ce type de voyage a pour
objet la vision directe de manifestations de la divinité dans des prodiges de
la nature. Cette recherche du 710Ü xi, du « quelque chose en quelque
endroit », s'oppose au voyage de divertissement ou de pur agrément qui
privilégie les haltes dans des endroits de plaisirs - gastronomie,
commerces, jeux etc. - ou dans des lieux futiles. Olympiodore met l'accent
sur l'amour de l'observation des merveilles de la nature qui recèlent des
trésors spirituels1^ qu'il oppose à une convocation aux joies des sens
symbolisées par le refus de Platon de déguster la cuisine sicilienne locale.
Ce voyage ascétique replace le philosophe à chaque moment dans l'éternelle

Nature, dans la perspective du Cosmos, dans l'expression du Divin :

« Toti se inserens mundo » pour reprendre l'expression de Sénèque.H1 II

•39 Cf. PHOTIUS : Biblio., 214, 173 a.

4° Cf. Olympiodore: InAlcib. 2, 94-96.
H1 SÉNÈQUE : Lettres à Lucilius, 66,6.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 471

s'agit de voir l'intelligible derrière le sensible. Le philosophe-voyageur doit
être l'observateur et l'interprète du divin caché au sein des ouvrages de la

Nature. La visite de l'Etna par Platon en est un exemple typique. Dans les

sources littéraires antiques, les phénomènes volcaniques sont
systématiquement décrits comme des mirabilia ou miracula et sujets à des

explications mythologiques : Héphaïstos y forge ses armes;1^ Typhon y est
enterré, le Cyclope Polyphème y habite.^ En outre, l'Etna, tout comme le
Vésuve, est un miracle météorologique de cette union fascinante des
contraires - en l'occurrence la neige et le feu - qui subjuguait les Anciens.
Certains lieux, certaines créations de la Nature sont des reliques des

mystères divins, des sortes de sanctuaires naturels des dieux, des

« témoignages directs » des mythes et des croyances et, par conséquent,
des détours et des haltes incontournables. Dans l'Antiquité tardive, les

périples de Damascius et d'Isidore aux sources chaudes de Gandara, en
Syrie du Sud, la visite des eaux du Styx « grand serment des dieux »,'44

comme celui de Simplicius dans la région du Habru dans le Nord-Est
syrien,H5 appartiennent à cette lignée des voyages hiératiques.h6 Seulement,

la situation sociopolitique très défavorable de la fin de l'Antiquité
tardive contraint les hiérophantes à chercher de nouveaux objets ou lieux
éloignés de l'Empire et hors des villes devenues majoritairement
chrétiennes, sans temple, sans dieux, sans oracles et sans cultes païens. La Syrie
présentait alors une terre de prédilection pour les derniers Néoplatoniciens

païens en offrant les seuls vestiges d'une présence des dieux encore
visibles dans les prodiges de la nature. Dans sa Vie d'Isidore, Damascius

H2 Héphaïstos est le dieu-artisan par excellence qui forge et fabrique et ses ouvrages
sont des chefs-d'œuvre issus de l'art de la métallurgie. Ce dieu maîtrise donc une technè. Or
chez Platon, tout art est indissociable de l'art de la mesure, ou métrétique. Et tout l'art
politique consiste en cet équilibre entre un excès et un manque, un abus et un défaut
d'usage. La science politique est une science de la mesure, dont les lois forment un équilibre
d'ensemble. La mesure politique est en outre la manifestation citoyenne de l'équilibre de
l'âme. Le philosophe est un forgeron intérieur.

'43 Cf. ESCHYLE : Prométheus enchaîné, 367SS ; EURIPIDE : Le Kyklops, 590SS. Cf. Ch. CUS-

SET : L'Etna dans Le Cyclope d'Euripide et V. LEROUX : L'Etna dans les récits antiques du rapt
de Proserpine, tous deux présentés dans : Mythologies de l'Etna. Études réunies et présentées
par D. BERTRAND. Clermont-Ferrand : Presses univ. Biaise Pascal 2004. Également, H.
DuCHêNE : Pétrarque voyageur, entre l'Antiquité et la Renaissance, dans : Voyageurs et Antiquité

classique. Dijon : Ed. univ. de Dijon 2003, 113-120.
H4 HOMÈRE : IL, II 755. Cf. Hésiode : Théog., 400 et 784. Cf. aussi ARISTOTE : Mét., A 3,

983 b 31-33 qui explique que le Styx est ce qu'il y a de plus ancien et de plus respectable. Au
IIIe siècle, Porphyre consacra un ouvrage entier à l'eau du Styx (aujourd'hui perdu). Cf.
DAMASCIUS : Vit. Isid., Ph. § 195 ; § 199 Athanassiadi § 135A ; § 135B [Damascius. The

Philosophical History, trad, et notes par P. ATHANASSIADI. Athènes : Apamea 1999]). Sur cet

ouvrage perdu, voir la thèse récente de C. CASTELLETTI : Porfirio, sullo Stige. Milan :

Bompiani 2006.
H5 Les sources du Habru constituaient un prodige de la nature par la suavité et la pureté

de ses eaux ainsi que par la fertilité alentour avec ses jardins et vergers.
'46 Cf. M. TARDIEU : Les paysages reliques. Routes et haltes syriennes d'Isidore à Simplicius.

Louvain-Paris : Peeters 1990.



472 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

résume à merveille les motivations des voyages dévotionnels
néoplatoniciens de son époque : « Il [Isidore] était très friand de voyages à

l'étranger : non point le voyage futile et amollissant dont le but est de béer
d'admiration devant les édifices humains, et les grandeurs et les beautés
des villes Mais s'il avait entendu dire qu'existait, en quelque endroit,
quelque chose d'étonnant ou de sacré, caché ou célèbre, il voulait être le
témoin direct du prodige. »'47 Cela n'est pas sans rappeler la remarque
d'Olympiodore quant au refus de Platon de pratiquer un tourisme urbain
et de luxe en lui préférant la communion avec les merveilles de la nature.
Par ces voyages-là, sous certaines latitudes encore sacrées et divines, les

Néoplatoniciens remontent en quelque sorte vers ce qu'il y a de plus
ancien et de plus vénérable, encore visible et parlant (source d'oracles)
c'est-à-dire non christianisé. Être témoin du thauma de la nature, c'est
encore avoir la possibilité de trouver refuge auprès des dieux et de se

recueillir, peut-être une dernière fois, sur un monde encore habité par le
divin.

(iii) Le voyage initiatique consiste à rencontrer des hommes saints et
dépositaires de certains arts hiératiques, afin de s'instruire sur les rites
pratiqués et de s'initier à de nouveaux Mystères. Olympiodore mentionne
que Platon est allé en Égypte pour apprendre la science hiératique et la
télestique égyptienne, puis en Phénicie pour s'initier à la magie.h»
L'environnement thaumaturgique de cette sorte de voyage est censé concilier
philosophie et activités merveilleuses et miraculeuses. Ces excursions sont
à comprendre comme la démonstration que le philosophe, qui se sait
possédé des dieux, peut avoir accès à une sagesse supérieure (lecture des

signes divins, communication avec les dieux, connaissance de l'avenir,
accomplissement de prodiges) à travers une sagesse révélée par les dieux.
Le véritable philosophe étant l'ami des dieux, ces pérégrinations lui
permettent d'acquérir certaines connaissances ésotériques et certaines
techniques secrètes que l'on pourrait assimiler à une thaumaturgie. La
démonstration des pouvoirs surnaturels doit être interprétée comme une
leçon de philosophie pratique qui permet de soumettre l'âme au divin, le
maître suscitant chez l'élève une admiration pour ces choses supérieures
afin de l'inciter à la vie philosophique.H9 Les actions rituelles et la magie
sont donc utilisées à condition que l'objectif noétique ne soit pas oublié.
Au contraire, une connaissance de ce type pouvait contribuer au processus
de la purification spirituelle et de la contemplation.^» Dans ce contexte,
Olympiodore ne manque pas de souligner l'attrait pour l'Orient et l'Égypte

J47 DAMASCIUS: Vit. Isid., fr. 38 Ph. § 239 ; ATHANASSIADI § 21).

H» Olympiodore : 2,134-143.
H9 Cf. PROCLUS: In Ale., I, 61,13 - 62,2 (50-51 SEGONDS, t. 1, Paris, 1985). Cf. EUNAPE : Vit.

Soph., V 2, 7, (14, 17-19 Giangrande).
*5° Cf. G. Fowden : Hermès l'égyptien. Paris : Les Belles Lettres, 2000, 177-210. Cf.

PORPHYRE : Vita Pythag., 12.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 473

en matière d'initiation, faisant ainsi une nette allusion aux voyages
orientaux de Pythagore - paradigmatiques pour l'Antiquité - qui, là-bas,
aurait appris des prêtres égyptiens les écritures ènioToAoypacpiKcôv,

lepoyAvtpiKûv et ovpßoAiKcvv, et quelque chose de plus (nAéov xi) à propos
des dieux. !5i Ces voyages dits « pythagoriciens » resteront un point fort de

l'Antiquité tardive et jouiront d'une notoriété sans précédent auprès des

Néoplatoniciens, sans aucun doute à cause de leur engouement pour les

techniques et les pratiques théurgiques. « Rien n'est plus caractéristique
de l'antiquité tardive que cette conception de la philosophie et de la magie
comme nourrices de l'âme » déclare à juste titre G. Fowden.^2 Outre le
désir de fuir pour un temps les tracasseries et vexations infligées par les

Chrétiens, le choix d'une expédition en Lydie par Proclus rentre dans le
cadre de ce type de voyages. Le philosophe put s'initier à loisir aux rites
pratiqués dans ces contrées et enseigner lui-même sa conception du
rituel.!53 Devenir le « hiérophante du monde entier » est pour le
Néoplatonicien tardif une façon de sauvegarder le paganisme.

(iv) Le voyage politique place le philosophe dans la mission éducative
menée sur autrui.^ Le sage ne renonce pas à l'activité politique et à

l'enseignement loin de chez lui. Au contraire, ce type de déplacement est
avant tout le corollaire d'une conception de la philosophie comme via
universalis de salut, donc exportable. Le philosophe devient un théôrosx55

qui a pour mission de quitter sa cité et de voyager à l'étranger, d'observer
l'ensemble de l'humanité et des cités, de voir ce qui s'y passe d'un point de

vue politique et d'enquêter sur les institutions et les hommes. >56 Or
conjointement à cette mission d'observation et d'enquête à l'étranger apparaît
celle d'une conversion et d'une libération des âmes^ qui doit déboucher
dans un deuxième temps sur une conversion des constitutions. Platon
voyage donc vers la Sicile^ pour convertir Denys, autrement dit « tenta de

y1 Cf. PORPHYRE, Vita Pythag., 12. Cf. JAMBLIQUE, Vita Pythag., 3,14 ; 4,18-19.
x52 G. Fowden : Hermès l'égyptien, 179.
x53 Cf. MARINUS : Vit. Procl., 15.

x54 Socrate est le modèle fondamental du missionnaire, cf. Platon, Apologie de Socrate,
30e ; 31 b ; 32 b. Si Socrate est un zélateur intra muros, le philosophe platonicien s'ouvre à

l'international.
'55 Cf. PLATON : Lois, XII, 951c, 952b. Cf. H. JOLY : Le renversement platonicien, logos,

épistémè, polis. Paris : Vrin, 2001, 353-355. Un des sens premier du verbe dscopetv est « voir
du pays », cf. HÉRODOTE : Hist., I, 30, 4-6. La théôria prend donc ici un sens particulier et
original et désigne l'observation des institutions politiques, des législations humaines et des

gouvernants eux-mêmes.
*56 II n'est en effet pas possible d'être un philosophe sans développer « une véritable

anthropologie politique et une conception de l'homme qui ne se comprend que par la polis
et la politeia », H. JOLY : Renversement, 356.

•57 La contemplation du Bien en soi et la vision du Juste en soi en produisent l'archétype
exemplaire, cf. Platon : Rép., VII, 540 a ; 472 e.

x58 Cf. OLYMPIODORE : 2, 94-133. Cf. J.-F. MattÉI : La tentation de Syracuse, Platon et la

tyrannie, dans : Philosophie magazine n° 3, juillet 2006.



474 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

transformer en aristocratie sa tyrannie. »'59 Le sage devient alors une sorte
de missionnaire à vocation internationale, représentant sans frontière de

l'activité théorique du politique dont l'intention est de mettre en place un
modèle/idéal de constitution gouvernée par un roi-philosophe, une
politique éthique où l'individualité morale doit s'étendre aux dimensions
de la cité. Ce type de voyage est en quelque sorte le suprême test
philosophique et met en valeur le courage du philosophe, implicitement
évoqué chez Olympiodore par la rencontre, récurrente et non sans risque,
entre Platon et le tyran Denys. Dans l'Antiquité tardive toutefois,
l'évolution des conditions politiques vers un empire absolutiste ne facilite plus
l'opportunité d'une transformation politique en profondeur. On n'a pas
d'exemple de voyages politiques missionnaires au sens platonicien. Le

Néoplatonicien délaisse la philosophie politique ayant pour but
l'organisation du pouvoir et la métamorphose d'un régime pour une morale
sociale où il est question de l'intérêt général et du sens de la justice, de la
libéralité et de la générosité.100 Confronté aux magistrats chrétiens, il n'est
plus question de faire preuve d'un zèle excessif. Les Néoplatoniciens tardifs
exercent toutefois la pratique des vertus politiques en effectuant des
interventions et des déplacements auprès de souverains ou de gouverneurs101

tout en restant cantonnés à l'exercice d'une magistrature
d'influence. D'autre part, les vertus politiques ne sont pas la préoccupation
première des Néoplatoniciens. Leur but est bien supérieur, tout orienté vers
les vertus théorétiques et théurgiques. Le voyage politique est, si l'on peut
dire, devenu voyage à l'intérieur de soi-même, celui qui a pour but
l'organisation de sa cité intérieure. Engager dans la vie contemplative afin de

parvenir à 1'« assimilation à dieu », les vertus politiques peuvent dans une
certaine mesure « mettre de l'ordre en nous et nous rendre meilleur. »l6z

Denys le Tyran a été remplacé par l'Empereur, favorable aux chrétiens ;

le paganisme et la liberté de penser dont jouissait Platon ont été renversés

par une nouvelle tyrannie : le christianisme. Qui sera le Platon de

l'Antiquité tardive qui pourra confronter le Denys « chrétien » Dans sa
Vie de Platon, Olympiodore est conscient de la crise fatidique qui traverse
la civilisation grecque. Son texte exprime en filigrane la nostalgie d'une
certaine époque révolue où le philosophe païen pouvait communiquer sa

sagesse aussi bien dans sa propre cité que loin de chez lui, pratiquer
librement sa religion, contempler à loisir une Nature emplie de dieux.
Désormais, les possibilités de voyager se réduisent et les lieux de rencontre

!59 Olympiodore : 2, 98-99 et 2,118.
160 Cf. MARINUS : Vit. Procl, 14.

Cf. MARINUS : Vit. Procl., 15 ; et 16 : « [...] il intervint auprès de gouvernants pour le
bien de cités entières. Témoignent de ce que je dis les hommes qui en ont bénéficié,
Athéniens bien sûr, mais aussi Andriens et d'autres nations. » Cf. P. BROWN : Pouvoir et
persuasion dans l'Antiquité tardive. Paris : Ed. du Seuil 1998.

162 Cf. MARINUS : Vit. Procl., 18.



Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) 475

avec le divin se font rares. Les motivations sont contrariées et les
destinations réduites, repoussées au-delà de l'Empire. Au crépuscule de la
civilisation grecque, l'ultime voyage des derniers Néoplatoniciens de l'École
d'Athènes ne sera plus que l'exil vers la Perse, une errance contrainte dont
la trace se perd dans la nuit des temps.

6. Appendice : Traduction de la biographie de Platon dans la Soudan

Fils d'Ariston, le fils d'Aristoclès, et de Périctionè ou Potonè,l64 de la
descendance de Solon ; en effet, elle appartenait à la sixième génération à

partir de Solon, en sa qualité de fille du poète Dropidès, le frère de
Solon.l65 Solon, lui, fait remonter son ascendance jusqu'à Nélée. Ariston lui
aussi, le père de Platon, descendait du lignage de Codros, le fils de
Mélanthos. On raconte que, à la suite d'une vision divine, la mère de
Platon tomba enceinte après une apparition d'Apollon. Et ce fut seulement
lorsqu'elle eut mis Platon au monde que son mari eut commerce avec elle.
[Platon] naquit à Égine au cours de la 88e Olympiade, après l'ouverture de
la guerre du Péloponnèse, et vécut 82 ans. Il acheva sa vie au cours de la
108e Olympiade, n'ayant tâté ni du mariage, ni même d'une relation
physique, fût-ce une seule fois. Il prit part à un festin au cours d'une fête et
mourut en dormant. Et d'autres fils après lui sont nés d'Ariston, Adimante
et Glaucon, ainsi qu'une fille, Potonè. Et il avait appris à lire et à écrire
chez un certain Denys, et s'était exercé à la palestre chez Ariston d'Argos ;

puis, après avoir appris l'art de la poésie, il écrivit des dithyrambes et des

tragédies, mais après y avoir renoncé, il étudia la philosophie chez Socrate
pendant vingt ans.166 Et une légende veut que Socrate vit, le jour où Platon
lui fut confié, un cygne se posant sur ses genoux. Il s'appelait Aristoclès
mais, parce que sa poitrine était large, il fut surnommé Platon. Selon
d'autres, ce fut à cause de l'ampleur de son style dans ses discours qu'il fut
appelé Platon. Par trois fois, Platon se rendit chez les tyrans Denys en
Sicile et fut vendu par le tyran. l67 Annicéris, un Libyen, l'acheta et l'affranchit.

Il passait son temps à enseigner à l'Académie, et ses successeurs dans

163 D'après le texte grec de la Souda édité par A. ADLER. Leipzig : Teubner 1928, 1707.
164 À la différence de Luc BRISSON qui fait observer par rapport au témoignage de

Diogène Laërce (Vies et doctrines des philosophes illustres, 391, n. 1) : « Suivant tous les
autres témoignages, Potonè est la sœur de Platon et non sa mère. »

'65 Pour les questions de généalogie, on se reportera à J. Labarbe : Quel Critias dans le

Timée et le Critias de Platon dans : Sacris Erudiri 31 (1989-1990) 239-255, et à PLATON :

Tim., 20 d 8-e 6. Périctionè n'est sûrement pas la fille du poète Dropidès, né avant 675/674
avant J.-C.

166 Le texte dit de façon peu claire que Platon étudia chez Socrate pendant vingt ans, ce

qui n'est pas vraisemblable. Selon Diogène Laërce (III, 6), Platon devint le disciple de
Socrate quand il eut atteint l'âge de vingt ans.

lf>7 Selon Olympiodore, Platon aurait été vendu par Denys le Jeune après son deuxième

voyage en Sicile, tandis que suivant Diogène Laërce (III, 19), ce fut Denys l'Ancien qui l'aurait

fait vendre après son premier voyage.



476 Nicolas D'Andrès, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

son école furent dans l'ordre les suivants : Speusippe, Xénocrate, Polémon,
Crantor, Cratès. Ceux de Socrate furent Arcésilaos, Lacydès, Evandros le

Phocéen, Damon, Léonteus, Moschion, Evandros l'Athénien, Hégésinous,
Carnéade, Harmadas. Le nombre de ses dialogues authentiques s'élève à 56

en tout ; les uns sont physiologiques, d'autres éthiques, d'autres encore
dialectiques. Et la République se divise en dix livres, les Lois, en douze. Les

tétralogies restantes sont au nombre de neuf.

Abstract
This article includes the Greek text and first complete French translation of
the biography of Plato that stands at the beginning of Olympiodorus'
lectures on Plato's Alcibiades (6th century A.D.). The translation is
introduced by a survey of the ways in which philosophers' biographies were used
in late Antiquity as an initiation to philosophy. The translation is followed
by comparisons between Olympiodorus' Life of Plato and other ancient
biographies of Plato (those of Apuleius, Diogenes Laertius and the

anonymous Prolegomena) and by a study of the theme of the philosopher's
voyage in late Antiquity. The article also includes a French translation of the
biography ofPlato in a Byzantine source, the Souda.


	Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) : traduction et notes

