Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: Une Vie de Platon du Vle siecle (Olympiodore) : traduction et notes
Autor: D'Andreés, Nicolas / Caluori, Damian / Forno, Davide del

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760606

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NICOLAS D’ANDRES, DAMIAN CALUORI, DAVIDE DEL
FORNO, LUCA PITTELOUD, DOMINIC O'MEARA, JACQUES
SCHAMP, EUREE SONG, CAROLLE TRESSON, MARTINE
VONLANTHEN, SEBASTIAN WEINER

Une Vie de Platon du vI° siécle (Olympiodore)

Traduction et notes

PREFACE

Le lecteur trouvera ci-dessous la premiére traduction frangaise compléte
d'une biographie de Platon rédigée a partir d'un cours donné par
Olympiodore, professeur de philosophie a I'école platonicienne d’Alexan-
drie vers le milieu du vI® siécle apres J.-C., ainsi que la premiére traduction
francaise d’'une biographie de Platon inclue dans un lexique (la Souda) de
I'époque byzantine.: Nous espérons contribuer ainsi a la mise a disposition
en traduction francaise de 'ensemble des biographies antiques de Platon.
En effet, outre les biographies d’Olympiodore et de la Souda, nous pouvons
encore lire des Vies de Platon, toutes accessibles en traduction francaise et
rédigées par Apulée (I1° siecle aprés J.-C.), Diogéne Laérce (11I° siécle aprés
J.-C.) et l'auteur anonyme (comme Olympiodore, un alexandrin du viI°
siecle apres J.-C.) des Prolégoménes a la philosophie de Platon.> Avant de
présenter notre traduction d’Olympiodore, nous esquissons briévement (1)
le cadre dans lequel la biographie de Platon par Olympiodore se situe. La
traduction du texte d’Olympiodore (2) sera suivie de remarques sur le
rapport d’'une part (3) entre ce texte et les biographies plus anciennes
d’Apulée et de Diogéne Laérce et, d’autre part (4), entre le texte d’'Olym-
piodore et celui (trés proche) de 'Anonyme des Prolégoménes. Enfin, des

1 A notre connaissance, il n’existe en langue moderne qu'une seule traduction de la
biographie de Platon d’Olympiodore, a savoir la traduction anglaise de George BURGES
(1865). Une traduction anglaise provisoire de la biographie de la Souda peut étre consultée
sur Internet (www.stoa.org/sol/). Le présent travail résulte d'un séminaire avancé donné a
I'Université de Fribourg en 2007. Les auteurs des six parties de cet article sont : DO’'M (1) ;
DDF, DO'M, JS (2) ; LP, MV (3) ; ND’A, SW (4) ; CT (5) ; DC, ES (6). Pour leurs relectures
attentives et leur minutieux travail de mise en page, les auteurs de cet article tiennent a
remercier Mme Marianne Garin et M. Sigismond Roduit.

2 APULEE : Platon et sa doctrine, éd. et trad. par J. BEAUJEU : Apulée Opuscules philo-
sophiques. Paris : CUF 1973 ; DIOGENE LAERCE : Vie et doctrines des philosophes illustres, trad.
dirigée par M.-O. GOULET-CAZE. Paris : Le Livre de Poche 1999 ; [Anonyme] : Prolégoménes a
la philosophie de Platon, éd. et trad. par L.G. WESTERINK / J. TROUILLARD / A.-Ph. SEGONDS.
Paris : CUF 2003 (cité en abrégé comme Proll. par la suite). A ces biographies s’ajoutent les
fragments des Academica de Philodéme (1 siécle avant J.-C.), éd. K. GAISER : Philodems
Academica. Stuttgart-Bad Cannstatt: Frommann-Holzboog 1988.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 433

notes sur le théeme des voyages du philosophe (5) seront suivies d'un
appendice (6) proposant une traduction de la biographie de Platon de la
Souda, accompagnée de notes explicatives.

1. BIOGRAPHIE ET INITIATION PHILOSOPHIQUE DANS L’ANTIQUITE TARDIVE

Olympiodore, éléve d’Ammonius - lui-méme éléve du grand philosophe
néoplatonicien Proclus - nait vers le début du vI® siécle aprés J.-C. et en-
seigne la philosophie a Alexandrie au-dela de 565. De son enseignement, il
nous reste ses cours sur les Catégories et les Météorologiques d’Aristote et
sur 'Alcibiade, le Gorgias et le Phédon de Platon.3 Ces cours correspondent
a des parties d’'un curriculum philosophique que suivaient les écoles
platoniciennes d’Athénes et d’Alexandrie aux V© et VI® siécles aprés J.-C., un
curriculum composé de deux cycles: un cycle préliminaire (les « petits
mystéres ») comprenant I’étude de textes d’Aristote et un cycle plus avancé
(les « grands mystéres ») fondé sur la lecture de dialogues de Platon. Apres
une initiation a I'« instrument » (organon) de la philosophie, a savoir la
logique aristotélicienne, l'étudiant progresse dans chaque cycle, des
sciences pratiques (éthique, politique) aux sciences théoriques (physique,
mathématique, métaphysique), dont le sommet était la métaphysique (ou
la «théologie », la science des causes divines transcendantes).4 Nous
disposons ainsi de cours d’'Olympiodore portant dans le premier cycle sur
la logique (les Catégories) et sur la physique aristotélicienne (les Météoro-
logiques) et sur la premiére partie du deuxiéme cycle (les dialogues de
Platon) comprenant 'Alcibiade, le Gorgias (dialogues supposés traiter des
sciences pratiques) et le Phédon (texte permettant la transition aux
sciences théoriques). Or le cours d’'Olympiodore sur le premier dialogue
du deuxiéme cycle, I’Alcibiade, commence par une biographie de Platon.
Cette biographie, que nous traduisons ci-dessous, fait ainsi office d’entrée
en matiére pour l'ensemble du deuxiéme cycle, c’est-a-dire pour l'en-
semble de I'étude de la philosophie de Platon. La biographie de Platon
assure en quelque sorte la fonction de porte d’accés a I'étude de ses dia-
logues et de sa philosophie.

La fonction initiatrice assurée par la biographie de Platon dans l'en-
seignement d’Olympiodore est d’'une certaine maniére déja anticipée dans
I'édition de I'ceuvre de Plotin, les Ennéades, publiée par son éléve Porphyre
vers le début du 1v° siécle apres J.-C.5 En effet, cette édition est précédée
d’'une Vie de Plotin qui non seulement nous informe sur les circonstances
de I'édition mais, en outre, propose le portrait d'un Plotin idéalisé : celui
d'un sage exprimant dans sa vie la sagesse que l'on pourrait espérer
atteindre grace a la lecture des textes - les traités plotiniens - qui suivent

3 Sur la vie et 'ceuvre d’'Olympiodore, voir Proll. XVII-XXXI.
4 Sur ce curriculum, voir Proll. XLIII-LXXVI.
5 L. BRISSON / M.-O. GOULET-CAZE et al. : Porphyre. La vie de Plotin. Paris : Vrin 1982-1992.



434 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

justement la biographie. Comme on pouvait voir dans certaines
bibliotheques de I'’Antiquité non seulement des ceuvres, mais aussi des
bustes d’auteurs, ainsi la Vie de Plotin placée devant les Ennéades laissait-
elle deviner dans la personne méme de Plotin les richesses philosophiques
recelées dans ses textes. L'édition porphyrienne est structurée comme un
curriculum, c’est-a-dire organisée selon une suite ascendante de sciences :
éthique, physique, métaphysique. Plus ou moins contemporain des Enné-
ades et sans doute concurrent, 'ouvrage publié par Jamblique Sur le
Pythagorisme® comportait un curriculum en dix livres qui parcourait aussi
les sciences par ordre ascendant. Il débutait lui aussi par la représentation
d’'un personnage, celle d'un Pythagore érigé en paradigme de la sagesse et
dont les qualités ne craignaient, semble-t-il, aucune exagération hagio-
graphique ! La Vie de Proclus rédigée par son éléve Marinus ne constitue
pas a proprement parler I'entrée en matiére d'un curriculum. Il s’agit
plutdt d'un éloge de Proclus prononcé par Marinus une année apres sa
mort survenue en 485.7 Monument funéraire, donc, plutdt que frontispice
d’'un curriculum, le texte de Marinus nous propose néanmoins un
paradigme de philosophe susceptible de nous encourager a nous lancer
dans I'étude de la philosophie. Il en va de méme de la Vie d’Isidore de
Damascius, dernier maitre de I'école platonicienne d’Athénes, au début du
VI® siécle apres J.-C. : ici nous lisons non pas une seule biographie, mais
une multitude de parcours de vie qui donnent a voir les modalités du
progrés (et de I'échec) dans la recherche de perfection philosophique.8
Enfin, nous pouvons relever que la fonction initiatrice de la biographie
revient dans un texte anonyme trés proche de celui d’Olympiodore, les
Prolégomeénes a la philosophie de Platon, ou l'initiation a la philosophie de
Platon commence, comme chez Olympiodore, par sa biographie.

En revenant a la biographie de Platon ouvrant le cours d’Olympiodore
sur '’Alcibiade de Platon, nous remarquons tout au début la transition
effectuée par Olympiodore du sommet du premier cycle préliminaire - la
métaphysique (ou « théologie ») d’Aristote — au début du deuxiéme cycle,
consacré a Platon. Nous relevons également le souci constant du pro-
fesseur de relier les dialogues de Platon, dont certains feront l'objet
d’études, a des moments de la vie de Platon, anticipant ainsi le curriculum
des dialogues a venir. De méme, le professeur insiste sur le parcours
éducatif de Platon, de ses études élémentaires et littéraires a sa formation
philosophique chez Socrate (sans doute une formation en éthique) et chez
les Pythagoriciens (en mathématiques). Le premier voyage en Sicile avait
comme objectif 'approfondissement en physique (2, 94-6), tandis que le

6 Sur cet ouvrage, voir D. O’'MEARA : Pythagoras Revived. Oxford : Clarendon Press 1989.

7 H.D. SAFFREY / A.-Ph. SEGONDS : Marinus. Proclus ou sur le bonheur. Paris : CUF 2001.

8 Cf. D. O’'MEARA : Patterns of Perfection in Damascius’ Life of Isidore , dans: Phronesis
51 (2006) 74—90.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 435

voyage en Egypte et en Phénicie tendait vers une formation en art
hiératique. Notre professeur avoue (2, 144-145) qu’il aurait dii parler du
voyage en Egypte et en Phénicie avant d’évoquer les voyages en Sicile, et
non pas apres, comme il le fait. Mais on peut supposer que l'ordre des
voyages qu’il suit est le reflet non pas de la chronologie, mais de la
hiérarchie des sciences, 'art hiératique dépassant ainsi la physique et la
mathématique.9 Ainsi la biographie de Platon anticipe-t-elle le curriculum
de sciences que suivra 'étudiant d’Olympiodore, de l'éthique vers les
sommets de la philosophie. Enfin, notre professeur anticipe aussi sur son
curriculum en faisant remarquer, avec la belle image du cygne insaisissable
(2, 156-165), la richesse des possibilités exégétiques des dialogues de
Platon.

9 Sur l'art hiératique dans le néoplatonisme, cf. F. CREMER : Die Chalddischen Orakel und
Jamblich de mysteriis. Meisenheim am Glan: Anton Hein 1969, 24-25; D. TAORMINA :
Jamblique critique de Plotin et de Porphyre. Quatre études. Paris : Vrin 1999, 156.



436 Nicolas D’Andreés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

EXOAIA EIX TON IIAATONOLX  AAKIBIAAHN AIIO ©®QONHZX
OAYMITIOAQPOY TOY MET'AAOY OPIAOXZODOY

[1,3] O pév AgrototéAng doxopevog e éavtob BeoAoyilag dnoiv: « mavteg
avOpowmor ewévar ogéyovtar duvoel, [5] onuelov d¢ 1 TV aloBnoewv
AYATNOLS ». éyw d¢ g ToL [TAdtwvog prAocodiag &oxopevos Gainv av ToLTo
puewlovwsg, O6tL mavteg avOowmor g ITAdtwvog drAocodiag opéyovrtal,
XONOTOV mMaQ’ avtng &navtes apvoacat BovAduevol Kal kKAToXO0L TolS TavTNg
vapaow eivar onovdalovtes kat twv IAatwvikwv évOovowuxouwv mATQELS
£QVTOVG KATAOTI)OOVTEG.

[2] Téooapeg ¢ elowv oUTOL MR  avLTE év Tétpaot daAdyols: elg pév év
Twailw, ©6v évBovowx BedAnmTOog YEVOUEVOS KAL UMOKQLVOUEVOS 1TOV
ONULOVEYOV TQEOG TA OVEAVIA DNUNY0QODVIA TEQL TG TV TNdE dIOKTOEWS,
obg « véoug Beovg » kaAel- do xai 6 TapPAixos vmopvnuatiCwv [5] Tov
dudAoyov éméyoaev « eig TNV dnunyopiav tob Adg ». devtegog évBovolaopuodg
oty év i) IToAwrteiq, évBa povodAnmrtog yeyovwg Umexpidn tag Movoag
deEovoag v AVowv g U’ avToL cvotdong moAltelag, EvOa dnoiv: « mavti
Yoo vevopéve kal ¢dBopi émetal €€ avayxkng ». toitog évBovolaopog 6 év
Dadow, EvOa VIO TV MAdTavov 0 Zwkatns prtrocodpwv [10] mepi TOL £QWTOG
vopuboAnTTog €yéveto. Tétaptog O &v Oeouttw, Omov katd ¢rAlocodiav
évebovoinoe TOV kopudalov VTOKQIVAUEVOS (IAGTO(GOV, TOUTECTL TOV
BewonTkdv. ToVTwV Toivuv Evekev dmavreg T IIAdtwvog ¢PrAocodia
TIQOOTREXOVOL.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 437

2. NOTES DU COURS D’OLYMPIODORE LE GRAND PHILOSOPHE SUR L’ALCIBIADE
DE PLATON1

2.1 Introduction

[1,3] Au début de sa théologie, Aristote dit : « Tous les hommes désirent
par nature le savoir ; [5] leur amour pour les sensations en est le signe. »2
Au début de la philosophie de Platon, je dirais pour ma part davantage
ceci, que tous les hommes désirent la philosophie de Platon car tous
veulent y puiser de l'utile, cherchent a étre emportés par ses flots et
veulent s’emplir des enthousiasmes platoniciens.

[2] Voici, au nombre de quatre, [les enthousiasmes] que l'on trouve
chez lui, dans quatre dialogues.3 L'un se trouve dans le Timée ou, sous
I'emprise de l'inspiration divine, il se prend d’enthousiasme, mettant en
scéne aussi le démiurge tenant un discours aux étres célestesi4 qu'il appelle
« des dieux jeunes »,5 au sujet de 'agencement des choses d’ici-bas. C’est
justement pour cette raison que Jamblique donna a son commentaire sur
ce [5] dialogue le titre Sur le discours de Zeus. Le deuxiéme enthousiasme
se trouve dans la République¢ ou Platon, inspiré par les Muses, a mis en
scene les Muses elles-mémes décrivant la dissolution du régime qu’il avait
constitué ; c’est le passage ou il dit: «car pour toute chose qui nait
s’ensuit aussi une corruption, par nécessité »7 Le troisiéme enthousiasme
est celui du Phédre ou Socrate, philosophant [10] sous le platane au sujet
de 'amour, est inspiré par les nymphes. Le quatriéme se trouve dans le
Théététe ou Platon, sous I'emprise d'un enthousiasme philosophique, met
en scéne le philosophe supréme, a savoir le philosophe qui s’adonne a la
contemplation.

C’est donc pour ces raisons que tous accourent vers la philosophie de
Platon.

10 Notre traduction est fondée sur le texte grec édité par L.G. WESTERINK : Olympiodorus
Commentary on the First Alcibiades of Plato. Amsterdam : Hakkert 1982.

I La section 1 est traduite par A.-Ph. SEGONDS : Proclus Commentaire sur le premier
Alcibiade de Platon. Paris: CUF 198s, t. I, LXXVI-LXXVII. Cette traduction est accompagnée
de notes trés utiles.

12 ARISTOTE : Métaphysique I, 1, 98oa21-22.

13 Comparer avec les classifications des types d’enthousiasme chez Proclus : Théologie
platonicienne 1, 4 ; Proll., ch. 27.

14 PLATON : Timée, 41ad.

15 PLATON : Timée, 42d6.

16 République, 546a-547a.

17 République, 546az2.

18 Phedre, 238d.

19 PLATON : Théétete, 173c-177c.



438 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

Dépe d¢ kal 10 Yévog eimwpev Tov GrtAoocopov, ov moAvnkoiag xaowv, [15] &AA
wdedelag kal maweboews HAAAOV TV MEOCLOVIWV AVTE+ OV YAQ TIS 0UTOG
Obtg, dAAX paAAov mMoAA@v €miotgodog Mv avBowmwv. Aéyetar yaQ O
[MAdtwv viog yevéoBal matog pev AQlotwvog Tov AQlotokAéovg, ad’ ol To
Yévog el ZOAwva TOv vopoBEétnv avédepev- d0 kai kata (NAoOV mEOYOVIKOV
Nopovg éypaev év 1’ BiAio [20] kai IToAteliag ocvotaov év wx'- unteog d&
neonABe ITepuktiovng, fitig anmo NnAéwe tov Kodgov katiyeto. dpaociv odv dti
dbaocpa AToAAwviakov ovvey£éveto T unTel avtod M) ITegktiovn kat év vukri
dPavév @ Aplotwve ekéAevoev avt@ un prynvatr T Iegtidovny péxot tov
XQ0vov Thig amotéfews, 0 d oUtw memoinkev. kal yevvnOévra [25] Tov
[MAdtwva AaBovtec ol yovelg Boédog ovta teBeikaoy €v 1w Yunttw,
BovAdpevor Umep avtov toig €ket Beolg Ilavi kat Nopdas kat AmMoAAwvL
voulw Ovoal kal kelpévov avtov péATTal meooeABovoal meMANQWKACTLY
avToD TO oTOpa KNEiwv péAltog, (va dANBEg meptl avtoD Yévntal « ToL Kal &ATo
YAwoong pHéALrtog YAvkiwy 0éev avdn. »

[30] KaAel d¢ €avtov mavtaxol kai Tolg kUKvolg OpOdovAov wg EE
AnéAAwvog mEoeABdv: AmoAdwviakov yag TO o6pveov. Ev nAwia d&
YEVOUEVOG TOWTOV WUEV €doitnoe Aovuoiy T@ YOXUHUATIOTH TEOS Habnowv
KOWVQV Yoapudtwy, o0 kal év Epaotaic pépvntal, tva pnte Awovivolog O
dddokadog dporgog ein s maga [NA&TwvL pvrung.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 439

2.2 Généalogie et naissance de Platon

Allons ! C’est le moment de parler aussi de la famille du philosophe, non
par gott de I'érudition, [15] mais pour étre utile et éduquer plut6t ceux qui
s'approchent de lui. Car il n’était pas une « personne » quelconque,2° bien
au contraire, il était grand « coureur de gens. »2t On dit en effet que Platon
eut pour peére Ariston fils d’Aristocles, a partir duquel il faisait remonter
I'origine de sa famille & Solon le législateur : et c’est justement selon cet
engagement ancestral qu’il écrivit les Lois en douze livres et [20] la
Constitution de la République en onze22 livres. Du c6té maternel, il est issu
de Périctioneé qui descendait de Nélée fils de Codros. Cela étant, on dit que
sous forme d’'une apparition, Apollon s’était uni a Périctione, la mere de
Platon, et que, de nuit, il était apparu a Ariston en lui ordonnant de ne pas
coucher avec Périctione jusqu'au moment de l'accouchement. Ainsi fit
Ariston. Dés sa naissance, et alors qu’il était encore bébé, [25] ses parents
prirent Platon et le déposérent sur I'Hymette, voulant offrir en sa faveur
un sacrifice aux dieux locaux, Pan, les Nymphes et Apollon protecteur des
patres. Or, il gisait a terre quand des abeilles s’approchérent et lui
remplirent la bouche de rayons de miel afin que I'on puisse dire de lui a
juste titre23: « de sa langue coulait une voix plus douce que le miel. »

[30] D’ailleurs, il s’appelle partout « compagnon de servitude des
cygnes »,24 parce qu'il pense étre issu d’Apollon : le cygne en effet est un
oiseau apollinien.

2.3 La formation de Platon avant la rencontre avec Socrate

Lorsqu’il en eut I'dge, Platon fréquenta d’abord, pour apprendre a lire et a
écrire, les cours du maitre d’école Denys qu’il mentionne aussi dans les
Rivaux2s afin que son professeur Denys ne soit pas sans avoir sa part de
mention dans 'ceuvre de Platon.

20 Allusion au passage de I'Odyssée (IX, 365-366) d’'HOMERE ol Ulysse emprunte le nom
« Personne » pour duper le Cyclope.

21 Odyssée 1, 177.

22 La République de Platon comporte traditionnellement dix livres (Diogéne Laérce III,
57)-

23 HOMERE : Iliade 1, 249. Ce passage semble répondre aux formules d’accomplissement
des prophéties du Nouveau Testament, notamment chez Matthieu (1:22 et passim).

24 PLATON : Phédon 85bg4-5 ; voir Proll. 46, n.11 et 47, n. 14.

25 132a1.



440 Nicolas D’Andres, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

[35] Elta pet’ éxetvov yvuvaotn HéEv éxonoato dwackdAw Apiotwvi t@
Apyeiw, 0P’ ob kal I[TAatwv g Ppaot petwvopaodn, mEdTegov AQLOTOKATNG
AE€YOUEVOC T@ TOV TATTOL OVOPATL €KANON d¢ obTwg dx TO dVO HOQLX TOD
oWUaTOg EXEWV TAatUTATA, TO TE OTEQVOV KAl TO UETWMOV, wg OnAolot
TAVTAXOU Al AVAKEIMEVAL AUTOD €lKOVEG 0UTwW Pawvouevat. [40] dAAoL D€ daat
ur) dx Tovto petovopaoOnval avtov, AAAX dx TO MAaTU kal keXLUEVOV Kal
AvameNTapévov ToU AVEIMEVOL XaQAKTNEOS, kabdmeo dpaot kal OedPpoaotov
oUTw petovopaoOnvar dx 1o Oelov g Podoews, mEdtegov TvETapov
AEYOHEVOV.

Movokng d¢ dddokadov éoxe Agakovta tOv Adpuwvog pabntv: péuvnrat
O¢ tovtov év ) IToAwtela.

Tola 8¢ Tavta énawwevovrto [45] ol €év ABjvnot naideg, nul d¢ yodpuarta,
HOVOLKNV, TaAaiewv, ovX AMAQ®G, AAAX YQApHaTa HEV dlx TO KOOUELV TOV
Adyov tov év avtolg, povoknyv 8¢ dux 1o tllacevey Tov Buuov, nadaiewv d&
Kal yvpvaleoBar dx 10 avagowvvivat to the émbupiag xalagdv. kail 6
AAPLAdNG d¢ MaQ’ avtw ta Tola Tavta Pailvetatl mawevBelg, dLO kal Pnowv
mEOGg avtoV [50] 6 ZwkeATng « avAeLV d€ ye oLk IBovAOL » kal T EERC.

Edoitnoe d¢ kal mapa yoadebo, mag w@v wdeAndn v uilwv tav
XowpHatwy, @v év Tipale pépvntad

Meta tavta 0& xal maga TOlG TEAYLKOLG Emawdevdn mawevtaig
ovoualopévols elvat tg EAAGDOg: mEoonABe d¢ tovTOlC dx TO ATO TG
TQAYIKNG YVWHIKOV Kal oepvov [55] kal 10 1fowikov twv VTobéoewv. kal Toig
d1Bvoappolg 8¢ mMEOG TNV ToL Alovooov, Epogov Aeyouévov TNG YEVETEWC,
WHiANoev- to0Tw Y& O dBVpauPog avékelrto, adP’ oL kal 1O dvopr E0XEV,
AOVappoc yap 6 Advvoog we éx dvo Bupwv éEeABV, TG Te LepéAng kal
T00 uneov toL Adg. elwBewoav d¢ ol agxaiol ta altiata ovopdlewv toig [60]
TOV aitlwv ovopaot, kabdmep kai tov oivov Albvuoov kaAovaoty.

Ao kati 0 TIpdrkAog mepl TovToL Pnoiv-« 6oo’ eldov Tekéeoov eéPnuiavto
TokeDOLWV. » OTL D& kai tovg dBvpapPovg O IMAdtwv foknto, dNAov &k TOL
Daidoov tov dlaAdyov TAVL Tveiwv TOL dLBLEAUPBWIOVE XAQAKTIQOG, ATE TOV
MA&Twvog TOUTOV MEWTOV YRAPaVTOS dLdAoYoV, [65] we Aéyetal.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 441

[35] Ensuite, aprés Denys, il eut comme maitre de gymnastique Ariston
d’Argos : c’est aussi celui-ci, dit-on, qui changea son nom en Platon alors
qu’avant il était appelé par le nom de son grand-pére, Aristocles. Il fut
appelé Platon parce que deux parties de son corps, la poitrine et le front,
étaient trés larges comme le montrent partout les statues érigées en son
honneur qui ont cette apparence. [40] D’autres affirment en revanche que
ce changement de nom eut lieu non pas pour cette raison, mais a cause de
'ampleur, du coulant, de 1'élévation de son écriture libre, comme on dit
aussi que Théophraste changea de nom en raison du caractére divin de son
style : précédemment, il s’appelait Tyrtamos.

Comme maitre de musique, il eut Dracon, le disciple de Damon, qui est
mentionné dans la République.26

C’est dans ces trois disciplines [45] qu’étaient instruits les enfants
d’Athenes : I'écriture, la musique et la lutte. Et cela non pas sans rapport a
quelque chose: bien au contraire, <on leur enseignait> l'écriture pour
ordonner la partie rationnelle <de leur dame> ; la musique pour en appri-
voiser la partie irascible ; la lutte et la gymnastique pour en renforcer la
partie molle, le désir. Alcibiade aussi, comme il ressort du dialogue <épo-
nyme>, fut instruit dans ces trois disciplines : c’est bien pour cette raison
[50] que Socrate lui dit « tu ne voulais pas jouer de la fl{ite »27 et ce qui suit.

Platon fréquenta aussi les cours des peintres et en tira profit pour le
mélange des couleurs dont il fait mention dans le Timée.28

Ensuite, il recut aussi l'enseignement des poetes tragiques nommés
« les maitres de la Greéce »29: il les pratiqua en raison du caractére
sentencieux et grave de la poésie tragique [55] et de 'élément héroique de
ses intrigues.

Il s’adonna également a la poésie dithyrambique en I'honneur de
Dionysos, <le dieu> qu’on appelle « gardien de la génération ». En effet,
c’est a Dionysos qu’était consacré le dithyrambe qui lui dut aussi son nom.
Car Dionysos est « Dithyrambe » parce qu’il est issu de deux portes,
Séméle et la cuisse de Zeus. Les Anciens d’ailleurs avaient I'habitude
d’appeler les choses causées [60] par le nom des causes : par exemple, ils
appellent le vin « Dionysos ». Voila pourquoi Proclus dit a ce propos : « ce
qu’ils ont vu par les enfants, ils 'appelérent par <le nom> des parents ».30
Que Platon s’exer¢a aussi aux dithyrambes ressort de I'un de ses dialogues,
le Phédre, ou respire un style tout a fait dithyrambique3 puisque ce
dialogue fut, [65] a ce que I'on dit, le premier qu'’il écrivit.

26 400bc.

27 106e.

28 67¢-68d.

29 PLATON : République 606e.

30 PROCLUS : Hymnes, fragment 1 (VOGT). Voir OLYMPIODORE : In Phaedonem 1, 5, 17.
31 Voir 238d, 241e.



442 Nicolas D’Andres, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

Exawpev d¢ mavu kal Aglotodpavel 1@ KWUIKY kal Zadovy, maQ’ @V katl v
piunow Twv mEoownwyv év Toig dtaAdyols wdheAndn. Aéyetarl d¢ oVtwe avtoig
xaigewv  @wote kai Mvika éEredevtnoev evpeOnvar év T kAlvy avtoD
Agrlotodpavn kal LZodoova. kal Emiygappa d¢ toovtov i Aglotodavnv [70]
avTOg TMemoinikev -« al Xaputeg Téuevos T AaBelv t0meQ ovTL meoeitat {nrovoatl
Ppoxnv eOgov AQoToPAvous. » EkwHEdNOoE d¢ avTOV &V T LUMTOOlW TQ
daAdyw wg kwpwdiav wpeAnbeis: kat yap momjoag avtov LUVOLVTIA TOV
Eowta eiodyer avtov [75] petalb Avyyl mepumeocodvia kai pr duvapevov
TIAT|QWOaL TOV DUVOV.

Enoinoe 8¢ kal toayika momjpata kai dtbvoapfika kal dAAAa Twva, dmeQ
TIAVTA KATEKAVOE TNG LZwkQAToug mepabeis datoPng, elmwv Tt TotovToV €Mog
« Hpawote, mpopoA’™ wde ITA&twv vO L ogto xatiCet. » [80] yoappatikog dé Tig
AvatoAlog evtavBa mote 0 €mog eimwv Nudokipnoev eic ‘Hpatotov dpxovia
ETOTAVTA Th) TOAEL elmev & avTO oUtwe -« "Hpalote, medpoA™ @de Pagog v
TLoglo xatilel. »

Daoi ¢ O6TL Nvika 0 LZwkpdtng fueAdev déxeoBal, Ova eidev 6TL kKUKVOG
ATTEQOG &V TOlG YOvaolwv avtol kKabnoto kal mapaxenua mregodunioag
avémtn eic Tov aépoa kal EkAay&é [85] tL Aryvpdv, we maviag OéALar Tolg
axovovtag: TovTo dE €drAov TV péAAovoav dOEav ToL avdEOG. HETA dE TNV
teAevT) vV Zwkatovg ddaokdAw maAwv exonioato KoatiAw 1w HoakAetteiw,
gic Ov kal dukAoyov oOpwvuvpov énoinoev, mypddag « KoatvAog 1 mepl
0000TNTOC OVOUATWV. »



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 443

Platon appréciait beaucoup aussi Aristophane, le poéte comique, et
Sophron, de qui il apprit a imiter les personnages dans ses dialogues. Il les
appréciait a tel point que, dit-on, lorsqu’il mourut, dans son lit on trouva
un Aristophane et un Sophron. Il a également composé lui-méme pour
Aristophane [70] I'épigramme que voici: « Les Graces cherchaient une
enceinte sacrée qui ne tomberait jamais: elles trouverent l'dme
d’Aristophane. »32 Mais il le tourna en ridicule dans un dialogue, le
Banquet, en sorte qu’il tira parti de la comédie : en le représentant occupé
a chanter un hymne en l'honneur d’Eros, il le met en scéne [75]
succombant a un hoquet et incapable d’achever son hymne.33

Platon composa également de la poésie tragique, ainsi que des
dithyrambes et d’autres vers; il brllla toutes ces ceuvres aprés son
expérience du contact avec Socrate, en prononcant le vers épique que
voici : « Héphaistos, viens ici: Platon a besoin de toi. »34 [80] Puis, un
certain Anatolios, un grammairien, remporta du succés devant Héphaistos
qui venait de faire son entrée comme préfet dans la ville [d’Alexandrie], en
le citant sous la forme : « Héphaistos, viens ici : Pharos a besoin de toi. »35

2.4 La rencontre avec Socrate

On dit qu’au moment ou il était sur le point d’accueillir Platon, Socrate vit
en réve un cygne sans ailes qui s’était posé sur ses genoux et qui, dés que
des ailes lui eurent [85] poussé, s'envola dans les airs et émit un son
harmonieux au point de charmer tous ceux qui écoutaient. Cet événement
montrait la gloire future de 'homme. Aprés la mort de Socrate, Platon prit
un nouveau maitre en la personne de Cratyle I'Héraclitéen et composa
aussi un dialogue qu’il mit sous son nom, en l'intitulant Cratyle ou sur la
rectitude des noms.

32 Sur cette épigramme, voir Proll., 50, n. 34.
33 Banquet 185c.
34 Citation arrangée d’'HOMERE : Iliade XVIII, 392.

35 Sur cet Anatolios et sur Héphaistos, gouverneur d’Alexandrie (environ 545-551 aprés
J.-C.), voir Proll. XIX-XX.



444 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

pueta tovtov [90] d¢ maALv otéAAetal eic TrtaAlav kal ddaockaAeiov eVQWV Ekel
twv ITvBayogeiwv ouvviotapevov Apxvtav maAwv €oxe ddATKaAOV TOV
[MTuBaydpelov: dépetal d¢ avToL Kai dukAoyog 6 @iAnpog IMubBayogeiov Tvog
Opwvvpog, EévOa kat AQxVUTov pépvnrTal.

Erteidn) d¢ det tov PrAdoodpov Pprrobedpova eival twv g pvoews €Qywv
[95], otéAAetan kai eig KikeAlav Beaodpevog TOUG KQATNOAS TOV TTLEOG TOLG €V
™ Altvn, kat ov LikeAwkng toamélng xaow, @ yevvaie AQloteidn, ws ov Prjs.
yevouevog d¢ év Zvgakovoals meog Atoviowov tov péyav tvogavvov ovia
ETEIQATO €lg aploTokpatiav petaBdAAey v tvoavvida, do kal mEOg avTOV
adiketro. wkat tov Awovvoiov [100] égopévov avtov « Tiva vopilels év
avOowmolg evdaipova elval; » wg df voullwv OtL mepl avtov Onoel O
dAboodog koAakeVwv avTdv, O D& AamekEivato OTL « LWKQATNV. » TAALV
E¢mavieeto avTov «Ti vopilelg €oyov AvdEOg eival TOALTIKOD ; » O O&
AMEKQLVATO « TO TOVG TOALTAG BEATIOVS TTOLELY. » TQLTOV AVTOV ETIAVIIQETO « T
o0v; 10 000d¢ dwkdlewv ouwkov ool [105] dokel; » ddEav yap eixev O
Atovvolog éni 1@ 000d¢ dikalewv: O d¢ amexpivato pndév LMooTEA&PEVOS
« OUKQOV HEV 00OV kal MEQOG €0XATOV: AKEOTALS YaQ €olkaowv ot 000dg
ducdlovteg, OlTveG T dLEQEWYOTA HATIAX AVLPAIVOLOLY. » TETAQTOV AVTOV
EMAVI|QETO « TO TUEAVVOV Elval OUK QVOQELOV; » « TAVIWV HEV 0LV » EOn
« detAdtatov, OMOTE KAl TX KOVLEELTIKA Haxawdwa [110] dédokev, pr dux
TOVTWV ATOATTAL » €Tl TOUTOLG OUV O AloVOOL0G AYAVAKTIOAG TIQOELTTEV AVTQW
NAlov dvtog UTEE VTG €k TV Zvgakovowv anaAAdttecbal kai oTws dTipws
0 I[MAdtwv amno twv Zvgakovowv €duwy o).



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 445

Ensuite, apres Cratyle, [go] il fit voile pour I'Italie, ot il trouva une école
philosophique constituée de Pythagoriciens, et il eut un nouveau maitre :
Archytas le Pythagoricien. Circule de Platon également un dialogue qui
tient son nom d'un Pythagoricien : le Philébe, ou il est aussi fait mention
d’Archytas.36

2.5 Les voyages en Sicile, en Egypte et en Phénicie

Mais puisque le philosophe doit aimer observer37 les ceuvres [95] de la
nature, il fit voile aussi pour la Sicile afin d’y observer les cratéres de feu de
I'Etna, et non pour une bonne table de Sicile, comme tu le prétends,
excellent Aristide.38 Une fois arrivé a Syracuse chez Denys, le grand tyran,
Platon tenta de transformer en aristocratie sa tyrannie - et c’est bien cela
la raison pour laquelle il s’était rendu chez lui. Et comme Denys [100] lui
demandait39 : « Qui, a ton idée, est heureux parmi les hommes ? » - il
pensait que le philosophe le dirait a son propos par flatterie —, Platon lui
répondit : « Socrate. » Denys reprit avec une nouvelle question : « Quelle
est, a ton idée, la tiche d’'un homme politique ? » Platon répondit :
« Rendre ses concitoyens meilleurs. » Denys reprit avec une troisiéme
question : « Eh bien, juger avec équité, est-ce pour toi [105] une mince
affaire ? » En effet, Denys avait la réputation de juger avec équité. Platon
répondit sans baisser pavillon le moins du monde : « C’est la un réle mince
et de dernier ordre, car ceux qui jugent avec équité sont pareils a des
rebouteux qui recousent les habits déchirés. »40 Denys reprit avec une
quatriéme question : « Etre tyran, n’est-ce pas avoir du courage ? » « De
tous les hommes », dit Platon, « le tyran est le plus lache quand il redoute
jusqu’aux ciseaux [110] de son coiffeur qui pourraient faire sa perte. » Sur
ces mots, Denys se facha et lui ordonna de quitter Syracuse des que le
soleil serait au-dessus de la terre. Ce fut ainsi, sans y avoir re¢u le moindre
honneur, que Platon fut chassé de Syracuse.

36 Archytas n’est pas nommé dans le Philébe, mais les philosophes néoplatoniciens de
I'’Antiquité tardive pensaient trouver dans le dialogue une métaphysique pythagoricienne, et
donc y repéraient sans doute la présence de I'ami pythagoricien de Platon (voir D. O’MEARA :
Lectures néoplatoniciennes du Philébe , dans : M. DIXSAUT (éd.) : La Félure du plaisir. Paris :
Vrin 1999, II, 191-201).

37 PLATON : République 476b.

38 AELIUS ARISTIDE : Discours 46, I, 125, 8-16. Cependant, la personne visée n’est pas Pla-
ton, mais Alcibiade.

39 Pour cette discussion, voir aussi OLYMPIODORE : In Gorgiam 212, 10-23. La discussion
évoque celle qu’auraient menée un autre roi et un autre sage, Crésus et Solon (HERODOTE :
Hist. I, 30-32).

40 J] faut sans doute comprendre qu'une bonne justice corrige les égarements par
rapport a une bonne législation, sans laquelle cette justice a peu de valeur. Or une bonne
législation est exclue de tout régime tyrannique. Voir PLATON : Gorgias 464b.



446 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

Trc 8¢ devtépag OdovL ¢ eig LikeAlav aitia adtn. petd tov Bavatov [115]
Alovuoiov Tov peyaAov dradéxetal v Tveavvida Alovioolog 6 Atovuaiov,
UNTEOC AdeAdOV Exwv Tov Alwva, 0¢ €k TG MEWTNG 0d0D OANTNG &yéveTo
[MAatwvoc. yoader oOv avt® 0 Alwv 0Tt « éav magayévy) vOv EATIc €0TL
uetaPadetv v tvgavvida eic doloTokQaTiav.» dx TOLTO TOIVLV TNV
devtégav 0DOV momodpevog kal dwxfAnbeic VMO T@WV dogupoEwV TOL
Awovuoiov meog avtdv [120], wg BovAeveTal TV &QXNV MeQLmomoat T Alwvt
kal kataAvoat tov Aovoolov, kgatnOeic O’ avToL TaEeddON TTOAAWL @
Atywntn éumogevopévy el LikeAlav mEog mpaowv. O d¢ dyaywv avTOV E€ig
Alywav ebpev Avvikegy kel Tov Aifuv péAdovta mAety émi v "HAw €’ @
te0pinmw aywvicacbat. megrtvxwv ovv @ [MOAAWL wveltal ma’ avtov [125]
tov IAdtwva, xeeittw v do&av tavmnv mdaong év tebpinmew vikng
AYWVIOAUEVOS TEQL 00 kal Agloteidng dnoiv OtL ovdelg éyivwokev AvvikeQLy,
el un INAatwva énpiarto.

Tng d¢ toitng 6doL mAAv adoour] véyovev TN eic LikeAiav avtm.
dnuevbeic 0 Alwv [130] VO tov Awovvoiov kai ddalpedeic TV dviwv év
deouwtneiw €BANON. yoadel oOv t@ ITAdTwviL OtL vméoxeto Alovioiog adetvatl
avtov, el [MAdtwv adBig adifetar mEog avtdv: 6 d¢ @ étaipw PBondnowv
£tolpws VTEOTN Kal TNV TElTNV 0dOV. KAl Tavta pEv mMeQL TS amodnuiag Tov
PprAocodou g eig LikeAiav.

Totéov d¢ 6t kai eig Alyvntov annABev mEog tovg [135] ékel lepatikoUg
avOowmovug kai épabev mag’ avtwv TNV tegaTiknv. do kat £v 1@ I'ogyia dnotv
« 00 P& TOV KUva tov maQ’ Atyvmtiowg Bedv » 6 ya maa toig "EAANoL dvvatan
™ dydApata, ToUTo Maga Toig Atyvmtiowg ta (pa, oVpPoAa dvia ékkoTov
TV Bewv @ avdkelvtatl BovAdpevog d¢ kal TOIG HAYOLS EVTUXELY, DX TO KAT
£xelvov ToV kalpov év ITepodL ovveotdval méAepov pr dvvnbeic mag avTovg
EADelv adiketo eic v Powviknv kai pdyols €xel évivxwv magéAafev v
HaYIKT)V.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 447

Quant au deuxiéme voyage en Sicile, en voici la cause. Aprés la mort [115]
de Denys le Grand, la tyrannie passa dans les mains de son fils Denys dont
I'oncle maternel était Dion, qui était devenu disciple de Platon dés le
premier voyage de celui-ci en Sicile. Or Dion écrivit a Platon ce message :
« Si tu viens nous aider, nous pouvons maintenant espérer transformer la
tyrannie en aristocratie ». C’est donc la raison pour laquelle, quand il eut
fait son deuxiéme voyage pour la Sicile et qu’il eut fait 'objet devant Denys
des calomnies de ses gardes [120] du corps (ils prétendaient qu’il ourdissait
un complot pour donner le pouvoir a Dion et renverser Denys), on se saisit
de lui et on le livra & Pollis d’Egine qui était en Sicile pour affaires, afin de
le faire vendre <comme esclave>. Ce dernier 'amena a Egine ot il trouva
Annicéris de Libye qui allait faire voile pour Elis afin de participer a la
course des quadriges. Quand il I'eut rencontré par hasard [125/, Annicéris
lui acheta Platon et gagna ainsi sa renommée, supérieure a celle que lui efit
value toute victoire dans la course des quadriges. A ce propos, Aristide dit
aussi4! que nul ne connaitrait Annicéris s’il n’avait pas acheté Platon.

Quant au troisieme voyage, ce qui déclencha ce nouveau départ pour la
Sicile fut I'événement suivant. Frappé de confiscation et privé de ses biens,
Dion avait été jeté [130] en prison par Denys. Dion écrivit alors a Platon
que Denys avait promis de le relacher si Platon se rendait derechef a sa
cour ; voulant aider son ami, Platon se montra prét a entreprendre encore
ce troisiéme voyage. Voila pour ce qui concerne le départ du philosophe
pour la Sicile.

Il faut savoir qu'il alla encore en Egypte, chez les [135] hommes qui s’y
occupaient des cultes et qui lui transmirent l'art hiératique. C’est pourquoi
dans le Gorgias42 il dit : « Non, par le chien dieu des Egyptiens ! » ; chez les
Egyptiens, en effet, les étres animés ont la méme puissance qu'ont chez les
Grecs les statues, chaque étre animé étant le symbole du dieu auquel il est
consacré. Puisqu’il voulait rencontrer aussi les mages et qu’il n’avait pas pu
arriver chez eux a cause de la guerre [140] qui avait alors éclaté en Perse, il
parvint en Phénicie et apprit la magie des mages qu'’il rencontra la-bas.

41 ARISTIDE : op. cit., 11, 234.
42 482b.



448 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

o010 kai &v e Twaiw Paivetar g OvTikng EUmMEelQog WV, ONUEIX Te Aéywv
NTATOS Kal OTMAAYXVWV Kal Tolavtd Tiva. aAAd tavta pEV mEo TV altiwv
TV eig ZikeAlav adiéewv €deL onOfvaL.

[145] Adwopevog d¢ eic tag ABnfvag dwaockadeiov év  Axkadnpia
OUVEOTNOATO, KEQPOG TL TOUTOL TOU YUUVACIOU TEUEVOS adogloag Taig
Movoats. kai pove 1@ INAdtwve éviavba Tipwv 6 ploavBowmog cuvvhv:
TOAAOUG D¢ MAVL TEOG HAONOV édeidkeTo kal avdoag Kal yuvalkag avoQeiw
oxnuatt magaokevalwv akpoacBal avToL kal kQeittova maonc Gprlomoviag
[150] tn)v éavtob prAocodiav Emdencvig.

Kat yop xat mg Lwkatikng elgwvelag AnAAaKTo Kai ToL €v ayopa Kat
énl twv éoyaotnoiwv dwxteiferv kai toug véovg Onowvia moieloBat Tovg
Adyovg: amfiAAakto d¢ kai toL oguvob Oykov twv ITvBayopeiwv kal toL
ATOKEKAELOHEVAG EXELV TAG BVpag kal TOL « avTOG E€Pa », TOALTIKWTEQOV
€avTov maéxwv [155] mpog dmavtac.

[ToAAoUg Tolvuv €aotag avToL Kataotioag kal mAelotovs wdeAnoac,
HEAAwV TeAevtav EvOmMViov €ldev WG KUKVOG YEVOMEVOS ATO dEvOQov Eig
OévdpoV peTéQXETAL KL TAUTT TOVOV TTAEIOTOV MAQELXE TOIG iEevTaic.

‘O Zppiag 6 Zwkpatikog £xQuvev, 0Tl AAnmrtog £0Tal TOIC MET avToV
eEnyetobat PovAouévols avtov- Eevtaic yao éoikaot ol éEnyntai tag évvoiag
[160] twv apxaiwv OnoacOat mewpwpevol, aAnmrog d¢é €otv Emedn kai
Lok kai NOkWS kat BeoAoYIK@S Kal ATAWDS MOAAAXWS 0TIV AKOVELY TV
avToD, kaBamep kai twv Ounjeov. dvo yap avtal Yuxal Aéyovral yevéoBal
TTAVAQHOVLOL,



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 449

Voila d’ou vient encore dans le Timée43 la compétence qu’il montre en
matiére de sacrifices quand il parle des signes du foie et des viscéres ainsi
que d’autres questions de ce genre. Mais cela, il fallait le dire avant de
parler des causes des départs en Sicile.

2.6 La fondation de I’Académie, l'enseignement philosophique, la mort

[145] Une fois parvenu a Athénes, il fonda une école a I’Académie en
définissant a l'intérieur de ce gymnase un terrain qu’il consacra aux Muses,
et Timon le misanthrope y vivait avec le seul Platon. Fort nombreux
étaient les gens - tant des hommes que des femmes déguisées en homme44
- que [Platon] y attirait pour les faire étudier en les préparant a écouter ses
lecons et en leur montrant que [150/ sa propre philosophie était supérieure
a tout amour du travail.

Il renonca en effet aussi a 'ironie typique de Socrate, aux discussions a
I'agora et dans les boutiques et aux lecons qu'’il donnait aux jeunes gens en
les pourchassant. Il renonga aussi a la pompe prétentieuse des
Pythagoriciens, a leur habitude de garder leurs portes fermées et au
principe de 'autos épha,45 se montrant plein d’'urbanité [155/ envers tout le
monde.

Deés lors, apreés avoir suscité 'amour chez de nombreux hommes et
apres en avoir aidé un trés grand nombre, quand il fut sur le point de
mourir, il vit en réve que, devenu cygne, il passait d’arbre en arbre en
donnant ainsi bien de la peine aux oiseleurs.

De ce réve, Simmias le socratique donna une interprétation. Platon sera
insaisissable pour ceux qui, apres lui, voudront l'interpréter : en effet, les
exégeétes qui tentent de capturer [160] les pensées des Anciens,
ressemblent a des oiseleurs; Platon, lui, est insaisissable puisqu’il est
possible d’entendre ses ceuvres dans un sens physique, éthique,
théologique - bref, en beaucoup de sens, comme c’est aussi le cas des
ceuvres d’Homeére.

43 71a-72d.
44 Voir DIOGENE LAERCE : III, 46.

45 « [Le maitre] I'a dit » (ipse dixit) : expression pythagoricienne de 'autorité absolue de
Pythagore ; voir DIOGENE LAERCE : VIII, 46.



450 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

010 mavtodamws E0Tiv  akovewy  apdotéowv. amobavéviog dE  avTOD
MOAVTEA@G avTtov EéBadav ol AOnvaiot kat éméyoapav év 1@ Tapw avtov [165]
« 000 AMOAAwV PLo’, AokAnmuov 1de ITAGtwva, tov pev tva Puxnv, tov & iva
oW 000L. »

[3,1] Kal tavta pév mepl tov yévoug tov GrtAocddov, Aomov d& xwentéov
Kol &7l TO mEokeipEvoy.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 451

Car ces deux ames, dit-on, embrassent toutes les harmonies.46 C’est

pourquoi il est possible de les entendre toutes deux dans tous les sens.
Quand il mourut, les Athéniens lui donnérent une sépulture

somptueuse et [165] gravérent sur son tombeau cette inscription :

Apollon engendra deux enfants, Asclépios et Platon,
afin que I'un sauve I'dme, 'autre le corps.

[3,1] Voila pour ce qui est de la famille du philosophe. Maintenant il
faut passer a notre sujet principal.47

46 Voir PLATON : République 399c7 et d4, 404d12 (instruments de musique capables de
rendre toute les harmonies); Phédre 277c3 (discours complexes). Comparer avec
OLYMPIODORE : In Cat. 11, 5; Elias : In Cat, 123, 16.

47 Ici commence le commentaire sur le texte de I’Alcibiade.



452 Nicolas D’Andres, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

3. LA VIE DE PLATON D’OLYMPIODORE PAR RAPPORT AUX VIES DE PLATON
D’APULEE ET DE DIOGENE LAERCE

D’une maniére générale, chacune des informations recensées dans les trois
Vies de Platon que nous nous apprétons a comparer se retrouvent, si ce
n'est dans les trois, a tout le moins dans deux récits biographiques. Il
arrive cependant que certaines indications ne soient relatées que par un
auteur. La biographie d’Apulée est la plus courte et la plus ancienne des
trois. Elle concentre en peu de paragraphes l'essentiel de la vie de Platon,
ses traits de caractere les plus prononcés ainsi que les anecdotes les plus
fameuses ayant trait a son parcours. Malgré sa briéveté, elle propose des
éléments importants de la doctrine de Platon et ne manque pas de
dépeindre ses diverses influences. Diogéne Laérce livre pour sa part un
récit plus long et plus complet de la vie du philosophe, y insérant tour a
tour d'importantes citations et témoignages en tous genres, telle, par
exemple, une liste interminable d’épitaphes du tombeau de Platon. Par
ailleurs, des trois Vies considérées ici, celle de Diogéne Laérce se distingue
par sa dimension équilibrée, en ce sens qu’elle contient principalement des
éléments factuels relatant aussi bien les éloges que les critiques adressées
au philosophe. Enfin, la Vie d’Olympiodore, la plus récente des trois, se
distingue principalement des deux autres par son aspect apologétique :
I'ensemble des histoires, citations et anecdotes qui y sont rapportées ont
toutes pour finalité de louer le caractére exceptionnel - quasiment divin -
de la figure de Platon, source de sa prodigieuse doctrine et sommet de
I'éducation philosophique.

Le nom de Platon

Premiére similitude présente dans les trois récits, 'origine du surnom de
Platon48 : tous s’accordent en effet a affirmer que le nom de naissance du
philosophe fut Aristocles et qu’il fut renommé « Platon » par le lutteur
argien Ariston, et ce en raison de la singularité de son physique. Diogéne
Laérce affirme que c’est la grande taille du philosophe qui lui valut ce
surnom, 49 alors qu'Olympiodore I'explique par la largeur de sa poitrine et
de son front.sc En outre, ils ajoutent que c’est également en raison de
I'ampleur de son style que Platon a pu étre surnommé ainsi : « D’autres
veulent aussi qu'on l'ait appelé ainsi a cause de la large abondance de son
débit oratoire [...] »,5t et « d’autres affirment en revanche que ce chan-

48 Voir A.S. RIGINOS : Platonica. The Anecdotes Concerning the Life and Writings of Plato,
Leiden : E.J. Brill 1976.

49 DIOGENE LAERCE : Vie, doctrines et sentences des philosophes illustres. I, Livre 3, trad.
de G. GRENAILLE. Paris : Flammarion 1965 268.

50 OLYMPIODORE, 2, 38.
51 DIOGENE LAERCE, 3, 270.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 453

gement de nom eut lieu, non pas pour cette raison, mais a cause de
'ampleur [...], du coulant, de I'élévation de son écriture libre [...]. »52

La généalogie de Platon

La généalogie de Platons3 est commune a Apulée et a Diogéne : Platon
avait pour peére Ariston, qui tire son origine de Codros, et pour meére
Périctione, elle-méme descendante de Solon. Ici, Olympiodore inverse
vraisemblablement les ascendances parentales du philosophe puisqu’il
prétend qu’Ariston descend de Solon et que c’est la famille de Périctione
qui descend de Codros : « Du c6té maternel, il est issu de Périctione qui
descendait de Nélée fils de Codros. »54 Cela dit, I'inversion est intelligible
dans le sens ot Solon descend de Nélée, lui-méme fils de Codros : « Quant
a Solon, il descendait de Nélée et de Poséidon. »55 Les trois biographes
s'accordent par contre absolument sur la conception de Platon: le
philosophe est né de I'union entre une incarnation d’Apollon et I'humaine
Périctioné. Seul Diogéne assombrit un peu ce tableau en faisant allusion a
la tentative de viol d’Ariston : « [...] quand Périctioné fut nubile, Ariston
voulut la violer, mais ne put y parvenir ; ayant cessé ses violences, il vit le
visage d’Apollon, dont l'intervention conserva Périctioné vierge jusqu’a son
accouchement. »56 Olympiodore précise qu'il s’agirait d'un ordre donné a
Ariston par Apollon, afin qu’il ne s’'unisse pas a Périctioneé : « Cela étant,
on dit que sous forme d’une apparition, Apollon s’était uni a Périctione, la
mere de Platon, et que, de nuit, il était apparu a Ariston, en lui ordonnant
de ne pas coucher avec Périctioneé jusqu’au moment de 'accouchement’ »57

Le songe de Socrate et la rencontre avec Socrate

Tous trois s’attardent ensuite sur le songe de Socrate.s8 Si le contenu du
réve demeure sensiblement le méme, - a savoir la vision d'un petit cygne
(en I'occurrence Platon) qui se pose sur les genoux de Socrate avant de se
couvrir de plumes et de s’envoler dans un chant harmonieux - I'événement
qu’il annonce differe d’'une version a l'autre. En effet, Apulée explique que
Socrate fit ce songe la veille de la présentation de l'enfant : « Comme So-
crate racontait ce songe dans une réunion d’amis, Ariston, désirant
présenter Platon, alors enfant, au maitre Socrate, se trouvait justement
dans la compagnie »,59 alors que Diogene et Olympiodore interpretent ce

52 OLYMPIODORE, 2, 39.

53 Voir A.S. RIGINOS : Platonica, 35-36.
54 Ibid., 2, 23.

55 DIOGENE LAERCE : 260.

56 DIOGENE LAERCE : 261.

57 OLYMPIODORE, 2, 23.

58 Voir A.S. RIGINOS : Platonica, 21.

59 Ibid., § 183.



454 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

réve comme annonciateur de la venue de Platon chez Socrate: « On
raconte que Socrate eut un songe : il vit sur ses genoux un cygne qui se
couvrit de plumes et s'envola. Le lendemain, Platon vint se joindre a lui
comme disciple »60 et « On dit qu’au moment ou il était sur le point
d’accueillir Platon, Socrate vit en réve un cygne sans ailes qui s’était posé
sur ses genoux [...]. »&

La formation de Platon jusqu’a la rencontre avec Socrate

L’éducation62 de Platon est également évoquée par les trois biographes :
tous affirment que le premier maitre de Platon fut Denys. Ariston est,
quant a lui, décrit comme maitre de gymnastique : « Ses maitres furent
Denys pour les rudiments, Ariston d’Argos pour la gymnastique [...] »,63
« Il fit sa gymnastique chez Ariston, le lutteur argien [...] »,64 « Lorsqu’il en
eut 'dge, Platon fréquenta d’abord, pour apprendre a lire et a écrire, les
cours du maitre d’école Denys [...]. Ensuite, aprés Denys, il eut comme
maitre de gymnastique Ariston d’Argos. »65 Apulée et Diogéne précisent
que Platon concourut aux Jeux Isthmiques: «a force de s'exercer, il
progressa si bien qu’'aux Jeux Pythiens et aux Jeux Isthmiques il concourut
a la lutte »66 et « Quelques-uns veulent qu’il ait lutté aux Jeux
Isthmiques. »67 Puis, chacun évoque pareillement la formation effectuée
par Platon dans les domaines de la tragédie, du dithyrambe et de la poésie.
Apulée précise toutefois que Socrate dissuada Platon de persévérer dans
cette derniére discipline afin de s’adonner a I'étude de la philosophie : « Il
ne dédaigna pas la peinture et se forma a l'art de la tragédie et du
dithyrambe ; et déja, entrainé par la confiance qu’il avait dans la poésie
lyrique, il convoitait de se mettre sur les rangs, mais Socrate chassa de sa
pensée cette humble convoitise et s’employa a lui inculquer le désir de la
véritable gloire »,68 alors que selon les deux autres biographes « Platon
composa egalement de la poésie tragique, ainsi que des dithyrambes et
d’autres vers ; il briila toutes ces ceuvres, aprés son expérience du contact
avec Socrate en pronongant le vers épique que voici : « Héphaistos, viens
ici : Platon a besoin de toi »,69 et « Etant sur le point de concourir pour la

60 DIOGENE LAERCE : 268.

61 OLYMPIODORE : 2, 85.

62 Voir A.S. RIGINOS : Platonica, 39-41.

63 APULEE § 184.

64 DIOGENE LAERCE : 268.

65 OLYMPIODORE : 2, 35.

66 APULEE : § 184.

67 DIOGENE LAERCE : 269 : il n’y est fait aucune mention des Jeux Pythiens.
68 APULEE : § 184.

69 OLYMPIODORE : 2, 79.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 455

tragédie, il rencontra Socrate devant le théatre dionysiaque, et a la suite de
leur entretien, il brila ce qu’il avait écrit. »70

Apres la mort de Socrate : les voyages de Platon

Si les entreprises dans lesquelles Platon se lanca apres la mort de Socraten
sont relatées par les trois biographes, c’est Apulée et Diogéne qui se
montrent les plus précis : Apulée souligne que Platon se consacra d’abord
a la doctrine pythagoricienne. Ses voyages successifs a Cyréne aupreés de
Théodore et en Egypte le conduisirent en effet a étudier I'astronomie et les
rites des prophetes. En Italie, il fit la rencontre de deux Pythagoriciens :
Archytas et Eurytos. Il se serait méme intéressé aux Indiens et aux mages,
mais les guerres 'empéchérent de mener a bien ces recherches. Enfin, il
éprouva un attrait pour les dialectiques de Parménide et de Zénon. De ces
informations, Apulée conclut que la division classique de la philosophie
peut étre comprise de la facon suivante: Platon a emprunté aux
Pythagoriciens leur physique, aux Eléates leur logique et & Socrate sa
morale.72 Diogéne, quant a lui, rappelle que Platon fut d’abord un disciple
de Cratyle, lui-méme disciple d’Héraclite et d’Hermogéne, lui-méme
disciple de Parménide. A 28 ans, il se serait rendu & Mégare chez Euclide.
Puis, a Cyrene, il rencontre Théodore, avant de se rendre en Italie pour y
rencontrer Philolaos et Eurytos. Vient ensuite I'Egypte oti, nous dit Dio-
gene, Platon se rend accompagné d’Euripide. Ce dernier, tombé malade,
est soigné par les prétres. La rencontre avec les mages écourtée en raison
des guerres qui ravageaient I'Asie est également rapportée. A la différence
d’Apulée, Diogéne conclut que Platon emprunta a Héraclite sa théorie de
la sensation, a Pythagore sa théorie de l'intelligence et a Socrate sa poli-
tique.73 Olympiodore est beaucoup plus succinct et se borne a mentionner
les rencontres entre Platon, Cratyle et Archytas.

Les voyages en Sicile

De toute évidence, c’est le récit des trois voyages de Platon en Sicile qui
présente le plus d’'intérét pour notre examen, car il s’agit la de I'épisode le

70 DIOGENE LAERCE : 269.

7 La rencontre avec Socrate (n. 70) est passée sous silence par Olympiodore alors que
Diogeéne la mentionne sans plus I'expliciter. Voir A.S. RIGINOS : Platonica, 61-69.

72 A.S. RIGINOS : Platonica, 187.

73 Cf. DIOGENE LAERCE: 272. Il y a donc une différence entre Diogéne et Apulée
concernant les dettes philosophiques de Platon envers ses prédécesseurs : Apulée les relie a
la tripartition traditionnelle de la philosophie, connue & 'époque de I’Académie. Diogéne en
tire d’autres conclusions puisqu’il mentionne l'influence d'Héraclite, contrairement a
Apulée, et déduit que Platon aurait emprunté « le sensible chez Héraclite, I'intelligible chez
Pythagore, le politique chez Socrate. » Si le rapport entre physique et sensation d’'une part,
et morale et politique d’autre part semble intelligible, celui entre intelligible et logique
pourrait étre plus problématique.



456 Nicolas D’Andres, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

plus détaillé comportant les différences les plus notables selon les
versions. Les trois biographes s’y attardent en soulignant I'importance de
ces péripéties dans I'éducation du philosophe. Tous trois consentent a
affirmer que le premier voyage en Sicile avait un sens scientifique, celui de
découvrir le volcan de I'Etna.74 Olympiodore, comme Diogéne, ajoutent
que ce premier périple fut entrepris a l'initiative de Denys qui invita le
philosophe & séjourner sur Iille. A en croire ses deux biographes,7s cette
rencontre avec Denys ne fut pas un franc succés puisque 'insolence de
Platon entraina la fureur du tyran.”® Cest ici que la version de Diogéne
diverge de celle d’Olympiodore : selon le premier, en effet, suite a son
impertinence, Platon fut remis aux mains du Spartiate Pollis afin d’étre
vendu comme esclave a Egine alors que, selon la version d’Olympiodore,
Platon quitta I'ile aprés que Denys le tyran le lui eut ordonné.77

Selon Apulée, c’est pour répondre a la demande d’aide de Denys le
Jeune que Platon entreprit le second voyage. Denys somma Platon de venir
préter assistance aux Syracusiens et d’étudier les lois municipales de la
Sicile dans le but de les réformer.78 Les versions d’Olympiodore et
d’Apulée quant a ce deuxiéme voyage différent sur un point : c’est Dion, et
non pas son neveu Denys, qui aurait demandé a Platon de venir en Sicile
afin de transformer la tyrannie en aristocratie.79 Olympiodore ajoute au
récit d’Apulée que Platon fut alors accusé de complot que « c’est donc la
raison pour laquelle, quand il eut fait son deuxiéme voyage pour la Sicile et
qu’il eut fait I'objet devant Denys des calomnies de ses gardes du corps (ils
prétendaient qu’il ourdissait un complot pour donner le pouvoir a Dion et
renverser Denys), on se saisit de lui et on le livra a Pollis d’Egine [...]. »80
La suite correspond a I'épisode du premier voyage relaté par Diogéne, a

74 Voir APULEE : 189 : « [...] la premiére fois il partit pour un motif scientifique, afin de
reconnaitre la nature de I'Etna », DIOGENE LAERCE : 276 : « Il fit trois voyages en Sicile,
d’abord pour voir l'ile et les volcans [...] », et OLYMPIODORE : 2, 95: « Mais puisque le
philosophe doit aimer observer les ceuvres de la nature, il fit voile aussi pour la Sicile afin dy
observer les crateres du feu de 'Etna, et non pas pour une bonne table de Sicile, comme tu le
prétends, excellent Aristide. »

75 Olympiodore propose un dialogue entre Socrate et Denys portant sur le bonheur, la
politique, la justice et la personne du tyran (100-110), alors que Diogéne rapporte un
entretien traitant de la tyrannie et s’achevant par une insulte de Socrate envers le tyran (18).

76 Voir DIOGENE LAERCE : 276 : « Il fit trois voyages en Sicile, d’abord pour voir I'ile et les
volcans, et invité par Denys, fils d'Hermocrate, tyran de l'ile. Platon s’entretint avec lui de la
tyrannie, et lui répétait constamment que ce qui n’était utile qu’a un homme n’était pas un
bien, si cet homme n’était pas vertueux. Par la il offensa Denys, qui se mit en colere» et
OLYMPIODORE : 2, 105 : « Une fois arrivé a Syracuse chez Denys, le grand tyran, Platon tenta
de transformer en aristocratie sa tyrannie. [..] Denys se facha et lui ordonna de quitter
Syracuse dés que le soleil serait au-dessus de la terre. »

77 Voir DIOGENE LAERCE : 276 et OLYMPIODORE : 2, 112.

78 Voir APULEE : 189.

79 Voir OLYMPIODORE : 2, 116.

80 Jbid., 2, 117.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 457

savoir la mise en esclavage et la rencontre avec Pollis et Annicéris.
Diogeéne, pour sa part, affirme que Platon se rendit une deuxieme fois en
Sicile pour demander a Denys le Jeune un territoire et des hommes qui
vivraient conformément a sa constitution.® Denys ne tint pas ses
promesses et Platon se retrouva en danger, car il aurait encouragé Dion et
Théodastas a libérer I'ile. Le philosophe en réchappa uniquement grace a
I'intercession d’Archytas le Pythagoricien. Finalement, Diogeéne reproduit
le contenu de la lettre qu’Archytas aurait envoyée a Denys.

La cause du troisiéme voyage trouve un point d’accord entre les trois
biographes : Platon se serait rendu en Sicile pour aider son ami Dion qui
avait été jeté en prison. Toutefois, Diogéne précise que Platon rentra chez
lui sans avoir obtenu le résultat escompté, a savoir réconcilier Dion et
Denys.82 Selon Apulée, Platon obtint néanmoins la libération de son ami
Dion83 : « Son troisiéme voyage rendit a sa patrie Dion exilé en obtenant
une grace de Denys. »84

Conclusions

Il faut remarquer que, de facon générale, les trois biographes s’accordent
sur les événements survenus dans la vie de Platon, et ce a I'exception des
motivations et faits relatés a propos des voyages en Sicile, ou nous
trouvons des divergences entre Diogéne et Olympiodore. Pour le reste, il
suffit de retenir que les versions correspondent dans les grandes lignes et
que c’est plutdt par certains détails - versions et anecdotes - que les
biographes divergent. Il ne s’agit nullement d’éléments décisifs, mais
d’ajustements mineurs qui n’'introduisent aucune contradiction fonda-
mentale. Des trois versions, c’est celle de Diogéne qui recéle le plus de dé-
tails et d’anecdotes alternatives. La biographie d’Olympiodore, de lon-
gueur moyenne, se pose en juste milieu entre celle de Diogéne et d’Apulée.
D’'une facon générale, la Vie d’Apulée, la plus bréve, ne comporte pas
d’élément inédit d'importance réelle pour I'étude de la vie de Platon. Cela
dit, on peut remarquer que ce biographe est le seul des trois a imputer au
génie propre du philosophe la division tripartite classique de la philo-
sophie.85 Quant a Diogéne Laérce, la particularité principale de son récit
biographique tient avant tout a sa dimension factuelle, comportant, nous
I'avons dit, aussi bien les éloges que les critiques adressées a Platon par ses
contemporains. L'objectif du biographe n’est donc pas de dresser un

81 Voir DIOGENE LAERCE : 277: « Platon alla une seconde fois en Sicile pour voir Denys le
jeune et lui demander une terre et des hommes désireux de vivre selon ses lois. »

82 [bid, 278.

83 Apparemment, c’est du c6té de Diogéne qu'il faut rechercher une vérité historique,
puisque Platon dut réembarquer sans méme avoir pu éviter la confiscation de ses biens. Voir
BEAUJEU : 253, note du paragraphe 189 de la Vie d’Apulée.

84 APULEE : § 189.

85 Voir supra, n. 73.



458 Nicolas D’Andreés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

portrait absolument mythique du philosophe : au contraire, Diogéne met
volontiers 'accent sur 'humanité du philosophe, pointant sans réserve les
défauts et les faiblesses de 'homme sans chercher a le déifier au moyen
d’éloges fantasques, comme dans la biographie d’Olympiodore. Outre
I'aspect factuel et impartial du récit de Diogene, il faut également
mentionner la référence a la théorie des Idées, négligée tant par Apulée
que par Olympiodore. Enfin, la Vie de Diogéne demeure 'ceuvre la plus
compléte, comportant tant de détails pour le moins insignifiants qu’elle en
devient fastidieuse : y contribuent une liste des ennemis et des disciples du
philosophe, une succession d’anecdotes mettant en scéne Platon dans
divers contextes (sommeil, vin, jeu, équitation) et une liste d’épitaphes. De
plus, Diogéne consacre aussi un chapitre de sa Vie a la question des
influences et du plagiat. C’est du reste lorsqu’il explique quelle influence
fut celle d’Epicharme sur Platon que le biographe mentionne le fait,
citations a 'appui, que bon nombre des éléments de la théorie des Idées
proviendrait en fait du poéte grec. C’est a ce titre que Diogéne propose un
court résumé des principaux éléments de la métaphysique platonicienne :
distinction entre ce qui est et ce qui change, existence des Idées, éternité
des Idées, rapport entre le monde sensible et les Idées et caractére de
modele des Idées. Diogéne est le seul des trois biographes a introduire un
paragraphe théorique dans sa Vie afin, il faut le préciser, d’affirmer que ce
qui constitue le cceur de la métaphysique platonicienne aurait été
emprunté a un poéte comique. De nombreuses citations servent enfin a
accréditer cette theése, par exemple : « Platon dans sa théorie des Idées
parle ainsi : « si la mémoire existe, c’est qu’il y a dans les choses réelles des
Idées, puisque la mémoire est mémoire de quelque chose en repos et qui
subsiste, et que seules les Idées sont en repos. Comment les étres vivants
subsisteraient-ils, s’ils n’étaient pas liés a une idée et si la nature ne leur
avait pas donné la connaissance ? » Et Platon montre comme leur fagon de
vivre se ressemble, et comme tous les vivants ont par nature la con-
naissance de cette ressemblance qui leur fait reconnaitre tout ce qui est du
méme genre. Or, Epicharme ne dit-il pas la méme chose ? »86

4. LA VIE DE PLATON D’OLYMPIODORE ET LA VIE DE PLATON DES PROLE-
GOMENES A LA PHILOSOPHIE DE PLATON

La Vie de Platon d’Olympiodore partage, comme nous l'avons vu, de
nombreux points communs avec les Vies d’Apulée et de Diogene Laérce
précédemment examinées. Elle est en outre trés proche d'une autre Vie,
sans doute plus ou moins contemporaine, que nous trouvons au début des

86 Ibid., 276.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 459

Prolégoménes a la philosophie de Platon.87 D’'une part, les deux Vies
néoplatoniciennes ont une méme structure générale: généalogie et
naissance de Platon ; formation ; rencontre avec Socrate, Cratyle et les
Pythagoriciens ; voyages de Platon (en Sicile, en Egypte et en Phénicie) ;
retour a Athénes et fondation de I’Académie ; mort de Platon. D’autre part,
comme nous allons le voir, nous trouvons de nombreux passages
paralléles, qui ne sont propres qu'aux deux seules Vies néoplatoniciennes
et attestent que les deux biographies sont étroitement liées.

La datation du commentaire d’Olympiodore et des Prolégoménes
anonymes n’a pu étre établie avec précision. L.G. Westerink a montré que
le Commentaire a I'Alcibiade d’Olympiodore doit étre daté en tous cas
aprés 527, et ce en raison de la référence au gouverneur Héphaestus que
nous trouvons dans la Vie de Platon. L.G. Westerink propose une datation
tardive du commentaire.88 A.-Ph. Segonds situe le Commentaire a
I'’Alcibiade dans la deuxiéme moitié du vI® siécle apres J.-C., autour de
560.89 Quant aux Prolégomenes, pour L.G. Westerink, ils ont également été
rédigés dans la deuxiéme moitié du viI° siécle apres J.-C. au sein de I'école
d’Alexandrie, trés probablement «dans [I'entourage immeédiat
d’Olympiodore et d’Elias. »90 Signalons également que les deux textes sont
des notes de cours. Westerink avance I'hypothése prudente selon laquelle
les Prolégoménes seraient postérieurs au commentaire d’Olympiodore.9

Rappelons un seul point sur lequel les deux textes semblent se distin-
guer dans leur ensemble : les Prolégoménes sont d’inspiration clairement
proclienne - comme L.G. Westerink le montre tout au long de son
introduction92 - et remontent vraisemblablement a un ouvrage introductif
de Proclus a la philosophie de Platon.93 Quant au Commentaire a
I’Alcibiade d’Olympiodore, assez différent du Commentaire a I’Alcibiade de
Proclus, il doit avoir pour source fondamentale Damascius, comme I'a

87 Signalons I'étude trés ancienne de L. SKOWRONSKI : De auctoris Herenii et Olympiodori
Alexandrini scholis. Vratislavae : 1884, qui identifie l'auteur des Prolégoménes a
Olympiodore. R.M. BEUTLER : Realencyclopddie XVIII (1939), col. 219-220, et plus récemment
L.G. WESTERINK / J. TROUILLARD : Proll., 1990, introduction, VIII-IX, ont formulé des
arguments contre I'attribution des Prolégoménes a Olympiodore, sans pouvoir pour autant
en identifier I'auteur.

88 proll., XVII-XXI.

89 PROCLUS : Sur le premier Alcibiade de Platon, LXIX-LXX.

90 Proll., LXXXVII.

91 « La supposition la plus probable est que les Prolegomena sont le compte-rendu de
cours donnés par 'un des successeurs d'Olympiodore dans la seconde moitié du VI® siécle. »
Proll., LXXXIX.

92 Proll., LVI-LXXVI.

93 Au début de son Commentaire a IAlcibiade, Proclus semble faire référence a plusieurs
reprises a un tel ouvrage (In Alc. 10.4-8, 11.20-21 et 19.3, voir WESTERINK : Proll., LVII-LIX).
Proclus pourrait également avoir écrit un ouvrage introductif a la philosophie d’Aristote,
selon un témoignage d’Elias (voir I. HADOT : Simplicius. Commentaire sur les Catégories.
Fasicule I, 1990, chapitre I, en particulier 26-27).



460 Nicolas D’Andres, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

montré A.-Ph. Segonds.94+ En effet, chaque fois qu’Olympiodore cite
Proclus, c’est pour le réfuter en s‘appuyant sur Damascius. Les
Prolégoménes ne mentionnent par contre jamais Damascius et c’est avec
un grand respect que l'auteur des Prolégoménes semble citer Proclus
(sophotatos 25.5-6, theios 26.7) alors que, dans son commentaire, Olym-
piodore I'appelle en général simplement philosophos. Enfin, la collocation
de la vie de Platon au début des Prolégoménes semble mieux s’accorder
avec un cursus proclien : le commentaire de Proclus a I’Alcibiade ne com-
porte en effet pas de vie de Platon. Une étude plus approfondie des
rapports entre Proclus et Damascius pourrait éventuellement permettre de
mieux situer les deux textes et, peut-étre, leurs auteurs respectifs.

Cependant, L.G. Westerink, aprés avoir démontré sur de nombreux
points l'influence de Proclus sur les Prolégoménes, explique que la Vie de
Platon qui ouvre les Prolégoménes a tout aussi bien pu avoir une existence
indépendante.95s Aprés la Vie de Platon, le commentaire d’Olympiodore
passe en effet sans transition a la définition du but de I'’Alcibiade, a sa place
dans le curriculum et a sa division, suivant en cela le méme schéma
introductif que celui de Proclus. Nous pouvons ainsi imaginer que
I'enseignant avait tout loisir de choisir d’aborder la vie de Platon soit avant
I'introduction générale, soit avant la lecture de 1'Alcibiade. Nous pouvons
aussi supposer que les professeurs ont pu se transmettre un méme matériel
didactique.

Ce qui distingue les Vies néoplatoniciennes des Vies antérieures

Les deux Vies néoplatoniciennes ont avant tout en commun de ne pas
aborder, dans leur développement, les doctrines de Platon, comme le font
les Vies d’Apulée et de Diogeéne Laérce. L’élément doctrinal sera bien sir
constitué par le corps des Prolégoménes et le Commentaire lui-méme a
I'Alcibiade auxquels les deux Vies servent d’introduction. Le développe-
ment purement doctrinal fourni par la Vie des Prolégoménes démontre a
lui-seul le caractére « divin » et « apollinien » de Platon par un catalogue
assez long de découvertes et que d’aucuns considérent comme anecdo-
tique (Proll., s5.1-59). Ce catalogue ne se retrouve pas dans la Vie
d’Olympiodore, par conséquent exclusivement consacrée a la figure de
Platon. Nous ne disposons pas non plus de liste ou de classification des
dialogues de Platon telles que nous les trouvons chez Diogéne Laérce (ou
dans la Souda) : la question de la classification des dialogues de Platon sera
également abordée dans le corps des Prolégoménes. Enfin, les deux Vies ne
mentionnent pas non plus les successeurs ou disciples de Platon, comme le

94 PROCLUS : Sur le premier Alcibiade de Platon, LXX-LXXI et LXXIV-LXXVI.
95 Proll., LXXV.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 461

font Philodéme, Diogene Laérce et la Souda, mais, a nouveau, se focalisent
uniquement sur la figure de Platon.

L’incipit sur Aristote. Les deux Vies commencent par la méme référence
aux premieres lignes de la Métaphysique d’Aristote (« Tous les hommes
désirent par nature le savoir. » Mét. A 1, 980a21-22). Mais si les Prolé-
gomeénes approfondissent la référence a Aristote - l'explicitation plus
abondante des différents points étant caractéristique de la Vie des Prolé-
gomeénes -, la préface d’'Olympiodore consacre, elle, un développement
propre aux enthousiasmes platoniciens auxquels la philosophie de Platon
promet de nous amener. Ce développement ressemble a une parenthése
doctrinale quelque peu scolaire ajoutée par Olympiodore. Mais le passage,
en proposant une opposition discréte a la philosophie d’Aristote et a
'« amour pour les sensations », met plus clairement en évidence, par les
enthousiasmes, la provenance divine de la philosophie de Platon, et ce
dans le but de susciter l'intérét des auditeurs.

La formation de Platon. Les deux Vies néoplatoniciennes sont trés
proches en ce qui concerne la formation de Platon et, de maniére générale,
nous retrouvons tous les éléments des Vies précédentes. Les deux Vies font
aussi largement usage de références tirées des dialogues de Platon,
accentuant ainsi la pratique de !« interprétation biographique » de
certains passages de ses dialogues déja utilisée chez Diogéne Laérce.9 En
effet, les épisodes de la formation de Platon sont systématiquement
rapportés, dans les deux Vies, a des références propres aux dialogues de
Platon - parfois erronées chez '’Anonyme. Mais a nouveau, certains élé-
ments ne sont propres qu'aux deux Vies néoplatoniciennes, comme la
formation musicale de Platon avec Dracon, disciple de Damon, et le
développement consacré a la fonction éducatrice des trois disciplines -
écriture, musique, gymnastique - sur chacune des parties de l'dame -
parties rationnelle, irascible et concupiscible - Olympiodore mentionnant
I'Alcibiade (106€).97 Par rapport aux Vies antérieures, la formation littéraire
de Platon est particulierement développée dans les Vies néoplato-
niciennes : 'intérét du néoplatonisme tardif pour la culture littéraire est
ici clairement souligné. Dans le cas du dithyrambe, la Vie d’'Olympiodore
est méme plus développée que celle des Prolégoménes. Si nous retrouvons
le dithyrambe, les tragédies et I'imitation de Sophron dans les autres Vies,
l'intérét de Platon pour la comédie et pour Aristophane est propre
uniquement aux deux Vies néoplatoniciennes qui citent une méme épi-
gramme de Platon pour Aristophane. Pour Olympiodore, la revanche sur la
comédie apparait dans le fait que Platon mettra en scéne Aristophane

96 Selon Luc BRISSON : « I'interprétation biographique de passages de I'ceuvre de Platon »
est 'une des caractéristiques de la Vie de Platon chez Diogéne Laérce (Vies et doctrines des
philosophes illustres, 372-373).

97 Sur les trois connaissances d’Alcibiade, voir aussi le commentaire de Proclus a I'Alci-
biade (193.25-196.26).



462 Nicolas D’Andreés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

« succombant a un hoquet et incapable d’achever son hymne » (2.73-75).
Dans les deux Vies également, nous retrouvons une méme citation de
I'lliade (XVIII, 392) lorsque Platon briile sa production littéraire apreés
avoir rencontré Socrate.

Fondation de I’Académie et enseignement philosophique. Apres ses
voyages en Sicile, en Egypte et en Phénicie sur lesquels, comme nous
allons le voir, Olympiodore se distingue plus nettement des Prolégoménes,
Platon rentre a Athénes, fonde ’Académie et la consacre aux Muses. Les
deux Vies sont assez succinctes sur la fondation de I’Académie.98 Elles
mentionnent Timon le misanthrope, mais, a nouveau, la Vie d’Olympio-
dore ne reprend pas les détails de la difficile existence de cet homme qui,
malgré sa misanthropie, « supporta la compagnie de Platon avec une par-
faite bienveillance ».99 Le fait que des hommes et des femmes assistaient a
I'enseignement de Platon est attesté par une autre source que celles de nos
deux Vies, a savoir par Diogeéne Laérce.oo Ce dernier, ainsi que Philo-
déme, o signalent encore le fait que des femmes se déguisaient en homme
pour assister aux enseignements de Platon.

Les Vies différent concernant 'enseignement philosophique de Platon :
alors que les Prolégoménes proposent ici le long catalogue de ses
découvertes, Olympiodore explique comment Platon a renoncé a l'ironie
socratique, a poursuivre les jeunes, ainsi qu’a la pompe des Pythagoriciens
pour se montrer sociable et ouvert.o2 Olympiodore veut assurément
affirmer la supériorité de Platon par rapport a ses maitres. Dans les
Prolégoménes également, Platon 'emporte sur Pythagore (« vois combien
Platon I'emportait sur Pythagore »03). Quant a Socrate, les Prolégoménes
semblent lui accorder une place plus importante en affirmant que la date
de naissance de Socrate, le six Thargélion - un jour avant la naissance de
Platon - montre «la primauté de Socrate dans 'ordre du temps comme
dans celui de la valeur. »104 Pourtant, dans les Prolégoménes, Socrate est
aussi mis en difficulté par Platons: ’Anonyme reprend encore l'assertion
de Socrate (que I'on trouve par ailleurs également chez Diogéne Laérce06)
ayant lu ou entendu le Lysis : « Ce jeune homme me méne ou il veut, aussi
loin qu’il veut et vers qui il veut. »107

98 Voir A.S. RIGINOS : Platonica, 119-120 et 126-128.
99 Proll., 4, 21-22.

100 DIOGENE LAERCE : 111, 46.

101 Philodéme, éd. GAISER, 186 (6, 26).

102 QLYMPIODORE : 2.150-155.

103 Proll., 6.23.

104 Proll., 1.59-60.

105 Voir Proll., 3.33-34.

106 Voir DIOGENE LAERCE : III, 35.

107 Proll., 3.38-39.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 463

Le caractére divin de Platon : Apollon, les songes et la mort de Platon.
Par rapport aux Vies antérieures de Platon, les deux Vies néoplato-
niciennes mettent largement en évidence le caractere divin et apollinien
de Platon,©8 de maniére plus développée encore dans les Prolégoménes. Ce
caractére divin est lié aux différents songes accompagnant: 1. la
conception de Platon : Apollon apparait a Ariston, le pére de Platon, et
I'exhorte a I'abstinence durant la grossesse de Périctione ; 2. la rencontre
avec Socrate : alors qu’il s’'appréte a rencontrer Platon, il voit un cygne,
animal apollinien, s’envoler ; 3. la mort de Platon : celui-ci a son tour voit
un cygne que les oiseleurs ne parviennent pas a capturer. Mais il faut
remarquer que la structure des deux Vies difféerent quelque peu sur ces
songes : alors que les Prolégoménes traitent des trois songes au début de la
vie de Platon, mettant d’emblée en évidence le caractére divin de son
existence, Olympiodore raméne les songes aux différentes étapes de la vie
de Platon : naissance, rencontre avec Socrate, mort de Platon.

Alors que nous retrouvons dans les Vies précédentes les songes accom-
pagnant la naissance de Platon et sa rencontre avec Socrate, le récit du
songe de Platon a sa mort est propre aux deux seules Vies néopla-
toniciennes. Platon voit en réve un cygne qui échappe aux oiseleurs : dans
I'interprétation de Simmias, ce songe signifie le caractére insaisissable de
la philosophie de Platon qu’il est possible d’interpréter dans un sens
« physique, éthique, théologique » (théologique ou cosmologique dans les
Prolégoménes).19 Platon s’apparente ainsi a Homere : leur caractére
« harmonieux »,1°0 « qui embrasse toutes les harmonies », permet de les
entendre dans plusieurs sens. Les auteurs affirment du méme coup la
nécessité d’'une exégese, légitimant 'activité du commentaire pratiquée
dans les écoles platoniciennes de ’Antiquité tardive.

Les deux Vies néoplatoniciennes reprennent enfin également une partie
de l'une des nombreuses épitaphes rapportées par Diogéne Laérce:
« Phoibos engendra pour les mortels Asclépios et Platon, ce dernier pour la
santé de leur dme, le premier pour celle de leur corps. »12 L’'emprunt est
littéral chez Olympiodore, mais les Prolégoménes arrangent la citation
pour faire de Platon non plus le fils d’Apollon, mais celui d’Ariston, son
pére naturel. Ce qui était une épitaphe chez Diogéne Laérce et Olym-
piodore est devenu, dans les Prolégoménes, un oracle : « Un autre oracle
avait annoncé que deux enfants devaient naitre, Asclépios, fils d’Apollon,
et Platon fils d’Ariston, dont l'un serait le médecin des corps, et l'autre, le

108 Voir A.S. RIGINOS : Platonica, 9-32.
109 OLYMPIODORE : 2, 161 ; Proll., 1.45.
1o Proll., 1.47.

1 OLYMPIODORE : 2.163.

u2 DIOGENE LAERCE : 111, 45.



464 Nicolas D’Andreés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

médecin des dames. Et quand les Athéniens célébrent son jour anniversaire,
ils chantent : En ce jour, les dieux ont donné Platon aux hommes. »13

Particularités de la Vie d’Olympiodore par rapport a celle des Prolégo-
menes

Peu d’informations sont spécifiques a la Vie d’Olympiodore. La vraie
singularité semble étre, comme nous venons de le voir, celle des Vies
néoplatoniciennes en tant que telles par rapport aux Vies qui leur sont
antérieures. Olympiodore ne donne pas réellement d’informations nou-
velles qui ne seraient pas présentes dans la Vie de '’Anonyme. Cependant,
nous avons relevé certains points sur lesquels la Vie d’Olympiodore se
distingue de celle des Prolégoménes : un caractére plus succinct, moins
détaillé dans les explications des différents points ; le développement ini-
tial sur les enthousiasmes de la philosophie de Platon ; I'absence du
catalogue des découvertes de Platon ; la place des songes aux différentes
étapes de la vie de Platon.

Un critere de distinction plus déterminant entre les deux Vies néoplato-
niciennes pourrait étre le suivant : alors que l'auteur des Prolégoménes se
propose de retracer une historia de Platonu4 et plus loin semble soucieux
de « donner un exposé complet de la vie de Platon »,55 Olympiodore
aborde la vie de Platon et «la famille du philosophe [...] non par gofit
d’érudition, mais pour étre utile et éduquer plutot ceux qui s'approchent
de lui. »u6 Ainsi, bien que la Vie des Prolégoménes ait également une visée
éducative, celle-ci est annoncée d’emblée par Olympiodore.

Sur un point au moins, Olympiodore est moins « historien » que
l'auteur des Prolégoménes : alors que ce dernier insiste sur la nécessité de
replacer la naissance de Platon dans un temps et dans un lieu,7
Olympiodore ne fournit ni les dates de la naissance de Platon, alors que
toutes les autres Vies le font (Apulée, Diogéne Laérce, Proll. et la Souda),
ni celle de la mort de Platon (comme le font Diogéne Laérce, les Proll. et la
Souda). Ainsi, si 'on prend comme point de comparaison une Vie avec un
caractere plus historique telle que celle de Diogene Laérce,u8 le texte
d’Olympiodore, plus sélectif dans sa visée éducative, choisit délibérément
de laisser de coté les dates de naissance et de mort de Platon. Aprés avoir

13 Proll., 6.17-22.

14 Proll., 1.14.

us Proll., 2.1.

16 Proll., 2.14-15.

u7 Proll., 2.1-14. :

u8 Comme Richard GOULET I'a montré dans Histoire et mystére. Les vies de philosophes
de l'antiquité tardive, dans : La biographie antique (= Entretiens Hardt 44). Vandoeuvres-
Geneve : Fondation Hardt 1998, si le degré zéro d’historicité n’existe pas dans I’Antiquité,
nous pouvons effectuer des comparaisons entre les différents caractéres historique, littéraire
et idéologique des Vies anciennes.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 465

retracé sa généalogie, Olympiodore rapporte surtout 'épisode du mont
Hymette, propre aux deux Vies néoplatoniciennes et ou Platon bébé, offert
en sacrifice a Apollon, est retrouvé avec la bouche pleine de miel,
annoncant son habileté future pour le langage. Le fait pour Olympiodore
de ne pas situer Platon dans le temps donne éventuellement a la figure du
philosophe un caractére plus universel. Mais la Vie des Prolégomeénes, en
conférant a I'dge de Platon une interprétation symbolique (81 ans, 9 muses,
et 3, nombre premier),19 s’efforcera aussi de lier les détails historiques au
caractere divin de Platon.

La rencontre avec Socrate, Cratyle et les pythagoriciens. Nous avons vu
que les deux Vies néoplatoniciennes sont treés proches en ce qui concerne
la formation de base de Platon. Par contre, les deux Vies différent sur
plusieurs points en ce qui concerne la formation postérieure avec Socrate,
Cratyle et les Pythagoriciens. Les deux Vies sont trés sommaires sur ce
point. En ce qui concerne la formation prodiguée par Socrate, alors que les
Prolégoménes mentionnent son proces et la composition de dialogues par
Platon, Olympiodore ne fait que rapporter le songe de Socrate, évoqué par
I’Anonyme au début de sa Vie de Platon. Cette lacune démontre a nouveau
une volonté de rapporter essentiellement les éléments admirables et
extraordinaires de la vie de Platon. Les deux Vies différent encore sur la
composition de I'apprentissage postérieur a Socrate : chez Olympiodore,
Platon poursuit sa formation avec un Cratyle héraclitéen, puis avec les
Pythagoriciens. Mais dans les Prolégomeénes, il suit d’abord I'enseignement
pythagoricien avant de se faire I'éléve de Cratyle. Dans les Prolégoménes,
Platon suit en outre une formation parménidienne avec Hermippe.120

Les voyages en Sicile, en Egypte et en Phénicie. Les Prolégoménes rappor-
tent ensuite des voyages de Platon en Egypte et en Phénicie, et ne font
qu’évoquer un voyage de Platon en Sicile a 'occasion duquel il rencontre
Denys.=2t De son c6té, Olympiodore consacre un tres long développement
aux voyages politiques de Platon en Sicile avant d’aborder ses pérégri-
nations en Egypte et en Phénicie. Le long développement sur les voyages
en Sicile chez Olympiodore constitue assurément la différence majeure
entre les deux Vies néoplatoniciennes.22 Les voyages en Sicile ne sont pas
propres a la Vie d’Olympiodore : déja objets de la Lettre VII de Platon, les
trois voyages en Italie sont rapportés par Apulée et Diogeéne Laérce3 et
nous en trouvons des références importantes dans le texte trés corrompu

19 Proll., 6.1-9.

120 Chez Diogéne Laérce, aprés la mort de Socrate, Platon aurait suivi 'enseignement de
Cratyle I'héraclitéen, puis celui d’Hermogene sur Parménide; ce n’est qu'aprés avoir
fréquenté Euclide a Mégare et Théodore le mathématicien a Cyréne qu'’il rencontre en Italie
les Pythagoriciens Philolaos et Eurytos (D.L. I11.6).

121 Proll., 4.14-17.

122 [,.G. WESTERINK mentionne la possibilité que les voyages en Sicile soient traités plutot
en lien avec la lecture du Gorgias. (Proll., LIX.).

123 Voir DIOGENE LAERCE : [11.18-23.



466 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

de Philodéme.24 Dans les différentes Vies, Platon et Dion auront pour
tache d’essayer de renverser la tyrannie de Denys et d’établir un régime
politique sous le seul guide de la philosophie. Mais les récits de voyages
des différentes Vies, ainsi que ceux de la Lettre VII, divergent sur de
nombreux points que nous ne pouvons certes pas étudier ici. Contentons-
nous de signaler deux aspects qui démontrent bien la spécificité de la Vie
d’Olympiodore.

Lors de son premier voyage en Sicile, Platon fait de Dion son disciple
(Olympiodore et Lettre VII). Mais, bien que nous retrouvions chez
Philodéme la premiére question de Denys I a Platon (« Qui, a ton avis, est
heureux parmi les hommes? »), le dialogue de Platon avec Denys est
propre a Olympiodore et illustre la répartie ou le franc-parlerzs de Platon
dans ses réponses politiques qui vont jusqu’a facher le tyran qui le chassera
de Sicile : 1. Socrate est le plus heureux parmi les hommes. 2. La tache de
I'homme politique est de rendre ses citoyens meilleurs. 3. Une bonne légis-
lation prime sur une justice équitable. 4. Le tyran est un lache qui craint
jusqu’aux ciseaux de son coiffeur.

Concernant le dernier voyage de Platon, dans la Lettre VII, c’est un
Denys II, aussi passionné de philosophie qu’il la comprend mal, qui écrit a
Platon pour le convaincre de rester en Sicile, lui promettant en contre-
partie de rendre a Dion sa liberté et ses biens. Mais selon Olympiodore,
c’est Dion qui écrit a Platon pour lui demander son aide. Dans ce dernier
voyage, il est remarquable qu'Olympiodore n’évoque pas 'échec politique
de Platon en Sicile, a savoir son désaccord avec Dion,26 ainsi que
I'assassinat de Dion,27 mentionné également par Diogéne Laérce (« Il vint
une troisiéme fois en Sicile pour réconcilier Dion et Denys. Et c’est sans
avoir obtenu de résultat qu’il revint dans sa patrie. »28) Sur ce dernier
point, Olympiodore est a nouveau en accord avec le caractére élogieux et
héroique des biographies néoplatoniciennes. Nous trouvons ici un exemple
supplémentaire de la sélection opérée par la biographie éducative en
opposition aux Vies a caractére plus historique : « voulant aider son ami,
Platon se montra prét a entreprendre ce troisiéme voyage. »129

Rappelons en outre qu’Apuléeso et Diogéne Laérce3 consacrent aux
voyages en Sicile des développements indépendants de la formation de
Platon, et méme postérieurs a la fondation de I’Académie. Les Vies néopla-

124 Philodéme, éd. GAISER, 165 (X, 1 ss.).

125 Voir M. ERLER : Grundriss der Geschichte der Philosophie. Bd. 2/2 (Platon). Basel :
Schwabe 2007, 41-42.

126 PLATON : Lettre VII, 350b-d.

127 PLATON : Lettre VII, 351c.

128 DIOGENE LAERCE : 111, 23.

129 OLYMPIODORE : 2.131-132.

130 Voir APULEE : 189.

131 Voir DIOGENE LAERCE : I1I, 18-23.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 467

toniciennes intégrent les voyages en Sicile dans la longue formation de
Platon qui précéde la fondation de ’Académie : chez Olympiodore en effet,
Platon apprend encore des Egyptiens I'art hiératique et des Phéniciens la
magie. Mais Olympiodore, a la différence des Prolégoménes, aborde les
voyages en Sicile avant de parler de ceux qui meéneront Platon en Egypte et
en Phénicie, ot il acquerra respectivement l'art hiératique et la magie.
Olympiodore effectue ce choix de maniére consciente : il dit en effet qu’il
aurait dd traiter des voyages en Egypte et en Phénicie avant de traiter des
voyages en Sicile (2.143-144). L’art hiératique - ou théurgie - sommet du
cursus néoplatoniciens2 apreés Jamblique, trouve sa place au sommet de la
formation exemplaire de Platon. Nous retrouvons ainsi d'une certaine
maniére la préséance de I'éducation sur 'histoire.

5. LES VOYAGES NEOPLATONICIENS DANS L’ANTIQUITE TARDIVE

Héroisé et méme divinisé, Platon est pour le Néoplatonicien de ’Antiquité
tardive le fondateur d’'une maniére de vivre, d'une attitude intellectuelle,
d’'une conviction métaphysique, d’'une vision théorique du monde. Il ne
faut donc pas voir dans I'éloge de la vie de Platon que nous transmet
Olympiodore une lectio facilior. La lecture « plus difficile » consiste a saisir
que ce Néoplatonicien écrit délibérément cette hagiographie pour attirer
I'attention sur des comportements et des choix que l'on est en droit
d’attendre des dignes héritiers de la pensée divine de Platon. Cette courte
Vie de Platon met en particulier le doigt sur la perpétuation d’'une tradition
ancienne qui répond a un genre de « vie philosophique » que les Néopla-
toniciens paiens tentent de conserver le plus authentiquement possible :
les voyages philosophiques ou, plus exactement, les excursions spirituelles.

Le voyage est une étape essentielle dans la vie du philosophe. En effet,
les penseurs antiques, conseillers aux puissants, fondateurs d’Ecoles ou
ennemis publics, circulaient énormément. Nombreux sont ceux qui ont
entrepris des navigations sur les eaux bleues de la Méditerranée, en
Egypte, dans diverses régions de I'Orient, afin d’étre initiés aux
connaissances théoriques, spirituelles et peut-étre aussi aux arts pratiques
de ces contrées. Il fallait aller chercher le savoir 1a ou il se trouvait, dans
des centres souvent éloignés les uns des autres. Volontaire ou forcé, calme
ou aventureux, enivrant ou décevant, le voyage est lié a la philosophie, qui
était avant tout une paideia, une élévation de soi, puis une élévation de
l'autre : le voyage apparaissait alors comme le moyen efficace d'une telle
orientation pédagogique. Ces périples étaient donc de tradition parmi les
premiers philosophes grecs qui avaient coutume de compléter ainsi leur
éducation et, ce faisant, de communiquer leur vertu et leur sagesse a
autrui. Puisque philosopher, c’est « contempler » (theorein), le voyage en

132 Voir supra, Préface.



468 Nicolas D’Andres, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

représente la condition, la conséquence naturelle ou encore la métaphore.
Mais il nous faut aller plus loin. On concevra aisément que le voyage
constitue pour le philosophe un exercice spirituel ou tout au moins sa
condition. Toutes les Ecoles de I'Antiquité se sont refusées a concevoir
'activité philosophique comme purement formelle, abstraite, séparée des
choses de la vie. La philosophie est un choix qui engage toute I'existence.
Comme le rappelle P. Hadot, « le philosophe ne forme pas seulement a un
savoir parler, a un savoir discuter, mais a un savoir vivre au sens le plus
fort et le plus noble du terme. »133 Il s’ensuit que le discours philosophique
ne se cantonne pas a un simple exposé doctrinal, mais peut prendre la
forme d’expériences ayant pour but de transformer, ou méme de
perfectionner sa vie. Voyager peut devenir un art de vivre, une sorte de
méditation sur le monde conjointe a une méditation permettant de pren-
dre conscience de la cohérence du systéme et d’atteindre une trans-
formation intérieure. Le voyage doit étre alors compris comme une philo-
sophie vécue, un mouvement réel de I'ame qui la réintégre dans la
perspective du Tout.

Les Néoplatoniciens resteront, dans la mesure du possible, fideles a
cette tradition du voyage spirituel. Ces voyages sont considérés a juste titre
comme pleinement en harmonie avec l'attitude intérieure et I’éthique du
philosophe platonicien. Il ne fait pas 'ombre d'un doute qu’Olympiodore
insiste, dans sa Vie de Platon, sur la vertu et la nécessité de cette tradition
comme il est indéniable que les derniers philosophes paiens de langue
grecque ont été de grands voyageurs. Plutarque, Syrianus, Proclus, Isidore,
Damascius, Simplicius ont voyagé. Les voyages platoniciens mis en exergue
ici par Olympiodore laissent donc deviner, sous le voile de I'anecdote, la
continuité, dans '’Antiquité tardive, d'un certain idéal du voyage philo-
sophique. Malgré un décalage de plus de mille ans entre le monde de
Platon et celui dans lequel vivent les Néoplatoniciens tardifs - ce qui
signifie des circonstances et des libertés tout a fait différentes que celles
dont jouissait Platon, a savoir un environnement culturel métamorphosé
par la montée en puissance du christianisme et des conditions différentes
dues notamment aux contraintes exercées a I’encontre des paiens - malgré
cela, les Néoplatoniciens tentent de rester fideles, dans la mesure du
possible, a la tradition antique du voyage spirituel. Prenant les voyages de
Platon comme paradigme, Olympiodore dégage nettement quatre diffé-
rentes modalités du voyage philosophique telles que Platon et ses lointains
successeurs les ont pratiquées durant leurs vies de sages paiens.

(i) Le voyage d’étude est compris comme la condition indispensable de
la formation intellectuelle en vue d’'un perfectionnement philosophique et
doctrinal. Ces voyages étaient de tradition parmi les premiers philosophes

133 P, HADOT : La philosophie antique : une éthique ou une pratique ?, dans : Etudes de
philosophie ancienne. Paris : Les Belles Lettres 1998, 211.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 469

grecs qui avaient coutume de compléter ainsi leur éducation aupreés de
maitres reconnus. Le voyage de Platon pour [I'ltalie, qui devait lui
permettre de trouver et de rejoindre un centre d’enseignement pytha-
goricien4 est I'exemple méme de ce type de voyage éducatif qui concourt
en quelque sorte a amener I'dme philosophant a sa pleine maturité
métaphysique. Dans I’Antiquité tardive, ce type de voyage demeure comme
aux temps classiques une condition impérative de la formation
intellectuelle et philosophique. Tout comme Platon voyageant pour re-
joindre un centre d’enseignement pythagoricien et se former auprés de
professeurs, les futurs philosophes néoplatoniciens se déplagaient au-dela
des mers pour entrer comme éléves dans des Ecoles philosophiques
dirigées par des maitres reconnus. Il existe un trées grand nombre
d’exemples de ces déplacements de groupes d’étudiants qui rejoignaient
des centres intellectuels renommés.35 On remarque notamment un flux
migratoire d’étudiants philosophes d’Alexandrie vers 'Ecole de Plutarque a
Athénes qui débute autour de 400 apres J.-C. Syrianus, appartenant a une
famille alexandrine, entreprend ce voyage et arrive dans la «cité des
philosophes » en 410 pour séjourner aupres de Plutarque, aupres duquel il
put acquérir une position de plus en plus remarquée.s6 Hiérocles
entreprendra également ce voyage vers la Gréce, tout comme Proclus quel-
ques années plus tard.37 Toutefois, la raison profonde de ces migrations
intellectuelles de (Néo) Platoniciens vers certaines FEcoles n’est pas
uniquement fondée sur leur appartenance aux doctrines platoniciennes,
mais principalement sur la « pureté » de l'enseignement ou sur la re-
cherche de I'« orthodoxie » platonicienne. En effet, 'Ecole de Plutarque
était reconnue comme dépositaire de I'enseignement vrai et pur de Platon.
Il faisait partie, avec Jamblique,38 grand migrateur également, de la « race
divine et sainte » qui détenait linterprétation juste des paroles de

134 OLYMPIODORE: 2, 89-91.

135 Cf., E. WATTS: Student Travel to Intellectuel Centers. What Was the Attraction ?, dans:
Travel, Communication and Geography in Late Antiquity sacred and Profane, éd. par Linda
ELLIS et Frank L. KINDER. Aldershote : Ashgate 2004, 14-23.

136 Cf. A. CAMERON / ]J. LONG: Barbarians and politics at the court of Arcadius. Berkeley :
University California Press 1993.

137 Cf. MARINUS : Vit. Procl., 10.

138 ’engouement éprouvé a I'égard de Jamblique, membre d'une famille sacerdotale de
grande lignée, est impressionnant - « sauveur de l'hellénisme » (JULIEN : Ep., 184, 419a),
hiérarche égyptien - au point que tout ce qui ne se référe ou ne se rapporte pas a cet homme
« sacré » est disqualifié. Cf. P. ATHANASSIADI : La lutte pour l'orthodoxie dans le platonisme
tardif, de Numénius a Damascius. Paris : Les Belles Lettres 2006, 150-153 ; 160-166 et 174. Sur
le séjour égyptien de Jamblique, cf. B.D. LARSEN : La place de Jamblique dans la philosophie
antique tardive, dans : De Jamblique a Proclus (= Entretiens Hardt 21). Vandoeuvres-Genéve :
Fondation Hardt 1975 et P. ATHANASSIADI : The oecumenism of Iamblichus. Latent knowledge
and its awakening, dans : Journal of Roman Studies 85 (1995) 244-250. Cette renommée de
Jamblique expliquerait en partie les migrations d'Alexandrie vers Athénes aupreés de
Plutarque alors qu’a la méme époque, Hypatia était a son apogée. Seulement celle-ci ne se
référe pas a Jamblique, cf. E. WATTS : Student, 16-17.



470 Nicolas D’Andreés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

Platon.39 L’Ecole platonicienne d’Athénes, ayant eu a sa téte Plutarque,
Syrianus puis Proclus, fut donc considérée comme le sommet de I'en-
seignement du platonisme ; cela était suffisant pour devenir un puissant
pole d’attraction aupres des étudiants qui, aprés un apprentissage philo-
sophique de base de quelques années a Alexandrie, allaient rejoindre le
cercle des « initiés » a Athenes. Cependant, ce parcours obligé ne dura que
jusqu’'en 485, année de la mort de Proclus. Car au temps de la diadochie de
Marinus, la renommée de I'Ecole déclina grandement, du fait que le
successeur de Proclus ne jouissait pas de la méme réputation. Dans la fin
de la seconde moitié du v* siécle aprés J.-C., le monde méditerranéen subit
également d'importantes transformations, les persécutions contre les paiens
s'aggravant. L'époque ol Damascius voyage en quéte d’érudition et de
sagesse est beaucoup plus troublée. Mais cela n’empéche pas le philosophe
syrien de rejoindre tout de méme les grands centres, encore paiens, du
monde hellénisé, dont Alexandrie, puis, sous la menace de persécutions
brutales et répétées, de partir a nouveau pour Athénes afin d’intégrer
I’Académie platonicienne. Nous voyons donc que la formation des élites
paiennes passait par ces genres de pérégrinations académiques, consacrées
a la recherche du savoir et, surtout, de la pureté et de I'orthodoxie des
enseignements philosophiques. Une maniére de préserver, en ces siécles de
traumatismes culturels, des oasis de sagesse grecque encore vierges de
toute infiltration chrétienne, au sein desquels les meilleurs pouvaient
encore venir s’'abreuver afin de poursuivre ailleurs la lignée du platonisme
le plus pur ; mais également une maniere de résister intellectuellement a
I'envahisseur chrétien et de tisser une sorte de réseau international du
savoir philosophique paien.

(ii) Le voyage contemplatif et dévotionnel, par opposition au voyage de
luxe, ressemble a un peélerinage vers un lieu sacré ou le rendez-vous avec
un phénomeéne extraordinaire et divin. Le but de ce type de voyage a pour
objet la vision directe de manifestations de la divinité dans des prodiges de
la nature. Cette recherche du mov 11, du « quelque chose en quelque
endroit », s'oppose au voyage de divertissement ou de pur agrément qui
privilégie les haltes dans des endroits de plaisirs - gastronomie,
commerces, jeux etc. — ou dans des lieux futiles. Olympiodore met I'accent
sur 'amour de l'observation des merveilles de la nature qui recélent des
trésors spirituelsi4o qu’il oppose a une convocation aux joies des sens
symbolisées par le refus de Platon de déguster la cuisine sicilienne locale.
Ce voyage ascétique replace le philosophe a chaque moment dans I'éter-
nelle Nature, dans la perspective du Cosmos, dans I'expression du Divin :
« Toti se inserens mundo » pour reprendre l'expression de Sénéque.4 Il

139 Cf. PHOTIUS : Biblio., 214, 173 a.
140 Cf. OLYMPIODORE: In Alcib. 2, 94-96.
141 SENEQUE : Lettres a Lucilius, 66,6.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 471

s’agit de voir l'intelligible derriére le sensible. Le philosophe-voyageur doit
étre 'observateur et l'interpréte du divin caché au sein des ouvrages de la
Nature. La visite de I'Etna par Platon en est un exemple typique. Dans les
sources littéraires antiques, les phénomeénes volcaniques sont
systématiquement décrits comme des mirabilia ou miracula et sujets a des
explications mythologiques : Héphaistos y forge ses armes;42 Typhon y est
enterré, le Cyclope Polyphéme y habite.143 En outre, 'Etna, tout comme le
Vésuve, est un miracle météorologique de cette union fascinante des
contraires — en 'occurrence la neige et le feu — qui subjuguait les Anciens.
Certains lieux, certaines créations de la Nature sont des reliques des
mysteéres divins, des sortes de sanctuaires naturels des dieux, des
« témoignages directs » des mythes et des croyances et, par conséquent,
des détours et des haltes incontournables. Dans I’Antiquité tardive, les
périples de Damascius et d’Isidore aux sources chaudes de Gandara, en
Syrie du Sud, la visite des eaux du Styx « grand serment des dieux »,44
comme celui de Simplicius dans la région du Habru dans le Nord-Est
syrien,45 appartiennent a cette lignée des voyages hiératiques.146 Seule-
ment, la situation sociopolitique trés défavorable de la fin de I’Antiquité
tardive contraint les hiérophantes a chercher de nouveaux objets ou lieux
éloignés de I'Empire et hors des villes devenues majoritairement chré-
tiennes, sans temple, sans dieux, sans oracles et sans cultes paiens. La Syrie
présentait alors une terre de prédilection pour les derniers Néoplato-
niciens paiens en offrant les seuls vestiges d'une présence des dieux encore
visibles dans les prodiges de la nature. Dans sa Vie d’Isidore, Damascius

142 Héphaistos est le dieu-artisan par excellence qui forge et fabrique et ses ouvrages
sont des chefs-d’ceuvre issus de I'art de la métallurgie. Ce dieu maitrise donc une techné. Or
chez Platon, tout art est indissociable de l'art de la mesure, ou métrétique. Et tout l'art
politigue consiste en cet équilibre entre un excés et un manque, un abus et un défaut
d’usage. La science politique est une science de la mesure, dont les lois forment un équilibre
d’ensemble. La mesure politique est en outre la manifestation citoyenne de I'équilibre de
I'ame. Le philosophe est un forgeron intérieur.

143 Cf. ESCHYLE : Prométheus enchainé, 367ss ; EURIPIDE : Le Kyklops, 590ss. Cf. Ch. Cus-
SET : L’Etna dans Le Cyclope d’Euripide et V. LEROUX : L’Etna dans les récits antiques du rapt
de Proserpine, tous deux présentés dans : Mythologies de I'Etna. Etudes réunies et présentées
par D. BERTRAND. Clermont-Ferrand : Presses univ. Blaise Pascal 2004. Egalement, H.
DUCHENE : Pétrarque voyageur, entre ’Antiquité et la Renaissance, dans : Voyageurs et Anti-
quité classique. Dijon : Ed. univ. de Dijon 2003, 113-120.

144 HOMERE : Il., II 755. Cf. HESIODE : Théog., 400 et 784. Cf. aussi ARISTOTE : Mét., A 3,
983 b 31-33 qui explique que le Styx est ce qu’il y a de plus ancien et de plus respectable. Au
11° siécle, Porphyre consacra un ouvrage entier a I'eau du Styx (aujourd’hui perdu). Cf.
DAMASCIUS : Vit. Isid., = Ph. § 195 ; § 199 (= ATHANASSIADI § 135A ; § 135B [Damascius. The
Philosophical History. trad. et notes par P. ATHANASSIADI. Athénes : Apamea 1999]). Sur cet
ouvrage perdu, voir la thése récente de C. CASTELLETTI: Porfirio, sullo Stige. Milan :
Bompiani 2006.

145 Les sources du Habru constituaient un prodige de la nature par la suavité et la pureté
de ses eaux ainsi que par la fertilité alentour avec ses jardins et vergers.

146 Cf. M. TARDIEU : Les paysages reliques. Routes et haltes syriennes d’Isidore a Simpli-
cius. Louvain-Paris : Peeters 19g90.



472 Nicolas D’Andres, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

résume a merveille les motivations des voyages dévotionnels néopla-
toniciens de son époque: « Il [Isidore]| était trés friand de voyages a
I'étranger : non point le voyage futile et amollissant dont le but est de béer
d’admiration devant les édifices humains, et les grandeurs et les beautés
des villes ! Mais s’il avait entendu dire qu’existait, en quelque endroit,
quelque chose d’étonnant ou de sacré, caché ou célebre, il voulait étre le
témoin direct du prodige. »47 Cela n’est pas sans rappeler la remarque
d’Olympiodore quant au refus de Platon de pratiquer un tourisme urbain
et de luxe en lui préférant la communion avec les merveilles de la nature.
Par ces voyages-la, sous certaines latitudes encore sacrées et divines, les
Néoplatoniciens remontent en quelque sorte vers ce qu’il y a de plus
ancien et de plus vénérable, encore visible et parlant (source d’oracles)
c’est-a-dire non christianisé. Etre témoin du thauma de la nature, c’est
encore avoir la possibilité de trouver refuge aupres des dieux et de se
recueillir, peut-étre une derniere fois, sur un monde encore habité par le
divin.

(iii) Le voyage initiatique consiste a rencontrer des hommes saints et
dépositaires de certains arts hiératiques, afin de s’instruire sur les rites
pratiqués et de s’initier a de nouveaux Mysteres. Olympiodore mentionne
que Platon est allé en Egypte pour apprendre la science hiératique et la
télestique égyptienne, puis en Phénicie pour s’initier a la magie.48 L'envi-
ronnement thaumaturgique de cette sorte de voyage est censé concilier
philosophie et activités merveilleuses et miraculeuses. Ces excursions sont
a comprendre comme la démonstration que le philosophe, qui se sait
possédé des dieux, peut avoir accés a une sagesse supérieure (lecture des
signes divins, communication avec les dieux, connaissance de l'avenir,
accomplissement de prodiges) a travers une sagesse révélée par les dieux.
Le véritable philosophe étant 'ami des dieux, ces pérégrinations lui
permettent d’acquérir certaines connaissances ésotériques et certaines
techniques secrétes que I'on pourrait assimiler a une thaumaturgie. La dé-
monstration des pouvoirs surnaturels doit étre interprétée comme une
lecon de philosophie pratique qui permet de soumettre I'dme au divin, le
maitre suscitant chez I'éléve une admiration pour ces choses supérieures
afin de l'inciter a la vie philosophique.49 Les actions rituelles et la magie
sont donc utilisées a condition que I'objectif noétique ne soit pas oublié.
Au contraire, une connaissance de ce type pouvait contribuer au processus
de la purification spirituelle et de la contemplation.’sc Dans ce contexte,
Olympiodore ne manque pas de souligner I'attrait pour I'Orient et 'Egypte

147 DAMASCIUS: Vit. Isid., fr. 38 (= Ph. § 239 ; = ATHANASSIADI § 21).

148 OLYMPIODORE : 2, 134-143.

149 Cf. PROCLUS: In Alc., 1, 61,13 - 62,2 (50-51 SEGONDS, t. 1, Paris, 1985). Cf. EUNAPE : Vit.
Soph., V 2, 7, (14, 17-19 Giangrande).

150 Cf. G. FOWDEN : Hermeés l’égyptien. Paris : Les Belles Lettres, 2000, 177-210. Cf. POR-
PHYRE : Vita Pythag., 12.



Une Vie de Platon du VIe siecle (Olympiodore) 473

en matiere d’initiation, faisant ainsi une nette allusion aux voyages
orientaux de Pythagore - paradigmatiques pour I’Antiquité - qui, la-bas,
aurait appris des prétres égyptiens les écritures ¢moTodoypagikav,
iepoyAvpikav et ovuporikav, et quelque chose de plus (mAéov 1) a propos
des dieux.1s! Ces voyages dits « pythagoriciens » resteront un point fort de
I’Antiquité tardive et jouiront d'une notoriété sans précédent aupres des
Néoplatoniciens, sans aucun doute a cause de leur engouement pour les
techniques et les pratiques théurgiques. « Rien n’est plus caractéristique
de I'antiquité tardive que cette conception de la philosophie et de la magie
comme nourrices de I’dme » déclare a juste titre G. Fowden.:52 Outre le
désir de fuir pour un temps les tracasseries et vexations infligées par les
Chrétiens, le choix d’'une expédition en Lydie par Proclus rentre dans le
cadre de ce type de voyages. Le philosophe put s’initier a loisir aux rites
pratiqués dans ces contrées et enseigner lui-méme sa conception du
rituel.’53 Devenir le « hiérophante du monde entier » est pour le Néopla-
tonicien tardif une fagcon de sauvegarder le paganisme.

(iv) Le voyage politique place le philosophe dans la mission éducative
menée sur autrui.’s+ Le sage ne renonce pas a lactivité politique et a
I'enseignement loin de chez lui. Au contraire, ce type de déplacement est
avant tout le corollaire d'une conception de la philosophie comme via
universalis de salut, donc exportable. Le philosophe devient un théérosss
qui a pour mission de quitter sa cité et de voyager a |'étranger, d’observer
I'ensemble de '’humanité et des cités, de voir ce qui s’y passe d’'un point de
vue politique et d’enquéter sur les institutions et les hommes.’s6 Or con-
jointement a cette mission d’observation et d’enquéte a I'étranger apparait
celle d'une conversion et d’'une libération des dmes'57 qui doit déboucher
dans un deuxieme temps sur une conversion des constitutions. Platon
voyage donc vers la Sicile1s8 pour convertir Denys, autrement dit « tenta de

151 Cf. PORPHYRE, Vita Pythag., 12. Cf. JAMBLIQUE, Vita Pythag., 3,14 ; 4, 18-19.

152 G. FOWDEN : Hermeés l'égyptien, 179.

153 Cf. MARINUS : Vit. Procl., 15.

154 Socrate est le modéle fondamental du missionnaire, cf. Platon, Apologie de Socrate,
30e; 31 b; 32 b. Si Socrate est un zélateur intra muros, le philosophe platonicien s’ouvre a
I'international.

155 Cf. PLATON : Lois, XII, 951c, 952b. Cf. H. JOLY : Le renversement platonicien, logos,
épistémé, polis. Paris : Vrin, 2001, 353-355. Un des sens premier du verbe Ocwpe/V est « voir
du pays », cf. HERODOTE : Hist., I, 30, 4-6. La thééria prend donc ici un sens particulier et
original et désigne I'observation des institutions politiques, des législations humaines et des
gouvernants eux-mémes.

156 [ n’est en effet pas possible d’étre un philosophe sans développer « une véritable
anthropologie politique et une conception de ’homme qui ne se comprend que par la polis
et la politeia », H. JOLY : Renversement, 356.

157 La contemplation du Bien en soi et la vision du Juste en soi en produisent I'archétype
exemplaire, cf. PLATON : Rép., VII, 540 a ; 472 e.

158 Cf. OLYMPIODORE : 2, 94-133. Cf. J.-F. MATTE!I : La tentation de Syracuse, Platon et la
tyrannie, dans : Philosophie magazine n° 3, juillet 2006.



474 Nicolas D’Andrés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

transformer en aristocratie sa tyrannie. »'59 Le sage devient alors une sorte
de missionnaire a vocation internationale, représentant sans frontiére de
I'activité théorique du politique dont l'intention est de mettre en place un
modéle/idéal de constitution gouvernée par un roi-philosophe, une
politique éthique ou l'individualité morale doit s’étendre aux dimensions
de la cité. Ce type de voyage est en quelque sorte le supréme test
philosophique et met en valeur le courage du philosophe, implicitement
évoqué chez Olympiodore par la rencontre, récurrente et non sans risque,
entre Platon et le tyran Denys. Dans I’Antiquité tardive toutefois, I'évo-
lution des conditions politiques vers un empire absolutiste ne facilite plus
I'opportunité d'une transformation politique en profondeur. On n’a pas
d’exemple de voyages politiques missionnaires au sens platonicien. Le
Néoplatonicien délaisse la philosophie politique ayant pour but l'orga-
nisation du pouvoir et la métamorphose d’'un régime pour une morale
sociale ot il est question de I'intérét général et du sens de la justice, de la
libéralité et de la générosité.160 Confronté aux magistrats chrétiens, il n’est
plus question de faire preuve d’'un zéle excessif. Les Néoplatoniciens tardifs
exercent toutefois la pratique des vertus politiques en effectuant des
interventions et des déplacements aupres de souverains ou de gouver-
neurs: tout en restant cantonnés a l'exercice d'une magistrature
d’influence. D’autre part, les vertus politiques ne sont pas la préoccupation
premiére des Néoplatoniciens. Leur but est bien supérieur, tout orienté vers
les vertus théorétiques et théurgiques. Le voyage politique est, si 'on peut
dire, devenu voyage a lintérieur de soi-méme, celui qui a pour but
I'organisation de sa cité intérieure. Engager dans la vie contemplative afin de
parvenir a |'« assimilation a dieu », les vertus politiques peuvent dans une
certaine mesure « mettre de I'ordre en nous et nous rendre meilleur. »62
Denys le Tyran a été remplacé par 'Empereur, favorable aux chrétiens ;
le paganisme et la liberté de penser dont jouissait Platon ont été renversés
par une nouvelle tyrannie: le christianisme. Qui sera le Platon de
I’Antiquité tardive qui pourra confronter le Denys « chrétien » ? Dans sa
Vie de Platon, Olympiodore est conscient de la crise fatidique qui traverse
la civilisation grecque. Son texte exprime en filigrane la nostalgie d'une
certaine époque révolue ou le philosophe paien pouvait communiquer sa
sagesse aussi bien dans sa propre cité que loin de chez lui, pratiquer
librement sa religion, contempler a loisir une Nature emplie de dieux.
Désormais, les possibilités de voyager se réduisent et les lieux de rencontre

159 OLYMPIODORE : 2, 98-99 et 2, 118.

160 Cf. MARINUS : Vit. Procl., 14.

161 Cf. MARINUS : Vit. Procl., 15 ; et 16 : « [...] il intervint auprés de gouvernants pour le
bien de cités entiéres. Témoignent de ce que je dis les hommes qui en ont bénéficié,
Athéniens bien sir, mais aussi Andriens et d’autres nations. » Cf. P. BROWN : Pouvoir et
persuasion dans l’Antiquité tardive. Paris : Ed. du Seuil 1998.

162 Cf. MARINUS : Vit. Procl., 18.



Une Vie de Platon du VIe siécle (Olympiodore) 475

avec le divin se font rares. Les motivations sont contrariées et les desti-
nations réduites, repoussées au-dela de 'Empire. Au crépuscule de la
civilisation grecque, I'ultime voyage des derniers Néoplatoniciens de I'Ecole
d’Athénes ne sera plus que 'exil vers la Perse, une errance contrainte dont
la trace se perd dans la nuit des temps.

6. APPENDICE : TRADUCTION DE LA BIOGRAPHIE DE PLATON DANS LA SOUDA163

Fils d’Ariston, le fils d’Aristoclés, et de Périctioné ou Potone,64 de la
descendance de Solon ; en effet, elle appartenait a la sixiéme génération a
partir de Solon, en sa qualité de fille du poéte Dropides, le frére de
Solon.165 Solon, lui, fait remonter son ascendance jusqu’a Nélée. Ariston lui
aussi, le pere de Platon, descendait du lignage de Codros, le fils de
Mélanthos. On raconte que, a la suite d'une vision divine, la meére de
Platon tomba enceinte apres une apparition d’Apollon. Et ce fut seulement
lorsqu'elle eut mis Platon au monde que son mari eut commerce avec elle.
[Platon] naquit & Egine au cours de la 88° Olympiade, apres 'ouverture de
la guerre du Péloponneése, et vécut 82 ans. Il acheva sa vie au cours de la
108° Olympiade, n’ayant tdté ni du mariage, ni méme d'une relation
physique, flt-ce une seule fois. Il prit part a un festin au cours d’une féte et
mourut en dormant. Et d’autres fils apres lui sont nés d’Ariston, Adimante
et Glaucon, ainsi qu'une fille, Potoneé. Et il avait appris a lire et a écrire
chez un certain Denys, et s’était exercé a la palestre chez Ariston d’Argos ;
puis, aprés avoir appris 'art de la poésie, il écrivit des dithyrambes et des
tragédies, mais apres y avoir renoncé, il étudia la philosophie chez Socrate
pendant vingt ans.66 Et une légende veut que Socrate vit, le jour o1 Platon
lui fut confié, un cygne se posant sur ses genoux. Il s’'appelait Aristoclés
mais, parce que sa poitrine était large, il fut surnommé Platon. Selon
d’autres, ce fut a cause de 'ampleur de son style dans ses discours qu'il fut
appelé Platon. Par trois fois, Platon se rendit chez les tyrans Denys en
Sicile et fut vendu par le tyran.7 Annicéris, un Libyen, 'acheta et l'affran-
chit. Il passait son temps a enseigner a I’Académie, et ses successeurs dans

163 D’aprés le texte grec de la Souda édité par A. ADLER. Leipzig : Teubner 1928, 1707.

164 A la différence de Luc BRISSON qui fait observer par rapport au témoignage de
Diogéne Laérce (Vies et doctrines des philosophes illustres, 391, n. 1) : « Suivant tous les
autres témoignages, Potoné est la sceur de Platon et non sa mére. »

165 Pour les questions de généalogie, on se reportera a J. LABARBE : Quel Critias dans le
Timée et le Critias de Platon ?, dans : Sacris Erudiri 31 (1989-1990) 239-255, et a PLATON :
Tim., 20 d 8-e 6. Périctioné n’est slirement pas la fille du poéte Dropides, né avant 675/674
avant J.-C.

166 Le texte dit de fagon peu claire que Platon étudia chez Socrate pendant vingt ans, ce
qui n'est pas vraisemblable. Selon Diogéne Laérce (III, 6), Platon devint le disciple de
Socrate quand il eut atteint I'dge de vingt ans.

167 Selon Olympiodore, Platon aurait été vendu par Denys le Jeune aprés son deuxiéme
voyage en Sicile, tandis que suivant Diogéne Laérce (III, 19), ce fut Denys I’Ancien qui l'au-
rait fait vendre aprés son premier voyage.



476 Nicolas D’Andreés, Damian Caluori, Davide Del Forno et al.

son école furent dans 'ordre les suivants : Speusippe, Xénocrate, Polémon,
Crantor, Cratés. Ceux de Socrate furent Arcésilaos, Lacydes, Evandros le
Phocéen, Damon, Léonteus, Moschion, Evandros I’Athénien, Hégésinous,
Carnéade, Harmadas. Le nombre de ses dialogues authentiques s’éléve a 56
en tout ; les uns sont physiologiques, d’autres éthiques, d’autres encore
dialectiques. Et la République se divise en dix livres, les Lois, en douze. Les
tétralogies restantes sont au nombre de neuf.

Abstract

This article includes the Greek text and first complete French translation of
the biography of Plato that stands at the beginning of Olympiodorus’
lectures on Plato’s Alcibiades (6”' century A.D.). The translation is intro-
duced by a survey of the ways in which philosophers’ biographies were used
in late Antiquity as an initiation to philosophy. The translation is followed
by comparisons between Olympiodorus’ Life of Plato and other ancient
biographies of Plato (those of Apuleius, Diogenes Laertius and the
anonymous Prolegomena) and by a study of the theme of the philosopher’s
voyage in late Antiquity. The article also includes a French translation of the
biography of Plato in a Byzantine source, the Souda.



	Une Vie de Platon du VIe siècle (Olympiodore) : traduction et notes

