
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: "Sicut sentit frater Thomas..." : war Heinrich von Lübek ein Thomist?

Autor: Villani-Lubelli, Ubaldo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760604

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760604
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ubaldo Villani-Lubelli

„Sicut sentit frater Thomas..." - war Heinrich
von Lübeck ein Thomist?*

Gegenstand des vorliegenden Beitrages ist die Abhandlung über den
Menschen des Heinrich von Lübeck1 in seinem zweiten Quodlibet. Es

handelt sich um drei Quaestiones: Utrum si homo resurgeret sine
dimensionibus esset idem numéro qui prius (Quaestio 14), Utrum videlicet
motus cordis sit ab anima (Quaestio 15) und Utrum ad praesentiam
occisoris de vulneribus violenter occisi debet naturaliter emanare sanguis
(Quaestio 16), die als ein exemplarisches Beispiel der Stellungnahme
Heinrichs zu den Texten und Doktrinen des Aegidius und des Thomas
betrachtet werden können. Die Absicht meiner Arbeit besteht darin zu
zeigen, welche Werke dieser zwei Autoren Heinrich von Lübeck verwendet
hat und auf welche Weise er dies getan hat.

1. Heinrich von Lübeck, ein deutscher Dominikaner ganz in der
Tradition

Bei der Quaestio 14 Utrum si homo resurgeret sine dimensionibus esset
idem numéro qui prius stellt sich Heinrich keine unwichtige Frage. Wenn
nämlich der Leichnam nicht idem numéro, d.h. also ontologisch anders als
der lebendige Körper wäre, wären die Reliquien keine Überreste der
Märtyrer, sondern eine andere Substanz. Dann ist es aber sinnlos, sie als

Kultgegenstände zu betrachten. Für Thomas von Aquin ist der Leichnam
nicht mit dem lebendigen Körper identisch, dennoch ist ihre Materie
identisch: quae est iterum suae formae unienda.

Nun, am 30. April des Jahres 1286 verurteilt der Franziskaner John
Peckham acht Thesen2 als häretisch. Anders als die Verurteilungen von

1 Heinrich von Lübeck: Quodl. II, q. 14: „Post quaestiones de homine quantum ad intel-
lectum et sensum fuerunt alia quaesita de homine quoad corpus proprium et fuerunt tria.
Primum erat de toto corpore, secundum de corporis principio puta de corde, tertium de

corpore mortuo."
2 Vgl. Registrum Epistolarum Fratris Johanns Peckham Archiepiscopi Cantuariensis. Ed.

Charles T. MARTIN. Wiesbaden: Kraus Reprint 1965 [London: Longman 1882-1885], Bd. III,
922-923: „Primus articulus, quod corpus Christi mortuum nullam habuit formam
substantialem eandem, quam habuit vivum.

Secundus est, quod in morte fuit introducta nova forma substantialis, et nova species,
vel natura, quamvis non nova assumptione vel unione Verbo copulata; ex quo sequitur, quod
Filius Dei non fuerit tantum homo, sed alterius speciei innominate.



„Sicut sentit frater Thomas..." - war Heinrich von Lübeck ein Thomist? 411

Paris und Oxford, die als Ziele unterschiedliche und heterogene Lehren
hatten und eine steigende Tendenz zu einer neuen heidnischen Haltung
verhindern wollten, fokussiert sich die Verurteilung von Pechkam auf eine
sehr präzise Theorie, auf eine fundamentale und grundlegende Behauptung,

und zwar derjenigen der Einheit der substantiellen Form. Es geht um
die generellen Bedingungen, die erfüllt sein müssen, um von der Möglichkeit

einer identischen Wiederherstellung des Menschen nach der
Auferstehung sprechen zu können. Hierbei verbindet Heinrich diese Frage mit
dem Individuationsprinzip. Die Frage Utrum si homo resurgeret sine
dimensionibus esset idem numéro qui prius könnte auf den ersten Blick
absurd erscheinen, aber trotzdem, auch wenn es nicht möglich ist, dass ein
Mensch sine dimensionibus auferstehen kann, bietet diese Frage eine sehr
aufschlussreiche Überlegung. Heinrich teilt die Frage in eine suppositio
(utrum possibile sit hominem sine dimensionibus) und in eine quaestio
(utrum retenta ista hypothesi retineat homo talis suam unitatem
naturalem) .3

Danach schlägt Heinrich zwei Interpretationsmöglichkeiten des
Ausdrucks idem numéro vor, und zwar als substantia singularis - nämlich der
einzelne Mensch (z.B. Sokrates) - oder als „substantia singularis, prout est

Tertius est, quod in illam formam vel naturam de nova introductam per mortem facta
fuisset transubstantiatio panis, virtute verborum sacramentalium scilicet ,hoc est corpus
meum', si in triduo mortis fuisset facta consecratio.

Quartus articulus est, quod modo, scilicet post resurrectionem Christi, virtute verborum
sacramentaliumconvertitur totus panis in totum corpus Christi vivum, ita quod materia
panis convertitur in materiam corporis Christi, et forma panis convertitur in formam
corporis: scilicet in id, quod est anima intellectiva, secundum quod forma corporis est, et dat
esse corporeum, et hoc virtute verborum sacramentalium.

Quintus est, identitatem fuisse numeralem corporis Christi mortui cum ejus corpore
vivo, tantummodo propter identitatem materiae et dimensionum interminatarum, et habi-
tudinis isparum ad animam intellectivam, quae immortalis est. Esse insuper identitatem
numeralem corporis vivi et mortui, ratione existantiae utriusque in eadem hypostati Verbi.

Sextus est, corpus cujuscumque sancti vel hominis mortuum, antequam sit per putre-
factionem mutatum in auras vel elementa, non esse idem numéro cum corpore ejus vivo, nisi
secundum quid; scilicet ratione materiae communis, sicut sunt unum, quae invicem
transmutantur, ut caro et vermis, et ratione accidentis communis, scilicet quantitatis.
Simpliciter autem esse diversum corpus mortuum a vivo, specie et numéro.

Septimus est, quod qui vult ista docere, non tenetur in talibus fidem adhibere auctoritati
papae, vel Gregorii vel Augustini et similium, aut cujuscumque magistri; sed tantum auctoritati

Bibliae, et necessariae rationi.
Octavus est, quod in homine est tantum una forma, scilicet anima rationalis, et nulla alia

forma substantialis; ex qua opinione sequi videntur omnes haereses supradictae."
3 HEINRICH VON Lübeck: Quodl. II, q. 14. M39ra: „Ista quaestio aliud supponit et aliud

quaerit. Supponit enim ista quaestio, quod possibile sit hominem sine dimensionibus, et
quaerit, utrum retenta ista hypothesi retineat homo talis suam unitatem numeralem.
Suppositio ostensa est esse possibilis in quadam praecedenti quaestione. Et dato, quod non sit
possibilis, adhuc non minus locum habet quaestio, quia antecedens potest esse impossibile,
cuius consequentia est necessaria. Quamvis impossibile sit Deum non esse, posset tantum
verti in dubium, si non esset, utrum alia deficerent necessario, quae tarnen secundum
philosophos sunt necesse esse et formaliter et effective."



412 Ubaldo Villani-Lubelli

pars alicuius numerate multitudinis plurium eiusdem speciei" - die einzelne
Substanz als Teil einer Vielzahl: Sokrates und Aristoteles sind beides
Menschen (nach der Art), aber als substantiae singulares verschieden.4

Dann fragt sich Heinrich erstens, ob der Mensch ohne Quantität
auferstehen kann - in diesem Fall verbindet er die dimensiones mit der
Quantität - zweitens, wie das idem numéro verstanden werden sollte.
Heinrich gibt dann vier Thesen an, nach denen die Quantität nicht als

Individuationsprinzip zu verstehen ist: Primo ergo videndum est, utrum, si
homo resurgeret sine quantitate, esset idem numéro primo modo aut esset
idem numéro secundo modo. Die substantia singularis ist an sich
wesentlich und kein akzidentelles Element wie die Quantität. Nachdem
Heinrich bewiesen hat, dass die Quantität kein Individuationsprinzip ist,
versucht er zu zeigen, wie die Materie als Individuationsprinzip zu
betrachten ist. Hier hält sich Heinrich an Thomas von Aquin. Das
individuum ist jedoch infimum in praedicamento substantiae, d.h. es gibt
keine andere wesentliche Substanz als das Individuum. Heinrich fügt
hinzu, dass das grundlegende Prinzip des Individuums die Materie selbst
ist. Die Materie ist das Prinzip aus dem die forma gewonnen (educitur)
und/oder worauf sie zurückgeführt (reducitur) wird. Nun argumentiert
Heinrich weiter und sagt: das Individuationsprinzip ist die Unteilbarkeit
der Dinge an sich, aber die Unteilbarkeit (indivisio) ist privatio (Beraubung).

Die privatio kann keine andere Ursache haben als die Materie.
Insofern fragt sich Heinrich, ob der Mensch ohne dimensiones der gleiche
Mensch bleibt. An dieser Stelle gibt Heinrich Meinungen zwei verschiedener

Autoren wieder, deren Namen er nicht nennt, unter denen sich aber
Haerveus Nataliss und Aegidius Romanus verstecken. Die erste Meinung6

4 Heinrich VON LÜBECK: Quodl. II, q. 14. M39ra: „Dicendum ergo ad quaestionem, quod
idem numéro dicitur duobus modis: Uno modo idem numéro est substantia singularis, alio
idem numéro dicitur substantia singularis, prout est pars alicuius numeratae multitudinis
plurium eiusdem speciei."

5 HAERVEUS NATALIS: Quodl. VIII, q. 11. Venetiis 1513,152vb; Cf. AEGIDIUS ROMANUS: Quodl. I,
q. n. Frankfurt am Main: Minerva 1966 [Lovanni 1516], 23rb-25ra.

6 HEINRICH VON LÜBECK: Quodl. II, q. 14. M39rb: „Quidam enim dicunt, quod sine omni
addito una substantia singularis potest differre ab alia eiusdem speciei, quia per idem, per
quod res est indivisa in se, est non divisa a quolibet alio. Sed positum est, quod res sit
indivisa in se per formam et materiam. Volunt enim quidam istorum dicere, quod aptitudo
ad dividendum in plures partes eiusdem rationis inesse subiecto materiali ordine naturae
prius quam quantitati, licet per agens naturale ad actum reduci non possit sine quantitate.
Cuius exemplum satis est familiare de forma, quae intenditur et remittitur, quae secundum
quosdam habet latitudinem in essentia, et divisibilitas prius ordine naturae inest forme,
quae secundum magis et minus debet participari, quam a subiecto participetur, et tarnen ilia
diversitas sine subiecto in actu reduci non potest. Sic in proposito. Unde sequitur, quod
quantitas ad multitudinem individuorum sub specie non requiritur necessario nisi respectu
agentis naturalis, quod non agit nisi in ,materiam quantam' et ab ilia quantitate distinctam,
sed intrinsece non requiritur ad multiplicationem. Et ideo agens supernaturale posset talia
multa individua facere sine quantitate et conservare."



„Sicut sentit frater Thomas..." - war Heinrich von Lübeck ein Thomist? 413

ist die folgende: Eine substantia singularis unterscheidet sich von einer
anderen derselben Art, weil sie an sich unteilbar ist. Einige Autoren sagen,
dass die multiplicatio individuorum in derselben Art eine Eigenschaft des

suppositum materialis ist, das der Natur nach der Quantität vorausliegt.
Insofern ist die Quantität zur multiplicatio individuorum nicht nötig.
Anders ausgedrückt: unterschiedliche Menschen sind Individui in
derselben Art, weil sie von der Materie, nicht von der Quantität multipliziert
sind.

Die zweite Meinung7 übernimmt Heinrich von Thomas von Aquin8 und
lautet: Die Quantität ist zur multiplicatio suppositorum nötig, weil sie das

suppositum teilt, so dass die multiplicatio individuorum in derselben Art
von der Quantität ermöglicht wird.

An dieser Stelle könnte man von Heinrich erwarten, dass er mitteilt,
welche der zwei Meinungen er als überzeugend betrachtet, aber er sagt:
Sed quae istarum opinionum sitverior, nihil adproposituml

Als erste Zwischenbilanz dieser Abhandlung kann man feststellen, dass
diese 14. Quaestio ein gutes Beispiel der Art und Weise liefert, wie die
Argumentation Heinrichs meistens verläuft. Heinrich hat Thomas von
Aquin als ständigen Anhaltspunkt, wobei er aber keine klare und deutliche
Haltung dazu einnimmt. Er versucht zwischen den zwei vorgetragenen
Meinungen zu vermitteln, ohne aber einen eigenen Weg zu gehen. Er will
nicht die Gegensätze der Meinungen der Gelehrten betonen, sondern er
will die verschiedenen Ansichten darlegen und erklären. Eleganterweise
geht Heinrich über die Unterschiede zwischen den Gelehrten hinweg und
nimmt auch nicht an der Debatte teil. Die Absicht des Autors ist es, die
Debatte über eine Frage darzulegen und nicht notwendigerweise eine neue
Ansicht zum Thema zur Debatte zu stellen. Heinrich ist nicht daran
interessiert, eine neue Einsicht zu formulieren, sondern präsentiert mögliche
Antworten seiner Vorgänger zu einer diskutierten Frage. Insofern sind die
quaestiones des Heinrichs sehr aufschlussreiche Informationsschriften der
philosophischen und theologischen Diskussionen im 14. Jahrhundert.

2. Heinrich von Lübeck, ein deutscher Thomist im 14. Jahrhundert

Bei der zweiten Quaestio der Gruppe de homine, fragt sich Heinrich Utrum
videlicet motus cordis sit ab anima. Hierbei stützt sich Heinrich auf zwei
klassische Meinungen, nämlich die von Thomas von Aquin und die des

7 HEINRICH VON Lübeck: Quodl. II, q. 14. M39rb: „Alii autem dicunt, quod ad huiusmodi
multiplicationem suppositorum eiusdem rationis essentialiter requiritur quantitas, quae primo

habet partes eiusdem rationis, unde multiplicatio individuorum sub specie facit nume-
rum, qui est in praedicamento accidentis, puta quantitatis. Sicut ergo absque implicatione
contradictionis non potest aliquid esse extensum sine quantitate continua, sic absque
implicatione contradictionis non potest aliquid esse numeratum sine quantitate discreta."

8 THOMAS DE Aquino: Sent. IV, dist. 44, q. 1 a. 1, qla. 3, ad 3m.



414 Ubaldo Villani-Lubelli

Aristoteles. Bei dieser Quaestio folgt Heinrich strukturell und inhaltlich
der kleinen Abhandlung des Thomas9 De motu cordis, ohne eigene
Gedanken zu äußern. Heinrich versucht allein eine Harmonie zwischen
Thomas und Aristoteles zu finden. Die ganze Quaestio des Heinrich wirkt,
als wäre sie von Thomas' Traktat abgeschrieben. Sogar die Aristoteleszitate
hat er von Thomas übernommen. So ist es offensichtlich, wie tief das
Denken Heinrichs von Thomas geprägt ist. Während Heinrich bei anderen
Quaestionen an dem Thema sehr interessiert ist und sich teilweise
polemisch mit anderen Philosophen und Theologen auseinandersetzt, scheint
er bei dieser Abhandlung de motu cordis die Argumente Thomas' kritiklos
zu übernehmen. Insofern spielt Thomas auch eine zweckmäßige Rolle bei
Heinrich.

Diese Quaestio des zweiten Quodlibets liefert auf diese Weise das

überzeugendste Beispiel des „Thomismus" Heinrichs von Lübeck und sie
ist am besten geeignet, die Abhängigkeit der deutschen Dominikaner von
Thomas von Aquin zu belegen.

Als zweite Zwischenbilanz lässt sich nicht bezweifeln, dass Heinrich der
deutsche Thomist schlechthin war. Er vertritt keine neuen Thesen und
schreibt bei Thomas ab. jede Anstrengung, Heinrich von Thomas zu
befreien, könnte genau an diesem Punkt scheitern. Trotzdem verdient das
Denken Heinrichs von Lübeck Interesse, denn es ist feinsinnig und einzigartig,

wie ich am Ende dieses Beitrages zeigen werde.

3. Leichnambluten und Körperlichkeit. Die Rolle des Aegidius Romanus'

bei Heinrich von Lübeck

Nachdem Thomas von Cantalupe sich selbst gegen eine Verurteilung
seines Meisters, des Erzbischofs von Canterbury und Primas von England,
John Peckham, vor dem Papst zu verteidigen hatte, starb er in Italien auf
dem Weg nach England am 25. August 1282. Thomas von Cantalupe bekam
den päpstlichen Freispruch. Fünf Tage nach Thomas' Tod wurden seine
inneren Organe im Kloster San Severos begraben. Thomas Herz wurde
Edmond von Cornwall geschenkt und vermutlich in Ashridge begraben.
Die Knochen kamen hingegen nach Hereford zurück. Während der Reise
nach England begannen Thomas' Knochen in der Provinz von Canterbury,
also der Provinz John Peckhams, zu bluten, wie um Peckham zu
beschuldigen, er sei für den Tod des Thomas verantwortlich. So wurde das
Bluten der Knochen auch interpretiert, woraus folgte, dass Peckham im
Dezember 1282 des Mordes angeklagt wurde. Im folgenden Jahr war der
Vorfall schon an der Universität von Oxford bekannt, so dass der

9 THOMAS DE Aquino: De motu cordis, in: Opera Omnia, XLIII. Roma: Commissio leonina
1976, 127-130.



„Sicut sentit frater Thomas..." - war Heinrich von Lübeck ein Thomist? 415

Franziskaner und treue Schüler von Peckham, Roger Marston, auf die
Frage antworten musste, ob der Leichnam eines Menschen in Anwesenheit
seines Mörders bluten könne.10 Sogar im Laufe des Kanonisationsprozesses
von Thomas von Cantalupe im Jahre 1307 bis 1320 wurde dieser Vorfall
erwähnt. Selbstverständlich war aber dies kein Einzelfall. Das Leichnambluten

war mindestens bis zum 17. Jahrhundert eine sehr verbreitete und
ernst behandelte Frage11 und wurde als ein sehr originelles Gottesurteil
gedeutet.12 Die Juristen bezeichnen es als Bahr-recht und es wurde
jahrhundertlang als juristische Probe anerkannte. Die älteste juristische
Quelle in Deutschland ist das Freisinger Rechtsbuchh des 14. Jahrhunderts.
Aber nicht nur in der juristischen und philosophischen Literatur, sondern
auch in der Literaturgeschichte ist das Bahr-recht bezeugt. Im 16.

Jahrhundert, also später als der Gegenstand dieser Abhandlung, eröffnet
William Shakespeare'5 den zweiten Akt von Richard III. mit dem Bluten
der Wunden König Heinrichs des VI. in Anwesenheit von Sir Gloucester.
Kommen wir nun zum Deutschland des 13. und 14. Jahrhundert zurück, so
belegen die Berichte der deutschen Literatur noch weitere zahlreiche Fälle
des Leichnamblutens. Die zwei aufschlussreichsten Beispiele16 stammen
aus dem Iwein und aus dem Nibelungenlied. Nach dieser kurzen Vorge-

10 Vgl. BOUREAU, Alain: Théologie, science et censure au XIIIe Siècle. Le cas de Jean

Peckham. Paris: Les Belles Lettres 1999, 245-292.
11 Vgl. Delumeau, Jean: La paura in Occidente. Trad, di Paolo Traniello. Torino: Société

Editrice Internazionale 1979, 120; Vgl. Villani-Lubelli, Ubaldo: Un'ordalia. Il sanguinamento
del cadavere, in: Medioevo. Un passato da riscoprire, 6 (2010) [im Erscheinen].

12 GAUVARD, Claude: "De grace especial". Crime, état et société à la fin du Moyen Age.
Paris: Publications de la Sorbonne 1991, 179-189. PLATELLE, Henri: La voix du sang. Le cadavre
qui saigne en présence de son meurtrier, in: La piété populaire au Moyen Age. Paris:
Bibliothèque Nationale 1977, 161-179. Micrologus. Natura, scienze e società medievali. Il Cadavere.
Firenze: Olschki 1999.

3 Vgl. PATETTA, Federico: Le ordalie. Torino: Bocca 1890,164-218.
H Freisinger Rechtsbuch. Bearbeitet v. Hans-Kurt CLAUSSEN. Weimar: Bühlau 1941, 314-

315-

5 SHAKESPEARE, William: Richard the Third, 2: „If you delight to view thy heinous
deeds, / Behold this pattern of the butcheries. / O gentlemen! See, see dead Henry's
wounds / Open their congeal'd mouths and bleed afresh. / Blush, blush, thou lump of foul
deformity, / For 'tis thy presence that exhales this blood / From cold and empty veins where
no blood dwells."

16 Iwein, 1355-1364., hrsg. von BENECKE, G.F. / LACHMAN, K., neu bearbeitet von WOLF, L.
Berlin: W. de Gruyter 1968: „Nü ist uns ein dine geseit / vil dicke vür die wârheit, / swar den
andern habe erslagen, / und wurder vür in getragen / swie langer dâ vor waere wunt / er
begunde bluoten anderstunt / nü seht, also begunden / in bluoten sine wunden, / dô man in
in daz palas truoc: / wan er was bi im der in sluoc. Nibelungenlied, 1044h, nach der Ausgabe
von BARTSCH, K., hrsg. von BOOR, H. de. Wiesbaden: Brockhaus 1972, 172: Daz ist ein michel
wunder, vil dicke ez noch geschiht: / swâ man den mortmeilen bi dem töten siht, / sô

bluotent im die wunden, als ouch dà geschach; / dâ von man die sculde dâ ze Hagene
gesach / Die wunden vluzzen sêre, alsô si täten ê: / die ê dâ sêre klageten, des wart nu
michel mê. / dô sprach der künec Gunther ich wilz iueh wizzen lân: / in sluogen schâchaere,
Hagen hât es niht getân."



4I6 Ubaldo Villani-Lubelli

schichte komme ich also zur Quaestio 16. Utrum ad praesentiam occisoris
de vulneribus violenter occisi debet naturaliter emanare sanguis Heinrichs
von Lübeck, denn bei seiner Abhandlung geht es um eine Frage, die in
einem historischen und philosophischen Zusammenhang gesehen werden
muss.

Heinrich von Lübeck fragt sich, ob die Wunden eines getöteten
Menschen in Anwesenheit seines Mörders bluten können. Der opponens
sagt, das Bluten des Leichnams sei entweder gewalttätigen oder natürlichen

Ursprungs. Es kann jedoch nicht gewalttätigen Ursprungs sein, weil
derjenige, der die Gewalt angewandt hat, nicht erscheint / nicht dabei ist.
Daher ist das Bluten natürlichen Ursprungs. Der respondens behauptet,
dass ein Phänomen nur dann natürlich ist, wenn es sich regelmäßig
wiederholt, hingegen kommt das Leichnambluten nur selten vor, so dass es

kein natürliches Phänomen darstellen kann. Nachdem Heinrich die Fragen
gestellt hat, legt der deutsche Dominikaner die zwei behaupteten Thesen

vor, die er im Detail vorstellen möchte und später widerlegen wird.
Gemäss der ersten Behauptung1? ist die Ursache des Blutens fremdverursacht,

weil die Blutreste in der Kleidung des Mörders oder in seiner
Tatwaffe verbleiben. Sobald der Mörder sich dem Leichnam nähert, zieht
das noch in der Kleidung oder in der Waffe verbleibende Blut das Blut des

Opfers an und dessen Wunden beginnen erneut zu bluten. Heinrich stellt
dieser Behauptung drei contra-Thesen entgegen. Die erste Widerlegung18
folgt der Theorie der Attraktion. Tractus (Attraktion / Bewegung) kann
durch Warmes (a calido), durch Leeres (a vacuo) oder a tota specie bzw. a

simili verursacht sein. Der Tractus a calido wirkt in der elementarischen
Natur, der Tractus a vacuo wirkt in der himmlischen Natur, der Tractus a

tota specie in beiden. Heinrich sagt also, dass die erste Bewegungsart nicht
sein kann, weil sie sich mit zunehmender Wärme verstärkt, wobei es

offensichtlich ist, dass ein Leichnam nicht warm ist. Es kann auch nicht a

vacuo sein, weil es kein vacuum gibt. Es kann nicht a tota specie sein,

'7 HEINRICH von LÜBECK: Quodl. II, q. 16. M4ora: „Dicunt enim quidam, quod causa istius
effectus est ista: Quia de sanguine occisi forte remanet aliquid in vestibus occisoris aut in
instrumenta occisionis. Et ideo cum ipse appropinquat occiso sanguis existens in vestibus
occisoris aut in instrumento evocat sanguinem de vulneribus ad se trahendo quod, licet non
possit perficere, saltem movet ipsum de vulnere et sie ista ratio innititur isti prineipio, quod
totum moveatur ad partem."

18 HEINRICH von Lübeck: Quodl. II, q. 16. M4ora: „Primo sic: Tractus naturalis aut est a

calido aut a vacuo aut a tota specie, quem vocant quidam tractum a simili. Primum facit
natura elementaris, secundum natura caelestis, tertium forma mixti, ut excedit aliqualiter
proportionem mixtionis, hoc est secundum quod reducitur ad aliquam qualitatem, quam
videmus in elementis. Modo tractus iste non potest esse a calido, quia tunc magis calidum
magis attraheret et interfector per accidens, nec a vacuo, quia ibi non apparet vacuum, nec a

tota specie, propter duo, primo, quia talis tractus semper est inter specie differentia, ut patet
de magnete et ferro, de palea et lapide, secundo, quia in tali tractu minus perfectum
movetur ad magis perfectum, ut patet in eisdem. Sed in proposito, sanguis in corpore occisi
magis habet esse perfectum quam in veste occisoris aut in instrumento."



„Sicut sentit frater Thomas..." - war Heinrich von Lübeck ein Thomist? 417

erstens, weil die Attraktion immer zwischen zwei verschiedenen Dingen
besteht, wie z.B. zwischen Magnet und Eisen; zweitens, weil sich in diesem
tractus das weniger Vollendete zum mehr Vollendeten hinbewegt. Das
Blut im Körper des Opfers sollte jedoch vollkommener sein als dasjenige in
der Kleidung oder in der Waffe des Mörders verbleibende. Die dreifache
Unterscheidung des tractus kommt ursprünglich von Avicenna, wie Aegidius

Romanus in der 25. Quaestio des fünften Quodlibets sagt. Heinrich
jedoch übernimmt diese Unterscheidung wie die ganze Struktur der Quaestio

höchstwahrscheinlich von Aegidius Romanus Quaestio selbst und nicht
direkt aus Avicenna.^

Die zweite contra-These20 Heinrichs ist diejenige der Konservierung
der Bewegung (propter conservationem motus), nach der das Blut im
Körper des Opfers bleibt, nicht jedoch in der Kleidung oder an der Waffe
des Mörders. Die dritte contra-These21 stützt sich wieder auf die
Attraktionslehre. Heinrich behauptet, dass ein Teil sich nach dem Ganzen
hinbewegt, nicht umgekehrt (pars naturaliter movetur ad totum). Gäbe es
eine Bewegung zwischen dem Blut des Opfers und dem des Mörders, wäre
diese dann einfacherweise vom Mörder zum Opfer und nicht vom Opfer
zum Mörder. Diese drei contra-Thesen kommen offensichtlich von
Aegidius Romanus.22

>9 Vgl. AEGIDIUS Romanus: Quodl. V, q. 25. Frankfurt am Main: Minerva 1966 [Lovanni
t5i6], 340B: „Dicunt enim aliqui, quod ex sanguine remanente in cultello, vel in vestibus
occidentis (quia a simili fit attracio) possit contingere, quod adveniente occisore fiat
attractio sanguinis existentis in corpore occisi. Sed hoc stare non potest: quia si sit attractio
a simili, hoc est, quia imperfectum trahitur ad perfectum; ut si a magnete trahitur ferrum,
hoc est, quia aliqua virtus est complete in magnete, et incomplete in ferro, unde fiat talis
attractio. Unde et quidam talem tractum a tota specie vocant, secundum quod distinguit
Avicenna triplicem tractum; videlicet, a calido, qui sit a natura elementari; a vacuo, qui
videtur fieri a celesti natura; et a tota specie, quae videtur reduci ad naturam mixti."

20 HEINRICH VON LÜBECK: Quodl. Il, q. 16. Mqorb: „Secundo: Omnis motus naturalis est

propter conservationem moti, ut patet de se, sed sanguis magis conservatur in corpore
proprio quam in veste aut in instrumento occisoris. Ergo etc."

21 HEINRICH VON Lübeck: Quodl. II, q. 16. Mqorb: „Tertio: Pars naturaliter movetur ad
totum magis quam e converso. Ergo si aliquid de sanguine occisi esset coniunctum occisori,
magis moveretur ad occisum, quam e converso."

22 HEINRICH VON Lübeck: Quodl. II, q. 16. Mqorb: „Et quia perfecta ratio sanguinis magis
reservabitur in eo, qui est in corpore, quam in illo, qui est in cultello, vel in vestibus, per
talem attractionem, sanguis qui est in corpore, non procedet ad exteriora sed magis sanguis,
qui est in cultello, vel in vestibus, redibit ad corpus. Totum autem hoc dictum est fantas-
ticum et stolidum, quia esset ex hoc impossibilia considerare. Nam hoc modo, nisi aliud sit
in causa, nec sanguis, qui est in corpore, ibi ad sanguinem, qui est in cultello, nec e converso.

Si enim abscindatur pars carnis a carne, propter praesentiam carnis abscisae nulla
immutatio fit in corpore, unde est abscissa. [...] Valet autem istud contra primum dictum
quia sanguis effusus non redit ad sanguinem, qui est in corpore, sicut pars ad totum: et
multo minus sanguis qui est in corpore, naturaliter non tendit ad sanguinem fusum, quia
non est da natura totius quod tendat ubi est sua pars: nec etiam est de ratione partis, quod
vadat ad totum nisi quatenus esset totum in loco proprio et pars esset extra locum."



4i8 Ubaldo Villani-Lubelli

Heinrich stellt dann die zweite Behauptung23 vor. Die Gewalttätigkeit
der Handlung verursacht im Mörder eine größere Bewegung der Geister
{Spiritus), die durch den Anblick des Opfers hervorgerufen wird. Im Laufe
der gewalttätigen Handlung fließen Geister aus dem Körper des Täters in
den Körper des Opfers hinein und bleiben dort auch nach der Tat. Trifft
der Mörder dann zu einem späteren Zeitpunkt auf den Leichnam seines
Opfers, bewegen sich die im Leichnam befindlichen Geister des Mörders
wieder zu ihm hin, da sie zu ihrem Ursprung zurück wollen. Diese starke
Bewegung der Geister verursacht das Bluten der Wunden am Leichnam
des Opfers. Heinrich hält sich hier an die damals sehr verbreitete
physiologische Lehre, und zwar die Lehre der Geister (oder Spiritelli) - die auf die
griechische und arabische Medizin zurück geht und die auch von Albert
dem Großen benutzt worden ist. Im 13. Jahrhundert war diese Lehre so
sehr verbreitet, dass sie sogar in der Literatur und in der Poesie belegt ist.
Guido Cavalcanti weist auf die „lebendigen Geister" („spiriti vitali") hin. Er

spricht von einer Reihenfolge der Spiriti und Spiritelli, die eine Projektion
der Gemütslage des Dichters selbst sind. Diese Geister besitzen eigene
Bewegungen und selbstständiges Gefühl: und sie fließen und zittern und
sammeln sich, um sich dann wieder zu verflüchtigen, wie eine Armee bei
einer Niederlage. In der physiologischen Tradition ist Spiritus eine körperliche

Essenz, jedoch verdünnt, die sich durch die Venen, die Arterien und
die Nerven ausbreitet. Dass diese Geister wirken, fließen, kämpfen und
miteinander sprechen, ist eine poetische Erfindung, die einer Neigung der
symbolisierenden Darstellung der spätmittelalterlichen Kultur und
Kunstdarstellung entspricht. Ein paar Jahrzehnte später als Cavalcanti spricht
auch Cecco d'Ascoli24 in einem sehr ähnlichen Kontext in L'Acerba von
Geistern wie demjenigen des Heinrichs von Lübeck, nämlich wieder in
Bezug auf das Bluten eines Leichnams in Anwesenheit des Mörders.

Ich komme aber jetzt zum Text Heinrichs zurück. Denn der deutsche
Dominikaner scheint von der Lehre der Geister nicht überzeugt zu sein,

23 HEINRICH VON LÜBECK: Quodl. II, q. 16. IVUorb: „Alia ratio assignatur ab aliis talis:
Occidens aliquem per violentiam patitur magnam commotionem spirituum in corpore, qui
per oculos eius immittuntur in ipsum quem aspicit. Et ideo non est dubium, quin de

spiritibus occisoris remaneant aliqui in occiso. Adveniente ergo occisore, Spiritus in occiso
derelictus naturaliter moveantur ad occisorem et faciunt ex motu suo commotionem in
vulneribus occisi appariendo orificia venarum, ex quo sequitur fluxus sanguinis; et hac ratio
innititur opposito principio, videlicet quod pars naturaliter moveatur ad totum. Sed haec
rationes nullam faciunt necessitatem, immo nec bonam apparentiam."

24 CECCO d'ASCOLI: L'Acerba [Acerba Etas], X, 37-48. A cura di ALBERTAZZI, Marco.
Trento: La Finestra 2002: „Perché le plaghe de l'occulto occiso / manda ciaschuna lo sangue
di fore, guardando chi l'à morto nel suo viso? / Se con le plaghe növe, cio te dico, / ché

spiriti rimangono nel core, / quai move Lira verso '1 suo nimico. / Ciascuno se move al
dolente loco, / e move el sangue per le calde vene: / ma questa novitate dura pocho. / Ma
l'acqua calda per le plaghe messa / resolve quili spirti che conténe / el core intento, si che
ciascun cessa."



„Sicut sentit frater Thomas..." - war Heinrich von Lübeck ein Thomist? 419

weil er diese Meinung bzw. Lehre nur mit drei kurzen und zutreffenden
Behauptungen zurückweist.25

Heinrichs Meinung nach hat diese Theorie eigentlich keinen Sinn,
erstens, weil es nicht richtig wäre, die natürlichen Phänomene zu
missachten; zweitens, weil sich zwar ein Teil zum Ganzen hinbewegt, aber nur
dann, wenn das Ganze im locus naturalis des Teils ist - das ist hier aber
nicht der Fall, weil der Teil sich immer zum Mörder bewegen würde, auch
in seiner Abwesenheit. Drittens, der motus localis kann nicht nur a tota
specie, sondern muss auch a gravitate et levitate sein. A gravitate kann es
nicht sein, weil sich der Geist im Mörder und der Geist im Opfer der Art
nach unterscheiden. A levitate kann es genausowenig sein, denn die
Bewegung wäre notwendigerweise entweder nach oben oder nach unten
gerichtet.26

Nachdem Heinrich diese These widerlegt hat, stellt er seine eigene
Meinung zum Thema vor. Heinrich meint, dass das Phänomen des
Kadaverblutens auf die göttliche Providenz oder auf den Teufelsbetrug
oder letztlich auf eine zufällige Erfahrung reduziert werden sollte.27

Hierbei ist es offensichtlich, dass sich Heinrich neuerdings auf die 25.
Quaestio des Aegidius Romanus stützt.28

Heinrichs Schlussanalyse ist in nur zwei Zeilen zusammengefasst. Für
Heinrich von Lübeck kann das Bluten des Leichnams von Gott verursacht
werden, um etwas Nützliches zu erwirken (ad aliquam utilitatem), z.B. um

25 HEINRICH von LÜBECK: Quodl. II, q. 16. Mzj-orb: „Primo, quia non concordat sensatis,
quod tarnen despicere in naturalibus stultum est. Probatio assumpti: Videmus multas
resolutiones fieri a corporibus viventium propter quas animal indiget restauratione per
cibum, sed in illis non percipimus aliquem reditum ad corpus. Ergo frustra ponuntur illi
Spiritus redire ad occisorem.

Secundo, quia pars non movetur ad totum nisi cum totum est in loco naturali partis, sed
sic non est in proposito, quia tunc etiam pars moveretur ad occisorem in quacumque dis-
tantia, etiam cum esset absens.

Tertio, quia motus localis numquam est alicui naturali nisi sit a tota specie vel a gravitate

et levitate. Primum non est in proposito, quia Spiritus in occisore et spiritus derelicti in
occiso differunt specie. Secundum etiam non, quia tunc talis motus necessario esset aut
sursum aut deorsum tantum."

26 Vgl. The Prose Salernitan Questions, 269, 130,24-131,3: „Ex eadem physica contingit
unde aliquis ex levi vulnere aliquem occidit, cum alius ex graviori vulnere eundem non
occideret. Sunt enim aliqui homines quorum spiritus venenosi sunt et pestiferi. Horum
igitur spiritus cum telo ad percussum derivatus, subiectum inficit et corrumpit. Et sic par-
vum vulnus causa mortis esse potest aliquando magis quam gave vulnus, si is qui parvum
vulnus infixit spiritus habeat venenosos. Is vero qui grande vulnus intulit huiusmodi caruit
malitia."

27 HEINRICH VON LÜBECK: Quodl. II, q. 16. Mqorb: „Dicendum ergo ad questionem, quod
si talis effectus contingat, habet reduci, vel in divinam providentiam, vel in diabolicam
fraudulentiam, vel in casualem experientiam."

28 HEINRICH von LÜBECK: Quodl. II, q. 16. Mqorb: „Dicemus enim triplici de causa hoc

posse esse; videlicet Providentia Dei, ex fallacia daemonum et ex contingentia casuali."



420 Ubaldo Villani-Lubelli

den Unschuldigen zu entlasten oder den Schuldigen zu bestrafen oder

wegen irgendeines anderen Zweckes.29
Insofern ist Heinrichs Anspielung auf den zweiten Petrusbrief

verständlich, die sich auf „das wahnwitzige Vorhaben des Propheten" bezieht,
vielmehr aber auch Heinrichs Anspielung auf die Balaam-Geschichte. In
dem Petrusbrief geht es an dieser Stelle wirklich um die Täuschung der
Menschen und wie Gott diese Täuschung wieder rückgängig macht, indem
er in das Schicksal der Menschen eingreift. Balaam lässt sich von seinem
Esel daran hindern, den Hofleuten aus Moabîo zu folgen. Das merkwürdige
Benehmen des Esels war jedoch eigentlich durch einen Engel verursacht.
Der Petrusbrief erwähnt hier selbst die Stelle des Balaam, die Verbindung
dieser Stellen in der Bibel ist also keine eigene Idee von Heinrich, sondern
schon in der Bibel vorweggenommen. Die Geschichte des Propheten
Balaam scheint die Intention zu haben, dass Gott Wunder wirkt, damit die
Menschen sein Urteil verstehen. Der Esel in der Geschichte ist zickig, da
der Esel seinem Besitzer das Leben rettet, indem er dem Engel ausweicht,
der von Gott geschickt wurde, um Balaam zu bestrafen. Der Esel will
Balaam retten und wird von Balaam aber geschlagen, dann erst lässt Gott
den Esel sprechen, damit der Esel Balaam erkläre, warum er nicht tut, was
der Prophet will. Erst dann sieht auch Balaam den Engel, der ihn bestrafen
wollte. Es geht also um die Hilfe Gottes, der den Esel sprechen lässt, damit
dieser seinem Besitzer erklärt, was passiert ist.31 Heinrich nutzt ein
Beispiel aus De Civitate von Augustinus, wo er von den Griechen erzählt, die
siegreich von Troja zurückkamen, aber von verschiedenen Unglücken
verfolgt wurden. Die Griechen begannen also Diomedes als Gott zu betrachten

als Beleg dafür, wie einfach es ist, sich irreführen zu lassen. Wenn die

29 HEINRICH von Lübeck: Quodl. II, q. 16. M4orb: „Primum patet: Potest enim esse
miraculose fieri talis effectus a Deo ad aliquam utilitatem, vel ut eripiatur innocens, vel ut
puniatur nocens, vel ut aliqua alia utilitas inde proveniat, sicut dicitur 2 Petri 2, quod animal
,subiugale voce hominis loquens prohibuit prophetae insipientiam' et tangit hystoriam de

Balaam; et sicut illud raro accidit, sie et istud."
3° Vgl. Biblia Sacra Vulgata. Ed. WEBER, Robert. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft

2003, Nm. 22,1-24,25.
31 HEINRICH von LÜBECK: Quodl. II, q. 16. M4orb: „Secundum patet, quia diabolus potest

procurare hune effectum ad hominum deeeptionem, ut inducat eos in errorem, quod animae
occisorum vindictam mortis expetant et ob hoc circa corpora mortuorum oberrent quousque
vindictam procurant vel in alium errorem consimilem homines inducant. Non enim esset

parvus error aut modicum noeivus si homines haberent illam opinionem, quod talis motus
sanguinis haberet causam naturalem, quia posset reus eripi corpore non sanguinante et
innocens occidi dyabolo talem motum sanguinis procurante. Multa enim mira facit dyabolus
ad deeeptionem hominum; exemplum habetur XVI11 De civitate Dei, ubi prosequitur,
quomodo in insula Dyamedia sit templum Dyomedis, in cuius templi ministerio laborant
quaedam aves, quae rostris suis aquam apportant et inter populos discernunt ita, quod Gre-
cis aut Grecorum Stirpe progenitis blandiuntur, alios autem rostris infestant et unguibus
lacérant, quod ad litteram dicitur esse verum, sed tarnen est per malignum spiritum procura-
tum, ut teneat homines in errore illo, quod Dyomedes sit deificatus et socii mutati in aves

qui sicut ministraverunt sibi vivendo, sic servant sibi festa sua celebrando."



„Sicut sentit frater Thomas..." - war Heinrich von Lübeck ein Thomist? 421

vom Unglück getroffenen und verzweifelten Griechen dachten, Diomedes
um Hilfe zu bitten, so ist es einfach zu verstehen, dass der Teufel das
Kadaverbluten provozieren kann, um den Schuldigen zu entlasten oder
Unschuldige verurteilen zu lassen. Am Ende spricht Heinrich von der
zufalligen Erfahrung (causale experientia).12

In diesem Zusammenhang zitiert Heinrich das zweite Buch der Physik
des Aristoteles'33, in dem der griechische Philosoph die unterschiedlichen
Ursachen behandelt, unter denen einige per causam und andere per acci-
dens sind und beide zusammen unendlich viele sein können: causae per
accidens possint esse infinitae.

Zum Schluss sagt Heinrich, dass das Phänomen des Kadaverblutens
weder vom natürlichen Gesichtspunkt noch vom gewalttätigen Gesichtspunkt

her zu erklären sei, sondern vielmehr als übernatürliches Phänomen
zu verstehen ist oder als Phänomen ohne wissenschaftliche Konsistenz
anzunehmen sei, weil es vom Teufel verursacht sein könne. Heinrich
scheint also die Rolle des übernatürlichen Elementes im Kadaverbluten
anzunehmen und zuzulassen.34

jetzt komme ich zur Affäre von John Peckham und Thomas von
Cantalupe. Wie bereits von Alain Boureau festgestellt hat, wurde Thomas
von Cantalupe wegen der Meinungsverschiedenheit mit Peckham nach
seinem Tod als Märtyrer wahrgenommen. Trotz der Härte der
Auseinandersetzung sollten wir vorsichtig sein, von einem eigentlichen Martyrium
zu sprechen. Nach André Vauchez wussten diejenigen, die auf der Seite

von Thomas von Cantalupe waren, dass ohne emotionale Ereignisse und
mirakulöse Elemente die Heiligsprechung dieses Bischofs erfolglos
verlaufen könnte. Die effusio sanguinis war damals eine wichtige Bedingung
zur Heiligsprechung. Das Leichnambluten als übernatürliches Phänomen
zulassend, scheint Heinrich einerseits die Verbindung dieses Phänomens
mit der Heiligsprechung anzuerkennen, andererseits hält er sich an Aegidius

Romanus und schlägt vor, dass dieses Phänomen auch vom Teufel
verursacht sein kann. Dabei erkennt Heinrich in jedem Fall keine
wissenschaftliche oder naturwissenschaftliche Möglichkeit zur Erklärung des
Blutens an und stellt es damit in eine übernatürliche und religiöse Sphäre.

32 HEINRICH VON Lübeck: Quodl. II, q. 16. M^orb: „Dicendum ergo ad questionem, quod
si talis effectus contingat, habet reduci, vel in divinam providentiam, vel in diabolicam
fraudulentiam, vel in casualem experientiam. [...] Tertium patet, quod multis modis potest
aliquid evenire casua liter cum "causae per accidens possint esse infinitae", ut dicitur II
Physicorum."

33 Vgl. ARISTOTELES: Physica, II 5, i96b26-28, 197817-18; Les Auctoritates Aristotelis. Un

florilège médiéval. Étude historique et édition critique. Ed. Jacqueline HAMESSE. Louvain:
Peeters 1974,146,30: „(75) Causae per se sunt finitae, sed causae per accidens sunt infinitae."

34 HEINRICH VON LÜBECK: Quodl. II, q. 16. Mqorb: „Ad rationes in oppositum, cum dicitur
talis motus est naturalis aut violentus, dicendum, quod est dare medium, quia potest esse
miraculosus. Potest etiam esse a demone procuratus."



422 Ubaldo Villani-Lubelli

Bei der 16. Quaestio hat Heinrich in Aegidius Romanus eine seiner
wichtigsten Quellen, wie wir vorhin gesehen haben. Dabei stützt sich
Heinrich offensichtlich und grundlegend auf die 25. Quaestio des fünften
Quodlibets von Aegidius. Diese Abhängigkeit hatte schon Alain Boureau
teilweise dargestellt und wird vom Editionsprojekt noch weiter bestätigt.
Nach der Datierung von Giorgio PinDs des fünften Quodlibets Aegidius
Romanus' sollte der Augustinianer entweder im 1289/90, 1290/91 oder
1291/92 dieses Quodlibet in Paris gehalten haben, das heißt, dass dieses

Quodlibeta ein späteres Werk und in „an intellectually thrilling moment"
entstanden ist, nämlich nach der Verurteilung von 1277, die ein entscheidendes

Ereignis für Aegidius darstellte. In dieser spannenden Zeit war
Heinrich von Gent der bekannteste Magister Theologiae in Paris und Gottfried

von Fontaines begann seine Karriere. In seiner Quodlibeta stellt
Aegidius seine Meinung zu den wichtigsten und umstrittensten
Argumenten der Zeit vor. Die Hinweise auf Aegiudius und Gottfried von
Fontaines sind nicht bedeutungslos und in der Tat sehr wichtig, wenn man
bedenkt, dass eben diese beiden die zwei bedeutendsten Abhandlungen
über das Leichnambluten in Anwesenheit seines Mörders geschrieben
haben.36 Die Quodlibeta Heinrichs von Lübeck sind aber mindestens
fünfundzwanzig Jahre später geschrieben worden und die Nachwirkung
der Verurteilung von 1277 war in der Zeit Heinrichs ohne Einfluss. Was
auch bemerkenswert ist, ist die Tatsache dass das Leichnamebluten drei
Jahrzehnte später noch aktuell war - mindestens in Deutschland. Es ist
aber wichtig, auf die Frage zu antworten, welche Texte von Aegidius
Heinrich gelesen hat. Aufgrund der obenstehenden Analyse der 16. Quaestio

Heinrichs von Lübeck könnte man feststellen, dass er nur ein späteres
Werk des Aegidius gelesen hat. Doch Heinrich verwendet in seinem ganzen

Quodlibet verschiedene Texte Aegiudius', wie z.B. den Sentenzenoder

den Physikkommentar. 37

35 PiNl, Giorgio: Giles of Rome. In: SCHABEL, Christopher (Hg.): Theological Quodlibeta in
the Middle Ages. The Thirteenth Century. Leiden: Brill 2006, 280-281.

36 Vgl. GODEFRIDUS de FONTIBUS: Quodl. XV, q. 16. Ed. LOTTIN, D. Odon Les Philosophes

Belges 14). Louvain: Éditions de l'Institut Supérieur de Philosophie 1937, 66-67;
AEGIDIUS ROMANUS: Quodl. XX, q. 25. Aegidii Columnae Romani Quodlibeta. Frankfurt am
Main: Minerva [Lovanii 1546] 1966, 3396-3423.

37 Vgl. HERINCH VON LÜBECK: Quodl. II, q. 18. M4orb: „Primo sie. Locus et locatum debent
esse distineta, sed partes ultimae spherae non sunt ab ipsa distinetae, immo sunt unum
verissima continuitate. Ergo sphaera illa non potest esse in loco per partes. [...] Quarto sic.
Si caelum esset in loco per partes, hoc esset ideo, quia pars esset in loco per se. Hoc autem
esse non posset, nisi una pars locaret aliam ita, quod esset locus eius. Hoc autem est

impossibile. Ergo caelum non est in loco per partes. Probatio assumptae. Locus respectu
locati debet esse immobilis, sed pars caeli continens aliam movetur cum ipsa. Ergo etc." Vgl.
mit AEGIDIUS Romanus: In octo libros Physicorum Aristotelis, IV 7. Frankfurt am Main:
Minerva [Venetiis 1502] 1968, 83rAB: „Ulterius forte dubitaret aliquis utrum celum sit in loco

propter ultimam superficiem continentem ipsam. Videtur autem quod sic. Locus enim
debent esse aequalis locato sed nihil est aequale ultimo celo nisi supericies continens ipsam



„Sicut sentit frater Thomas..." - war Heinrich von Lübeck ein Thomist? 423

4. Schlussfolgerung: Das Panorama des deutschen Thomismus im 14.

Jahrhundert verkompliziert sich

In seiner Studie aus dem Jahre 1925 hat Martin Grabmann38 auf die breit
angelegte Argumentation der Quodlibeta hingewiesen. Außerdem betont
er Heinrichs Zugehörigkeit zur „deutschen Thomistenschule des
Dominikanerordens" zusammen mit Johannes von Sterngassen, Nikolaus
von Straßburg, Jakob von Metz und Johannes Picardi von Lichtenberg.
Grabmanns Absicht war es aufzuzeigen, wie es neben den Neuplatonikern
Ulrich von Strasbourg, Dietrich von Freiberg, Meister Eckhart und
Berthold von Moosburg eine von Thomas von Aquin geprägte Strömung
gab, die eine gewisse philosophische und politische Bedeutung erreichte.
Auch nach Bucichowski39 neigt Heinrich von Lübeck zu einem strengen
Konkordismus mit Bezug auf das Denken des Thomas. Loris Sturlese4° hat
dagegen bereits in einem Beitrag aus dem Jahre 1977 die Bedeutung der
neuplatonischen Tradition für das Denken Heinrichs von Lübeck betont.
So fasst Heinrich in seiner fünfzehnten Quaestio des ersten Quodlibets den
Traktat De animatione caeli Dietrichs von Freiberg zusammen. Die Quodlibeta

Heinrichs von Lübeck sind somit auch ein Zeugnis für die Aufnahme
der Philosophie Dietrichs und dokumentieren, dass am Ende des 13. und
am Anfang des 14. Jahrhunderts innerhalb des deutschen Dominikanerordens

ein Konflikt zwischen thomistischen Strömungen und einer sich
auf Eckhart und Dietrich berufenden Partei herrschte. Massimo Perrone4i
hat für die erste Quaestio des ersten Quodlibets aufgezeigt, wie Heinrich
bei Thomas die bessere Auslegung der Trinitätslehre fand. Perrone gemäss
fand Heinrich bei Thomas „la più prudente e limpida esposizione sul tema,

ergo etc. Amplius locus est continens locatum sed nihil continet ultimum caelum nisi
superficies ultima ergo etc. [...] Ulterius forte dubitaret aliquis utrum caelum sit in loco per
centrum. [...] Cum igitur fixio sphaere sit ex fixione centri et immobilitas in sphaera acci-
piatur principaliter ex immobilitate centri et cum accipitur motus sphaere per compa-
rationem ad centrum accipiendus est locus eius ratione centri." Vgl. auch ViLLANI-LUBELLI,
Ubaldo: Heinrich von Lübeck als Leser des Averroes, in: BECCARISI, Alessandra / IMBACH,
Ruedi / PORRO, Pasquale: Per perscrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der
mittelalterlichen Forschung. Loris Sturlese zum 60. Geburstag gewidmet Corpus Philoso-
phorum Teutonicorum Medii Aevi, Beiheft 4). Hamburg: Meiner 2008, 224-239.

38 GRABMANN, Martin: Mittelalterliches Geistesleben, 3 Bde. München: Max Hueber 1926-
1936, 421-428.

39 Bucichowsky, W.: Le principe d'individuation dans la question de Henri de Lübeck
« Utrum materia sit principium individuationis », in: Mediaevalia Philosophica Polonorum 21

(1975) 89-113.
4° STURLESE, Loris: Gottebenbildlichkeit und Beseelung des Himmels in den Quodlibeta

Heinrichs von Lübeck OP, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 24 (1977)

191-233.
41 PERRONE, Massimo: Utrum relatio in divinis prius constituât quam distinguât, aut e

converso. II dibattito sulle relazioni trinitarie in una quaestio di Enrico di Lubecca (Quodl.I/i).
In: BECCARISI / IMBACH / PORRO: Per perscrutationem philosophicam, 224-239.



424 Ubaldo Villani-Lubelli

preferendolo come guida esclusiva". Die Forschung spricht daher für eine
Auslegung des thomistischen Denkens Heinrichs, der ich zustimmen
würde, wenn auch mit den notwendigen Unterscheidungen. Die obige
Untersuchung über die Quaestionen zeigt uns, dass Heinrich keine
apologetische, sondern eine zweckmäßige Verwendung des Textes Thomas'
betreibt. Man kann nicht wie bisher in der Forschung behaupten, dass

Heinrich „Thomist" war oder nicht war. Heinrich anerkennt zweifellos die
Autorität des Thomas, nimmt er aber Abstand von ihm, wenn er mit ihm
nicht ganz übereinstimmt. Genau in diesen Fällen tritt Aegidius auf und
spielt die wichtige Rolle des Epigonen Thomas'.

Das Tableau mittelalterlicher Diskurse in Deutschland hat auf diese
Weise einen neuen Raum erhalten - abseits der oftmals allzu starken
Fokussierung auf Paris und Oxford - und dies sowohl geographisch wie
auch intellektuell. Damit verbunden ist zugleich eine Option für den
jeweils primären, und das heißt regionalen historischen Kontext sowie für
ein mikrologisches, historisch-philologisches Methodenideal, das gegenüber

ideengeschichtlichen Argumentationsmustern auf Quellenevidenz
und auf ein Netz von intertextuellen Bezügen innerhalb eines komplexen
Rezeptionszusammenhangs setzt. Damit wird die Debatte vor allem innerhalb

des dominikanischen Leitdiskurses auf zweifache Weise differenziert:
zum einen mit Blick auf die Alternativen, die sich schon am Beginn des 14.

Jahrhunderts zeigen und sich schließlich in einer „via Thomae" und einer
„via Alberti" niederschlagen, zum anderen mit Blick auf die Neubewertung
der an Albert anschließenden deutschen Dominikanerschule selbst, die
sich - je mehr Texte editiert werden - weitaus weniger homogen und
geschlossen zeigt und vielfaltige Bezüge auch zu anderen geistigen Strömungen

aufweist. Verwiesen sei exemplarisch auf die von Alessandra Becca-
risi42 edierten Miscellanea-Bände mit Texten aus der Zeit Meister
Eckharts. Auch Heinrich von Lübeck ist eine weitaus eigenständigere
Figur, als bislang angenommen, und stellt somit einen weiteren wichtigen
Mosaikstein zur Rekonstruktion und zu einem besseren Verständnis der
deutschen Dominikanerschule und ihrer Stellung innerhalb des dominikanischen

Leitdiskurses des 14. Jahrhunderts dar.

42 BECCARISI, Alessandra (Hg): Texten aus der Zeit Meister Eckharts Corpus Philoso-
phorum Teutonicorum Medii Aevi VII,1 und VII,2). Hamburg: Meiner 2006.


	"Sicut sentit frater Thomas..." : war Heinrich von Lübek ein Thomist?

