
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg

Autor: Benedetto, Marienza

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marienza Benedetto

Materia, corpi ed estensione in Giovanni
Picardi di Lichtenberg

Nell'ambito delle 39 Quaestiones disputatae di Giovanni Picardi di
Lichtenberg che ci sono pervenute, ben 10 riguardano la materia o aspetti
ad essa strettamente connessi:1 la q. 4 («Utrum in transubstantiatione sic
facta conversio fuisset, quod materia in materiam et forma panis in
formam Christi, si aliquis apostolorum in triduo celebrasset»); la q. 11

(«Utrum in materia generabilium et corruptibilium sit aliqua inchoatio
formae»); la q. 12 («Utrum in materia sit aliqua forma diminuta, quae
postea fiat forma supposito, quod non sit principium activum»); la q. 13

(«Utrum materia prima sit una omnium»); la q. 14 («Utrum materia
proxima aliquid reale addat super materiam primam»); la q. 16 («Utrum
anima sit composita ex materia et forma»); la q. 19 («Utrum dimensiones
vel aliquae dispositiones accidentales praecedant formam substantialem in
materia»); la q. 21 («Utrum elementa sint actu in mixto»); la q. 25 («Utrum
materia extensa per quantitatem différât realiter a se non extensa»); e per
finire la q. 34 («Utrum materia posset esse sine forma ex potentia divina»).
Esattamente su queste ultime tre quaestiones, che analizzano rispettiva-
mente la composizione dei corpi misti, il rapporto tra quantité ed estensione,

e la possibilité che la materia sussista senza la forma, cercheremo di
soffermarci in questa sede, seguendo Giovanni nella discussione trans-
disciplinare (fisica, metafisica e teologica) che, sullo sfondo del dibattito
iniziato nella seconda meté del XIII secolo, egli stesso sviluppa attorno alla
materia. Prima di entrare nello specifico di ogni questione, si tentaré
pertanto di richiamare gli elementi dottrinali che definiscono il contesto
(più o meno remoto) entro cui si colloca di volta in volta la riflessione di
Giovanni.2 Ciè permetteré forse di evidenziare che, al di lé délia struttura
standard del genere, le sue questioni ripropongono alcuni degli snodi

1 Seguendo la numerazione di Pasquale Porro, che distingue appunto 39 questioni,
invece delle 36 precedentemente identifïcate da Landgraf (cfr. LANDGRAF, Artur M.: Johannes
Picardi de Lichtenberg O Praed. und seine Quaestiones disputatae, in: Zeitschrift für katholische

Theologie 46 (1922) 510-555, con indice delle questioni aile pp. 554-555). Con la sola
eccezione délia q. 20 (riportata anche dal ms. Krakow, Bibl. Jagiellonska 748), le Quaestiones
di Picardi sono contenute unicamente nel ms. Vat. Lat. 859, ff. I5ira-i82vb. Ringrazio
Pasquale Porro per avermi consentito di accedere al suo indice delle questioni e aile sue
trascrizioni prowisorie.

2 Per questa ragione l'analisi di ogni questione sarà distinta in due sottoparagrafï, relativi
rispettivamente (1.) alio status quaestionis sui singoli temi di ciascuna questione e (2.) alla
discussione di Giovanni.



336 Marienza Benedetto

fondamentali dei dibattiti del tempo, per convogliare attorno ad un du-
plice nucleo: la tesi di Tommaso d'Aquino (seppur in forma semplificata e

sintetizzata) è assunta come paradigma délia soluzione positiva e con-
trapposta a quella di un interlocutore principale, facilmente identificabile
in Enrico di Gand o, in alternativa, Egidio Romano.

1. Quaestio 21: «Utrum elementa sint actu IN MIXTO»

1.1.

II punto sorgivo del dibattito attorno alia permanenza degli elementi nel
misto (dibattito che si protrae almeno fino ai primi anni del XIV secolo) è

rappresentato dal X capitolo del I libro del De generatione et corruptione di
Aristotele, in cui viene formalmente posto il problema di che cosa si
intenda per 'mistione', e soprattutto quali siano i componenti ultimi di un
corpo misto.3

L'argomentazione di Aristotele, muovendo da una premessa Iinguistica,
che rende immediatamente chiara l'impossibilità di applicare la nozione di
'mistione' a ciö che è semplicemente generazione e corruzione, aumento o

alterazione,4 mette capo ad un'aporia risolta piuttosto sbrigativamente da
Aristotele:

«Quoniam autem sunt hec quidem potentia, hec autem actu entium,
contingit mixta esse qualiter et non esse, actu quidem ente alio generato ex
ipsis, potentia autem adhuc altero que fuerant antequam miscerentur et
perita essent [...]. Neque manent igitur actu [...], neque corrumpuntur neque
alteram neque ambo: salvatur enim virtus eorum.»5

Al di là di questa indicazione assolutamente generica (che pure fornirà
l'occasione per un proliferare di interpretazioni in ambito arabo prima, e

latino poi), nient'altro viene detto in Aristotele sulla permanenza Potenziale

dei componenti del misto. Segue infatti, solo un'ulteriore chiarimento

3 Testo di riferimento essenziale a tal riguardo è quello di MAIER, Anneliese: An der
Grenze von Scholastik und Naturwissenschaft. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura 19522, 3-
140; trad, it.: La struttura della sostanza materiale, in: MAIER, Anneliese: Scienza e filosofia
nel Medioevo. Saggi sui secoli 13. e 14. A cura di PARODI, Massimo / ZOERLE, Achille. Milano:
Jaca Book 1984, 15-152.

4 ARISTOTELES: De generatione et corruptione I, 10, 327(112-17; ARISTOTELES LATINUS: De
generatione et corruptione - Translatio Vetus. Ed. JUDYCKA, Joanna Aristoteles latinus
IX.i). Leiden: E.J. Brill 1986, 48: «[...] neque materiam igni misceri infimus neque misceri
cum exardet: neque ipsam ipsis particulis neque igni, sed ignem quidem generari, hanc
autem corrumpi; secundum eundem autem modum neque corpori cibum neque figuram cere
mixtam figurare tumorem. Neque corus et album, nullatenus passiones et habitus possibile
mixta esse rebus: salvata enim videntur.» [trad. it. di RUSSO, Antonio. In: ARISTOTELE: Opere
II. Bari: Laterza 1973, 417].

5 ARISTOTELES: De generatione et corruptione I, 10, 327523-30; ARISTOTELES LATINUS: De

generatione et corruptione I, 10. Ed. JUDYCKA, Joanna, 48 [trad. it. di RUSSO, Antonio, 418].



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 337

del termine 'mistione', secondo cui la mistione non è realmente tale,
quando le sostanze che si uniscono fino a comporre un unico corpo si

trovano in esso in parti piccole che conservano comunque la propria
identità. Al contrario, nella mistione propriamente detta le parti, per
quanto piccole, sono omeomere, e cioè tali da avere tutte la stessa nozione
dell'intero.6

Una digressione su che cosa maggiormente si presti ad essere mescolato
(e quindi su ciö che, essendo 'facilmente delimitabile', o divisibile in piccole

parti, è disposto più di altro a subire l'azione di qualcosa che abbia le

sue stesse propriété) 7 conduce direttamente Aristotele a concludere che la
mistione è l'unione di cose che non si corrompono, né si conservano
com'erano.

Occorre a questo punto chiedersi corne awenga la mistione o, forse più
correttamente, che cosa permanga in essa - ed è nella fattispecie quanto i
primi commentatori arabi di Aristotele si propongono di chiarire.

Nel capitolo 10 del trattato I del Liber sufficientiae (owero, la tradu-
zione latina del Commento alla Fisica), oltre che nel commento al capitolo
appena considerato del De generatione di Aristotele, Avicenna précisa che
se è vero, corne effettivamente è, che qualcosa permane immutato nel
misto (in caso contrario, più che di 'mistione', si dovrebbe parlare di
'corruzione'), questo qualcosa è la forma sostanziale degli elementi, o la
loro essenza; a subire una modifica, una riduzione intensiva, sono solo le
qualité degli elementi che, agendo l'una sull'altra, fino a ridursi recipro-
camente, si fondono in un'unica qualité media (la complexio), qui intesa
corne la qualité essenziale del misto. Questo in realté non significa ancora
che le qualité degli elementi e la qualité media che ne dériva generino la

nuova forma sostanziale del misto: la qualité media semplicemente
dispone il corpo che si è appena composto a ricevere dal dator formarum la

nuova forma sostanziale del misto, che andré cosi ad aggiungersi aile
forme sostanziali dei quattro elementi conservatesi in esso.8

6 ARISTOTELES: De generatione et corruptione I, 10, 328310-15; ARISTOTELES LATINUS: De

generatione et corruptione I, 10. Ed. JUDYCKA, Joanna, 49: «[...] dicimus autem oportere, si

mixtum est aliquid, mixtum omiomerees esse, et quemadmodum aque pars aqua, ita et
confusi; si autem secundum parva compositio esset mixtio, nichil contingeret horum, sed
solum mixtas ad sensum, et idem huic quidem mixtum, si non videt quid acute, Lingeo
autem non mixtum [...].» [trad. it. di RUSSO, Antonio, 419.]

7 ARISTOTELES: De generatione et corruptione I, 10, 328332-35; ARISTOTELES LATINUS: De

generatione et corruptione I, 10. Ed. JUDYCKA, Joanna, 50: «Manifestum igitur quoniam hec
miscibilia quecumque contrarietatem habent facentium; hec enim sunt ab invicem passiva.
Et parva autem parvis miscentur magis, facilius enim et citius in invicem transeunt. Multum
enim et a multo tardius hoc operatur.» [trad. it. di RUSSO, Antonio, 420.]

8 AVICENNA LATINUS: Liber primus naturalium. Tractatus primus de causis et principiis
naturalium I, 10. Ed. VAN RIET, Simone. Louvain-Ia-Neuve: Peeters 1992, 90-91: «[...] cum
fuerit materia ex qua res non provenit nisi alia materia fuerit ei adiuncta, aliquando erit ex
coniunctione tantum, sicut singularia hominum in exercitu et domus in civitate, aliquando
erit ex coniunctione et compositione simul tantum, sicut lateres et trabes domui, aliquando



338 Marienza Benedetto

Un rifiuto esplicito della posizione di Avicenna (presentato senza
troppi convenevoli come inesperto e presuntuoso)9 si trova tanto nel
commento al celebre passo del De generatione di Aristotele (comm. 90),
quanto in una digressione nel III libro del De caelo (comm. 67) di Averroè.
Polemizzando contro l'idea avicenniana che viene riassunta nella formula
essentia salvatur in mixtione et franguntur sua accidentia,10 Averroé chia-
risce che sono anche le forme degli elementi, e non soltanto le loro qualità,
a patire una remissione. D'altronde, se cosi non fosse - se cioè le forme
sostanziali restassero stabilmente nel corpo misto - in che modo coesi-
sterebbero in un unico sostrato? Non è stato forse già in più luoghi escluso
che la materia possa accogliere contemporaneamente una pluralità di
forme sostanziali? Più che rimanere fisse nel corpo misto, dunque, le forme

sostanziali - conclude (ancora prowisoriamente) Averroè - sono esse
Stesse remissae; sarà poi dall'unione di queste forme, ormai ridotte, che si
otterrà la nuova forma mixti.

Riconoscendo, tuttavia, egli stesso assieme ad Aristotele che le forme
sostanziali non possono per natura subire alcuna remissione (cosi corne
non possono subire alcuna intensione: un uomo non puô essere più uomo
di un altro, né tanto meno puè essere più uomo in un dato momento e

meno uomo in quello successivo), Averroè escogita un espediente con cui
aggirare questo inconveniente:

«[...] Dicemus quod formae istorum elementorum substantiales sunt dimi-
nutae a formis substantialibus perfectis, et quasi suum esse est medium inter
formas et accidentia. Et ideo non fuit impossibile ut formae eorum

erit ex coniunctione et compositione et conversione, sicut elementa generatis quibus
elementorum non sufficit sola coniunctio nec sola compositio contingendi se vel obviandi
sibi et recipiendi figuram ut ex hoc habeant esse generata, nisi et alia agant in alia et alia
patiantur ab aliis, quousque ex eis quiescentibus in coniunctione proveniat qualitas uni-
formis quae dicitur complexio. Et tune coaptabitur formae speciali et, propter hoc, est
theriaca et quicquid est simile illi quia, quamvis commixtae fuerint species eius et
coniunctae et compositae, non tamen adhuc erit theriaca nec habebit formam theriacitatis
nisi cum mora temporis quo aliae agant in alias qualitatibus suis et proveniat ex eis una
qualitas tamquam consimilis illis omnibus, et sic proveniet opus ex earum participatione. Et
harum formae essentiales sunt fixae et permanentes, sed accidentia earum, ex quibus
patiuntur passionem conversionis, mutantur et conversuntur conversione minuendi super-
abundantiam quae est in singulis eorum, quousque quiescat in eis qualitas dominantium
minus quam erat in dominanti». Sulla posizione di Avicenna, e in particolare, sulla natura
della complexio, cfr. soprattutto MAIER: La struttura delta sostanza materiale, 34-38.

9 Cfr. AVERROES: Aristotelis de Coelo III, comm. 67 Aristotelis Opera cum Averrois
Commentariis 5). Venetiis: apud Juntas 1562 [rist. an. Frankfurt am Main: Minerva 1962], f.
227rbF: «Paucitas vero exercitationis istius viri in naturalibus, et bona confidentia in proprio
ingenio induxit ipsum ad istos errores».

10 AVERROES: Aristotelis de Generatione et Corruptione I, comm. 90 Aristotelis Opera
cum Averrois Commentariis 5). Venetiis: apud Juntas 1562 [rist. an. Frankfurt am Main:
Minerva 1962], f. 370vbL.



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 339

substantiales admiscerentur, et proveniret ex collectione earum alia forma,
sicut, cum albedo et nigredo admiscentur, fiunt ex eis multi colores medii.»u

Le forme elementari sono insomma per Averroè intermedie tra la sostanza
e l'accidente e, in quanto tali, condividono con le forme sostanziali il fatto
di dare alia materia bessere sostanziale; con le forme accidentali, il fatto di
ricevere un magis et minus, che conferisce loro il carattere délia contrariété

(carattere negato invece da Avicenna, secondo cui, come si è appena
visto, gli elementi rimangono immutati nel misto).

Alla doppia, e alternativa, eredità araba, Tommaso d'Aquino aggiunge
alia questione della permanenza degli elementi nel misto una terza
soluzione nell'opuscolo significativamente intitolato De mixtione elemen-
torum (che sarà poi ripreso quasi verbatim nell'inautentica lectio 24 del De

gen. I). Gli elementi - spiega qui Tommaso - non si corrompono né si

conservano completamente nel corpo misto: cid che 'si salva' è virtual-
mente la forma sostanziale degli elementi, e attualmente 1'insieme delle
loro qualité. Più precisamente, le forme sostanziali agiscono attraverso le
qualité; e queste ultime, che sono per natura intensibili e remissibili,
agiscono l'una sull'altra, generando cosi una qualité intermedia - la qualité
propria del misto.

Il passo successivo consiste per Tommaso in una più précisa definizione
della qualité appena formatasi dalla remissione delle qualité elementari:
oltre a conservare in sé qualcosa di entrambi gli estremi da cui dériva
(esattamente come il grigio reca traccia del bianco e del nero), essa -
spiega Tommaso - prépara la materia a ricevere la forma mixti.

In definitiva:

«Oportet [...] elementa non totaliter corrumpantur, sed aliqualiter in mixto
remaneant. Considerandum est igitur quod qualitates activae et passivae
elementorum contrariae sunt ad invicem, et magis et minus recipiunt. Ex

contrariis autem qualitatibus que recipiunt magis et minus, constitui potest
media qualitas, que sapiat utriusque extremi naturam, sicut pallidum inter
album et nigrum, et tepidum inter calidum et frigidum. Sic igitur remissis
excellentiis qualitatum elementarium, constituitur ex hiis quedam qualitas
media que est propria qualitas corporis mixti [...]; et hec quidem qualitas est
propria dispositio ad formam corporis mixti, sicut qualitas simplex ad
formam corporis simplicis. Sicut igitur extrema inveniuntur in medio quod
participât naturam utriusque, sic qualitates simplicium corporum
inveniuntur in propria qualitate corporis mixti. Qualitas autem simplicis
corporis est quidem aliud a forma substantiali ipsius, agit tarnen in virtute
formae substantialis; alioquin calor calefaceret tantum, non autem per eius
actionem forma substantialis educeretur in actum, cum nichil agat supra
suam speciem. Sic igitur virtutes formarum substantialium simplicium
corporum in corporibus mixtis salvantur. Sunt igitur forme elementorum in
corporibus mixtis, non quidem actu sed virtute. Et hoc est quod Aristotiles

11 AVERROES: Aristotelis de Coelo III, comm. 67. Ed. Venetiis 1562, f. 227raC.



340 Marienza Benedetto

dicit in I De generatione: "non manent igitur - elementa scilicet in mixto -
actu ut corpus et album, nec corrumpuntur nec alterum nec ambo: salvatur
enim virtus eorum.»12

Secondo la soluzione tommasiana, dunque, nel misto non permangono in
atto le forme sostanziali degli elementi, ma le loro qualità; ed è proprio
attraverso le qualità degli elementi (che agiscono come strumenti delle
forme sostanziali) che le prime a loro volta permangono e agiscono, sia

pure virtualiter.
Queste, in sostanza, le posizioni che, a partire dalla fine del XIII secolo,

fino ai primi anni del XIV, costituiscono i principali punti di riferimento
(tanto in positivo quanto in negativo) della discussione sul complicato
problema dell'intensione e della remissione delle forme sostanziali nel
misto.

Senza avere la pretesta di ricostruire qui lo status quaestionis relativo al

misto, su cui la Maier ha offerto uno studio insuperato.u ci limiteremo qui
a considerare solo alcuni casi di adesione più o meno fedele ad una (o a

più di una) delle posizioni appena richiamate (Averroè, Avicenna, Tom-
maso), a partire da Alberto Magno, che occupandosi dell'argomento sia nel
De generatione (I, IV, 5) sia nel De caelo (III, II, 1), ne denuncia subito
l'assoluta ambiguitàiu

«Cum autem una numéro materia non sit susceptibilis diversarum formarum
substantialium, non potest dici, quod elementa sint in mixto secundum
formas substantiales in toto salavatas. Cum vero etiam in mixto salventur
proprietates elementorum, non potest dici, quod nullo modo salventur
formae substantiales eorum.»'5

Posto dunque che la materia non puö accogliere contemporaneamente più
forme sostanziali, si dovrà convenire con Averroè nell'impossibilità di
sostenere che esse si conservino in toto nel misto; ma poiché le propriété
degli elementi si conservano nel misto, sarà altrettanto impossibile
sostenere che non si conservino affatto. Come uscire, allora, da questa
impasse? Alberto suggerisce di postulare l'esistenza di un doppio tipo di
forme elementari: le forme prime (quelle dalle quali dériva bessere sostan-
ziale degli elementi) rimangono nei misti, perché, se cost non fosse, i corpi
misti non potrebbero scomporsi negli elementi; per quanto riguarda, inve-

12 THOMAS de AQUINO: De mixtione elementorum ad magistrum Philippum de Castro
Caeli, in: Opera Omnia iussu impensaque Leonis XIII P.M. édita, t. 43. Romae: Ex Tip. Poly-
glotta 1976, 154-157, in part. 156-157, 1.120-153 (corsivo nostro).

•3 Cfr. MAIER: La struttura della sostanza materiale, 46-152.
M ALBERTUS MAGNUS: De caelo et mundo III, II, 1. Ed. P. HOSSFELD, Paul Opera omnia

V.i). Münster: Aschendorff 1971, 220, 1. 25-28: «[...] dicendum est quod elementum corporum
est, ad quod resolvuntur reliqua corpora composita, et est in eis aut potentia aut actu.
Utrum enim sit in eis potentia aut actu, est ambiguum.»

25 Albertus Magnus : De caelo et mundo III, II, 1. Ed. P. Hossfeld, Paul: 220,1. 33-39.



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 341

ce, le forme seconde (quelle da cui dériva l'azione degli elementi), non
rimangono in atto nel misto, ma solamente in potenza. Il risultato al quale
perviene Alberto è, dunque, un compromesso tra Avicenna e Averroè: con
il primo, Alberto sostiene che le forme sostanziali degli elementi
permangono immutate nel misto; con il secondo, che di fatto in verbi
tantum sembra aver contraddetto Avicenna, spiega questa stessa perma-
nenza delle forme elementari sulla base della loro costitutiva imper-
fezione. Detto altrimenti: se le forme elementari non si riducono nel pro-
cesso di formazione del misto, ma si conservano immutate, come per
l'appunto voleva Avicenna, è perché, secondo la lezione aweroista, sono
imperfette già in se Stesse, non essendo l'elemento niente di più che una
via verso qualcos'altro e, in quanto tale, una sostanza solo in senso relativo
(è sostanza, cioè, solo rispetto al corpo composto).16

Decisamente (e acriticamente - osserva la Maier) a favore della
soluzione averroista, si colloca invece Enrico di Gand. Nel Quodlibet IV, q.
15 (databile nell'awento del 1279 o nella quaresima del 1280), l'idea sulla
quale Enrico costruisce la propria argomentazione è quella di una
sostanziale somiglianza fra le forme accidentali e le forme sostanziali degli
elementi (da non confondere tuttavia con le forme sostanziali perfette): le
forme sostanziali degli elementi, simili in tutto a quelle accidentali, non
possiedono per natura nessuna misura determinata, e proprio in virtù di
questa peculiare indeterminatezza, risultano esse Stesse suscettibili di un
magis et minus. >7

Confermandosi almeno in questo caso fedele seguace di Tommaso,
Egidio Romano propende per una soluzione che si allinea perfettamente
con quella delineata dal maestro domenicano: in atto - si legge nel
commenta di Egidio al II libro del De generatione - si conservano le qualità
degli elementi, dalla cui mistione dériva la qualitas mixtv, in potenza,
invece, le forme sostanziali. In che senso, tuttavia, deve essere inteso il
virtualiter con cui le forme sostanziali permangono nel misto? Come si dà
la coesistenza (sia pure virtuale) di una pluralità di forme sostanziali nello
stesso corpo? La risposta che da questo punto di vista sembra quasi
integrare la dottrina tomista viene dalla nozione di ordo realis tra le forme
sostanziali, presentata nel Contra gradus et pluralitatem formarum: come
un triangolo è contenuto virtualmente in un quadrato, o come l'anima

16 Albertus Magnus: De caelo et mundo III, II, 1. Ed. P. Hossfeld, Paul, 221,1. 3-11: «Et
istud in suis libris tradunt Avicenna et Averroes, licet in Caelo et mundo Averroes
contradicere videatur Avicennae, et est sua contradictio in verbis tantum. Quia si essent
formae elementorum perfecti et completi fines materiae, tunc verum esset, quod materia
non esset susceptibilis aliarum formarum cum ipsis. Sed hoc non est verum, quia elementum
nominat viam ad aliud, et ideo forma elementi cum aliis formis salvatur in materia [...].»

*7 Per una rapida analisi della posizione di Enrico a tal riguardo, cfr. MAIER: La struttura
della sostanza materiale, 48-50.



342 Marienza Benedetto

vegetativa è contenuta nell'anima sensisiva e quest'ultima in quella
intellettiva, cosi le forme degli elementi sono nel misto.18

Non resta a questo punto che vedere come Giovanni discuta del misto,
e a quale tra le posizioni finora presentate, e di cui - come tra breve
vedremo - egli stesso rende conto nella sua quaestio, accordi la sua pre-
ferenza.

1.2.

La q. 21, seguendo almeno in prima istanza l'argomentazione aristotelica,
si apre con la definizione stessa di 'mistione': la mistione si distingue tanto
dalla generazione (nella generazione, c'è qualcosa che si distrugge e qual-
che altra che si genera), quanto dall'aumento (il proprio dell'aumento è

che qualcosa si vada ad aggiungere ad una quantité preesistente) e dall'al-
terazione (l'alterazione comporta un mutamento in senso qualitativo).
Quale alternativa allora rimane?

«Relinquitur ergo quod [...] mixtio sit unio mixtilium quae non ambo manent
nec alterum nec corrumpuntur ambo. Oportet enim mixtionem similiter se
habentium esse quantum ad hoc quod maneant vel corrumpantur [...].»'9

Per 'mistione' si intende dunque l'unione di componenti che non perman-
gono, né si corrompono completamente nel corpo misto, ma piuttosto
continuano ad esistere potenzialmente, o secundum virtutem.

Ancora nell'ambito di questo preliminare (e tutt'altro che definitivo)
chiarimento del termine 'mistione' si colloca la precisazione immediata-
mente successiva, essa stessa di origine aristotelica, secondo la quale la
mistione si dice in due modi: secundum apparentiam e secundum verita-
tem. La prima accezione nomina una mistione che si dà quando le sostanze
che si uniscono fino a comporre un unico corpo si trovano in parti
talmente piccole da non essere più percepibili ai sensi, con il risultato che
l'intero che ne dériva appare omogeneo, senza essere tuttavia taie. La

mistione è invece propriamente detta (mixtio secundum veritatem) quando
le parti che si uniscono sono omeomere, e cioè tali da avere tutte la stessa
nozione dell'intero.20

18 AEGIDIUS Romanus: Contra gradus et pluralitatem formarum, in : Commentaria in octo
libros Physicorum Aristotelis. Venetiis 1502 [rist. an., Frankfurt a. Main: Minerva 1968], f.

209: «[...] non actualiter sunt plures formae substantiales in composito, sed virtualiter
inquantum virtus plurium formarum imperfectarum reservatur in forma perfectiori. Sic enim
docet nos philosophus imaginari hune ordinem in 20 De anima [...]».

'9 JOHANNES Picardi DE LicthenberG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. îyira.
20 Johannes Picardi DE LicthenberG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. 1711a:

«Quaelibet pars mixti est mixtum, sicut quaelibet pars carnis est caro, et quaelibet pars
aquae aqua, sed si sic sit mixtio secundum salvata alia erit ratio unius partis alia alterius et
etiam totius.»



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 343

La distinzione fra i due tipi di mistione permette a questo punto
Giovanni di entrare nel cuore della questione e discutere della permanenza
delle forme elementari in un corpo misto secundum veritatem.

Già Averroè aveva affrontato il problema della permanenza delle forme
nel corpo misto, polemizzando esplicitamente contro la soluzione pro-
spettata a tal riguardo da Avicenna, e sintetizzata da Picardi nel seguente
modo:

«[...] Avicenna [...] dicit quod mixtio sit qualitatibus aliqualiter ad medium
reductis per alterationem remanentibus formis substantialibus elementorum
secundum esse completum; alias si formae elementorum non manerent vide-
retur ponere mixtionem quamdam corruptionem esse.»21

Secondo Avicenna, dunque, le forme essenziali degli elementi permangono
immutate nel misto (se cosi non fosse, si parierebbe di 'corruzione', e non
di 'mistione'); sono piuttosto le qualità a subire una remissio, a seguito
dell'azione che ciascuna di esse esercita sull'altra.

La posizione avicenniana è secondo Giovanni insostenibile per almeno
due ragioni («Sed hoc stare non potest propter duo»). In primo luogo, è

impossibile che ogni singola parte della materia sia portata a compimento
da diverse forme elementari, e soprattutto che sia portata a compimento
da forme non ordinate secondo una gerarchia di inclusione della forma più
imperfetta in quella più perfetta: se cosi fosse, si sarebbe costretti ad
ammettere l'impossibile coesistenza di una pluralità di forme elementari
nella materia (la materia puö invece accogliere soltanto in successione, e

non simultaneamente, le diverse forme elementari). In altri termini, se gli
elementi fossero presenti nel corpo misto realmente o substantialiter, ogni
singola parte della materia di questo corpo, per quanto piccola,
conterrebbe più forme sostanziali, oltre che la forma mixti, il che è

impossibile.
Siamo cosi al secondo punto confutato della posizione avicenniana:

poiché ogni forma ha bisogno di una materia predisposta ad accoglierla, se
solo si ammettesse nel corpo misto la permanenza in atto degli elementi,
la forma sostanziale del fuoco e quella dell'acqua, che pure sono contrarie,
converrebbero nella stessa parte del misto.22 Inevitabile allora concludere
che «Non possunt [...] elementa in mixto manere actu».

Come alternativa alla soluzione avicenniana, si potrebbe allora ripor-
tare quella di Averroè, in base alia quale non sono soltanto le qualità degli
elementi, ma anche le loro forme sostanziali a patire una remissione,
restando nel misto «secundum esse imperfectum». Ora, è in qualche modo

21 JOHANNES Picardi DE LiCTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. 171 ra.
22 Johannes Picardi de LiCTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. 171

rb: «[...] forma substantialis propriam dispositionem requirit sine qua esse non potest [...];
impossibile est autem eidem convenire propriam dispositionem ignis et propriam aquae
quae secundum quod huiusmodi sunt contraria aut eidem non insunt.»



344 Marienza Benedetto

interessante notare come, prima ancora di presentare la dottrina
averroista, Giovanni spieghi l'essere imperfetto su cui essa si fonda attra-
verso il ricorso ad Alberto, che a suo parere sembra convenire con Averroè:

«Et huic opinioni videtur consentire Alb[ertus] super primum De generatione
eodem capitulo, ubi dicit quod secundum Avicennam formae elementorum
dupliciter possunt considerari: uno modo secundum esse primum, secundum
quod ipsae in sua essentia considerantur; alio modo secundum esse secundum

quod considerantur eorum qualitates activae et pas[sivae]. Et primum
esse distinguit et dicit quod esse substantiale potest adhuc dupliciter
considerari, vel scilicet secundum esse liberum et integrum, vel secundum esse
ligatum et partitum. Liberum autem et integrum vocat secundum quod est
elementum in propria materia sive spera, sed ligatum et partitum prout est
mixtum alienae materiae [...], et secundum hoc esse secundum remanent ele-
menta sive formae elementorum, non autem secundum primum esse.»23

La distinzione fra l'essere sostanziale degli elementi e l'essere da cui
derivano le loro qualità è sottoposta ad una precisazione ulteriore, che
intéressa il primo essere - quello sostanziale, per l'appunto - distinto a sua
volta in essere liberum et integrum (l'essere 'primo', che appartiene all'ele-
mento in sé) ed essere ligatum et partitum (l'essere 'secondo', che si è cioè
unito ad un'ulteriore materia): è esattamente in virtù di quest'ultimo
essere che le forme sostanziali degli elementi permangono nel misto.

La digressione su Alberto permette allora di tornare a considerare la
posizione di Averroè sulla permanenza delle forme sostanziali nel misto da

una prospettiva più ampia: poiché è nella natura delle forme sostanziali
non poter subire alcuna remissione, si dovrà assegnare aile forme degli
elementi uno statuto speciale, e quindi collocarle in una terra di mezzo fra
le forme sostanziali e quelle accidentali. Esse, in pratica, condividono con
le forme sostanziali il fatto di dare alla materia l'essere sostanziale; con le
forme accidentali, il fatto di ricevere un magis et minus:

«Et quia haec videntur directae contra fundamenta philosophiae24 dicunt
enim quod formae elementorum sunt imperfectissimae utpote materiae
propinquiores et ideo conveniunt cum accidentalibus formis in hoc quod
habent contraria et recipiunt magis et minus, sed cum substantialibus in hoc
quod dant esse substantiale, et sic sunt mediae inter formas substantiales et
accidentales.»25

Di fatto, la dottrina di Averroè, per quanto più vicina al vero di quella di
Avicenna, pone anche essa secondo Giovanni una serie di inconvenienti. Il

23 JOHANNES PiCARDI DE LiCTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. 171

rb.
24 È contrario ad uno dei principî délia fdosofia che - come si legge qualche riga prima -

«formae elementorum recipiunt magis et minus et habent contrarietatem.»
25 JOHANNES PICARDI de LICTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. 171

rb.



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 345

primo, che per altro Averroè stesso aveva rilevato, e tentato di risolvere
con I'espediente delle 'forme intermedie', è che dall'intensione o dalla re-
missione delle qualità possa derivare una concomitante intensione o re-
missione delle forme sostanziali, con la conseguente difficoltà di spiegare i
mutamenti. I mutamenti sono infatti possibili solo nel caso degli accidenti
(com'è ad esempio nel passaggio da più bianco a meno bianco, che appar-
tengono alia stessa specie), e non nel caso delle forme sostanziali, perché,
se cosi fosse, il mutamento riguarderebbe essenze diverse, più che gradi
diversi di perfezione (con il risultato che il caldo si troverebbe a coesistere
con il freddo, e la carità con la colpa).26

L'inconveniente délia posizione averroista non è tuttavia solamente
questo: se anche si accettasse la tesi di Averroè, secondo la quale le forme
elementari non sono forme sostanziali perfette, ma forme intermedie, in
che cosa effettivamente consisterebbe questo medium tra accidente e so-
stanza?27 E soprattutto, quale sarebbe la sua collocazione 'logica'?

«[...] item impossibile est esse medium nisi inter ea quae sunt eiusdem
generis [...] quia extrema oportet eiusdem generis esse.»28

Ciö che in altri termini Giovanni sta enfatizzando qui è che, all'interno di
una stessa gradazione qualitativa, in cui è possibile seguire il passaggio da

una qualità all'altra fino all'estremo opposto, ogni singola qualità costitu-
isce di per sé una specie sotto un unico genere. Ne dériva come prima
conseguenza che le qualità intermedie contengono le qualità estreme
secundum virtutem; la seconda conseguenza, che ha forse ancora più diretta-
mente a che fare con la questione délia mistione, è che il medio si dà solo
fra cose che appartengono alio stesso genere (ciö che è mescolabile si me-
scola, insomma, esclusivamente con ciö che ha proprietà simili alle
proprie).

A questo punto, esposte le posizioni di Avicenna e di Averroè e i loro
rispettivi inconvenienti, Giovanni puô finalmente esplicitare la propria
tesi, che ripete fedelmente la terza soluzione classica del problema, e cioè
quella tomista, introdotta in questi termini:

«Et ideo est alia opinio quae ponit quod elementa omnino non corrumpuntur
nec omnino salvantur, sed remanet virtutes ipsorum.»29

26 Per le forme sostanziali vale dunque il principio aristotelico, menzionato nel X libro
délia Metafîsica (X, 9, 1058132-14), secondo il quale esse sono come i numeri: ogni
mutamento ne modifica la specie.

27 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. 171

rb: «[...] nullum accidens de ix quantumcumque perfectum sicut quantitas quam antiqui
etiam ponebant substantiam rei non potest esse substantia vel medium, ita nec aliqua
substantia quantumcumque perfectum potest esse accidens vel medium.»

28 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. îyiva.
29 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f.

i7iva.



Gli elementi non si corrompono né si conservano completamente, ma ri-
mangono nel misto secundum virtutes, esattamente come - aggiunge
Giovanni, seguendo in questo Egidio - il trigono si conserva nel tetragono
oppure, fuori dal linguaggio geometrico, la forma meno perfetta si conserva

in quella più perfetta3°. Ciô significa almeno tre cose:
î. la forma mixti - owero la forma più perfetta del corpo misto - sussu-

me le forme elementari;
2. le forme elementari agiscono nel corpo in cui si trovano attraverso le

qualità;
3. le qualità (per natura intensibili e remissibili) agiscono a loro volta

l'una sull'altra, generando cosi una qualità intermedia (la qualità propria
del misto), che prépara la materia a ricevere la forma mixti,

con il risultato che nel corpo misto permangono tanto (virtualmente) le
forme sostanziali degli elementi quanto (attualmente) le loro qualité. E

se questo ancora non bastasse a chiarire in che modo le forme si
conservino nel corpo misto, si potrebbe secondo Giovanni distinguere
l'efficacia degli elementi dalla loro essenza, e quindi assimilare il corpo
misto alio sciroppo, in cui le erbe diverse che lo compongono perdono la
propria essenza, ma permangono nella propria effïcacia («corrumpitur
essentia sed remanet effïcacia»),

L'ultima parte délia quaestio - secondo l'andamento caratteristico del

genere - présenta la replica di Picardi ad alcuni argomenti contrari alla
soluzione cui è stata accordata la preferenza. Senza tentare di ripercorrere

3° JOHANNES Picardi DE LiCTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. i7iva:
«Sicut in numeris et figuris semper minor includitur in perfectiori, sicut ternarius in
quaternario, sicut trigonum in tetragono, ita forma imperfectior in perfectiori, Trigonum
autem est in tetragono virtute, quia quidquid potest trigonum vel ternarius in mensurando
vel numerando, hoc potest tetragonum [ms: trigonum] vel quaternarius quia virtutem in se
habet et adhuc plura, ita et forma mixti cum sit perfectior quam elementi, ideo forma
elementi est virtute in forma mixti.» Il discorso è qui evidentemente elaborato sulla base
dello stesso rapporto gerarchico di inclusione che si dà secondo Aristotele fra le tre facoltà
dell'anima, per cui l'anima intellettiva include quella vegetativa e quella sensitiva; la sen-
sitiva include la vegetativa; mentre l'ultima, la vegetativa, non include le altre. In
particolare, il riferimento - come per altro si legge esplicitamente in Giovanni - è al De
anima di Aristotele, in cui si dice che «Il caso delle figure è simile a quello dell'anima,
giacché sempre nel termine successivo è contenuto in potenza il termine antecedente, e ciô
vale sia per le figure come per gli esseri animati. Ad esempio, nel quadrilatero è contenuto il
triangolo, e nella facoltà sensitiva, quella nutritiva» (ARISTOTELES: De anima II, 3, 41^27-32.
Ed. ROSS, William D. Oxford: Clarendon Press 1961 e succ. rist. [trad. it. a cura di MOVIA,
Giancarlo. Milano: Bompiani 2001, 131].

31 JOHANNES Picardi DE LICTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f. i7iva:
«Quando igitur adaequantur virtutes elementorum sive qualitates, tunc nulla vincit alia; sed

mutuo se frangunt et fit una communis qualitas mixta, et ilia ita est propria dispositio ad
formam mixti, sicut fuit simplex qualitas ad formam elementi, ex ipsis igitur qualitatibus sic

per mediae qualitatis generationem relinquitur virtus in qualitate media, et quia qualitates
elementorum non agunt per se sed in virtute elementorum, ideo dicitur per consequens
quod manet virtus elementorum.»



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 347

nella sua interezza la lunga serie di argomenti (per la precisione 12)

avanzati da Giovanni a tal riguardo, sembra sufflciente accennare qui al-
meno all'VIII argomento, che fa riferimento alla cristologia (la questione
dell'identità del corpo di Cristo vivo e morto) e alia corrispondente pole-
mica sull'unicità e la pluralità delle forme.32

A monte c'è uno dei tratti più caratteristici della riflessione di Tom-
maso d'Aquino - quello dell'unicità della forma sostanziale dell'uomo, per
cui l'anima razionale, intesa per l'appunto come unica forma sostanziale, si
unisce alia materia senza la mediazione di nessun'altra forma.33 Ora, la

risposta di Giovanni a quanti sostengono che, accettando questa posizione,
il corpo e il cadavere di Cristo non risulterebbero più identici, perché il
corpo con la morte cesserebbe di essere tale, è chiara: se anche si introd.-
cesse tra la materia e l'anima una forma sostanziale intermedia (la forma
corporeitatis) in grado di permanere dopo la morte, secondo la soluzione
del dimorfismo avanzata ad esempio da Enrico di Gand nella q. 2 del
Quodlibet II («Utrum, anima Christi separata, remansit aliqua forma in ip-

32 Johannes Picardi DE LicthenberG: Quaestiones disputatae, q. 21. Vat. Lat. 859, f.
i7ivb: «Ad octavum si non remanent formae elementorum tunc anima immediate unitur
materiae non mediantibus formis elementorum et tunc in morte Christi non fuisset idem

corpus et per consequens fuisset nova quantitas propter aliam formam advenientem et nova
unio sive assumptio, dicendum quod forma elementi etsi maneret non propter hoc remane-
ret idem corpus cum corpus Christi mortuum fuit mixtum ut aqua vel ignis vel item sive
fuerit idem vel aliud non fuisset nova unio vel assumptio cum deitas numquam fuerit
separata a corpore nec alia forma adveniens quia etsi vas sit plenum vino et flat postea
acetum nova advenit forma et tarnen non fit nova unio vasi vel repletio nova, licet fiat unio
formae et materiae. Item corpus Christi non habuit aliam formam talem quae facere posset
novam quantitatem vel naturam, sed corpus illud pertinebat etiam absente anima ad natu-
ram humanam inquantum in eo fuit ordo ad animam ex ordinatione divina ad resurrec-
tionem sicut et embryo et aliae privationes per alia reducuntur ad certam materiam. Unde
fuit ibi forma resolutionis propter quod signanter dicit Philosophus primo De anima quod
recedente anima corpus marcescit, non dicit nova natura generatur.»

33 La questione dell'unicita o pluralità delle forme sostanziali è indubbiamente uno dei
temi di discussione che ha profondamente segnato il clima parigino alia fine del Duecento.
In generale, cfr. a tal proposito ZAVALLONI, Roberto: Richard de Mediavilla et la controverse
sur la pluralité des formes Philosophes Médiévaux 2). Louvain: Éditions de l'Institut
Supérieur de Philosophie 1951; MAZZARELLA, Pasquale: Controversie medievali. Unità e pluralità

delle forme I principii 13). Napoli: Giannini 1978; KÖNIG-PRALONG, Catherine:
Avènement de l'aristotélisme en terre chrétienne. Paris: Vrin 2005,188-223; e PORRO, Pasquale: La

teologia a Parigi dopo Tommaso. Enrico di Gand, Egidio Romano, Goffredo di Fontaines, in:
BlFFI, Inos / Marabelli, Costante (a cura di): Rinnovamento della «Via antiqua». La créativité
tra il XIII e il XIV secolo Figure del pensiero medievale 4). Milano: Jaca Book 2009, 168-
262, in part. pp. 181-188. Con riferimento specifico alla posizione di Enrico di Gand intorno
al sacruum triduum (e le sue modifiche nel tempo), cfr. invece FlORAVANTI, Gianfranco:
Forma ed esse in Enrico di Gand. Preoccupazioni teologiche ed elaborazione filosofica, in:
Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, Serie III, 5 (1975) 985-1031; KÖNIG-PRALONG,
Catherine: Corps, cadavere, matière. Autour de Gilles de Rome, Henri de Gand et Dietrich de

Freiberg, in : Quaestio 7 (2007) 339-359, in part. 349-355.



348 Marienza Benedetto

so corpore eius»), del Natale 1227,34 non per questo ci sarebbe identité fra
il corpo e il cadavere di Cristo. A garantire la permanenza di Cristo nel
cadavere è piuttosto il fatto che, corne già in Tommaso, bessere di Cristo è

ipostaticamente congiunto al supposito divino; è dunque questa unione, e

non l'unione sostanziale fra il corpo e l'anima razionale, ad assicurare
l'identità durante il triduum.

2. QUAESTIO 25: «UTRUM MATERIA EXTENSA PER QUANTITATEM DIFFERAT
REALITER A SE NON EXTENSA»

2.1.

La coppia concettuale materia-estensione, su cui pure non si ritrova negli
scritti di Aristotele una trattazione sistematica, ha rappresentato fin dalla
tarda antichità un importante oggetto di interesse e dibattito: l'aporia che

già i commentatori neoplatonici avevano segnalato era quella relativa al
modo in cui la materia prima (per natura inestesa e indeterminata) potesse
coesistere con la materia posta a sostegno dei quattro elementi (estesa e

determinata).35 Sono stati, tuttavia, i filosofi arabi a compiere un primo
passo verso la soluzione del problema e a gettare le basi per gli sviluppi
délia discussione nel Medioevo latino.

Avicenna, com'è ben noto, postula una forma generale tra la materia e

le sue dimensioni, la forma corporeitatis, che organizza la materia ad ac-
cogliere le dimensioni determinate e, in quanto tale, precede l'awento
delle differenze individualise Ggni sostanza corporea è, in altri termini,

34 Secondo la tesi del dimorfismo, l'uomo - che è per un verso materiale e corruttibile, e

per l'altro immateriale e incorruttibile - possiede due forme distinte, una naturale e corruttibile

(prodotta da un processo di generazione), e una immateriale e incorruttibile (prodotta
invece da Dio, che si aggiunge alla prima).

35 Non è owiamente il caso di entrare qui nel dettaglio di un dibattito che è stato
efficacemente ricostruito da DE HAAS, Frans A.J.: John Philoponus' New Definition of Prime
Matter. Aspects of its Background in Neoplatonism and the Ancient Commentary Tradition.
Leiden: Brill 1997. Più in particolare, sulla soluzione offerta da Simplicio (una riduzione della
materia prima all'estensione indeterminata), fondamentali restano gli studi di SORABJI,

Richard: Body as Extension Endowed with Properties. Simplicius on Aristotle, in: ID.: Matter,
Space and Motion. New York: Cornell University Press 1988, 3-30; e sempre dello stesso
Autore: Simplicius. Prime Matter as Extension, in: HADOT, Ilsetraut (éd.): Simplicius. Sa Vie,

son oeuvre, sa survie (Actes du colloque international de Paris, 28 sept. - 1" oet. 1985). Berlin:
de Gruyter 1987,149-165.

36 AVICENNA LatinuS: Liber de philosophia prima sive scientia divina. I-IV, II, 2. Ed. VAN
RIET, Simone : 71-72: «[...] ad hoc ut ipsum sit corpus in effectu, non est necesse esse in
corpore très dimensiones in effectu secundum praedictos modos trium dimensionum. Si

igitur hoc ita fuerit, tune quis coget nos ponere très dimensiones necessario esse in effectu
in corpore, ad hoc ut sit corpus? Quapropter vera descriptio corporis haec erit: corpus est
substantia in qua potest poni dimensio quoeumque modo volueris incipere, et ilia a qua pri-
mum inceperis erit longitudo; deinde potest poni alia dimensio secans illam secundum
rectos angulos, et illa erit latitudo; et iterum potest poni tertia dimensio intersecans illas
orthogonaliter in eodem loco sectionis; et deinceps non potest poni ulla alia linea



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 349

definita secondo Avicenna innanzi tutto dalla possibilité formale di rice-
vere le dimensioni determinate, dalle quali poi dériva la divisione delle
forme specifiche.

Si tratta per Averroè di una soluzione poco convincente: l'introduzione
di un principio formale délia corporeità non permette di spiegare la
diversité e la contrariété delle forme (vale a dire, il loro succedersi nei
processi di generazione e corruzione); occorre piuttosto collocare le
dimensioni fin daU'inizio nella materia. Quelle di cui si sta parlando non
sono tuttavia le dimensioni determinate, che dipendono dalla forma
sostanziale; sono piuttosto le dimensioni indeterminate (o interminatae,
corne si legge nel De substantia orbis),n che ineriscono alla materia, prima
délia forma sostanziale, e fanno si che la forma sostanziale venga accolta in
modo divisibile:

«Et quando [Aristoteles] inuenit substantiales formas diuidi secundum
diuisionem huius subiecti, diuisio autem non est huic subiecto nisi
inquantum habet quantitatem, sciuit quod primum eorum, quae existunt in
hoc, sunt très dimensiones, quae sunt corpus. Et cum inuenit in eis
dimensionibus communicari formas omnes, quarum quaelibet habent
quantitatem terminatam propriam, sciuit dimensiones terminatas vltimo actu
non posse esse, nisi postquam forma substantialis est in eo, sicut est
dispositio de alijs accidentibus in actu.»38

Da questa risistemazione dell'argomento risulta dunque che le dimensioni
indeterminate sono ontologicamente antecedenti alla forma sostanziale; e

inerendo inseparabilmente alla materia, non si corrompono al corrompersi
délia forma sostanziale (permangono immutate nei cambiamenti sostan-
ziali).

Questo, in sintesi, il contesto entro cui maturano le discussioni
medievali sul rapporto tra materia e quantité.39

perpendicularis hoc modo praeter has très. Et quia corpus est huiusmodi, idcirco dixerunt
quod corpus est id quod est longum, latum et profundum, sicut dicunt quod corpus est
divisibile in omnes dimensiones, nec intelligunt ipsum omnino dividi in effectu, sed quia
huiusmodi est quod potest in eo poni haec divisio.» [Trad. it. a cura di Lizzini, Olga / PORRO,

Pasquale. Milano: Bompiani 20062, 149.] Sulla forma corporeitatis, cfr. soprattutto HYMAN,
Arthur: Aristotle's "First Matter" and Avicenna's and Averroes' "Corporeal form", in: ID. (ed.):
Essays in Medieval Jewish and Islamic Philosophy. New York: Ktav Publishing House 1977,
335-356; WOLFSON, Harry A.: Crescas' Critique of Aristotle. Cambridge: Harvard University
Press 1977; e STONE, Abraham D.: Simplicius and Avicenna on the Essential Corporeity of
Material Substance, in: WlSNOVSKY, Robert (ed.): Aspects of Avicenna. Princeton: Markus
Wiener Publishers 2001, 73-130.

37 L'originario interminatae veicola adeguatamente il carattere tecnico del vocabolo,
designando cio che è privo di qualsiasi terminazione (generica, specifica, o individuale).

38 Cfr. AVERROES: De substantia orbis I Aristotelis Opera cum Averrois Commentariis
9). Venetiis: apud Juntas 1562 [rist. an. Frankfurt am Main: Minerva 1962], ff. 3vbM~4raA.

39 Ci limitiamo qui a richiamare almeno alcuni degli studi più significativi sulle discussioni

medievali intorno a questo tema: MAIER, Anneliese: Das Problem der quantitas materiae
in der Scholastik, in: Gregorianum 27 (1946) 89-109 (rist. in ID.: Die Vorläufer Galileis im 14.



350 Marienza Benedetto

Tommaso d'Aquino, per primo, riflette nell'arco della sua produzione
l'alternativa fornita dai filosofi arabi:4° posto che la materia prima non puo
essere di per se stessa all'origine di una qualsiasi diversità, essendo per
natura pura potenza e assoluta indeterminatezza, a che cosa dovrà il
proprio diversifïcarsi (o l'individuazione conseguente)? Nel Commento al
libro I delle Sentenze ciö che viene detto a tal riguardo - sulla scia della
lezione avicenniana - è che nessun accidente puô diversificare la materia,
se prima la materia stessa non è stata informata dalla forma della
corporeità.41 La forma della corporeità, di cui la materia non è mai priva,
divide dunque la materia, permettendole cosi - attraverso le dimensioni
che risultano da questa iniziale divisione - di occupare posizioni diverse e

ricevere forme diverse.

Jahrhundert. Roma: Ed. di Storia e Letteratura 1966, 26-52); MAIER, Anneliese: Metaphysische
Hintergründe der Spätscholastischen Naturphilosophie. Roma: Ed. di Storia e Letteratura
1955, 141-223; WEISHEIPL, James A.: The Concept ofMatter in Fourteenth Century Science, in:
McMULLIN, Ernan (ed.): The Concept of Matter in Greek and Medieval Philosophy. Notre
Dame: University of Notre Dame Press 1965, 147-169; SYLLA, Edith: Godfrey of Fontaines on
Motion with Respect to Quantity of the Eucharist, in: MAIERÛ, Alfonso / Paravicini-Bagliani,
Agostino (a cura di): Studi sul XIV secolo in memoria di A. Maier. Roma: Ed. di Storia e

Letteratura 1981, 105-141; DONATI, Silvia: La dottrina delle dimensioni indeterminate in Egidio
Romano, in: Medioevo 14 (1988) 149-233; DONATI, Silvia: Ancora una volta sulla nozione di

quantitas materiae in Egidio Romano, in: KNUUTTILA, Simo / TyÖRINOJA, Reijo / EBBESEN, Sten
(eds): Knowledge and the Sciences in Medieval Philosophy. Proceedings of the Eighth
International Congress of Medieval Philosophy (S.I.E.P.M., Helsinki 24-29 August 1987).
Helsinki: Publications of Luther-Agricola Society Series 1990, vol. 2, 483-490; DONATI, Silvia:
The Notion o/Dimensiones indeterminatae in the Commentary Tradition of the Physics in the
Thirteenth and in the Early Fourteenth Century, in: LEIJENHORST, Cees / LüTHY, Christophe /
Thijssen, Johannes M.M.H. (eds.): The Dynamics of Aristotelian Natural Philosophy from
Antiquity to the Seventeenth Century. Leiden: Brill 2002, 189-223; DONATI, Silvia: Materia e

dimensioni tra XIII e XIV secolo. La dottrina delle dimensiones indeterminatae, in: Quaestio 7
(2007) 361-393; e infine, sempre della stessa autrice: II dibattito suite dimensioni indeterminate

tra XIII e XIV secolo. Thomas Wylton e Walter Burley, in: Medioevo 29 (2004) 177-231.
4° Sull'evoluzione della dottrina tomista intorno a cid che détermina la diversità

numerica e, più in generale, sul problema dell'individuazione delle sostanze composte, cfr.
almeno, tra gli studi più significativi, Bobik, Joseph: La doctrine de Saint Thomas sur l'indi-
viduation des substances corporelles, in: Revue Philosophique de Louvain 51 (1953) 5-41;
BOBIK, Joseph: Dimensions in the Individuation ofBodily Substances. In: Philosophical Studies

4 (1954) 60-79; KLINGER, Ingbert: Das Prinzip der Individuation bei Thomas von Aquin.
Münsterschwarzach: Vier-Türme-Verlag 1964, 44-63; OWENS, Joseph: Thomas Aquinas.
Dimensive Quantity as Individuating Principle, in: Mediaeval Studies 50 (1988) 279-310; e

PORRO, Pasquale: Introduzione, in: TOMMASO D'AQUINO: L'ente e l'essenza. A cura di PORRO,

Pasquale. Milano: Bompiani 2006*, 12-17.
41 THOMAS DE Aquino: Scriptum super libros Sententiarum I, dist. 8, q. 5, a. 2. Ed.

MANDONNET, Pierre. Paris: P. Lethielleux, t.i, 1929, 228-229: «Et propterea materia prima,
prout consideratur nuda ab omni forma, non habet aliquam diversitatem, nec efficitur
diversa per aliqua accidentia ante adventum formae substantialis, cum esse accidentale non
praecedat substantiale. Uni autem perfectibili debetur una perfectio. Ergo opertet quod prima

forma substantialis perficiat totam materiam. Sed prima forma quae recipitur in materia,
est corporeitas [...].»



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 351

È a partire da due testi degli anni '50, il Commento al libro IV delle Sen-

tenze (dist. 12, q. art. 2 e art. 3, ad esempio), e ancora di più il Commento al
De Trinitate di Boezio, che il modello di riferimento cambia: aderendo
appieno alla soluzione averroista, Tommaso postula ora nella materia di-
mensioni anteriori alia forma sostanziale, che differenziano la materia, e

giustificano cosi la possibilité stessa per la forma sostanziale di determi-
narsi o essere suddivisa:

«Nulla forma in quantum huiusmodi est hec ex se ipsa; [...] unde forma fit
hec per hoc quod recipitur in materia. Set cum materia in se sit indistincta,
non potest esse quod formam receptam indiuiduet nisi secundum quod est
distinguibilis: non enim forma indiuiduatur per hoc quod recipitur in materia
nisi quatenus recipitur in hac materia distincta et determinata ad hie et nunc.
Materia autem non est diuisibilis nisi per quantitatem [...]; et ideo materia
efficitur hec et signata secundum quod subest dimensionibus.»42

La forma (che è di per sé comune) puô insomma determinarsi solo nella
misura in cui è ricevuta in una materia già differenziata. E ciô che diffe-
renzia la materia sono le dimensioni, di cui viene a questo punto precisata
la doppia natura:

«Dimensiones autem iste possunt dupliciter considerari. Vno modo secundum

earum terminationem; - et dico eas terminari secundum determinatam
mensuram et figuram, et sic ut entia perfecta collocantur in genera quanta-
tatis et sic non possunt esse principium indiuiduationis, quia cum talis ter-
minatio dimensionum uarietur frequenter circa indiuiduum, sequeretur quod
indiuiduum non remaneret semper idem numéro. Alio modo possunt considerari

sine ista determinatione, in natura dimensionis tantum, quamuis num-
quam sine aliqua determinatione esse possint [...], et ex his dimensionibus
interminatis materia efficitur hec materia signata, et sic indiuiduat formam
[...].»43

II vantaggio che la soluzione averroista offre a Tommaso è quello di
utilizzare una delle propriété riconosciute alle dimensioni indeterminate -
il loro permanere immutate al mutare delle dimensioni determinate -
come principio di individuazione: se cosi non fosse, se cioè il principio di
individuazione fosse rappresentato dalle dimensioni determinate, che sono
per natura mutevoli, l'identité numerica di un individuo nel corso della sua
esistenza sarebbe irrimediabilmente compromessa e - cosa ancora più
grave - sarebbe impossibile spiegare l'identité numerica nel caso di un

42 THOMAS DE Aquino: Super Boetium De Trinitate, q. 4, a. 2. Ed. GILS, Pierre-Marie, in:
Opera Omnia iussu impensaque Leonis XIII P.M. édita, t. 50. Roma/Paris: Commission
leonina/Cerf 1993,125a; trad. it. a cura di P. PORRO. Bompiani: Milano 2007, 228.

43 THOMAS DE Aquino: Super Boetium De Trinitate, q. 4, a. 2. Ed. GILS, Pierre-Marie, 125a.



352 Marienza Benedetto

mutamento sostanziale, ossia nel caso del cadavere e del corpo risorto di
Cristo.44

Questa, tuttavia, sembra non rappresentare ancora la posizione defini-
tiva di Tommaso sull'argomento. Nelle opere délia maturité, tornando sui
propri passi, Tommaso sceglie di difendere il primato aristotelico della
forma sostanziale sulle disposizioni accidentali, che Averroè aveva invece
capovolto: riconosce che la soluzione averroista (che pure egli aveva
accolto come efficace alternativa alla posizione avicenniana) riproporrebbe
esattamente quell'inconveniente che si era cercato di aggirare prendendo
congedo dalla dottrina avicenniana della forma corporeitatis - l'inconven-
iente della pluralité delle forme sostanziali. In quest'ultima fase, insomma,
non ci sono disposizioni accidentali che precedano la forma sostanziale: le

dimensioni, in quanto accidenti, seguono la forma sostanziale (che
conferisce alia materia il carattere di corpo), ma precedono tutti gli altri
gradi di perfezione (che quella stessa forma ha conferito alia sostanza):

«[...] cum materia sit in potentia ad omnes actus ordine quodam, opertet
quod id quod est primum simpliciter in actibus, primo in materia intel-
ligatur. Primum autem inter omnes actus est esse. Impossibile est ergo
intelligere materiam prius esse calidam vel quantam, quam esse in actu. Esse

autem in actu habet per formam substantialem, quae facit esse simpliciter
[...]. Unde impossibile est quod quaecumque dispositiones accidentales prae-
existant in materia ante formam substantialem; et per consequens neque ante
animam. [...] dimensiones quantitativae sunt accidentia consequentia corpo-
reitatem, quae toti materiae convenit. Unde materia iam intellecta sub cor-
poreitate et dimensionibus, potest intelligi ut distincta in diversas partes, ut
sic accipiat diversas formas secundum ulteriores perfectionis gradus. Quam-
vis enim eadem forma sit secundum essentiam quae diversos perfectionis gradus

materiae attribuit [...]; tamen secundum considerationem rationis
differt.»45

II concetto di 'dimensioni indeterminate' torna in Egidio Romano nella forma

di una quantitas materiae, distinta dall'estensione e anteriore ad essa.

Presupposto della teoria sulla quantité, che Egidio introduce nelle opere
della prima fase della sua produzione (la Reportatio del commento ai libri
II e IV delle Sentenze, le questioni sulla Metafisica, il trattato Theoremata
de Corpore Christi e il commento alla Fisica), è l'analisi dei fenomeni della
rarefazione e della condensazione, che erano stati in qualche modo gié
oggetto di riflessioni simili da parte dei commentatori inglesi degli anni
1250-1270.46 Più in particolare, è la definizione di corpo 'denso' (molta
materia contenuta in piccole dimensioni) e 'rarefatto' (poca materia conte-

44 L'identità numerica del corpo nel cadavere e dopo la resurrezione si spiega in quanto
nei due corpi si trovano le Stesse dimensioni indeterminate numericamente identiche.

45 THOMAS de AQUINO: Summa theologiae I, q. 76, a. 6, in: Opera Omnia iussu impen-
saque Leonis XIII P.M. édita, t. 5. Romae: Ex Tip. Polyglotta 1889, 229.

46 Cfr. a tal proposito soprattutto gli ultimi tre studi della DONATI cit. supra, n. 39.



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 353

nuta in grandi dimensioni) ad offrire ad Egidio l'occasione per indagare la

questione délia divisibilité della materia: che cosa détermina il plus o il
minus della materia? A che cosa, in definitiva, si sta facendo riferimento
con queste espressioni? Poiché alla materia - in quanto pura potenzialità -
non compete di essere molta o poca in virtù della propria essenza (se cosi
fosse, la materia di un grano di miglio non differirebbe dalla materia di
una montagna o, secondo una versione alternativa, di una torre),47 si dovrà
concludere secondo Egidio che il multum e il parum della materia derivano
ad essa dalla quantité, che precede nella materia la forma sostanziale, e

permane immutata al variare dell'estensione (a meno che non sia un inter-
vento di Dio stesso a decidere per un suo cambiamento).48 La quantité
(termine che nomina in Egidio le dimensioni indeterminate di Averroè)
permette dunque alla materia di essere determinata come un quantum,
indipendentemente dalla sua estensione; e in questo modo permette alla
forma stessa di perfezionarsi in modo divisibile nella materia gié
determinata dalla quantité:

«[...] quantitas ilia, per quam materia est tanta, quae potest dici dimensiones
indeterminate, subiecta est quantitati, per quam materia occupât tantum
locum, quae potest dici dimensiones determinate: oportet dimensiones
indeterminatas subiici dimensionibus determinatis. [...] quantitas ilia, per
quam materia est tanta, est prior ilia, per quam occupât tantum locum ut est
ei subiecta, vel, quod idem est, dimensiones indeterminatae priores sunt
dimensionibus determinatis, ut indeterminatae dimensiones sunt
determinatis subiectae[...]».49

Ad un ulteriore, e più profondo, livello del discorso, si potrebbe aggiun-
gere che ciö che rende possibile che la stessa quantité di materia assuma
un'estensione diversa (eppure, permanga identica al mutare dell'esten-

47 AEGIDIUS ROMANUS: Reportatio Lecturae super libros I-IV Sententiarum II, q. 6 (dist.
18) Opera omnia III.2). Ed LUNA, Concetta. Firenze: SISMEL 2003, 523, 1. 118-126: «[...] in
materia oportet ponere duas quantitates, quia materia de se nullam habet partibilitatem nec
actualitatem, immo est omnino in potentia. Unde si absolveretur quidquid est in materia
turris ab ea et similiter quidquid est in materia milii, ita indivisibilis est una sicut alia, quia
materia de se est indivisibilis, solum acquirens divisionem per ea que sunt in materia. Cum
igitur plus sit de materia in decern pugillis aque quam in uno, quia plus potest fieri ex decern

quam ex uno, huius causa non est assignanda ex parte materie in se, cum sit indivisibilis.»
48 In quanto determinazione immediata e immutabile della materia prima, la quantité (o

in alternativa, le dimensioni indeterminate) non puô essere in alcun modo modificata se non
da Dio. Tra i luoghi che riportano l'argomento, AEGIDIUS ROMANUS: Reportatio Lecturae
super libros I-IV Sententiarum, II, q. 6 (dist. 18). Ed LUNA, Concetta, 524, 1. 149-155: «[..]
Deus, sicut potest creare materiam de novo, ita potest creare in materia paucum vel multum,
et sic de pauco facere multum sine additione et rarefactione, sicut agens naturale facit
materiam sub caliditate esse sub frigiditate sine additione materie. Sed Deus potest
immediate quidquid est in potentia materie, et ideo, manente eadem substantia materie,
potest de pauco facere multum sine rarefactione materie.»

49 AEGIDIUS Romanus: Theoremata de Corpore Christi, prop. 44. Romae 1554 [rist. anast.
in: Exegetica. Opuscola I. Frankfurt a. Main: Minerva 1968], f. 3iva-b.



354 Marienza Benedetto

sione) è la distinzione reale fra quantité ed estensione. Quantité ed

estensione, che pure appartengono entrambe alla stessa categoria (la cate-
goria délia quantité), sono realmente distinte, proprio come - leggendo in
senso forte un'analogia che era stata gié sfruttata da Tommaso,5o e che

Egidio stesso aveva adoperato nei Theoremata de esse et essentia (redatti
quand'egli era ancora solo un baccelliere) per illustrare la distinzione fra
essenza ed esistenzas1 - sono realmente distinte la materia e la forma.
Ancora più precisamente, l'estensione svolge sulla quantité, che è fonda-
mento della prima e pura potenza, lo stesso ruolo déterminante della
forma. 52

Il risultato al quale perviene Egidio è evidentemente un ibrido: la

quantité si présenta come un accidente, che pure è dotato della stessa

struttura (un principio formale e un principio materiale) della sostanza.
Esattamente quest'ultimo aspetto esporré Egidio ad una critica ulteriore
rispetto a quella che gié era stata mossa ad Averroè: oltre a postulare la

priorité dell'accidente rispetto alia sostanza, Egidio snatura l'accidente
stesso (che secondo la definizione aristotelica, è semplice e formale), fino
quasi ad assimilarlo alia sostanza.

2.2.

Con la q. 25 Giovanni Picardi interviene in un dibattito - quello sulla
quantité e l'estensione, per l'appunto - che, come 1 'incipit stesso della

5° THOMAS de AQUINO: De ente et essentia, c. 2, in: Opera Omnia iussu impensaque
Leonis XIII P.M. édita, t. 43. Romae: Ex Tip. Polyglotta 1976, 372, 1. 164-201: «Sic ergo genus
signifkat indeterminate totum id quod est in specie, non enim significat tantum materiam.
[...] genus significat totum ut quedam denominatio determinans id quod est materiale in re
sine determinatione proprie forme, unde genus sumitur ex materia - quamvis non sit
materia [...]. Et ex hoc patet ratio quare genus, species et differentia se habent propor-
tionaliter ad materiam et formam et compositum in natura, quamvis non sint idem quod ilia:
quia neque genus est materia, sed a materia sumptum ut significans totum; neque differentia
forma, sed a forma sumpta ut significans totum.»

51 AEGIDIUS Romanus: Theoremata de esse et essentia XX. Ed. HOCEDEZ, Edgar. Louvain:
Museum Lessianum 1930, 139, 1. 5-19: «Oportet omnem creaturam, eo quod creatura est et
quod potest incipere esse, non esse ipsum esse, nec esse ipsum actum, sed esse compositum
ex potentia et actu. Et hoc forte voluit intelligere Avicebron, licet ad hoc directe non per-
venerit, cum dixit quod in omni creatura erat compositio ex materia et forma quia videbat
omnem creaturam necessario esse compositam ex potentia et actu. Hanc autem compo-
sitionem in intellegentiis, cum immateriales sint, salvare non possumus nisi ibi ponamus
compositionem ex essentia et esse. Nec tarnen propter hoc huiusmodi compositionem a
rebus materialibus negare debemus. Nam si natura intelligentiarum non est tantae actua-
litatis quod possit per se existere, nisi coniucta ipsi esse, multo magis naturam corporalem
oportet differre ab esse et haec corporalia necessario sunt composita ex essentia et esse.»

52 AEGIDIUS Romanus: Quaestiones metaphysicales VIII, q. 5. Venetiis 1501 [rist. anast.
Frankfurt a. Main: Minerva 1966], f. 35va: «[...] dimensiones indeterminates comparantur ad
terminatas sicut materia ad formam. [...] sequitur quod sicut materia que realiter et essen-
tialiter diuersa est a forma, terminatur per formam, sic dimensiones proprie indeterminate
que realiter et essentialiter sunt diuerse a terminatis, terminantur per terminatas.»



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 355

questione informa, si è essenzialmente polarizzato attorno a due soluzioni
(«Responsio circa istam quaestionem est duplex»)

La prima è chiaramente identificabile con la tesi di Egidio Romano, che
viene ricondotta a due punti principali - l'introduzione di una forma
intermedia fra la materia e la quantité, da una parte, e la distinzione reale fra
estensione e quantité, dall'altra:

«Unde declarando dicunt isti quod materia dupliciter consideratur: uno
modo secundum nudam essentiam, et hoc modo nullam extensionem habet
penitus, alio modo ut stat actu sub quantitate per quam extenditur a qua
accipit extensionem quandam quam prius non habuit, et ita a se ut nuda
consideratur differt realiter tali modo reali quern accipit ut penes acceptum
et non acceptum, ita quod istorum opinio vult quod materia a quantitate
accipit quemdam modum in se qui est alius a quantitate, medius inter
quantitatem et materiam.»53

A sostegno di questa teoria, che identifica l'estensione con un modus inter-
medio fra la quantité e la materia - continua Giovanni - era stato appor-
tato, tra gli altri, un argomento ricavato direttamente dalla forma: come la
materia, che pure non conosce mutamento alcuno fin quando è in potenza,
muta con la ricezione di una forma sostanziale, cosi, estendendosi grazie
alla quantité che la détermina, differisce realmente da ciö che essa è in
quanto nuda essenza.54

I molteplici argomenti contrari a questa tesi insistono tutti essenzialmente

sull'inutilité di postulare un modo ulteriore rispetto alla quantité -
l'estensione. In altri termini, la posizione egidiana è inaccettabile secondo
Giovanni innanzi tutto perché anti-economica: introducendo l'estensione
corne qualcosa di diverso dalla quantité, finisce praticamente con il dupli-
care il principio formale che si imprime sulla materia - «quod frivolum
est». 55

53 JOHANNES Picardi DE LICTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 25. Vat. Lat. 859, f.

i75vb.
54 Di fatto, gli argomenti attraverso i quali viene sviluppata questa posizione sono tre,

ricavati rispettivamente dalla forma, dall'essere e, per finire, dalle parti délia quantità e délia
materia. Cfr. a tal proposito JOHANNES PICARDI DE LICTHENBERG: Quaestiones disputatae, q.
25. Vat. Lat. 859, f. i75vb: «Probant autem hoc tripliciter: prima via sumitur ex parte formae:
sicut enim materia quando accipit formam substantialem realem transmutatur secundum se

autem nullam transmutationem potest habere cum sit pura potentia [...]. Secunda via sumitur

ex parte esse sic ex primo Physicorum et De generatione accipitur quod materia sub
diversis vero formis habet aliud et aliud esse [...]. Tertia via sumitur ex partibus utriusque
materiae et quantitatis sie: quantitas per essentiam extendit, materia secundum essentiam
extenditur [...].»

55 JOHANNES Picardi DE LICTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 25. Vat. Lat. 859, f.
i75vb: «[...] ista res extendit materiam vel efficienter, materialiter, finaliter quae omnia
apparent fatua. Ergo oportet dicere quod formaliter. Sed si dicatur quod iste modus sit alius
a quantitate ut ipsimet dicunt, sequitur quod formaliter non extendatur materia quantitate,
vel si dicatur quod sic, tunc materia duobus formalibus extenderet, quod frivolum est.»



356 Marienza Benedetto

Eppure, non si tratta solo di questo: ciö che si potrebbe aggiungere è

che non ci sono altri modi délia sostanza oltre i nove predicamenti
riconosciuti;56 oppure, ancora più efficacemente - e siamo cosi all'ultimo
argomento, articolato esso stesso in diverse rationes - che la materia
cambia realmente rispetto alla sua nuda essenza non per qualcosa che essa
abbia ricevuto dalla forma, ma per la forma in sé, che prima non aveva:

«[...] verum est quod materia realiter transmutatur per hoc quod accipit for-
mam et differt realiter a se nuda non per aliquod aliud acceptum a forma, sed

ipsam formam inquantum modo habet formam quam prius non habuit [...]

proposito dico quod materia extensa differt a se non extensa realiter, non alia
extensione quam accipit sed ipsa quae est ipsamet quantitas per essentiam,
ut sic sit una et eadem extensio numéro qua quantitas extendit quae et ipsamet

quantitas ut dictum est et qua materia extenditur quantitatis ut principii
formalis, materiae vero ut subiecti.»57

Gli argomenti contrari alla posizione egidiana conducono alla seconda

posizione annunciata già in apertura délia quaestio - quella in cui è facile
identificare il Tommaso delle opere più tarde -, che viene da Giovanni
sinteticamente formulata come segue:

«Et ideo est secunda opinio quod materia extensa differt a se non extensa hoc
modo inquantum extensa habet ipsam quantitatem quam secundum se non
habet nec differt modo reali secundum Actionem praedictam nisi tu velles
ipsam quantitatem vocare modum, sed hoc ipsi non intendunt ut manifestum
est ex supradictis.»58

Tralasciando la posizione di Tommaso esposta nel commento al De trini-
tate - e quindi l'evoluzione di pensiero di cui si è cercato di rendere conto
in precedenza - Giovanni sembra qui accordare immediatamente la propria

preferenza ad una dottrina che, in rapporto al tema ancora scottante
dell'unicità e pluralité delle forme sostanziali, è chiaramente assai meno
problematica: se la materia estesa differisce dalla materia non estesa è

soltanto in virtù délia forma délia quantité, e non di un termine inter-
medio fra la quantité e la materia (l'estensione, per l'appunto), a meno che

- conclude Giovanni - non si stia semplicemente cercando di dare un
nome diverso alla quantité.

56 Johannes PICARD! DE LICTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 25. Vat. Lat. 859, f.
i75vb: «[...] philosophi qui ponunt praedicamenta dicunt omnia ix praedicamenta esse
modos quosdam substantiae [...], nec alios modos ab ipsis ponunt. Unde fictum est de modo
isto quod dicunt quod ponunt medium, ut dictum est.»

57 Johannes Picardi DE LICTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 25. Vat. Lat. 859, f.
i75vb.

58 JOHANNES PICARDI DE LICTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 25. Vat. Lat. 859, f.
1751-3.



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 357

Nella replica agli argomenti contrari a quest'ultima posizione, parti-
colarmente interessanti ai fini di una comprensione più esaustiva della
questione sembrano essere almeno due.

Il primo di essi (in realtà il terzo menzionato da Giovanni nella sua
replica) fa esplicitamente riferimento all'impossibilità di ricondurre il poco
e il molto a qualcosa di ulteriore rispetto alia forma della quantité:

«[...] "Deus convertere potest pisum in corpus Christi, et sic magnum tunc di-
cimus multum et paucum vel magnum et parvum conversum, sed unde ista:
non a quantitate quae fuit pisi vel montis, ergo ab alia extensione intranea

dicendum quod multum et paucum magnum et parvum different per re-
lationem ad quantitatem [...].»59

Il secondo (il quarto nell'ordine della quaestio) - per altro già discusso dai
commentatori inglesi della meta del XIII secolo (ad esempio Goffredo di
Aspall) prima,50 e da Egidio poi,61 oltre che da Giovanni stesso nella q. 1962

- è in qualche modo complementare a quello appena menzionato. Ad
essere in questione è nuovamente il plus (o il minus), che viene rapportato
ora al plus de materia che un pugno di terra riesce a contenere rispetto al

pugno d'acqua (il pugno di terra équivale infatti a dieci pugni d'acqua) :

«[...] "in uno pugillo terrae fiunt x aquae, ergo necessario in uno pugillo
terrae plus est de materia quam in uno aquae, sed illud plus non est a

quantitate illorum duorum pugillorum quia quantitas unius tantae est
extensionis sicut quantitas alterius": dicendum quod materia nihil est aliud
quam potentia et non solum ad formam substantialem, sed etiam ad quan-
titatis extensionem. Dicere ergo plus de materia est dicere plus de poten-
tialitate inquantum potest ex ea plus fieri, hoc autem competit materiae
inquantum stat sub alia et alia forma [...]. Unde materiae secundum quod stat
sub forma terrae competit quod plus ex ea fiat quam secundum quod stat sub
forma aquae et plus sub forma aquae quam aeris et aeris plusquam ignis.»63

59 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 25. Vat. Lat. 859, f.

i76ra.
50 Cfr. sull'argomento almeno Donati: Materia e dimensioni tra XIII e XIV secolo, 375-

376: in linea di massima, sembra che i commentatori inglesi risolvano il problema ricon-
ducendo il plus alia materia stessa, e non alla quantité; il plus sarebbe insomma, secondo
questi autori, una caratteristica diversa dalla quantité estesa, e più basilare rispetto ad essa.

51 Cfr. a tal proposito n. 47, supra o, ancora più nel dettaglio, AEGIDIUS ROMANUS:

Quaestiones metaphysicales, f. 35ra: «[...] quod unus pugillus terre sit densior uno pugillo
aque, hoc non est ex eo quod aqua sit magis porosa [...]; sed est ex hoc quod in pugillo terre
est magis de materia quam in pugillo aque [...]. Et ex hoc patet quod in materia est invenire
multum et paucum [...]. Cum autem materia de se sit penitus in potentia, a se non habet
quod sit multa vel pauca: oportet igitur quod haec habeat ab aliqua quantitate.»

62 Johannes Picardi de Licthenberg; Quaestiones disputatae, q. 19. Vat. Lat. 859, f.

1671'a.

53 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 25. Vat. Lat. 859, f.

i7Ôra.



35» Marienza Benedetto

Per Giovanni, dunque, il plus della materia dipende dalla materia stessa, in
quanto direttamente informata da una certa determinazione: la materia
che ha ricevuto la forma della terra è inevitabilmente diversa, 'più materia',
per cost dire, di quella che ha ricevuto la forma dell'acqua, cosi come la
materia che ha ricevuto la forma dell'acqua rispetto alia materia che ha
ricevuto la forma dell'aria, e per finire la materia che ha ricevuto la forma
dell'aria rispetto a quella che ha ricevuto la forma del fuoco.

3. Quaestio 34: «Utrum materia posset esse sine forma ex POTENTIA

DIVINA».

3.1.

La possibilité che la materia sia originata da Dio indipendentemente
dalla forma fornisce alia fine del XIII secolo l'occasione per un'importante
controversia (se non un vero e proprio scontro dottrinale) in ambito
teologico e filosofico.64

È soprattutto Tommaso d'Aquino a negare che la materia possa esistere
senza la forma: nella q. 1 del Quodl. III, risalente alla Pasqua del 1270,

vengono chiamati in causa a tal proposito la nozione di materia come
potenza assoluta, da una parte, e il principio di non contraddizione,
dall'altra. La materia, insomma, in quanto assoluta potenzialità, non puô
secondo Tommaso derivare da Dio senza la forma, perché tutto ciö che è

in atto, o è esso stesso atto, oppure ha l'atto. Ma la materia non è atto;
quindi ha l'atto; e poiché il suo atto è la forma, essa non puô evidente-
mente esistere senza quest'ultima. L'implicazione di questo discorso sulla
potenzialità della materia ha direttamente a che fare con Dio (o, in
alternativa, con la sua perfezione, corne già osservava Tommaso nel De

potentia Dei)65: se solo si ammettesse l'esistenza della materia senza la

64 Sulla storia di questa controversa questione (da Tommaso ad Ockham), cfr. almeno
KÖNIG-PRALONG: Avènement de l'aristotélisme en terre chrétienne, 129-188; e RODOLFI, Anna:
L'idea di materia in Dio. Essenza ed esistenza della materia nel dibattito teologico nella
seconda meta del XIII secolo, in: Quaestio 7 (2007) 317-337, in part. 323-326. Ci limiteremo in
questa sede ad affrontare la questione della materia alla luce di quanto sarà discusso poi da

Giovanni; faremo pertanto riferimento solo alla possibilité della materia di esistere senza la

forma, e non anche alla sua eventuale esistenza nella mente di Dio come idea distinta da

quella del composto.
65 L'impossibilité che la materia sussista senza la forma non segna affatto - spiega in

questa sede Tommaso - uno scacco per l'onnipotenza divina; è anzi l'ipotesi opposta a

comprometterla: creando la materia senza la forma, Dio opererebbe persino in modo meno
perfetto della natura, che produce ogni ente in atto. Cfr. THOMAS DE AQUINO: De potentia
Dei, q. 4, a. 1, ad 3. Ed. PESSION, P.M., in: Thomae Aquinatis Quaestiones disputatae II.
Romae-Taurini: Marietti 1953,124: «[...] si Deus faceret ens in potentia tantum, minus faceret

quam natura, quae facit ens in actu. Actionis enim perfectio magis attenditur secundum
terminum a quo; et tarnen hoc ipsum quod dicitur, contradictionem implicat, ut scilicet
aliquid fiat quod sit in potentia tantum: quia quod factum est, oporteret esse cum est [...].
Quod autem est tantum in potentia, non simpliciter est.»



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 359

forma, si imputerebbe a Dio un'irrimediabile contraddizione - quella di
aver fatto della materia che, in quanto potenza, deve la propria esistenza a

ciö che le conferisce l'atto, un ente contemporaneamente in potenza e in
atto. Per riprendere direttamente Tommaso:

«Répugnât autem rationi entis non ens, simul et secundum idem, existens:
unde quod aliquid simul sit et non sit, a Deo fieri non potest, nec aliquid
contradictionem includens. Et de huiusmodi est materiam esse actu sine
forma: omne enim quod est actu, uel est ipse actus, uel est potencia parti-
cipans actum; esse autem actum répugnât rationi materie, que secundum
propriam rationem est ens in potencia; relinquitur ergo quod non possit esse
in actu nisi in quantum participât actum. Actus autem participatus a materia
nichil est aliud quam forma; unde idem est dictu, materiam esse in actu et
materiam habere formam. Dicere ergo quod materia sit in actu sine forma,
est dicere contradictoria esse simul; unde a Deo fieri non potest.»66

Eppure, questa conclusione sembra avere un valore ancora soltanto
prowisorio: sarà rompendo la presunta analogia fra materia e forma, da

una parte, e accidente e sostanza, dall'altra, che si escluderà finalmente
l'ipotesi che la materia si dia senza la forma. Quest'analogia presuppone
che la materia dipenda dalla forma, come l'accidente dalla sostanza, e

quindi possa per volere divino sussistere talvolta indipendentemente dalla
forma, esattamente come l'accidente sussiste indipendentemente dalla
sostanza nel caso della transustanziazione eucaristica:

«[...] set materia secundum suum esse actuale dependet a forma in quantum
forma est ipse actus eius; unde non est simile.»67

Le vicende della tesi tomista sull'impossibilità che la materia sussista senza
la forma, con i suoi risvolti pericolosi per la teologia, sono fin troppo note:
condannata a Oxford da Robert Kilwardby nel 1277, la tesi di Tommaso fu

66 THOMAS DE AQUINO: Quodl. Ill, q. 1, a. 1, in: Opera Omnia iussu impensaque Leonis
XIII P.M. édita, t. 25. Romae: Ex Tip. Polyglotta 1996, 242, 1. 49-64.

67 THOMAS DE Aquino: Quodl. Ill, q. 1, a. 1, 242, I. 71-73. In generale, per un'analisi
storico-dottrinale della questione e le diverse posizioni intorno alla possibilità che l'accidente

si dia senza la sostanza, cfr. soprattutto IMBACH, Ruedi: Metaphysik, Theologie und
Politik. Zur Diskussion zwischen Nikolaus von Strassburg und Dietrich von Freiberg über die
Abtrennbarkeit der Akzidentien, in: Theologie und Philosophie 61 (1986) 359-395; IMBACH,
Ruedi: Philosophie und Eucharistie bei Wilhelm von Ockham. Ein vorläufiger Entwurf, in: BOS,

Egbert P. / Krop, Henri A. (eds): Ockham and Ockhamists. Acts of the Symposium organized
by the Dutch Society for Medieval Philosophy Medium Aevum on the occasion of its 10th

anniversary (Leiden, 10-12 September 1986). Nijmegen: Ingenium Publishers 1987, 43-51;
IMBACH, Ruedi: Le traité de l'eucharistie de Thomas d'Aquin et les averroïstes, in: Revue des
sciences théologiques et philosophiques 77 (1993) 173-228 (tutti ora in IMBACH, Ruedi:
Quodlibeta. Articles choisis. Hrsg. von Francis CHENEVAL et al. Freiburg: Universitätsvelag
1996, risp. 251-296, 297-308, 309-332); e Donati, Silvia: "Utrum accidens possit esistere sine
subiecto". Aristotelische Metaphysik und christliche Theologie in den Physikkomentaren des

13. Jahrhunderts, in: AERTSEN, Jan A. / EMERY Jr., Kent / SPEER, Andreas (Hgg.): Nach der
Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an der Universität von Paris im letzten Viertel
des 13. Jahrhunderts. Berlin: de Gruyter 2001, 577-617.



360 Marienza Benedetto

poi apertamente contestata da Giovanni Peckham nella q. 1 del Quodl. IV o
Quodlibetum Romanum («Utrum Deus possit facere materiam sine forma»)
dello stesso anno.68 La questione di Peckham risulta anzi, in questo
contesto, doppiamente interessante perché, se da un lato, rende conto in
maniera assai précisa della dottrina di Tommaso, assumendola come
paradigma della soluzione negativa, dall'altro (posto che il t277 sia dawero
l'anno di composizione di questo Quodl.), riproduce fondamentalmente gli
stessi argomenti che un anno prima Enrico di Gand aveva elaborato a

favore della possibile esistenza della materia senza la forma.69
II luogo in cui Enrico discute la questione è la q. 10 del Quodl. I del

1276: bollando innanzi tutto come falsa imaginatio l'idea che la materia sia

semplicemente pura potenza o un prope nihil (secondo la lettura
agostiniana del Genesi), Enrico passa ad identificarla con un hoc aliquid
separato dalla forma (e, in quanto tale, corrispondente ad una idea distinta
nella mente di Dio).zo La presa di distanza di Enrico dall'argomento
imperfetto dei filosofi, che non considerano omnem modum essendi, è

esplicita e radicales ciö che viene ad essi rimproverato è di aver ridotto la
materia solo all'essere che essa riceve dalla forma, senza riconoscere, nel
complesso, il triplice essere che le compete.

68 La questione dell'antitomismo in ambiente inglese è stata, tra gli altri, recentemente
analizzata da PUTALLAZ, François-Xavier: Figure francescane alia fine del XIII secolo, in: BlFFI/
MARABELLI (a cura di): Rinnovamento della «Via antiqua», 323-384, in part. 339-340.

69 Anticipando ciö che si avrà modo di analizzare più dettagliatamente tra breve, con
riferimento specifico ad Enrico, l'argomento utilizzato da Peckham per difendere la possibilité

che la materia sussista senza la forma è il seguente: «Plus habet essentiae materia
quam accidens; materia enim est causa omnium accidentium. Sed accidentia possunt esse

per divinam virtutem sine materia et etiam sine forma substantiali. Ergo multo magis
materia sine forma, cum materia non habeat essentiam a forma» (JOHANNES PECKHAM: Quodl.
IV, q. 1., in: Quodibeta quatuor Bibliotheca franciscana scholastica medii aevi 25). Ed.
DELORME, Ferdinand. Grottaferrata: Collegio S. Bonaventura 1989, 174-176, in part. 174, 1. 15-
19)-

7° HENRICUS de GANDAVO: Quodl. I, q. 10 Henrici de Gandavo Opera Omnia 5). Ed.

MACKEN, Raymond. Leuven: Leuven University Press 1979, 63, 1. 20-26: «Hic primo opertet
excludere falsam imaginationem quam habent quidam de materia, videlicet quod nihil sit
nisi potentia quaedam et ita, quantum est de se, non est, quia quod solum est in potentia, in
quantum huiusmodi, non est, ita quod in sui natura tantum appropinquat non enti, quod si

careat forma, statim cadat in non ens.»
71 HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. 10. Ed. MACKEN, Raymond, 67, 1. 10-15: «Ad

argumentum philosophicum quo vane sustentati sunt quod materia de se est in potentia,
nullum habens actum sine forma, et esse subsistens est in aliquo actu quia esse est actus
entis, etc., ut argumentum istud intelligatur procedere ex defectu philosophiae non
determinantis omnem modum essendi, non autem ex contrarietate eius ad theologicam
veritatem, sciendum [...].» (corsivo nostro) In riferimento a questo passo, la König-Pralong
efficacemente osserva che vengono qui contestate ai filosofi una 'vista troppo corta' e la

conseguente riduzione dell'essere possibile all'essere attuale (cfr. KÖNIG-PRALONG:
Avènement de l'aristotélisme en terre chrétienne, 152).



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 361

«Est igitur [...] in materia considerare triplex esse: esse scilicet simpliciter, et
esse aliquid duplex, unum quo est formarum quaedam capacitas, aliud quo
est compositi fulcimentum. Esse primum, quo materia habet dici 'ens simpliciter',

habet participatione quadam a Deo, in quantum per creationem est
effectus eius sicut et alia [...]. Esse secundum, quo materia est capacitas quaedam,

habet a sua natura, qua est id quod est, differens a forma [...]. Esse ter-
tium non habet materia nisi per hoc quod iam capiat in se illud cuius de se

capax est.»72

Ora, è proprio il secondo livello di essere - vale a dire, il suo essere
un'attitudine a ricevere le forme - che, conferendo alia materia una sorta
di autonomia rispetto alia forma, le permette di essere portata all'esistenza
direttamente, ed eccezionalmente, da Dio, senza passare per l'essere che
essa riceve, secundum communem cursum naturae, dalla forma.73 La

portata di questa scelta, che garantisce alia materia l'accesso all'essere per
un intervento speciale (sovrannaturale) di Dio, è teologicamente decisiva,
e di fatto apre la strada alia conclusione di Enrico: negando a Dio la
possibilité di attualizzare la materia senza la forma, si negherebbe
pericolosamente anche (e soprattutto) la possibilité che in sacramento
altaris Dio faccia sussistere l'accidente senza la sostanza.74

È esattamente su queste basi, e riconsiderando egli stesso l'analogia
materia-accidente, che Giovanni discute il problema della possibile
esistenza della materia senza la forma.

72 HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. 10. Ed. MACKEN, Raymond, 68-69, '• 43~52- Sulla
distinzione fra i tre modi di essere (esse existentiae, esse essentiae, esse subsistentiae), cfr.
PORRO, Pasquale: Possibilità ed «esse essentiae» in Enrico di Gand, in: VANHAMEL, Willy (ed.):
Henry of Ghent. Proceedings of the International Colloquium on the Occasion of the 700th

Anniversary of his Death (1293) Ancient and Medieval Philosophy 15). Leuven: Leuven
University Press 1996, 211-253.

73 HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. 10. Ed. MACKEN, Raymond, 65-66: «Et licet
secundum communem cursum institutionis naturae sic sit facta materia ut aliqua actione
naturae non possit omnino spoliari forma, quia actione pura naturae non est unius corruptio
sine alterius generatione, tarnen actione creatoris spoliari potest ab omni forma, ut illud
quod formae est, dimittat suae naturae ne conservetur ab ipso, et ideo cadit in nihilum, illud
autem quod materiae est, in esse conservet per se, cuius ipsa est susceptibilis.» Sull'argo-
mento, cfr. soprattutto MACKEN, Raymond: La subsistance de la matière première selon Henri
de Gand, in: Pompei, Alfonso M. (a cura di): S. Bonaventura maestro di vita francescana e di
sapienza cristiana. Roma: Pontificia Facoltà Teologica San Bonaventura 1976, t. III, 107-115;
MACKEN, Raymond: Le statut de la matière première dans la philosophie d'Henri de Gand, in:
Recherches de Théologie ancienne et médiévale 46 (1979) 130-181; e con particolare riferi-
mento alla q. 10 del Quodl. I, FlORAVANTI: Forma ed esse in Enrico di Gand, 1009-1010.

74 HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. io. Ed. MACKEN, Raymond, 66-67, 1- 2-8:
«Simpliciter ergo dicendum, quod actione divina supernaturali materia potest per se
subsistere nuda ab omni forma, et hoc multo magis quam accidentia, ut dicit ratio ad hoc
inducta. Unde qui modo negant materiam Dei actione posse stare sine forma, nisi esset
clarum quod fide tenendum est quod accidentia subsistunt sine subiecto in sacramento
altaris, multo magis negarent Dei actione accidens posse stare sine subiecto.»



362 Marienza Benedetto

3.2.

La q. 34 chiude la serie prima ricordata delle questioni di Giovanni attorno
alia materia.

Dopo un preambolo, che chiarisce in termini strettamente aristotelici
in che modo la materia entri nei cambiamenti (come sostrato Potenziale
predisposto ad accogliere le forme), si tratta per Giovanni di passare a con-
siderare la doppia soluzione fino ad allora avanzata in merito alla possibilité

che la materia esista senza la forma.
La prima posizione, che sostiene l'esistenza della materia indipen-

dentemente dalla forma, si ritrova innanzitutto nella Metafisica (sezione I,

trattato VI) di Avicenna, in cui si legge che la materia puô sussistere senza
la forma, perché la forma è si forma della materia, ma non causa formale
della materia: non è insomma la forma a far acquisire l'esistenza alla
materia, quanto piuttosto il datore delle forme, da cui dipende l'esistenza
stessa della forma nella materia.75

Che la materia possa esistere senza la forma è stato sostenuto anche
ricorrendo alla nozione di un triplice essere della materia - nozione che è

facile ricondurre ad Enrico di Gand:

'Secundo declarant se et dicunt quod materia habet triplex esse, scilicet esse

simpliciter inquantum est effectus quidam Dei per creationem; secundo esse
secundum quid, et hoc dupliciter: primo inquantum est quaedam capacitas
formae, et secundum hoc esse distinguitur a forma, tertium esse eius est
inquantum est quoddam fulcimentum compositi. Primum esse habet a Deo,
secundum a se, tertium a forma, et hoc tertium dicitur actualis existentiae,
quia illud dat forma quae est actus et tale non potest habere sine forma, sed

primum et secundum potest habere sine forma."76

Ad entrambe queste posizioni è possibile secondo Giovanni obiettare qual-
cosa.

Tanto per cominciare, tra la materia e la forma non intercorre la stessa
differenza che sussiste fra essenze diverse: la materia non si distingue dalla
forma come un'essenza dall'altra, ma come la potenza si distingue dall'es-
senza di ciô per cui essa diventa qualcosa, e cioè essa stessa un'essenza.

Non è ben detto neanche che la materia abbia un triplice essere: poiché
senza la forma non si dà nessun ente, 1'unico essere che si puö adegua-
tamente predicare della materia è il suo essere in potenza, ossia la sua

impossibilité di esistere indipendentemente dalla partecipazione alia

75 Johannes Picardi DE Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.

i78ra: «Cum ergo materia non dependeat a forma ut a causa videtur quod Deus sine forma
possit earn facere subsistere.»

76 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.
i78ra.



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 363

forma (e di qui la conclusione: «Nos autem quaerimus utrum possit habere
ens in actu sine forma»).

La soluzione viene allora a Giovanni dall'alternativa offerta a tal
proposito da Tommaso:77 la materia non puö derivare da Dio, e ancora
meno dalla natura, senza la forma; e questo innanzitutto perché ogni cosa
che è in atto, deve avere l'atto, se non è essa stessa atto. Ma la materia non
è atto: si dovrà pertanto concludere che essa non esiste senza la forma.

Questo è tuttavia solo il primo - ed indubbiamente il più evidente - dei
possibili argomenti a supporto della tesi per cui la materia non puö
esistere senza la forma.

Ciö che si potrebbe ulteriormente aggiungere è che qualsiasi cosa è

determinata rispetto ad una specie (niente è infatti in un genere che non
sia in una qualche specie); la materia, perö, considerata in se stessa, non si
trova in nessuna specie: deve pertanto essere ricondotta ad una forma che
la specifichi. Il risultato è cosi quello di attribuire alia materia una doppia
potenzialità - il suo essere in potenza non solo all'essere della cosa, ma
anche alla specie o alla natura della cosa stessa.78

Passando per un terzo argomento, che si fonda sull'idea della
coincidenza fra essere e durare dell'essere (niente dura per il fatto di essere
semplicemente in potenza, quanto piuttosto per il fatto di avere una
forma, con la conseguenza che la materia, se è, o se dura, non puö essere senza

forma), Giovanni sostiene infine l'impossibilità che la materia sussista
senza la forma attraverso il principio di non contraddizione: Dio non puö
creare la materia senza la forma, perché se la materia, che è solo in
potenza, esistesse senza la forma, sarebbe alio stesso tempo un ente in
potenza e un ente in atto («idem esse et non esse»); affermare dunque di
ciö che è solo in potenza (e che, in quanto tale, ha bisogno di una forma

per sussistere) che puö essere in atto senza la forma, équivale a far cadere
Dio in un'inammissibile contraddizione.79 D'altro canto, non è neppure
possibile risolvere la questione, predicando della materia lo stesso essere
delle sostanze separate, e quindi assimilando la materia a ciö che effetti-
vamente sussiste in virtù del proprio essere («[substantiae separatae] non
habent esse per alias formas, sed subsistunt in suo esse et sic sunt actu non
per actum qui sit forma, sed per ipsius esse quod etiam dicit actum»):

77 Per un'efficace ricostruzione della tesi tomista a partire dal Commento aile Sentenze,
cfr. RODOLFI: L'idea di materia in Dio, 323-326.

78 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.

i78ra: «Materia enim non solum est in potentia ad esse rei sed etiam ad naturam rei, sicut
materia aeris non solum est in potentia ad esse ignis, sed etiam ad speciem sive ad naturam
ignis quam non habet sine forma ignis.»

79 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.

i78ra: «[...] dicimus Deum non posse quod includit contradictionem. Hoc autem est mate-
riam sine forma esse, quia sequitur idem esse et non esse: illud enim quod solum est
potentia non est actu, illud autem [i78rb] quod habet esse actu est.»



364 Marienza Benedetto

l'essere non conviene alia materia se non nella sua unione con la forma;
mentre conviene alia forma, anche quando essa è separata dalla materia,
esattamente come il cerchio è rotondo al di là di qualsiasi determinazione
materiale.80

La replica agli argomenti contrari comincia con uno di quelli indub-
biamente più delicati:

«[...] "accidens minus habet de esse quam materia prima cum sit substantia,
sed accidens potest esse sine subiecto sicut patet in Sacramento": dicendum
quod non est simile, quia accidens est quaedam forma, materia autem
potentia tantum. Esse autem per se respicit formam et cuicumque competit
competit inquantum est forma vel habens formam. Et ideo ipsemet Deus
dicitur forma quia habet esse.»81

Ad essere in gioco è la dibattuta analogia fra la materia e l'accidente, fatta
valere da chi, come Enrico di Gand prima e Giovanni Peckham dopo, per
non citare che alcuni degli interlocutori délia questione a cui si è già fatto
riferimento, sostiene in questo modo la possibilité che la materia esista
senza la forma: come l'accidente, che ha meno essere della materia (non è

infatti parte intégrante del composto), pur essendo per principio inseparable

dalla sostanza, puö sussistere indipendentemente da essa nel caso
specifico dell'Eucarestia, cosi a fortiori non è da escludere che la materia
(avendo più essere dell'accidente) possa, al di fuori del corso naturale delle
cose, in cui non è mai separata dalla forma, sussistere senza la forma.82

L'analogia è secondo Giovanni assolutamente vuota, non essendoci al-
cuna possibilité di assimilare materia e accidente:

«[...] accidens est quaedam forma, materia autem potentia tantum. Esse
autem per se respicit formam et cuicumque competit, competit inquantum est
forma vel habens formam. Et ideo ipsemet Deus dicitur forma quia habet
esse.»83

80 JOHANNES PiCARDI DE LiCTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.
i78rb: «[...] id quod per se alicui competit de necessitate et semper et inseparabiliter, ei inest
et nulli potest inesse alteri nisi per illud; sicut nihil est risibile nisi inquantum habet natu-
ram humanam; sicut etiam rotundum esse est in circulo; argento autem per accidens,
inquantum circulus est argenteus. Potest igitur argentum non esse rotundum; circulum autem
non esse rotundum impossibile est. Nihil etiam rotundum sine circulo. Esse autem per se

convenit formae sicut dicit Boethius in de Trinitate; et ideo esse materiae convenire non
potest sine forma; formae autem sine materia convenire potest si inveniuntur separata.»

81 JOHANNES PICARDI de LiCTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.
i78rb.

82 Di questo specifico aspetto in riferimento a Giovanni Picardi si è recentemente
occupata BECCARISI, Alessandra: Johannes Picardi von Lichtenberg, Dietrich von Freiberg und
Meister Eckhart. Eine Debatte in Deutschland um 1308, in: WlRMER, David (Hg.): 1308. Berlin:
de Gruyter 2009, in corso di stampa. Ringranzio Alessandra Beccarisi per avermi gentilmente
concesso di leggere il suo contributo, prima ancora che venisse pubblicato).

83 JOHANNES PICARDI DE LiCTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.
i78rb.



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 365

Ribaltando completamente il presupposto della tesi enrichiana, per cui
accidens minus habet de esse quam materia prima cum sit substantia,
Giovanni attribuisce dunque all'accidente, che è una forma e, in quanto tale,
ha un proprio essere, maggiore dignità rispetto alia materia (essendo pura
potenza, la materia nécessita di una forma per sussistere). Da questo punto
di vista, non sorprende la postilla conclusiva, che spiega l'equivalenza Dio-
forma attraverso il possesso pieno e perfetto dell'essere da parte di Dio.

Ancora di stampo strettamente teologico è 1'argomento immediata-
mente successivo, che chiarisce una volta di più (qualora ce ne fosse

bisogno) la posizione di Giovanni attorno al triduum:84

«Praeterea "esse potest alicui convenire sine forma, et similiter forma sine
proprio esse, sicut patet in Christo cui verbum dabat suum esse, nec aliud
habebat a forma. Unde etiam in morte separata anima adhuc corpus idem est
quod prius habebat". [...] dicendum quod esse non est actus materiae, sed
forma est actus eius: esse autem non est actus naturae nisi eius quod est,
huiusmodi autem non est nisi forma subsistens vel ahbens formam et ideo
esse verbi subsistentis non communicatur nudae materiae nec communicari
potest sed materiae informatae per animam.»85

Come già nella q. 19 (che rendeva conto della duplice prospettiva tomista
sul problema delle dimensioni indeterminate),86 Giovanni restituisce in
questo caso la molteplicità degli approcci di Tommaso attorno alia
questione del triduum,81 per poi ricavare di qui la propria soluzione.

La posizione confutata è quella dell'identità relativa, secundum quid, fra
il corpo e il cadavere di Cristo, che Tommaso aveva sostenuto, ad esempio,
in Quodlibet II, q. 1, a. 1 («Utrum Christus in triduo mortis fuerit idem homo

numéro») e Quodlibet II, q. 2, art. 2, («Utrum in angelo sit aliud suppo-
situm et natura»), rispettivamente databili nella sessione d'awento del

84 La questione del triduum è già stata toccata nella q. 21, nell'ambito del discorso
relativo alia permanenza delle forme sostanziali nel misto. Cio che qui troviamo in aggiunta
a quanto esposto in quell'occasione ha tuttavia più specificamente a che fare con l'evo-
luzione del pensiero di Tommaso attorno all'identità del corpo vivo e morto di Cristo.

85 JOHANNES PICARDI DE LlCTHENBERG: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.

i78rb.
86 Le due posizioni di Tommaso alle quali si riferisce Picardi sono le seguenti: 1. le

dimensioni indeterminate, che corrispondono nella categoria della quantité a ciö che la
materia è nella categoria della sostanza (esattamente come le dimensioni determinate
corrispondono alla forma), sono anteriori alia forma sostanziale e permangono identiche al
mutare delle dimensioni determinate; 2. è impossibile che le forme accidentali precedano la
forma sostanziale nella materia e che conseguentemente conservino la propria identité. Su

quest'evoluzione di Tommaso, cfr. soprattutto DONATI, Silvia: Materia e dimensioni tra XIII e

XIV secolo. La dottrina delle dimensiones indeterminatae, in: Quaestio 7 (2007) 361-393, in
part. 367-371.

87 Su questa delicata questione, cfr. soprattutto BOUREAU, Alain: Théologie, science et
censure au XIIIe siècle. Le cas de Jean Peckham. Paris: Les Belles Lettres 1999, 87-136; LUNA,
Concetta: Introduzione, in: AEGIDIUS ROMANUS: Reportatio Lecturae super libros I-IV Sen-

tentiarum, 69-75; e ora anche PORRO: La teologia a Parigi dopo Tommaso, in part. 181-188.



366 Marienza Benedetto

1269 e in quella quaresimale del 1270: ciö che Tommaso affermava nelle
questioni appena richiamate è che non è possibile parlare di identità
formale fra il corpo di Cristo vivo e morto, perché l'anima razionale, che è

la forma specifica dell'uomo, non è più présente nel corpo morto; è invece
possibile parlare di identità materiale, perché la materia del corpo morto è

pur sempre identica alla materia del corpo vivo. Nel giro di breve tempo,
tuttavia, nel Quodlibet IV, q. 5, art. un. («Utrum sit unum numéro corpus
Christi affixum cruci et iacens in sepulcro»), databile nella Pasqua 1271, e

poi ancora nella Summa Theologiae, III, q. 50, a. 5 («Utrum corpus eius
fuerit idem numéro vivum et mortuum»), del 1273, Tommaso stesso era
giunto a correggere quest'impostazione, postulando l'identità assoluta fra
il corpo e il cadavere di Cristo attraverso la congiunzione con il supposito
divino (propter identitatem suppositi): il corpo di Cristo morto rimane
insomma identico al corpo vivo in virtù délia sua unione con il supposito
divino che, diversamente dall'anima razionale, non si sépara mai dal corpo
di Cristo.

Ora, alla luce délia riproposizione dell'argomento da parte di Giovanni,
è forse interessante ricordare che aU'origine délia seconda soluzione tomi-
sta sembrano esserci assai verosimilmente la q. 33 délia Reportatio relativa
al III libro delle Sentenze e le critiche che in essa Egidio Romano aveva
mosso all'identità relativa postulata da Tommaso. Ribaltando senza
esitazioni la soluzione tomista, Egidio affermava che tra il corpo morto e

vivo di Cristo non si dà un'identità secundum quid, ma simpliciter, ossia
assoluta: F'identità numerica del corpo vivo e morto, che si fonda
sull'essere conferito al corpo dall'anima è dunque vera - ammetteva Egidio
- nel caso dell'uomo, ma non di Cristo, in cui è il supposito divino a
conferire l'essere. Detto altrimenti: l'assenza dell'anima nel corpo di
Cristo, non implicando una variazione del suo essere, non compromette
neanche l'identità numerica del suo corpo.

Com'è a questo punto evidente, Giovanni si allinea alla soluzione che
Tommaso formula in seconda battuta (o, in alternativa, alla soluzione che
Egidio suggerisce a Tommaso), affermando pertanto egli stesso che nel caso

di Cristo è il supposito divino, e non l'anima, a conferire l'essere al corpo.
Senza voler ripercorrere tutti i restanti argomenti esposti nel corso

délia replica contenuta nella q. 34 da Giovanni, ci limitiamo qui a segna-
larne almeno un altro, che prescinde dall'ambito teologico ed è argo-
mentato come segue:

«Item: "quod est susceptivum omnium formarum debet esse denudatum ab
omni forma, ergo habet esse sine forma", dicendum quod est susceptiva om-



Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg 367

nium non simul, sed successive, et ideo quandoque susceptivum unius caret
alia, non autem ilia quam iam habet.»88

La ricezione delle forme awiene in maniera consequenziale, non simul-
tanea: questo significa che la materia non è mai sprowista della forma,
perché nel momento stesso in cui perde la forma che aveva, ne acquisisce
una nuova.

Qualche osservazione conclusiva

Come questa rapida, e per molti versi incompleta, rassegna di questioni
lascia emergere, Fintervento di Giovanni Picardi di Lichtenberg nel lungo e

complicato dibattito sullo statuto della materia e su tutta una serie di
questioni che ad essa fanno riferimento (la composizione del misto, la
quantité, l'estensione, l'esistenza della materia senza la forma) permette di
dire qualcosa di piii sulla prima ricezione del tomismo a Colonia, e confer-
mare nell'ambito della cosiddetta 'scuola domenicana tedesca' Giovanni
come un importante, se non addirittura il più importante, momento di
continuité con Tommaso d'Aquino. Si tratta di una continuité che - stando
a quanto si è potuto vedere - passa almeno attraverso due linee fonda-
mentali, e cioè

1. l'identificazione, più che nei francescani, in Enrico di Gand o in Egidio
Romano di un interlocutore da contrapporre a Tommaso. È ad esempio
assai probabile che, a proposito dell'identité fra il corpo e il cadavere di
Cristo (q. 21), oppure a proposito dell'assimilazione della materia all'acci-
dente (q. 34), ad essere messe in discussione siano state proprio le

posizioni di Enrico; mentre, almeno nell'ambito della differenza tra la
materia inestesa e quella estesa (q. 25), sia stata assunta corne paradigma
della soluzione negativa la tesi di Egidio. Ancora più interessante è poi
quest'ultimo caso, perché - al di lé di ogni lettura troppo linearmente
continuistica - mostra come Egidio non sia stato automaticamente per-
cepito corne fedele discepolo di Tommaso; e sia stato per altro proprio il
tomista (forse) più ortodosso della 'scuola tedesca' a mettere in evidenza
alcuni suoi punti di distacco dal maestro.

2. La continuité di Giovanni con Tommaso passa anche attraverso la
riabilitazione delle sue posizioni, nella forma di una sorta di risposta
postuma fornita da Tommaso stesso, per bocca di Giovanni, agli argomenti
dei suoi awersari. Questo tipo di difesa, che pure non sempre rende
giustizia della complessité e dell'ampiezza delle posizioni tomiste (si pensi
alla q. 25, che sfuma i cambiamenti di opinione di Tommaso, o ancora alla

88 Johannes Picardi de Licthenberg: Quaestiones disputatae, q. 34. Vat. Lat. 859, f.
i78va.



368 Marienza Benedetto

forma assai sintetica in cui in genere sono presentate le sue dottrine),
awiene essenzialmente recuperando l'ultima parola di Tommaso sul tema
considerato: emblematiche in tal senso sono tanto la q. 25, in cui l'ultima
parola è persino presentata come I'unica sull'argomento, quanto (e forse
soprattutto) la preziosa q. 34 che, restituendo fedelmente l'evoluzione
dottrinale di Tommaso sulla questione dell'identità numerica in Cristo
Cristo, salva il maestro domenicano innanzi tutto da se stesso.


	Materia, corpi ed estensione in Giovanni Picardi di Lichtenberg

