
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: La libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg

Autor: Leone, Marialucrezia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760600

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760600
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marialucrezia Leone

La libertà del volere in Giovanni Picardi di
Lichtenberg*

Giovanni Picardi di Lichtenberg dedica quattro delle sue Quaestiones
disputatae al tema délia volonté. Di queste, le prime due riguardano i
rapporti di eminenza tra questa facoltà e l'intelletto con speciale
riferimento alia vita ultraterrena, (q. 28 «Utrum maior sit unio per
intellectum vel voluntatem in patria» e q. 29 «Utrum laus patriae sit magis
voluntatis quam intellectus»); le ultime due ineriscono piuttosto più da

vicino alla problematica délia libertà délia volontà (q. 32 «Utrum
voluntatis libertas sit a se vel ab alio» e q. 37 «Utrum voluntas moveat se

ipsam vel ab alio moveatur»).1

Quando Giovanni Picardi compone a Colonia questi testi (1303-1305) sono
passati poco più di 30 anni dalla prima condanna dottrinale promulgata a

Parigi dal vescovo É. Tempier (quella del 10 dicembre del 1270), e poco più
di 20 anni dalla seconda (quella più famosa, del 7 marzo 1277). Nel primo

* Questo articolo è stato scritto con il supporto dei Fonds voor Wetenschappelijk Onder-
zoek - Viaanderen (FWO - Vlaanderen), progetto "Henry of Ghent (d. 1293) and the Later
Medieval Debate on Concepts".

1 Soltanto alcune delle Quaestiones disputatae di Giovanni Picardi sono state oggetto di
un'edizione critica, ed in particolare la q. 3 (a cura di SENNER, Walter: Christ in the Writings
of the Rhineland Dominicans, in: EMERY, Kent / WAWRYKOW, Joseph P. [eds]: Christ among
the Medieval Dominicans. Representations of Christ in the Texts and Images of the Order of
Preachers. Notre Dame: University of Notre Dame Press 1998, 303-413), la q. 20 (a cura di
SENKO, Wladyslaw: Joannis Picardi de Lichtenberg quaestio disputata de esse et essentia ex
cod. 748 Bib. Jagellonicae, in: Mediaevalia Philosophica Polonorum 8 [1961] 3-28), la q. 22 (a

cura di MOJSISCH, Burkhard, in appendice al suo testo Meister Eckhart. Analogie, Univozität
und Einheit. Hamburg: Meiner 1983, 147-161) ed in parte la q. 34 (a cura di MARTIN, Raymond
M.: Mag. Joh. de Lichtenberg O.P. [f ca. 1313J. Doctrina de motivo humanae voluntatis. In:
Divus Thomas 2 [1924] 149-157). Per questo motivo, ogni volta che, in questo articolo, si
andranno a citare le questioni di Giovanni Picardi si farâ direttamente riferimento al ms.
Vat. Lat. 859, ff. I5ira-i82vb (l'unico manoscritto a riportarle integralmente). Le Quaestiones
sono state per la prima volta esaminate e numerate da LANDGRAF, Artur M.: Johannes Picardi
de Lichtenberg O Praed. und seine Quaestiones disputatae, in: Zeitschrift für katholische
Theologie 46 (1922) 510-555. Tuttavia é importante precisare che Ia numerazione delle
questioni adottata in questo studio è quella di P. Porro, che al momento si sta occupando
dell'edizione critica delle Quaestiones 19-39. Colgo l'occasione per ringraziare il Prof. Porro
per avermi messo a disposizione il suo lavoro sulle questioni relative alla volontà, prima
della definitiva pubblicazione nel Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevii, e per le

importanti correzioni apportate a questo articolo.



304 Marialucrezia Leone

decreto episcopale, nella lista di 13 errori2 insegnati alla Facoltà delle Arti
di cui, dietro minaccia di scomunica, sono proibiti l'insegnamento e la

divulgazione, accanto alle tesi relative all'unità dell'intelletto, alia
corruttibilità dell'anima umana ed all'eternità del mondo, compaiono tre
proposizioni che negano il libero arbitrio e la responsabilité del volere.
Viene in particolare censurata una tesi che afferma che la volonté
dell'uomo vuole e sceglie per nécessité (articolo 3: «Quod voluntas
hominis ex necessitate vult vel eligit»), una che tesse un legame necessario
tra il movimento dei cieli ed i processi del mondo sublunare (articolo 4:
«Quod omnia, que hic in inferioribus aguntur, subsunt necessitati cor-
porum celestium»), ed infine una proposizione che defïnisce il libero
arbitrio una potenza passiva, perché sotto l'influenza delle passioni
(articolo 9: «Quod liberum arbitrium est potentia passiva, non activa; et
quod necessitate ab appetibili [movetur]»3). In questo primo decreto di
Tempier vengono in altre parole presi di mira quelli che poi verranno
defïniti dagli storici del pensiero il «determinismo astrale» e il «deter-
minismo delle passioni». Corne ricordano diversi studi,4 il primo tipo di
determinismo (che prevede un influsso dei cieli sugli atti umani) in realté
non ha come fonte il pensiero di Aristotele,5 ma quello di alcuni pensatori
arabi (innanzitutto al-Kindï ed Averroè), che lo hanno elaborato a seguito
delle teorie astrologiche di Tolomeo e dei sistemi cosmologici rinvenibili o

nel Corpus Hermeticum o in apocrifi aristotelici, corne è il caso, ad esem-
pio, del De causis et proprietatibus elementorum.6 Il secondo tipo di
determinismo, quello «delle passioni», tende invece a rendere la volonté
umana una facolté totalmente in balia deU'influenza delle passioni, le

quali, per mezzo dell'istinto, dirigerebbero la scelta morale alla maniera di
quanto accade negli animali (l'uomo, cioè, dietro la spinta dell'appetitum,
perderebbe il controllo dei suoi atti e quindi ogni responsabilité di questi).
Quest'ultimo tipo di determinismo si ritroverebbe nel panorama dottrinale
dell'epoca non tanto in opere filosofiche, bensi in alcuni testi narrativi ed

2 Cfr. Chartularium Univeresitatis Parisiensis. Ed. DENIFLE, Heinrich / CHÂTELAIN, Émile.
Paris: Delalain 1891, II, 486-487, n. 432.

3 Cfr. CHÂTELAIN, Émile L.M. / DENIFLE, Heinrich (eds): Chartularium Universitatis
Parisiensi. Tomus I. Paris: Delalain 1889, 486-487.

4 Cfr. HlSSETTE, Roland: Enquête sur les 21g articles condamnés à Paris le mars 1277.

Louvain/Vander-Oyez/Paris: Publications Universitaires 1977, 237; PUTALLAZ, François-
Xavier: Insolente liberté. Controverses et condamnations au XIIf siècle Vestigia 15). Fri-
bourg/Paris: Éditions Universitaires/Cerf 1995. Entrambi questi testi ricordano che è uno
stesso maestro del XIII secolo, e cioè Egidio Romano, a precisare che il «determinismo
astrale» ha corne fonte il pensiero di al-Kindï.

5 Se infatti il ricorso ad una causalité estrinseca (una tesi costante all'interno
dell'aristotelismo, secondo cui tutto ciö che passa dalla potenza all'atto richiede l'intervento
di una causa esterna e di un motore già in atto) poteva fare implicitamente ipotizzare un
influsso dei cieli sugli atti umani posti nell'anima, motore del corpo, di fatto perô Aristotele
non ha mai ammesso dichiaratamente nei suoi testi una simile dottrina.

6 Cfr. HlSSETTE: Enquête sur les 21g articles, spec. 240.



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 305

in novelle cortigiane del periodo,7 come il Roman de la Rose o il De Amore
di Andrea Cappellano (opera questa che sarà tra 1'altro esplicitamente
menzionata proprio nel Prologo della condanna del 1277), ma anche nelle
predicazioni e negli insegnamenti di alcune sette religiose dell'epoca.

Quando perô sette anni piii tardi, il 7 marzo 1277, aiutato da una
commissione di 16 teologi (tra cui con certezza si deve annoverare Enrico
di Gand),8 Tempier torna a stilare un elenco di 219 tesi di cui si vieta
l'insegnamento alla Facoltà delle Arti, il numéro delle proposizioni
condannate relative alia questione della libertà della volontà cresce
significativamente, sino ad arrivare a venti.9 II fatto che, rispetto al decreto
episcopale precedente, la condanna di queste proposizioni venga non solo
ribadita, ma addirittura trattata più estesamente, indica che
evidentemente il problema della libertà del volere costituisce una
questione di grande valore per Tempier ed i suoi consiglieri, la cui
discussione nel contesto universitario dell'epoca (del quale le condanne

7 Cfr. HlSSETTE: Enquête sur les 21g articles, 292-304.
8 II nome di Enrico di Gand è infatti l'unico conosciuto tra quelli dei sedici teologi riuniti

da Tempier per stilare il Symbolum parisinum, grazie alle dichiarazioni di Enrico stesso: cfr.
HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. II, q. 9. Ed. Robert WlELOCKX. Leuven: Leuven University
Press 1983, 67, 1. 21-23: «In hoc enim concordabant omnes magistri theologiae congregati
super hoc, quorum ego eram unus [...]».

9 Le proposizioni relative al problema della volontà e della libertà umana sono quelle
dalla 150 alla 169 secondo la numerazione assegnata da R. Hissette: art. 150: «Quod illud
quod de sui natura non est determinatum ad esse vel non esse, non determinatur nisi per
aliquid quod est necessarium respectu sui»; art. 151: «Quod anima nihil vult, nisi mota ab
alio. Unde illud est falsum: anima seipsa vult»; art. 152: «Quod omnes motus voluntarii
reducuntur in motorem primum»; art. 153: «Quod voluntas et intellectus non moventur in
actu per se, sed per causam sempiternam, scilicet corpora caelestia»; art. 154: «Quod
voluntas nostra subiacet potestati corporum caelestium»; art. 155: «Quod orbis est causa
voluntatis medici ut sanet»; art. 156: «Quod effectus stellarum super liberum arbitrium sunt
occulti»; art. 157: «Quod duobus bonis propositis, quod fortius est, fortius movet»; art. 158:
«Quod homo in omnibus actionibus suis sequitur appetitum, et semper maiorem»; art. 159:
«Quod appetitus, cessantibus impedimentis, necessario movetur ab appetibili»; art. 160:

«Quod voluntate existente in tali dispositione, in qua nata est moveri, et manente sic
disposito quod natum est movere, impossibile est voluntatem non velle»; art. 161: «Quod
voluntas secundum se est indeterminata ad opposita sicut materia; determinatur autem ab

appetibili sicut materia ab agente»; art. 162: «Quod scientia contrariorum solum est causa

quare anima rationalis potest in opposita; et quod potentia simpliciter una non potest in
opposita, nisi per accidens et ratione alterius»; art. 163: «Quod voluntas necessario
prosequitur quod firmiter creditum est a ratione; et quod non potest abstinere ab eo quod
ratio dictât. Haec autem necessitatio non est coactio, sed natura voluntatis»; art. 164: «Quod
voluntas hominis necessitatur per suam cognitionem, sicut appetitus bruti»; art. 165: «Quod
post conclusionem factam de aliquo faciendo, voluntas non manet libera, et quod poenae
non adhibentur a lege nisi ad ignorantiae correptionem et ut correptio sit aliis principium
cognitionis»; art. 166: «Quod si ratio recta, et voluntas recta»; art. 167: «Quod non est
possibile esse peccatum in potentiis animae superioribus. Et ita peccatum fit passione, non
voluntate»; art. 168: «Quod homo agens ex passione coacte agit»; art 169: «Quod voluntas,
manente passione et scientia particulari in actu, non potest agere contra earn». A proposito
cfr. HlSSETTE: Enquête sur les 21g articles, 230-263.



3O6 Marialucrezia Leone

dottrinali costituiscono il riflesso) richiede una decisiva chiarificazione
dottrinale: la posta in gioco non è in effetti di poco conto, soprattutto se si
considéra il fatto che la libertà di scelta e il valore délia grazia sono
presupposti fondamentali in un orizzonte cristiano.

Si deve perd notare che, rispetto alla prima condanna, in quella del

1277, accanto al «determinismo delle passioni» ed a «quello astrale», viene
individuato un altro «nuovo pericolo» per il libero arbitrio délia volontà, e

cioè la subordinazione e la dipendenza di questa facoltà dall'azione délia
ragione. Probabilmente questo tipo di determinismo, che potremmo
definire di «tipo psicologico», dovette essere inserito nei nuovi articoli da
condannare a motivo délia discussione che aveva animato ed ancora
animava l'Università in quel periodo. Va infatti ricordato che proprio pochi
anni prima del 1277, diversi autori avevano individuato gli errori in grado
di compromettere la libertà del volere, non solo nel «determinismo degli
astri» ed in quello «dérivante dalle passioni», ma anche e soprattutto nel
«determinismo psicologico», anticipando il nuovo approccio dottrinale che

gli articoli sulla volontà rivestiranno per lo più nel Sillabo del '77. Tra
questi pensatori si devono annoverare maestri appartenenti aile file dei
francescani, come Gualtiero di Brugge, con le sue Quaestiones disputatae
composte tra il 1270 ed il 1276,10 ma anche maestri secolari, come Enrico di
Gand, con il suo Quodlibet I, discusso nel Tempo di Natale del 1276.11

Mettendo da parte le diversità tra le due (sebbene simili) teorie che questi
maestri elaborano sulla volontà, quello che qui ci intéressa sottolineare è

che contrariamente ad altri «sostenitori délia volontà» precedenti, corne
ad esempio Bonaventura,12 Gualtiero ed Enrico affrontano la problematica

10 Secondo Glorieux e San Cristobal Sebastian, le questioni sarebbero state composte
prima del 1270, quando cioè Gualtiero era maestro reggente a Parigi: cfr. SAN CRISTOBAL

SEBASTIAN, Antonio: Controversias acerca de la voluntad desde 1270 a 1300. Estudio histôrico-
doctrinal. Madrid: Editorial y Librerla CO. CUL. S.A. 1958, spec. 33-37. B. Kent ritiene invece
che esse siano successive a quella data: cfr. KENT, Bonnie: Virtues of the Will. The

Transformation of Ethics in the Late Thirteenth Century. Washington: The Catholic University of
America Press 1995, 60-62.

11 In questo Quodlibet Enrico dedica ben sei questioni consecutive ad esaminare i

rapporti tra intelletto e volonté: q. 14: «Utrum voluntas sit potentia superior intellectu vel e

converso»; q. 15: «Utrum actus voluntatis praecedat actum intellectus vel e converso»; q. r6:
«Utrum propositis ab intellectu maiori bono et minori, possit voluntas eligere minus
bonum»; q. 17: «Utrum deordinatio voluntatis causetur a deordinatione rationis, vel e

converso»; q. 18: «Utrum voluntas discordans a ratione errante sit mala»; q. 19: «Utrum
voluntas magis peccet agendo contra rationem errantem vel secundum ipsam».

12 Nelle sue Collationes de Septem donis Spiritus Sancti del 1268 Bonaventura, ad

esempio, affronta la tematica relativa alla volontà nella parte dedicata al dono dell'intelletto.
Qui il maestro francescano cita gli errori dottrinali che sembrano aver intaccato
l'interpretazione di questa facoltà dopo il nuovo arrivo dei testi aristotelici, e cioè quelli «de

aeternitate mundi», «de unitate intellectus» e «de necessitate fatali». Quest'ultimo errore,
connesso al «determinismo astrale», viene particolarmente evidenziato dall'autore, poiché lo

scopo principale di questa sua opera risiede nel sottolineare l'apporto della grazia divina
sull'uomo attraverso l'azione dello Spirito, che di fatto il «determinismo cosmologico»



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 307

délia libertà délia volontà prendendo soprattutto in considerazione i
rapporti di questa facoltà con l'intelletto. Entrambi i maestri, in virtù del
principio che individua nella voluntas il motor universalis dell'anima,
difendono il totale imperare délia volonté sulla ragione e su tutta la sfera
dell'agire morale in quanto tale.»3 In tal senso, la volontà finisce nei loro
testi per configurarsi come la causa e l'origine stessa di ogni atto di virtù,
cosi come simmetricamente la «causa omnis obliquitatis vitiosae»,^ in
quanto unico luogo dell'azione délia libertà. Per questo motivo, Gualtiero
ed Enrico attaccano le dottrine di quei colleghi che sono per lo più intenti
a difendere la superiorità dell'intelletto, da cui fanno dipendere i giudizi
délia volontà, finendo per ammettere la pretesa di autosufficienza della
ragione, la riduzione della volontà ad un ruolo completamente passivo, e la
conseguente negazione della libertà di scelta e del valore della grazia.

Queste posizioni in difesa della libertà della volontà contro il pericolo
dérivante innanzitutto dalla ragione confluiscono direttamente nella
condanna del '77, che andrà quindi a sancire ufficialmente nella storiogra-
fia filosofica la nascita del dibattito tra «intellettualisti» e «volontaristi».
La diatriba negli anni successivi alia condanna stessa vedrà come protago-

tendeva a negare. Cfr. BONAVENTURA DE BALNEOREGIO: CoUationes de Septem donis Spiritus
Sancti. in: S. Bonaventurae Opera Omnia. Quaracchi: Ex Typographia Collegii S.

Bonaventurae 1891, t. 5, 455-503. Le CoUationes in Hexaemeron, invece, uno dei maggiori e

più famosi testi dell'epoca contro gli errori peripatetici, composto da Bonaventura nel 1273
«ut a sapientia mondana trahantur ad sapientiam christianam. Praecessit enim impugnatio
vitae Christi in moribus per theologos, et impugnatio doctrinae per falsas positiones per
artistas», pur essendo rieche di riferimenti critici e di polemiche per quel che riguarda
alcune interpretazioni delle virtù morali, politiche ed intellettuali presenti nei testi
aristotelico-arabi (soprattutto nelle CoUationes IV-VII), non presentano in realtà nessuna
menzione diretta e specifica della questione della volontà e della sua libertà.

'3 Cfr. GUALTERUS BRUGENSIS: Quaestiones disputatae, q. 6. Ed. LONGPRÊ, Ephrem Les

philosophes Belges 10). Louvain: Ed. de l'Institut Supérieur de Philosophie 1928, 62:

«Philosophi tamen frequentius attribuuntur imperare intellectivo quam appetitivo et
voluntati, turn quia multum solliciti de scientia studebant ad perfectionem rationis magis
quam voluntatis, unde et ex abundantia cordis os eorum locutum est Matth. XII 34, tum quia
ratio actum imperandi consulit exequi denuntiando et ita immediatius se habet ad actionem,
et voluntas est quasi motor universalis, magis autem attribuitur aliquid causae immediatiori
et speciali quam generali nonnunquam, tum quia voluntas nihil debet imperare sine consilio
rationis, quod si facit contra rationem, potius praecipitat quam imperat. Sancti vero nostri
plus vacant perfectioni voluntatis, per quam possunt adipisci vitam aeternam, quam
voluntatem, quia vident dominari aliis viribus, dant ei imperium melius et magis proprie
quam rationi». Cfr. HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. 14. Ed. MACKEN, Raymond HENRICI
DE GANDAVO: Opera Omnia 5). Leuven/Leiden: Leuven University Press/E.J. Brill 1979, 85, 1.

47-49: «voluntas est universalis sed primus motor in toto regno animae, et superior, et
primus movens omnia alia ad finem suum».

H Cfr. GUALTERUS BRUGENSIS: Quaestiones disputatae, q. 4. Ed. LONGPRÉ, Ephrem, 43. Cfr.
pure HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. 16. Ed. MACKEN, Raymond, 111, 1. 71-75: «[...] nullo
modo dubitare debet quin voluntarium malum nullam causam aliam habet quam volutarium
defectum voluntatis, et qui quaerit aliam, nodum quaerit in scirpo. Quaerit enim causam
positivam ubi nulla est et quaerit causam defectus voluntarii voluntatis, cuius nulla alia
causa est quam ipsa voluntas sibi».



3o8 Marialucrezia Leone

nisti i maestri più in vista dell'epoca: oltre ad Enrico di Gand, anche
Goffredo di Fontaines o Egidio Romano. Proprio in riferimento ad Egidio
Romano, ed alla problematica délia liberté del volere, l'Université saré poi
costretta a rivedere una sua restrizione ed ad ammettere con la propositio
magistralis lassioma per cui se è retta la ragione lo è anche la volonté.1? La

proposizione «si ratio recta et voluntas recta» appare in effetti come
l'unica tra le tesi condannate dal Sillabo di Tempier ad essere di fatto
«recuperata» e ridiscussa con un vero e proprio atto giuridico, tanto da

poter essere denominata come il solo vero «errore» che il controllo dottri-
nale dell'Université ha ammesso di aver compiuto nella compilazione del
Symbolon parisinum del 1277. Quest'ultimo evento ci aiuta ancora una
volta a capire quanto il problema délia liberté costituisca per diversi anni,
nel panorama dottrinale dell'epoca, un motivo di grande interesse e

discussione.

Quando, quindi come lettore dello Studium domenicano di Colonia,
Giovanni Picardi compone le sue Quaestiones disputatae, di cui quattro,
come detto, sono riservate alla volonté si inserisce a pieno titolo in questo
lungo dibattito che anima ancora l'ambiente universitario del periodo.

Ancora di più, Giovanni Picardi, in quanto membro dell'Ordine
domenicano, sa bene che l'autore probabilmente più preso di mira dalle due
condanne di Tempier e dagli altri maestri intenti a difendere l'assoluta
liberté del volere è Tommaso d'Aquino.

Accanto a maestri délia Facolté delle Arti, come Sigieri di Brabante,
Tommaso infatti, pur non avendo mai negato la liberté délia volonté, in
diversi testi (come ad esempio nelle prime due parti della sua Summa
theologiae,16 nel De verdaten o nel De malolS), aveva comunque difeso il

'5 L'awenimento in particolare è legato alia condanna ed alia riabilitazione di Egidio
Romano, quando, dopo la mancata abiura delle sue 51 tesi e l'esilio, papa Onorio IV, dietro
richiesta dello stesso maestro agostiniano, sottopone al riesame dei medesimi maestri che lo
avevano condannato le sue posizioni; il consulto dei maestri in realtà porterà alla
concessione di una soltanto delle dottrine egidiane, nota appunto con il titolo di
Determinatio magistrorum: «Non est malitia in voluntate, nisi sit error in ratione». La

Propositio, alia cui compilazione partecipa per sua stessa ammissione Enrico, e che eviden-
temente si riferisce agli articoli 166 e 169 del Sillabo del 1277, come sarà spiegato dallo stesso
maestro di Gand nella q. 9 del suo Quodlibet X, riconosce che l'affermazione «si ratio recta
et voluntas recta» pub essere accolta ed ammessa come vera solo se la si considéra dal punto
di vista della simultaneità (in quanto, di fatto, in quel caso l'errore è alio stesso tempo tanto
nella volontà, quanto nell'intelletto), ma non invece dal punto di vista della causalità, visto
che la voluntas rimane sempre originariamente libera e pub volere anche il contrario di cib
che le suggerisce l'intelletto.

16 Cfr. spec. THOMAS DE Aquino: Summa theologiae, la, q. 80, a. 2; q. 82; q. 83; Ia-IIae, q.
9; q. 13, a. 1; q. 77, a. 1. Cfr. a proposito LOTTIN, Odon: Psychologie et morale aux XIIe et XIIIe
siècles. Louvain/Abbaye du Mont César: J. Duculot/Gembloux 1942-1960, t. I, 238-243; 258-
262; PASNAU, Robert: Thomas Aquinas on Human Nature. A Philosophical Study 0/Summa
theologiae I a 75-89. Cambridge: Cambridge University Press 2002, spec. cap. 7 e 8.



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 309

primato dell'intelletto (primo motore nell'uomo) rispetto alla volontà,
affermando che, come appetito razionale (diverso dall'appetito naturale,
tipico dei corpi naturali e da quello sensitivo degli animali), in base alia
legge del fînalismo aristotelico, la volontà era tenuta a seguire il suo fine,
costituito dal bene che la ragione individuava; la sua azione, pur rima-
nendo di fatto libera, non poteva cioè non seguire naturalmente ciô che

era giudicato buono dalla scelta dell'intelletto. Le conseguenze di tali
affermazioni nella sfera dell'agire morale erano facili a ricavarsi: Tommaso
individuava ed identificava fondamentalmente il libero arbitrio tra i pro-
dotti e le conseguenze dell'intelletto (definito nel De veritate «totius liber-
tatis radix»!9); l'intelletto finiva cosi per caratterizzarsi come il motore
délia volontà (ridotta invece ad una potenza passiva). Tommaso insomma,
agli occhi del controllo dottrinale dell'Università, correva implicitamente il
rischio di proporre una certa forma di «determinismo psicologico».

Alcune tesi di Tommaso, accanto ad altre di Sigieri di Brabante,20

potevano poi, in qualche modo, essere anche accusate di «determinismo
astrale».21 In numerosi testi, infatti, Tommaso aveva sostenuto che l'intelli-
genza e la volontà, pur essendo facoltà immateriali, non legate agli organi
corporei, erano tuttavia influenzate indirettamente e per accidens dai corpi
celesti.22

Riguardo invece al «determinismo delle passioni», si è già detto, che
esso non sembra essere présente in opere filosofiche dell'epoca. Tuttavia,
Tommaso d'Aquino aveva comunque affermato che l'appetito sensitivo
muove talvolta la volontà. Nell'articolo 2 della q. 9 della Ia-IIae della
Summa theologiae, Tommaso aveva ad esempio sostenuto, seguendo Aris-
totele, che la ragione, in cui è inclusa la volontà, muove con il suo
comando l'irascibile ed il concupiscibile, non come un despota ed uno
schiavo, ma come un governo di uomini liberi, che conservano la facoltà di

'7 Cfr. THOMAS DE AQUINO: Quaestiones de veritate, q. 22, aa. 1-6; q. 24, a. 2. Cfr. a

proposito Lottin: Psychologie et morale, t. I, 228-236.
8 Cfr. THOMAS de AQUINO: Quaestiones disputatae de malo, q. 6. Cfr. a proposito LOTTIN:

Psychologie et morale, t. I, 252-258.
l9 Cfr. THOMAS DE Aquino: Quaestiones de veritate, q. 24, a. 2, in: Opera Omnia iussu

impensaque Leonis XIII P.M. édita Romae: Ex Tip. Polyglotta, t. 22 (3) (cum Supplemento et
Commentariis Caietani) 1976; ripr. in formato manuale, Torino/Roma: Marietti 1953, 438.

2° per ; riferimenti testuali al «determinismo astrale» in Sigieri cfr. specialmente il para-
grafo Siger et les astres nel testo di Putallaz: PUTALLAZ: Insolente liberté, in part. 30-36.
Sigieri, infatti, in base al principio avicenniano «Quod illud quod de sui natura non est
determinatum ad esse vel non esse, non determinatur nisi per aliquid quod est necessarium
respectu sui», sostiene che la volontà e l'intelletto vengono considerate facoltà che non si
mettono in movimento da sé, ma dietro la spinta dei corpi celesti.

21 Cfr. HlSSETTE: Enquête sur les 219 articles, 230-231.
22 A proposito dei testi tomisti relativi all'influenza degli astri sull'uomo cfr. spec, i passi

annoverati da Litt nel suo testo: LITT, Thomas: Les corps célestes dans l'univers de saint
Thomas d'Aquin. Louvain/Paris: Publications Universitaires 1963.



3io Marialucrezia Leone

muoversi in senso contrario. In questo senso l'irascibile ed il
concupiscibile possono talvolta, in senso opposto, muovere la volontà.23

Giovanni Picardi sa bene che tutte queste affermazioni di Tommaso
costituiscono un problema per la difesa délia libertà del volere, anche
perché, già immediatamente dopo il 1277, e cioè a partire dal 1278,

Guglielmo de La Mare aveva composto il suo Correctorium fratris Thomae,
in cui tra le 117 tesi contestate a Tommaso d'Aquino figuravano anche
quelle che affermavano la dipendenza délia volontà dall'azione della
ragione.24 La lettura del Correctorium come è noto, fu anche
obbligatoriamente imposta, a partire dal Capitolo francescano del 1282,

come accompagnamento a quella della Summa theologiae dell'Aquinate.

Considerando quanto detto sinora e dando una prima occhiata ai quattro
testi di Giovanni Picardi dedicati alla volontà, si deve subito chiarire che
Giovanni affronta la questione relativa alla libertà di questa facoltà
innanzitutto prendendo in considerazione il suo rapporto con l'intelletto.
Se dovessimo a questo punto collocare Giovanni Picardi nella schiera dei
«sostenitori della volontà» o in quella dei «sostenitori dell'intelletto»,
indubbiamente dovremmo optare per il secondo gruppo. Come vedremo,
infatti, Giovanni Picardi tende sempre ad avallare la posizione di Tommaso
d'Aquino sulla libertà del volere, prendendo le distanze dai «difensori della
volontà», tra cui, spesso (se non sempre) possiamo riconoscere Enrico di

23 Cfr. THOMAS DE Aquino: Summa theologiae, Ia-IIae, q. 9, a. 2, in: Opera Omnia iussu
impensaque Leonis XIII P.M. édita Romae: Ex Tip. Polyglotta, t. 6 (cum Supplemento et
Commentariis Caietani) 1888-1906; ripr. in formato manuale, Torino/Roma: Marietti, II vol.
1948, 52: «Manifestum est autem quod secundum passionem appetitus sensitivi, immutatur
homo ad aliquam dispositionem. Unde secundum quod homo est in passione aliqua, videtur
sibi aliquid conveniens, quod non videtur extra passionem existenti, sicut irato videtur
bonum, quod non videtur quieto. Et per hunc modum, ex parte obiecti, appetitus sensitivus
movet voluntatem. [...] Ad tertium dicendum quod, sicut philosophus dicit in I Polit., ratio,
in qua est voluntas, movet suo imperio irascibilem et concupiscibilem, non quidem
despotico principatu, sicut movetur servus a domino; sed principatu regali seu politico, sicut
liberi homines reguntur a gubernante, qui tarnen possunt contra movere. Unde et irascibilis
et concupiscibilis possunt in contrarium movere ad voluntatem. Et sic nihil prohibet voluntatem

aliquando ab eis moveri».
24 Cfr. GUILELMUS DE LA MARE: Correctorium fratris Thomae, in: GLORIEUX, Palémon: Les

premières polémiques thomistes, 1. Le Correctorium Corruptorii 'Quare' Bibliothèque
thomiste 9). Le Saulchoir/Kain 1927, a. 55: «Si vero per actum determinandi intelligat quod
ratio concludens unum contrariorum esse volendum alicui et prosequendum, per hoc
determinet, id est necessitet voluntatem ad illud ita quod contrarium voluntas non possit
velle nec prosequi, hoc est contra Bernardum, De Gratia et libero arbitrio, capitulo 39, et
contra Philosophum, IX° Metaphysicae [...], et erroneum et damnatum nuper cum pluribus
articulis, capitulo 96 de voluntate, ubi pro errore condemnatum est quod post conclusionem
de aliquo faciendo voluntas non manet libera; item quod voluntas hominis necessitatur per
suam cognitionem sicut appetitus bruti; item, quod voluntas necessario prosequitur quod
firmiter creditum est a ratione, et non potest abstinere ab eo quod ratio déterminât». Cfr.
anche a. 56, a. 57, a. 82.



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 311

Gand.25 Accanto al rapporto tra volonté e intelletto, affrontato nelle qq.
28, 29 e 32, Picardi nella q. 37, prende in considerazione pure l'influenza
delle passioni e del movimento dei cieli sulla volonté.

Nella q. 28 Giovanni Picardi si chiede se in patria l'unione con Dio
(neir incipit délia quaestio tuttavia non esplicitato) si realizzi
maggiormente attraverso l'intelletto o tramite la volonté.26 Come emerge
sin dall'inizio del testo, la discussione sulla preminenza tra le due potenze
dell'anima finisce cosi per inserirsi in un altro importante argomento (in
realté il vero argomento di indagine délia questione), e cioè quello della
beatitudine, dell'unione con Dio nella vita ultraterrena. Nel testo Giovanni
évita ogni ammissione di una forma di félicité terrena, raggiungibile in
questa terra con mezzi umani, difesa dalla tradizione arabo-peripatetica e

condannata nel Sillabo del 1277;27 la beatitudine di cui invece egli discute è

piuttosto quella che riguarda l'unione con Dio in patria. Si tratta allora di
capire, se questa beatitudine si compia maggiormente tramite la volonté o

se, piuttosto, tramite l'intelletto. Negli argomenti a favore di un'unione
maggiore con Dio attraverso la volonté, Giovanni cita due tesi che perô,
come egli faré poi subito notare, risultano non riguardare propriamente
l'oggetto della questione: 1) quella di chi sostiene che, poiché la volonté da
sola presuppone l'azione dell'intelletto («quia incognita diligere non
possumus»), presenterebbe in essa due unioni: una propria (appunto della
volonté) ed una dell'intelletto. Per questo motivo l'unione mediante la
volonté sembrerebbe maggiore di quella che awiene mediante l'intelletto.
Tuttavia, chiarisce Giovanni, non è questa la domanda su cui verte la

questione; piuttosto ci si interroga su quanto debba essere assegnato a
ciascuna delle due potenze secundum se.28 2) Giovanni quindi riporta
un'altra motivazione impiegata da coloro che sostengono che la beatitudine

si realizzi soprattutto tramite la volonté: l'unione con Dio nella
volonté sarebbe maggiore di quella per mezzo dell'intelletto perché l'atto
della volonté è l'amore, che al di lé del contesto sensibile, trasforma
immediatamente l'amante nell'amato (Dio); se l'amore trasforma, la cono-
scenza invece, che è l'operazione dell'intelletto, rende simili a sé, ed opera
innegabilmente attraverso il mondo sensibile. Tuttavia, anche in questo
caso, specifica Giovanni Picardi, ci allontaniamo dalla problematica della
questione, che invece riguarda l'unione con Dio in patria, e non in via.

25 Enrico pare di fatto essere moite volte l'obiettivo polemico delle Quaestiones di
Giovanni Picardi. A proposito cfr. PORRO, Pasquale: Essere e essenza in Giovanni Picardi di
Lichtenberg. Note sulla prima ricezione del tomismo a Colonia, in AERTSEN, Jan / PlCKAVÉ,

Martin (Hgg.): Die Logik des Transzendentalen Miscellanea Mediaevalia 30). Berlin: de

Gruyter 2003, 226-245.
26 Cfr. Ms. Vat. Lat. 859, f. 177«.
27 Cfr. HlSSETTE: Enquête sur les 21g articles, i5-t8; 266-269: art. 1: «Quod non est

excellentior status quam vacare philosophiae»; art. 172: «Quod félicitas habetur in ista vita et
non in alia»; art. 173: «Quod félicitas non potest a Deo immitti immediate».



312 Marialucrezia Leone

Questa ultima tesi riportata e subito negata da Giovanni è molto
probabilmente attribuibile ad Enrico di Gand.

Un primo e generale confronto tra la volontà e l'intelletto a proposito
del ruolo che queste facoltà giocano nell'unione con Dio, è sviluppato da
Enrico nella q. 14 del suo Quodlibet I («Utrum voluntas sit potentia
superior intellectu vel e converso»).29 Qui il pensatore fiammingo parte
con il confrontare la volontà e l'intelletto con l'analisi a posteriori dell'atto,
dell'abito e dell'oggetto delle due facoltà, arrivando a concludere che la
volontà è indubbiamente una potenza superiore all'intelletto. L'habitus
délia volontà è infatti la carità, da preferire, sulla scorta del célébré brano
paolino, all 'habitus dell'intelletto, e cioè la sapienza; il suo atto consiste
nel volere e nell'amare Dio, rispetto a quello délia ragione, rappresentato
solo dal conoscere Dio; il suo oggetto inoltre, il Bene supremo, risulta di
fatto più eminente di quello dell'intelletto, che è il vero, ossia il bene di
una certa cosa e perciô un bene subordinato. Se da questo contesto
generale si passa poi nello specifîco, corne spiega il testo enrichiano, alla
comparazione dei modi in cui si esplicano gli actus medesimi delle due
facoltà (e cioè se si va ad esaminare sia il confronto di un atto con un altro,
sia il confronto di ciascun atto con il proprio soggetto, secondo il modo in
cui quest'ultimo è perfezionato dall'oggetto), a queste tre modalità di
confronto è possibile anche aggiungere altri due paradigmi fondamentali
rispetto a cui, secondo Enrico, appare evidente il primato délia volontà
sull'intelletto: Dio ed il movimento. Qualora infatti si volesse attuare un
paragone tra gli atti in se stessi delle due potentiae animae e si prendesse
in considerazione il movimento, partendo dal presupposto che cid che
agisce è indubbiamente superiore a ciô che patisce l'azione, la volontà in
quanto universalis sed primus motor in toto regno animae, et superior, et
primus movens omnia alia ad finem suum, 3° intelletto compreso, non puö
che caratterizzarsi come più eminente délia ragione. Oltre a quella del
movimento (una giustificazione quest'ultima che sarà nuovamente impie-
gata da Enrico a favore délia superiorità délia volontà nella q. 5 del
Quodlibet IX), il secondo motivo teorico dell'eminenza délia volontà
sull'intelletto, che si evince questa volta dal paragone non più tra gli atti in
se stessi delle due facoltà, ma tra gli actus con i propri soggetti (rispetto al
modo in cui questi sono pefezionati dagli oggetti), è costituito dalla rela-
zione che queste due potentiae animae hanno con Dio. Tenendo présente
che Dio è l'oggetto primo di entrambe le facoltà, se attraverso l'atto di
volontà il soggetto viene perfezionato dall'oggetto desiderato (Dio), consi-
derato secondo la sua natura, attraverso quello deU'intelligenza invece,

29 Su questa questione di Enrico cfr. soprattutto Alliney, Guido: Il nodo del giunco. Le

questioni sulla libertà di Enrico di Gand. Bari: Pagina 2010, spec. 18-22; MACKEN, Raymond: La
volonté humaine, faculté plus élevée que l'intelligence selon Henri de Gand, in: Recherches de

Théologie ancienne et médiévale 42 (1975) 5-51.
30 Cfr. HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. 14. Ed. MACKEN, Raymond, 85, 1. 48-49.



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 313

l'oggetto comincia una sorta di nuova vita all'interno del soggetto, che

perô risulterà perfezionato in misura minore, visto che, précisa Enrico, è

meglio essere trasformati dal bene stesso quale esso è secondo la sua
natura, che non conformarsi a quello per similitudine. Quindi, in defini-
tiva, di fronte al suo primo oggetto (Dio appunto), la volontà tenderà ad
amare quest'ultimo esprimendo la tendenza primaria di ogni creatura, che
attraverso l'amore (virtus unitiva e transformativa) si trasmuta e si per-
feziona nell'oggetto amato; la ragione invece si limiterà a conoscere quello
stesso oggetto e a riprodurlo nella creatura. 31

La cosa singolare da sottolineare è che in questo testo, preso molto
probabilmente di mira da Giovanni nella q. 28 delle sue Quaestiones dis-

putatae, il maestro di Gand, corne è stato dimostrato,32 sta quasi certa-
mente polemizzando contro una tesi difesa da Tommaso d'Aquino.
Nell'art. 3 délia q. 82 délia prima parte délia sua Summa theologiae infatti,
confrontandosi quasi alla lettera con la stessa problematica oggetto di
indagine délia q. 14 del Quodlibet I di Enrico, e cioè «Utrum voluntas sit
altior potentia quam intellectus», Tommaso aveva sostenuto che l'eminen-
za di qualcosa su un'altra poteva essere o simpliciter (nel momento in cui
si considerano le cose oggetto di paragone come esse sono in se Stesse) o
secundum quid (nel momento in cui, invece, ciö che è oggetto di paragone
si prende in considerazione in rapporto ad altro). Tenendo présente questa
distinzione, secundum se, l'oggetto dell'intelletto (e cioè la ratio boni
appetibilis) doveva essere ritenuto superiore a quello délia volontà (costi-
tuito dal bonum appetibile), perché più assoluto. Considerando invece le
due potenze secundum quid, era la volontà che, per l'Aquinate, doveva
dirsi superiore all'intelletto: seguendo Aristotele infatti, va riconosciuto
che il bene ed il maie (oggetti délia volontà) sono nelle cose, mentre il vero
ed il falso (oggetto dell'intelletto) esistono nella mente. In particolare, se

la cosa in cui risiede il bene risulta più nobile dell'anima stessa (in cui si
trova la ragione intellettiva), allora, rispetto a questo oggetto, la volontà
deve dirsi più nobile dell'intelletto; se invece la cosa in cui si trova il bene
è meno nobile dell'anima, in rapporto all'oggetto, l'intelletto deve dirsi
superiore alla volontà. Sulla base di tali presupposti, Tommaso terminava
la discussione dicendo che riguardo a Dio, l'amore (oggetto délia volontà)
è indubbiamente superiore alla sua cognizione; riguardo invece aile cose
corporali, la conoscenza di queste deve dirsi preferibile al loro amore. Al di
là di questo primato relativo délia volontà sull'intelletto per quanto
riguarda l'oggetto particolare costituito da Dio, Tommaso comunque con-
cludeva la questione affermando che «Simpliciter tarnen intellectus est

31 Cfr. Henricus DE GandavO: QuodI. I, q. 14. Ed. MACKEN, Raymond, 86-88,1. 58-99.
32 Cfr. MACKEN, Raymond: La doctrine de S. Thomas concernant la volonté et les critiques

d'Henri de Gand. In: Tommaso d'Aquino nella storia del pensiero (Atti del Congresso Interna-
zionale, Roma-Napoli, 17-24 aprile 1974). Napoli: Edizioni Domenicane Italiane 1976, t. II,
84-91.



3H Marialucrezia Leone

nobilior quam voluntas».33 Le affermazioni di Enrico di Gand nella q. 14

del Quodlibet I concordano evidentemente con la posizione di Tommaso a

proposito del confronto delle due potenze secundum quid e délia priorité
relativa alla volonté.34 Tuttavia, rispetto a Tommaso, Enrico da questo
ragionamento ricava che non l'intelletto, bensi la volonté deve dirsi superior

simpliciter: il primo bene ed il primo vero (cioè Dio) sono gli oggetti
primi délia volonté e dell'intelletto e tutte le altre cose lo solo in modo
secondario e secundum quid.35

33 Cfr. THOMAS DE AQUINO: Summa theologiae, la, q. 82, a. 3, in Opera Omnia iussu
impensaque Leonis XIII P.M. édita Romae: Ex Tip. Polyglotta, t. 5 (cum Supplemento et
Commentariis Caietani), 1888-1906; ripr. in formato manuale, Torino/Roma: Marietti 1948, t.
1, 400: «Respondeo dicendum quod eminentia alicuius ad alterum potest attendi dupliciter,
uno modo, simpliciter; alio modo, secundum quid. Consideratur autem aliquid tale
simpliciter, prout est secundum seipsum tale, secundum quid autem, prout dicitur tale
secundum respectum ad alterum. Si ergo intellectus et voluntas considerentur secundum se,
sic intellectus eminentior invenitur. Et hoc apparet ex comparatione obiectorum ad invicem.
Obiectum enim intellectus est simplicius et magis absolutum quam obiectum voluntatis,
nam obiectum intellectus est ipsa ratio boni appetibilis; bonum autem appetibile, cuius ratio
est in intellectu, est obiectum voluntatis. Quanto autem aliquid est simplicius et abstractius,
tanto secundum se est nobilius et altius. Et ideo obiectum intellectus est altius quam
obiectum voluntatis. Cum ergo propria ratio potentiae sit secundum ordinem ad obiectum,
sequitur quod secundum se et simpliciter intellectus sit altior et nobilior voluntate.
Secundum quid autem, et per comparationem ad alterum, voluntas invenitur interdum altior
intellectu; ex eo scilicet quod obiectum voluntatis in altiori re invenitur quam obiectum
intellectus. Sicut si dicerem auditum esse secundum quid nobiliorem visu, inquantum res
aliqua cuius est sonus, nobilior est aliqua re cuius est color, quamvis color sit nobilior et
simplicior sono. Ut enim supra dictum est, actio intellectus consistit in hoc quod ratio rei
intellectae est in intelligente; actus vero voluntatis perficitur in hoc quod voluntas inclinatur
ad ipsam rem prout in se est. Et ideo philosophus dicit, in VI Metaphys., quod bonum et
malum, quae sunt obiecta voluntatis, sunt in rebus; verum et falsum, quae sunt obiecta
intellectus, sunt in mente. Quando igitur res in qua est bonum, est nobilior ipsa anima, in
qua est ratio intellecta; per comparationem ad talem rem, voluntas est altior intellectu.
Quando vero res in qua est bonum, est infra animam; tunc etiam per comparationem ad
talem rem, intellectus est altior voluntate. Unde melior est amor Dei quam cognitio, e

contrario autem melior est cognitio rerum corporalium quam amor. Simpliciter tarnen
intellectus est nobilior quam voluntas». A proposito cfr. anche THOMAS DE AQUINO: Quaes-
tiones disputatae de Veritate, q. 22, art. 11.

34 Cfr. HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. 14. Ed. MACKEN, Raymond, 87, 1. 74-77: «Etsi
enim respectu eorum quae sunt infra animam contingit e converso quod intellectus actio sit
altior voluntate, quia altior et nobilior est in anima cognitio rerum corporalium quam earum
amor, hoc facit secundum quid intellectum esse nobiliorem voluntate».

35 Cfr. HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. I, q. 14. Ed. MACKEN, Raymond, 87, 1. 78-84: «[...]
primus autem respectus et comparatio facit voluntatem esse superiorem simpliciter quia
primum bonum et primum verum sunt per se et prima obiecta voluntatis et intellectus, et
alia respectu illorum secundario et secundum quid, sicut et in aliis verum et bonum est
verum et bonum secundum quid respectu primi veri et primi boni, quia natura non habet
rationem veri et boni nisi ex impressione quadam primi veri et primi boni». A proposito cfr.
MACKEN, Raymond: Dios como primer objeto de la voluntad humana en la filosofia de Enrique
de Gante, in: El humanisme y la metafîsica cristiana en la actualidad. Monterrey: Sociedad
Catölica Mexicana de Filosofia 1986, t. IV, 463-472; MACKEN, Raymond: God as Natural
Object of the Human Will, according to the Philosophy ofHenry of Ghent, in: Id. (ed.): Essays



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 315

Rispondendo all'interrogativo della sua q. 28, Giovanni non rifiuta il
ragionamento di queste posizioni; più che altro egli sostiene che esso non
è valido e non puö essere applicato al contesto della questione, che ha a

che fare con l'unione con Dio nella vita ultraterrena e non nella vita
présente. In realtà, nel modo in cui si é visto sia Tommaso che Enrico non
avevano specificato nei loro testi in quale contesto applicare il confronto
tra la volontà e l'intelletto. Giovanni legge le loro soluzioni nell'ambito di
un contesto legato alia vita présente, e perciö le rifiuta: in questo orizzonte
non vale infatti l'assunto (sostenuto sia da Enrico che da Tommaso, seppur
sviluppato con conclusioni diverse) per cui l'amore (atto della volontà)
trasforma l'amante nell'amato, mentre la cognizione (atto dell'intelletto) si
limita solo a rendere simile il soggetto nell'oggetto conosciuto. Nel
contesto della vita futura infatti, specifica Giovanni, affermare che
l'amante tende a congiungersi con l'amato significa in realtà ammettere
che, proprio perché tende, l'amato continua comunque a rimanere in se

stesso; l'intelletto al contrario è unito totalmente all'oggetto conosciuto,
per il fatto che il cognitum per sua stessa specie è costituito dalla presenza
dell'intelletto. Questo cioè significa che il cognitum ha un'unione con
l'intelletto che riguarda la stessa essenza. La vera unione con Dio nella vita
ultraterrena, conclude Giovanni, è allora proprio quella dell'intelletto,
visto che ha a che fare con l'essenza; l'unione della volontà è invece
soltanto una conseguenza, un decor (ornamento) della prima. Se infatti,
continua Giovanni Picardi, si chiedesse a qualcuno quale sia il desiderio
più grande, questi non risponderà «amare Dio», quanto piuttosto «avere,
possedere Dio» (attraverso la cognizione). La beatitudine si ottiene
proprio in cosa si possiede e non in cosa si vuole.36 La beatitudine cioè,
conclude Giovanni Picardi, non appartiene alla sfera della volontà, ma a

quella dell'intelletto. In questo senso l'intelletto diviene la facoltà suprema
perché permette e realizza nella vita ultraterrena la beatitudine; la volontà
invece finisce per assumere un ruolo secondario nell'unione con Dio
nell'altra vita, visto che essa ha la libertà di godere di questa unione solo
dopo che l'intelletto ha conosciuto Dio e la sua essenza.

Questa posizione difesa nel testo da Giovanni a proposito della rea-
lizzazione della beatitudine nella vita ultraterrena attraverso l'intelletto è

molto vicina a quella di Tommaso d'Aquino. Diversamente da quanto
sostenuto nell'art. 3 della q. 82 della prima parte della Summa theologiae,
riguardo alla superiorità secundum quid dell'oggetto della volontà su
quello dell'intelletto a proposito di Dio, in molti luoghi della sua opera (si
pensi ad esempio all'art. 4 della q. 3 della Ia-IIae della Summa theologiae o

on Henry of Ghent II. Leuven: Editions Medieval Philosophers of the Former Low Countries
1995, 45-53; MACKEN, Raymond: God as "primum cognitum" in the Philosophy of Henry of
Ghent, in: Franziskanische Studien 66 (1984) 309-315; PUTALLAZ: Insolente liberté, 180-182.

36 Cfr. Ms. Vat. Lat. 859, f. ryyrb.



3i6 Marialucrezia Leone

alia Summa Contra Gentiles III, 26), Tommaso, nel rispondere alio stesso

quesito della q. 28 di Giovanni Picardi, e cioè se la beatitudine consista in
un atto di volontà o dell'intelletto, sostiene che la félicita risulta essere un
atto di intelletto. In questi passi evidentemente Tommaso sta parlando
della beatitudine autentica, cioè della vera unione con Dio possibile sol-
tanto nella vita ultraterrena. In tale prospettiva, per 1'Aquinate, conoscere
Dio come è nella sua essenza è preferibile ad amarlo.

II testo di Giovanni Picardi sembra in particolare rifarsi all'art. 4 della q.
3 della Ia-IIae della Summa teologiae. Qui Tommaso dichiara impossibile
che la beatitudine sia un atto della volontà sul presupposto del fatto che,

per il conseguimento della beatitudine, sono necessari due requisiti, owe-
ro ciö che costituisce l'essenza della beatitudine e ciö che costituisce i suoi
accidenti (ad esempio il godimento ad essa connessa). Poiché, perô,
l'essenza della beatitudine consiste nel conseguimento del fine ultimo,
essa non puö riguardare la volontà: quest'ultima è infatti diretta ad un fine
che è o assente nel momento in cui la volontà lo desidera, oppure présente
nel momento in cui essa si quieta in questo fine. Tuttavia, specifica
Tommaso, il desiderio del fine non è il conseguimento del fine, ma il moto
verso il fine, perché la dilectatio soprawiene alla volontà dal fine che è già
présente. Non è infatti vero che una cosa diviene présente perché la
volontà ne gode. È allora necessario, conclude l'Aquinate, un altro atto
diverso da quello della volontà per presentare il fine alla volontà stessa, e

cioè l'atto dell'intelletto. Ad esempio, dice Tommaso, se l'uomo avido
potesse acquisire il denaro tramite la volontà, egli lo avrebbe sin dal primo
momento, poiché lo vuole possedere; al principio perô gli manca, e arriva a

conseguirlo quando lo stringe (lo riconosce «apprehendit») nelle sue mani,
e ne gode. Alio stesso modo accade sul piano spirituale: dapprima c'è la
volontà di conseguire il fine; conseguiamo poi questo per il fatto che
diviene a noi présente mediante un atto dell'intelletto; e finalmente la
volontà appagata si acquieta nel fine. Se allora l'essenza della beatitudine
consiste in un atto dell'intelletto, la sua delectatio riguarda tuttavia la
volontà; la beatitudine quindi, conclude Tommaso, consiste essentialiter in
un atto dell'intelletto ed accidentaliter in un atto della volontà.37 Stando a

37 Cfr. THOMAS DE Aquino: Summa theologiae, Ia-IIae, q. 3, a. 4. Marietti, t. 2, 19:
«Respondeo dicendum quod ad beatitudinem, sicut supra dictum est, duo requiruntur,
unum quod est essentia beatitudinis; aliud quod est quasi per se accidens eius, scilicet
delectatio ei adiuncta. Dico ergo quod, quantum ad id quod est essentialiter ipsa beatitudo,
impossibile est quod consistât in actu voluntatis. Manifestum est enim ex praemissis quod
beatitudo est consecutio finis ultimi. Consecutio autem finis non consistit in ipso actu
voluntatis. Voluntas enim fertur in finem et absentem, cum ipsum desiderat; et praesentem,
cum in ipso requiescens delectatur. Manifestum est autem quod ipsum desiderium finis non
est consecutio finis, sed est motus ad finem. Delectatio autem advenit voluntati ex hoc quod
finis est praesens, non autem e converso ex hoc aliquid fit praesens, quia voluntas delectatur
in ipso. Oportet igitur aliquid aliud esse quam actum voluntatis, per quod fit ipse finis
praesens volenti. Et hoc manifeste apparet circa fines sensibiles. Si enim consequi pecuniam



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 317

queste dichiarazioni, Tommaso d'Aquino rende allora l'intelletto la facoltâ
più suprema, perché attraverso di esso si arriva a conseguire l'autentica
félicita.

Si deve perô a questo punto ricordare che, a causa di queste «afferma-
zioni intellettualistiche» (che Giovanni Picardi nella sua q. 28 sembra
pienamente avallare), Tommaso d'Aquino (insieme ad altri suoi colleghi)
diviene molto probabilmente il bersaglio polemico di un altro testo di
Enrico di Gand. Nella q. 6 dell'articolo 49 della sua Summa quaestionum
ordinariarum («Utrum beatitudo Dei constet aeque principaliter in actione
intellectus et voluntatis»),38 avendo già puntualizzato che solo Dio puö
dirsi propriamente beato,39 ed escludendo in senso assoluto la possibilità
di una beatitudine terrena in grado di conoscere Dio e la sua essenza con
mezzi puramente umani,4° Enrico imposta tutto l'andamento del suo testo
ad attaccare chi tra i suoi contemporanei rivendica che la beatitudine sia

un atto di intelletto, ed ad affermare che essa è invece innanzitutto un atto
di volontà. L'argomento principale impiegato dal maestro fiammingo è

quello dell'effetto del bene che investe prima la volontà e quindi l'intelletto.

Adottando lo stesso esempio dell'uomo avaro e del denaro impiegato
da Tommaso nella Ia-IIae della Summa teologiae,M Enrico spiega che è

esset per actum voluntatis, statim a principio cupidus consecutus esset pecuniam, quando
vult earn habere. Sed a principio quidem est absens ei; consequitur autem ipsam per hoc
quod manu ipsam apprehendit, vel aliquo huiusmodi; et tunc iam delectatur in pecunia
habita. Sic igitur et circa intelligibilem finem contingit. Nam a principio volumus consequi
finem intelligibilem; consequimur autem ipsum per hoc quod fit praesens nobis per actum
intellectus; et tunc voluntas delectata conquiescit in fine iam adepto. Sic igitur essentia
beatitudinis in actu intellectus consistit, sed ad voluntatem pertinet delectatio beatitudinem
consequens; secundum quod Augustinus dicit, X Confess., quod beatitudo est gaudium de
veritate; quia scilicet ipsum gaudium est consummatio beatitudinis».

38 Su questa questione di Enrico cfr. in particolare A.J. CELANO: Act of the Intellect or Act
of the Will. The Critical Reception of Aristotle's Ideal of Human Perfection in the 13th and
early 14th Centuries, in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 57 (1990)

93-119, spec. 103-109.
39 Cfr. Henricus DE GandavO: Summa, art. XLIX, q. 1; q. 6.

4° Cfr. HENRICUS DE GandavO: Summa, art. IV, q. 5: «Utrum homo appetat scire ea quae
notitiam naturalis rationis excedunt». Sullo studio di questa questione cfr. M. LEONE:

Metaphysics, Theology and the Natural Desire to know Separate Substances in Henry of Ghent, in:
Quaestio 5 (2006) 513-526.

41 Cfr. Henricus de GANDAVO: Summa, art. XLIX, q. 6, ed. M. FÜHRER. Leuven: Leuven
University Press 2007, 129-134, 1. 116-124, 126-145, 151-i65, 190-210, 217-229: «[...] quemad-
modum si finis alicuius exterior sit, pecunia quam actione suae voluntatis desiderat habere
et possidere, nec potest earn actione suae voluntatis sibi acquirere sed tantum alterius dono
possit earn accipere et possidere, finis interior est non aliquis actus voluntatis sed tan-
tummodo actus accipiendi et possidendi ipsam pecuniam, quo adsequitur finem exteriorem
et quo ipsum attingit possidens, per quod ipsa pecunia iam, sic se habet ad eius voluntatem
ut ipsa in ilia possit quiescere iuxta. [...] Quod autem ita sit, sicut dictum est, ex parte
voluntatis et actus eius, et similiter ex parte intellectus et actus eius, hoc declarant sic.
Dicunt enim quod actus voluntatis non est alius quam quo aliquis ordinatur in finem
ultimum quem praesupponit, non ut iam adeptum, sed ut adipiscendum, et in quern fertur



3i8 Marialucrezia Leone

proprio l'effetto del bene, prima sulla volontà e poi sull'intelletto, che

permette di conseguire il denaro desiderato; lo stesso processo awiene nei
confronti di Dio: Dio attrae innanzitutto la volontà e poi l'intelletto. La

beatitudine, owero l'unione con Dio nella vita futura, si realizza cioè attra-
verso la volontà. Enrico cita a proposito Paolo, Boezio e lo Pseudo-Dionigi,
per spiegare e tornare a ribadire che l'unione tra l'amato e l'amante è più
forte di quella tra conoscente ed oggetto conosciuto; come aveva già

per desiderium et appetitum ut in rem absentem, et ita non potest ex se adsequi, ut in eum
quiescat sicut in iam praesentem, eo quod ex desiderio finis sive ex actu desiderandi finem
in quantum huiusmodi numquam haberetur finis adsecutio, sed tantum motus quidam in
finem adhuc adipiscendum. Et manifestum est ex se quod quies et delectatio non potest esse
in finem, nisi ut iam praesens est et cessât motus ut est ad finem. Cum ergo finis non possit
esse praesens nisi per eius adsecutionem, et hoc per aliquem actum eius cui est praesens,
oportet quod ille sit actus alius ab actu voluntatis, qui non est nisi actus intellectus, scilicet
visio Dei, qua Deum desideratum per voluntatem iam ipse desiderans consequitur, attingit,
et adipiscitur eum, et coniungitur ei, non per suum actum et ut existentem in ipsa eius
voluntate, sed ut existentem in intellectu, scilicet per apertam visionem, quae est per se

actio sive operatio ipsius intellectus eo quod omne cognitum in quantum cognitum praesens
est et coniunctum cognoscenti atque existens in ipso; [...] et hoc quemadmodum in exemplo
supra dicto de pecunia desiderata, cum alter voluerit earn dare, desiderans alio actu suo earn
accipit et possidet quam fuit actus quo earn prius concupivit; si enim per actum huiusmodi
voluntatis earn habere et possidere potuisset, statim ab initio voluntatis earn consecutus
fuisset. Et sic quia ultimus finis extra solo actu intellectus ut praesens consequitur, qui
coniungit illi ut finis intra, igitur finis hominis intra et beatitudo in solo actu intellectus
consistit, et ipse est ipsa beatitudo intra et nullo modo actus voluntatis. Et quod in eo nullo
modo consistit, nisi sicut in eo cuius ipsa beatitudo quae est finis extra, est obiectum primo
appetitum ut absens, et in quo secundo, mediante actu intellectus, quietatur, ut in eo quod
per actum intellectus sibi factum est praesens, quae quietatio in fine in ipso quietato est
delectatio ex praesentia finis, in qua quodam modo completur beatitudo, ut per hoc quodam
modo possit dici beatitudo. [...] Et secundum hoc isti ad quaestionem dicerent quod beatitudo

principalius aut solum tamquam in actu et in fine sub fine consistit in actu intellectus
Dei, non voluntatis, sicut et in nobis. Haec, ut puto, est positio eorum, firmitas et modus. Ut
autem videamus huiusmodi dictorum firmitatem, quasi a capite inchoando singula
percurramus. Quod ergo dicunt quod fini exteriori ultimo beatificanti plus coniungit actus
intellectus quam voluntatis et plus pertingit ad ipsum vel potius solus actus intellectus ad

ilium dicto modo pertingit et non actus voluntatis, licet ex illo in quantum pertingit
intellectus, aliquid consequatur in voluntate, ut delectatio et quies in qua perficitur beatitudo
secundum praedictum modum, non est verum; immo contrarium est verum. Voluntas enim
suo actu plus pertingit in finem ultimum et ipsi coniungit maxime sub ratione qua
beatificans est, quam intellectus sua operatione, vel potius sola voluntas attingit ad ilium
sub ratione qua beatificans. [...] Quod clare patet circa opus artificiale humanum, quia
secundum primum ordinem finis ultimus, qui est extra, primo sub ratione veri movet
efficientem sive agentem, ut ipsum apprehendat sub ratione boni cogniti per intellectum, et
sub ratione boni movet voluntatem alliciendo ipsam ad se desiderandum, et terminatur ordo
primae motionis, ct statim incipit ordo secundae motionis. Voluntas enim allecta bonitate
finis ipsum concupiscit adipisci, et movet intellectum ad concipiendum formam motio num
et omnium aliorum quae sunt necessaria ad ipsum pertingendum, quibus conceptis movet in
operationis exsecutionem omnia necessaria ut finis conceptus adipiscatur cum effectu, et

quousque adipiscatur, non cessât et ipso adepto terminatur ordo secundae motionis».



La Liberté del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 319

spiegato nella q. 14 del Quodlibet I, è insomma la volonté la vis unitiva per
eccellenza.42

Contro questa difesa dell'eminenza délia volonté sull'intelletto nella
realizzazione délia beatitudine nella vita futura (che Enrico élabora per
contrastare fintellettualismo" tomista), Giovanni Picardi nella sua q. 28

ritorna invece ad affermare la posizione di Tommaso ed a ribadire «quod
unio quae est per intellectum est vere unio, non autem ilia quae est per
voluntas, quae est consequens primam unionem et est quodammodo decor
eius»43. Per Giovanni, quindi, l'affermazione di una realizzazione maggiore
délia beatitudine tramite la volonté a scapito dell'intelletto, sul presup-
posto che l'amore (atto délia volonté) è la forza che unisce per anotono-
masia, rimane in realté valida soltanto in un orizzonte terreno; in patria
invece la realizzazione del fine ultimo e supremo dell'uomo awiene
tramite l'intelletto.

La q. 29 delle Quaestiones disputatae continua a confrontare la volonté
e l'intelletto nella vita futura.44 In particolare nel testo ci si chiede se

nell'altra vita la Iode appartenga più alla volonté o all'intelletto. Anche in
questo caso Giovanni Picardi difende la seconda facolté a scapito délia
prima. Nella Iode infatti intervengono due fattori: innanzitutto chi loda
manifesta qualcosa per il quale qualcuno è lodato (e la manifestatio

42 Cfr. Henricus de Gandavo: Summa (Quaestiones ordinariae), q. 6, art. XLIX. Ed.
FÜHRER, Markus HeNRICI de GANDAVO: Opera Omnia 30). Leuven: Leuven University Press

2007, 138-139, 1. 318-325; 327-332; 338-354: «[...] Amor enim, sive actus amoris, qui est actus
voluntatis, vim quandam conversivam habet amantis in ama tum, iuxta illud quod dicit
Dionysius 4° cap. De divinis nominibus: "Omnia ad se ipsam bonitas convertit et optimum
est, in quod omnia convertuntur, sicut in propriam singulorum summitatem et illud
concupiscent omnia, intellectualia quidem et rationalia scienter, sensibilia vero sensibiliter,
sensus autem expertia insito motu Vitalis appetitus, tantummodo autem existentia ad solam
essentialem participationem". [...] Quod déclarât continuo per illud quod dixit Paulus de se

ipso, subdens: "Proinde et Paulus magnus, excellentia divini amoris fictus et mente exce-
dente sua, virtutem adsumens divino ore: "Vivo ego", ait, "iam non ego, vivit autem in me
Christus", ut vere amator et "mente excedens", sic inquit, Deo, non ipsam sui vivens sed

ipsam amatoris vitam ut nimis dilectissimam". [...] Quid est ergo? Numquid amato perfectius
unit amor in actu voluntatis amantem quam in intellectu uniatur cognitum cognoscenti,
utique quanto magis est idem esse quodam modo quam simile? Propter quod non dicitur de

cognitione quod sit vis unitiva, sicut hoc dicit Dionysius de amore subdens: "Amorem, sive
divinum, sive angelicum, sive intellectualem, sive animalem, sive naturalem dicamus,
unitivam quandam et continuativam intelligamus virtutem". Unde propter illam identitatem
cum fine ultimo, qui Deus est, tamquam in quo consistit perfectio beatitudinis, dixit
Boethius quod "omnis beatus Deus est", et hoc per essentiam deitatis, licet participative, ut
habitum est in praecedenti quaestione. Quod bene exprimit Dionysius, cum dicit 1° cap.
Ecclesiasticae Hierarchiae: "Deificatio est ad Deum sicut est possibile et assimilatio et unitio.
Universae autem hic communis hierarchiae finis, et ad Deum, et ad divina intenta dilectio
divinitus et potenter sanctificata". Unde et quia maior est ilia per voluntatem unitio et
intimior quam sit ilia per intellectum assimilatio».

43 Cfr. Ms. Vat. Lat. 859, f. 177th.
44 Cfr. Ms. Vat. Lat. 859, f. i77rb.



320 Marialucrezia Leone

appartiene all'intelletto); poi, la costituzione di quei canti, e cioè le
cantilene, è propria dell'intelletto.

Si deve notare che fino a questo punto, Giovanni Picardi non ha

approfondito la tematica délia libertà del volere, ma si è limitato a sotto-
lineare soltanto la supériorité dell'intelletto rispetto alla volonté in un
contesto che è poi specificamente ultraterreno. Le altre due questioni sotto
esame relative alla volonté, e cioè la 32 e la 37, hanno invece come oggetto
di indagine proprio la liberté di questa facolté.

In particolare, nella q. 32 Giovanni Picardi si chiede: la liberté della
volonté dériva da se stessa o da altro?45 All'inizio del testo l'autore spiega
che si dice libero ciè che non è vincolato ad altro; a sua volta poi il vincolo
puô intendersi in due modi: dalla parte del soggetto e da quella
dell'oggetto. Secondo il primo modo (quello del soggetto), Giovanni spiega
che proprio come l'essenza dell'anima è libera perché al di sopra del corpo
ed indipendente da questo, cosi risultano ugualmente liberi l'intelletto e la
volonté visto che essi non sono legati ad alcun organo corporale. Dal

punto di vista dell'oggetto invece, sostiene Giovanni, molti ritengono che
l'intelletto non sia libero (per il fatto che conosciuto il vero, esso è tenuto
ad assentire ai principî primi), e che, al contrario, la volonté sia libera (essa
infatti puô conoscere il suo oggetto, il bene, e scegliere di farlo o non farlo,
in quanto da essa dipende la scelta morale). Quest'ultima opinione perô,
deve essere considerata falsa. Ancora una volta la tesi contestata da
Giovanni nel testo è molto probabilmente attribuibile ad Enrico di Gand.
Enrico infatti, nella q. 16 del suo Quodlibet I, nel rispondere al quesito
«Utrum propositis ab intellectu maiori bono et minori, possit voluntas
eligere minus bonum», afferma che, pur se nella scelta morale l'azione
della volonté risulta preceduta da quella dell'intelletto, in realté, nel
contesto che vede la ragione presentare i beni tra cui la volonté è chiamata
scegliere, quest'ultima non è affatto costretta a preferire ciô che è giudi-
cato meglio dall'intelletto, preservando intatta la sua liberté. Certamente
la volonté saré virtuosa se seguiré il giudizio dell'intelletto, ma nella scelta
essa comunque risulta libera e non necessitata. Da ciô Enrico ricava che la

ragione non puô essere in alcun modo intesa corne il principio della liberté
della volonté, ma solo la sua occasione, visto che, considerata in se stessa,
essa non risulta affatto libera; la ragione è necessariamente mossa a
conoscere: non è infatti in suo potere il non conoscere, corne non è in suo
potere il non dare l'assenso ai principi primi o alle conclusioni che da essi
derivano:

«Unde et si proprie et stricte velimus loqui de electionis libertate, ipsa in sola
voluntate est et nullo modo in ratione, nisi quatenus libéré movetur ad
diversa investiganda, a voluntate. Ratio enim cognitiva inquantum huius-
modi, libera non est. Necessario enim movetur simplicibus apprehensis nec

45 Cfr. Ms. Vat. Lat. 859, f. vjpta.



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 321

est in eius potestate ea non apprehendere, similiter nec connexioni pri-
morum principiorum per se notorum neque connexioni conclusionum non
assentire, quia si conclusio apparet ei medio necessario, assentit de necessitate,

si medio apparenti, valde de necessitate assentit opinando, si débiliter
apparenti, necessario assentit dubitando, nisi sit medium probabilius in
contrarium, ut omnis sententia rationis de connexo necessitate syllogistica
concludatur. Nullo ergo modo voluntas principium libertatis a ratione habet
sed a se ipsa primo, et sic electio libera. Virtutes et malitiae morales non tan-
tum non sunt in ratione cognitiva ut in subiecto, sed nec ut in causa et
principio, sed solum sicut in occasione. [...] Et ex tali principio defectivo
potest, malo et bono proposito, praeeligere malum, sub ratione tarnen ali-
cuius apparentis boni (quia nihil omnino potest eligere, sive bona sive mala
electione, neque omnino velle, nisi sub ratione alicuius boni), et maiori bono
et minori proposito, praeeligere minus bonum, et aequalibus bonis propositis
alterum praeferre».46

A proposito della q. 16 del Quodlibet I di Enrico è importante a questo
punto fare due osservazioni aggiuntive:

1) diversi testi di letteratura secondaria47 ritengono che in questa
questione Enrico abbia come obiettivo polemico Tommaso d'Aquino, ed in
particolare, come specifica Lottin, la prima parte della Summa theologiae
(q. 80, art. 1, q. 82, art. 2, q. 83, art. i).48 In questi passi, infatti, Tommaso
sostiene che l'uomo puö dirsi libero perché, al contrario degli animali,
costretti a muoversi in base al giudizio naturale, è in possesso del giudizio
della ragione in grado di mostrare il fine alla volonté (appetito intellettivo)
e di muovere quest'ultima verso tale fine:

«Ad tertium dicendum quod vis sensitiva non est vis collativa diversorum,
sicut ratio, sed simpliciter aliquid unum apprehendit. Et ideo secundum illud
unum determinate movet appetitum sensitivum. Sed ratio est collativa plu-

46 Cfr. HENRICUS de Gandavo: Quodl. I, q. 16. Ed. Macken, Raymond, 107-108, 1. 94-99;
110, 1. 44-49. Cfr. anche Quodl. IV, q. 22. In: Quodlibeta Magistri HENRICI GOETHALS A

GANDAVO, Doctoris Solennis Socii Sorbonici et Archidiaconi Tornacensis, cum duplici ta-
bella. Vaenumdantur ab Iodoco Badio Ascensio, Parisiis 1518 [rist. an.: Louvain: Bibliothèque
S.J. 1961, 2 volumi] (d'ora in poi citato con Ed. BADIUS, Iodocus), f. i39rS: «Voluntas autem ut
est arbitrio libera, post plenam deliberationem non obstante habitu naturali inclinante
voluntatem ut natura est, neque habitu morali inclinante voluntatem ut deliberativa est,
adhuc tenet motum utriusque et differt libere sui ipsius determinationem quo aliquod velit,
et si velit, libere eligit contra rationis determinationem et contra utraque inclinationem. [...]
Licet enim ratio ostendens obiectum voluntatem determinet ut possit eligere ostensum, eo
quod nihil possit appeti nisi cognitum, non tarnen sic déterminât ipsam quin contra eius
determinationem libere eligere potest, ut in quaestionibus de voluntate alias expositum
fuit».

47 Cfr. HlSSETTE: Enquête sur les 219 articles, 242-246; LOTTIN: Psychologie et morale, t. 1,

276-277; MACKEN: La volonté humaine, faculté plus élevée que l'intelligence selon Henri de

Gand, 45-47.
48 Secondo invece altri studiosi l'obiettivo di questa questione di Enrico é soprattutto

Sigieri di Brabante: cfr. PUTALLAZ: Insolente liberté, 188-192.



322 Marialucrezia Leone

rium, et ideo ex pluribus moveri potest appetitus intellectivus, scilicet voluntas,

et non ex uno ex necessitate».49

2) Come molti studi hanno inoltre dimostrato,5° la q. 16 del Quodlibet 1 di
Enrico pare anticipare nei suoi contenuti l'articolo 157 condannato nel 1277
(«Quod duobus bonis propositis, quod fortius, fortius movet»).
Quest'ultimo dato ci serve in realtà anche per capire che il bersaglio
polemico di Giovanni Picardi nella q. 32 delle sue Quaestiones disputatae,
non sia soltanto costituito dal pensiero di Enrico, ma da tutto l'ambiente
culturale legato al controllo dottrinale dell'Università, di cui Enrico, ai suoi
occhi, rappresenta forse il più significativo esponente.

Rispondendo quindi molto probabilmente ad Enrico di Gand, ma anche
al decreto episcopale del 1277, Giovanni Picardi afferma che la volontà deve

essere considerata secondo due aspetti: da un lato essa coincide con
l'appetito, dall'altro, invece, essa deve essere intesa in quanto è nella
ragione (in quanto cioè essa segue il giudizio délia ragione). Secondo il
primo aspetto, la volontà non è libera, in quanto (proprio come accade

negli animali) essa sceglie perché determinata da una nécessita naturale.
In altre parole, in questo caso, la volontà non puô in alcun modo essere
definita libera da parte dell'oggetto. La volontà perô, corne accade nel caso
degli uomini, puô essere considerata anche in quanto è nella ragione (che
è collativa, capace cioè alla lettera «di comparare un oggetto con un altro»,
da conferee): in tal caso la volontà, operando un confronto tra più oggetti
presentati dalla ragione, puô decidere (ma non necessariamente, corne
awiene in base all'istinto) e puô seguire anche in un modo opposto i giu-
dizi suggeriti dalla ragione. La volontà allora, conclude Giovanni, in
quanto considerata nella ragione deve dirsi libera; tuttavia la sua libertà
non le viene da se stessa, ma principalmente dall'essenza, ed in secondo
luogo dalla ragione.

Di nuovo si deve notare che con queste affermazioni, Giovanni Picardi
sta rispondendo aile accuse mosse da Enrico di Gand a Tommaso, seguen-
do ed addottando le parole di Tommaso d'Aquino stesso. Nella q. 82 délia
prima parte délia Summa theologiae Tommaso infatti, nel rispondere al

quesito se l'uomo abbia o meno il libero arbitrio, distingue, proprio come
farà poi Giovanni Picardi, tra l'animale, che sceglie con un giudizio
necessitato dall'istinto, e l'uomo, che sceglie in base al giudizio che dériva
da una comparazione (ex collatione). La libertà dell'uomo si fonda quindi,
secondo Tommaso, sulla comparazione (collatio) che la ragione è in grado

49 Cfr. THOMAS DE Aquino: Summa theologiae la, q. 82, a. 2, ad 3.
5° Cfr. HlSSETTE: Enquête sur les 219 articles, 242-250; Lottin: Psychologie et morale, t. 1,

274-277. Lo stesso Hissette ricorda che René-Antoine GAUTHIER (Trois commentaires
'averroistes' sur /"Éthique à Nicomaque, in: Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du
Moyen Age 16 [1947/48] 187-336, in part. 220, n. 2) si chiede addirittura se non sia stato
proprio Enrico, come membro convocato da Tempier per stilare la condanna, ad inserire
questo articolo nel decreto del 1277.



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 323

di stabilire nei casi dei giudizi particolari e contingenti. È interessante
confrontare i testi dei due autori:

GP, q. 32 (Ms. Vat. Lat. 859, f.

i77va)

«[...] Sed id non verum quia voluntas

consideratur dupliciter: uno
modo inquantum appetitus est,
tunc non est plus libera quam appetitus

canis quia sic dicitur respectu
ultimus finis quae necessario exigit,
id est necessitate naturali. Num-
quam autem dicitur libera respectu
eorum quae naturaliter vult. Alio
modo consideratur prout est in ra-
tione, prout scilicet sequitur appre-
hensionem rationis, et hoc modo
accidit ei libertas, quia enim ratio
est collativa plurium modo potest
inferre (iubere) id, modo opposi-
tum. Ideo voluntas sequens ratio-
nem non necessitatur uno et ideo
potest illud dimittere et velle
oppositum».

TA, St., Ia, q. 83, art. 1 (Marietti,
403)

«Respondeo dicendum quod homo
est liberi arbitrii, alioquin frustra
essent consilia, exhortationes, prae-
cepta, prohibitiones, praemia et
poenae. Ad cuius evidentiam, consi-
derandum est quod quaedam agunt
absque iudicio, sicut lapis movetur
deorsum; et similiter omnia cogni-
tione carentia. Quaedam autem
agunt iudicio, sed non libero; sicut
animalia bruta. Iudicat enim ovis
videns lupum, eum esse fugiendum,
naturali iudicio, et non libero, quia
non ex collatione, sed ex naturali
instinctu hoc iudicat. Et simile est
de quolibet iudicio brutorum ani-
malium. Sed homo agit iudicio, quia
per vim cognoscitivam iudicat ali-
quid esse fugiendum vel prosequendum.

Sed quia iudicium istud non
est ex naturali instinctu in parti-
culari operabili, sed ex collatione
quadam rationis; ideo agit libero
iudicio, potens in diversa ferri.
Ratio enim circa contingentia habet
viam ad opposita; ut patet in
dialecticis syllogismis, et rhetoricis
persuasionibus. Particularia autem
operabilia sunt quaedam contingentia,

et ideo circa ea iudicium rationis

ad diversa se habet, et non est
determinatum ad unum. Et pro tan-
to necesse est quod homo sit liberi
arbitrii, ex hoc ipso quod rationalis
est». 51

51 Cfr. anche Thomas de AQUINO: Quaestiones De veritate, q. 24, art. 22, dove compare
proprio l'esempio del cane impiegato nella sua questione da Giovanni Picardi.



324 Marialucrezia Leone

È evidente il debito contenutistico e terminologico di Giovanni Picardi nei
confronti di questi passi di Tommaso, che come è stato già detto in pre-
cendenza, secondo Lottin costituiscono proprio il bersaglio polemico di
Enrico di Gand nella sua q. 16 del Quodlibet I. Giovanni riprende la
differenza già operata da Tommaso tra appetito naturale (questo appetito
è comunque denominato "volontà" da Giovanni) degli animali, mossi
dall'istinto ad agire ed a scegliere necessariamente un oggetto, ed appetito
intellettivo, capace di agire liberamente proprio perché connesso alla
ragione, facoltâ collativa, in grado cioè di operare un confronto tra più
oggetti diversi. Seguendo Tommaso quindi, Giovanni Picardi ricorda ad

Enrico ed ai compilatori della condanna del '77 che la ragione, come
potenza collativa, non é vincolata in rapporto all'oggetto, ma che anzi
proprio dalla ragione dipende la libertà della volontà.

Nella q. 37 Giovanni Picardi affronta invece il discusso tema dell'au-
tomovimento della volontà («Utrum voluntas moveat se ipsam vel ab alio
moveatur»).52 Come ho già spiegato nella n. 1 di questo studio, si tratta di
una delle poche questioni di Giovanni Picardi ad essere stata in parte
oggetto di edizione.53

Il testo inizia riportando a riguardo tre opinioni. La prima è quella di
chi difende la libertà assoluta della volontà ed il suo automovimento.
Ancora una volta questa sembrerebbe essere la tesi di Enrico di Gand. Uno
dei luoghi testuali in cui Enrico élabora il concetto di automovimento della
volontà è la q. 22 del Quodlibet IV («Utrum morales virtutes sint in
voluntate»), Enrico qui si serve delle parole di Agostino (proprio come fa

Giovanni Picardi nell'indicare le fonti a cui si rifanno i «volontaristi»54): la
volontà si configura come facoltà superiore alla ragione non solo perché
spinge e muove tutte le facoltà del regno dell'anima e quindi pure l'in-
telletto, ma perché muove pure se medesima.55 La teoria dell'auto-
movimento della volontà è nuovamente approfondita da Enrico nella q. 5

del Quodlibet IX, redatta nel Tempo di Pasqua del 1286 («Utrum voluntas
moveat seipsam»). Qui la volontà viene configurata da Enrico come la
facoltà superiore alla ragione, non solo perché spinge e muove tutte le
facoltà del regno dell'anima e quindi pure l'intelletto, ma perché muove se
stessa secondo un livello di perfezione che è minore soltanto a quello di
Dio. Contro coloro che, facendo leva sul noto principio aristotelico in base

52 Cfr. Ms. Vat. Lat. 859, f. i8ovb.
53 Cfr. MARTIN: Mag. Joh. de Lichtenberg O.P.

54 Cfr. Ms. Vat. Lat. 859, f. t8ovb: «Primo sic: dicunt quod in homine nihil est nobilius
est voluntate; omne autem movens praestantius est quo movetur secundum Augustinum,
ergo nec ab intellectu nec ab alio movetur».

55 Cfr. HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. IV, q. 22. Ed. BADIUS, Iodocus, f. 140VA: «Sed taie

operans movens non motum ex se indeterminatum ad actum, semetipsum determinans, est
voluntas: quia est instrumentum seipsum movet, ut dicit Augustinus in De Libero Arbitrio, et
ut dicit ibidem, voluntas movet se et alia».



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 325

al quale «tutto ciö che si muove è mosso da altro»,56 ritenevano la volontà
incapace di muoversi da sé, Enrico risponde che questo principio, valido
per le facoltà materiali, non puô invece essere applicato alio stesso modo a

quelle spirituali, in quanto queste ultime possiedono un grado di
perfezione più elevato. Il grado di perfezione détermina infatti per Enrico
la forza e la capacità di cid che muove all'atto qualcos'altro, mentre ciô che
è mosso puô ricevere tale atto in virtù del suo grado d'imperfezione, ossia
délia sua potenzialità. Per questo, man mano che si risalgono i livelli di
perfezione dalla materia prima (che essendo pura potenza totalmente
imperfetta non puô muovere niente), sino a Dio (atto puro che si muove
da sé nel suo volere), diminuisce la distinzione tra motore e mosso.57
Immediatamente al di sotto del massimo grado di perfezione rappre-
sentato da Dio, Enrico colloca la volontà. Che la volontà abbia un livello di
perfezione superiore all'intelletto è dimostrato proprio dalla maggiore
differenza tra motore e mosso présente nell'intelletto stesso rispetto alla
volontà: la ragione è infatti motore nell'atto délia comprensione che le è

proprio, ed è mossa in quanto in potenza nei confronti délia conoscenza
stessa;58 nella volontà, come Enrico afferma riprendendo le sue argo-

56 Cfr. ARISTOTELES: Physica VIII, 5, 25632-3. Trad. it. di Luigi RUGGIU Testi a fronte
16). Milano: Rusconi 1996; ARISTOTELES LatinuS: Physica. Translatio Vêtus. Ed. BOSSIER,

Fernand / BRAMS, Jozef Aristoteles Latinus 7.1). Leiden/New York/Köln: Brill 1990, 296, 1.

7-8: «[...] omnia que moventur ab aliquo utique movebuntur».
57 Come spiega attentamente Enrico nella quaestio, dopo la materia, al sesto grado della

scala della creazione si ritrova l'animale, il quale, dando vita ad un altro animale, dà in realtà
origine ad una differenza considerevole tra motore e mosso: motore e mosso in questo caso
infatti sono rappresentati da due diversi animali, differenti secondo la sostanza e l'essenza, e

di fatto occupanti spazi diversi. II gradino immediatamente superiore, ossia il quinto,
riguarda sempre l'animale, considerato perd nel suo movimento naturale: facendo rife-
rimento al De causis motus animalium ed al De motu progressiva animalium, Enrico in
particolare spiega che nel movimento animale, il motore è costituito dall'appetito sensibile,
per cui il bene desiderabile conosciuto rappresenta il moyens non motum. Affînché il
movimento abbia inizio è tuttavia necessario un organo, che è appunto il cuore (moyens motum),
attraverso cui l'anima, spinta dall'appetito, è messa in condizione di muovere le restanti
parti corporee. Le quattro parti del corpo invece, in mezzo a cui il cuore si colloca, si

muovono vicendevolmente e come in una sorta di ingranaggio e rappresentano il motum non
moyens. All'interno di questo genere di movimento animale quindi, sia esso terrestre,
marino o aereo, motore e mosso sono si distinti, ma l'animale resta comunque lo stesso
dall'inizio alla fine. La distinzione tra motore e mosso diventa ancor meno evidente se si
considéra al contrario il quarto grado della scala naturae, ossia il movimento dei corpi
pesanti e leggeri verso il loro luogo naturale. Si tratta di corpi semplici, inanimati, nei quali
non vi è alcuna distinzione secondo gli organi, e che si muovono soltanto perché hanno
ricevuto una forma che tende a farli muovere verso il loro luogo naturale. Si puô dire perciô
che i gravi ed i lievi si muovono da sé solo per accidente, mentre la causa essenziale è la
forma sostanziale che, se non impedita, è sufficiente a causare il movimento. Nei gradi più
alti, e cioè nel terzo, nel secondo e nel primo, Enrico invece colloca appunto rispettivamente
l'intelletto, la volontà ed infine Dio.

58 cfr. HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. IX, q. 5. Ed. MACKEN, Raymond HENRICI DE

GANDAVO Opera Omnia 13). Leuven: Leuven University Press/Brill 1983, 120, 1. 6-9: «[...] ita
quod, licet non potuit se facere ad primum actum, quia non erat nisi in pura potentia



326 Marialucrezia Leone

mentazioni del Quodlibet IV, si deve invece ammettere solo una «speciale»
distinzione tra motore e mosso, che appunto non è né reale (come quella
présente nei movimenti corporei), né tanto meno di ragione (présente
soltanto in Dio), ma solo di tipo intenzionale:59 in quanto natura
determinata al bene in generale, la volontà è mossa (voluntas ut natura), in
quanto moventesi liberamente verso un bene determinato, essa invece si

muove (voluntas ut libera);60 per questo motivo nell'atto délia volontà il
motore ed il mosso non sono cioè distinti come facoltà diverse, ma sono
possibilité diverse délia stessa facoltà. La volontà si automuove conser-
vando quindi la distinzione, pur se solo d'essenza, tra motore e mosso - un
automovimento senza motore e mosso sarebbe infatti una contraddizione,
perché la cosa risulterebbe alio stesso tempo in atto ed in potenza - e, proprio

perché si automuove, essa risulta libera: la volontà pertanto, in virtù
délia sua natura, è determinata a perseguire il bene proposto daU'intelli-
genza, ma, in questa ricerca, essa resta libera anche di fronte al Bene

supremo.
Oltre a chi sostiene che la volontà è assolutamente libera perché si

automuove, c'è anche, continua Giovanni Picardi nella sua q. 37, chi invece
difende la tesi secondo cui l'atto del volere si caratterizzi, da un lato, corne
potenza ricettiva e, dall'altro, corne liberté. Nel primo caso la libertà
risulterà mossa, nel secondo invece sarà libera di muoversi. Possiamo
probabilmente identificare questa seconda posizione con quella di alcuni
autori francescani, come ad esempio Gualtiero di Brugge e Guglielmo de la
Mare, o di altri maestri secolari, come Gerardo d'Abbeville. In particolare,
nella sua q. 4 delle sue Quaestiones disputatae, distinguendo tra volontà
naturale e volontà deliberata, Gualtiero sostiene che, poiché la volontà
naturale è portata necessariamente a seguire il bene in generale, deve dirsi
una potenza passiva; la volontà deliberata invece, in quanto capace di
opporsi ai giudizi délia ragione, si configura come una potenza attiva.61 A
definire la volontà una potenza sia attiva che passiva è anche Gerardo
d'Abbeville. Nella q. 3 del suo Quodlibet XVIII, il maestro secolare
conclude infatti che la volontà umana va definita anche una potenza attiva per
tre ragioni: innanzitutto perché, contrariamente all'appetito animale, essa
si muove più che essere mossa; poi, perché tutto ciô che fa parte dell'atto
del libero arbitrio e quindi délia stessa volontà (e cioè scelta, appetito,
consuetudine, ecc.) appartiene ad una potenza attiva; e infine perché la

respectu actus intelligendi, potest tarnen se facere ad secundum actum, quia aliquid habet
de actu quod fieri in materialibus impedit materia».

59 Cfr. Macken, Raymond: Les diverses applications de la distinction intentionelle chez
Henri de Gand, in: Sprache und Erkenntnis im Mittelalter Miscellanea Mediaevalia 13).

Berlin: de Gruyter 1981, t. 2, 769-776.
60 Cfr. HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. IX, q. 5.
61 Cfr. GUALTERUS BRUGENSIS: Quaestiones disputatae, q. IV, ad 14-16. Ed. LONGPRÉ,

Ephrem, 34-47.



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 327

volontà si configura come ciö che governa gli atti umani.62 Anche
Guglielmo de la Mare, nelle sue Quaestiones disputatae, nel rispondere al

quesito «Utrum voluntas sit potentia activa vel passiva», arriva a concludes

che la volontà deve dirsi passiva perché ricettiva di fronte al suo
oggetto, ma anche attiva perché muove se stessa e altre facoltâ per la
conquista di questo oggetto voluto.63

Giovanni Picardi, da parte sua, nega pure questa posizione che fa délia
volontà una potenza attiva e passiva alio stesso tempo. Assistiamo in
questo caso alio schieramento opposto di due modi di intendere il
rapporto volontà/intelletto, e cioè quello proprio dell'Ordine domenicano
(a cui Giovanni appartiene), che difende il primato deU'intelletto e quello
dell'Ordine francescano e secolare (a cui appartengono gli autori appena
sopra citati) a favore deU'autonomia délia volontà.

Ritornando all'argomento sotto esame nella q. 37 di Giovanni Picardi, la
terza posizione riguardo l'automovimento délia volontà (quella poi fatta
propria dall'autore) è di chi afferma che la volontà è pure mossa da altro. Il
movimento si dà infatti in due modi, cosi come in due modi si dà ciè che è

in potenza: il primo tipo di movimento (che è quello del soggetto) awiene
quando ciô che è in potenza ha bisogno del movimento per l'esercizio
dell'atto. In questo caso, tuttavia, c'è bisogno di una causa agente, la quale
agisce per un fine. La volontà vorrà allora qualcosa e muoverà se stessa e le
altre potenze in vista del fine. Ma poiché la volontà non ha sempre voluto
in modo attuale questo fine, per muoversi in vista di quello (cioè per
esercitare il suo atto), ha bisogno di una causa agente, di una
deliberazione, che non le dériva da se stessa (altrimenti si andrebbe indie-
tro all'infinito nelle volizioni e deliberazioni), ma da un altro movente, che
secondo Giovanni Picardi, è Dio, primo motore délia volontà.

C'è poi un movimento anche da parte dell'oggetto, che si dà invece
quando quest'ultimo muove il soggetto corne un principio formale (in tal
senso si dice ad esempio che il riscaldamento viene detto non da chi
riscalda, ma dal calore). Secondo taie tipo di movimento la volontà è

mossa dall'intelletto; l'intelletto, infatti, présenta alla volontà il proprio
oggetto, il vero, e va quindi a muovere la volontà («quia bonum non movet
nisi apprehensum»). L'oggetto, tuttavia, muove sia in modo diretto che
indiretto. In tal caso, continua Giovanni Picardi nel testo, la volontà puô
anche essere mossa dagli appetiti, ed attraverso questi essere mossa
indirettamente persino daU'influsso dei corpi celesti.

62 Cfr. PATTIN, Adriaan: L'anthropologie de Gérard d'Abbeville. Étude préliminaire et
édition critique de plusieurs Questions quodlibétiques concernant le sujet, avec l'édition
complète du De cogitationibus. Leuven: Leuven University Press 1993,111-121.

63 Cfr. LOTTIN: Psychologie et morale, t. 1, 272: «Responsio. Dico quod est potentia activa
et passiva: passiva quidem in eo quod movetur ab appetibili apprehenso; motiva et activa in
eo quod mota movet et seipsam per consensum et alias potentias et partes organicas ad

consequendum appetibile».



328 Marialucrezia Leone

Questa posizione difesa nel testo da Giovanni Picardi si richiama per la
dottrina, gli esempi ed il lessico a due importanti testi tomisti dedicati alia
libertà umana, e cioè la q. 6 De malo, e la q. 9 della Ia-IIae della Summa
theologiae di Tommaso. La q. 6 De malo (De electione humana) secondo
Lottin è stata composta da Tommaso nel 1271 (nell'anno quindi successivo
alia prima condanna di Tempier) per chiarire la sua posizione sulla libertà
dell'uomo ed evitare ogni ammissione di determinismo in cui poteva
essere coinvolto.64 Molte delle affermazioni sostenute nella q. 6 De malo
confluiscono poi nella q. 9 della Ia-IIae della Summa theologiae. Riguardo
a quest'ultima questione (che comprende sei articoli tutti dedicati alle
cause della volontà), oltre ad affrontare nell'art. 3 direttamente il tema
dell'automovimento della volontà (oggetto di indagine della stessa q. 37 di
Giovanni Picardi), Tommaso si chiede se la volontà sia mossa dall'in-
telletto (art. 1: «Utrum voluntas moveatur ab intellectu»), se dai sensi (art.
2: «Utrum moveatur ab appetitu sensitivo»), da altri principi esterni (art.
4: «Utrum moveatur ab aliquo exteriori principio»), dai corpi celesti (art. 5

«Utrum moveatur a corpore caelesti»), o se piuttosto la volontà sia mossa
soltanto da Dio (art. 6: «Utrum voluntas moveatur a solo Deo, sicut ab
exteriori principio»).

Interessante è ancora una volta comparare i testi dei due autori, ed in
particolare i passi, sia della q. 6 De malo (Dm), che della q. 9 della Ia-IIae
della Summa theologiae (St) di Tommaso, con la q. 37 delle Quaestiones
disputatae di Giovanni Picardi, al fine di mostrare come quest'ultimo testo
costituisca una sintesi degli altri due.

Proprio come fa Giovanni all'inizio della questione, anche Tommaso,
nell'indagare la volontà e la scelta umana, in entrambi i testi comincia
l'argomento con il distinguere due tipi di movimento (uno da parte del
soggetto ed uno da parte dell'oggetto):

GP, q. 37 (Ms. Vat. Lat.
859, f. i8irB)

«Ubi intelligendum est
quod movere contingit
dupliciter, sicut et du-
pliciter contingit ali-
quid esse in potentia.
Uno modo contingit
aliquid esse in potentia
ad ipsum usum sive ad

TA, Dm, q. 6 (In: Opera

Omnia iussu impen-
saque Leonis XIII P.M.
Roma/Paris: Ex Tip.
Polyglotta, t. 23, 1982,
145-153)

«Secundo consideran-
dum est quod potentia
aliqua dupliciter move-
tur: uno modo ex parte
subiecti, alio modo ex

parte obiecti. Ex parte

TA, St, Ia-IIae, q. 9,
art. 1 (Marietti, 51-52)

«Respondeo dicendum
quod intantum aliquid
indiget moveri ab

aliquo, inquantum est
in potentia ad plura,
oportet enim ut id
quod est in potentia,
reducatur in actum

Cfr. LOTTIN: Psychologie et morale, 1.1, 252-253.



La Liberia del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 329

exercitium actus. Sicut
posito quod velit
videre, adhuc est in
potentia, ad hoc scilicet
quod hoc album vel
nigrum videat; non
quod aliquis possit
videre et tarnen nihil
videat, sed quia ex

parte subiecti, scilicet
videntis est ut videat
vel non videat. Sed ex

parte obiecti est ut
visio sit nigri vel albi.
Sicut et calefactio dici-
tur actus vel actio cale-
facientis, sed dicitur
calefactio non a cale-
faciente, sed a calore.
Quantum igitur ad

primum, reducitur
voluntas in actum eo-
rum que sunt ad finem
per hoc quod vult
finem, ut dictum est; sed

quia non semper vult
actu finem, ideo

oportet quod ipse actus
voluntatis reducatur ab

aliquo per modum
agentis, quod est
movere ad exercitium.
Sed quia sic in
naturalibus nihil potest
grave movere motu
naturali nisi quod
causat naturam, ideo
etiam motum voluntatis

primum non
potest causare nisi quod
causat voluntatem».

subiecti quidem, sicut
visus per immutatio-
nem dispositionis
organi movetur ad
clarius vel minus clare
videndum; ex parte
vero obiecti sicut visus
nunc videt album,
nunc videt nigrum. Et

prima quidem immu-
tatio pertinet ad ipsum
exercitium actus, ut
scilicet agatur vel non
agatur, aut melius vel
debilius agatur».

per aliquid quod est

actu; et hoc est
movere. Dupliciter autem
aliqua vis animae inve-
nitur esse in potentia
ad diversa, uno modo,
quantum ad agere et
non agere; alio modo,
quantum ad agere hoc
vel illud. Sicut visus
quandoque videt actu,
et quandoque non
videt; et quandoque
videt album, et
quandoque videt nigrum.
Indiget igitur movente
quantum ad duo,
scilicet quantum ad
exercitium vel usum
actus; et quantum ad
determinationem
actus. Quorum primum
est ex parte subiecti,
quod quandoque inve-
nitur agens, quandoque

non agens, aliud
autem est ex parte
obiecti, secundum
quod specificatur
actus. Motio autem ipsius
subiecti est ex agente
aliquo. Et cum omne
agens agat propter
finem, ut supra osten-
sum est, principium
huius motionis est ex
fine. Et inde est quod
ars ad quam pertinet
finis, movet suo
imperio artem ad quam
pertinet id quod est ad
finem, [...] Bonum
autem in communi, quod
habet rationem finis».



33° Marialucrezia Leone

Alla maniera di Giovanni Picardi, pure Tommaso nell'art. 4 della q. 9 della
Ia-IIae St, cosi come nella q. 6 Dm, arriva alla conclusione che è vero che la
volonté si muove da sé in vista del fine, ma che per muoversi ha bisogno di
una causa estrinseca, cioè Dio. Come mostrano i testi seguenti rispetto al

passo parallelo della St, in quello del Dm troviamo la citazione del De bona

fortuna, fonte citata anche da Giovanni:

GP, q. 37 (Ms. Vat. Lat. TA, Dm, q. 6 (Ed. TA, St, Ia-IIae, q. 9,
859, f. i8irB) Leon., 149,1. 407-410) art. 4 (Marietti, 55)

«Hoc autem est Deus.
Cum enim voluntas se

ipsam non moveat nisi
presupposito alio motu,

sicut dictum est,
[...], sicut concludit
Philosophus, 8 cap. in
libro De bona fortuna».

«Relinquitur ergo,
sicut concludit Aristoteles

in capitulo De
bona fortuna, quod id
quod primo movet
voluntatem et intellec-
tum sit aliquid supra
voluntatem et intellec-
tum, scilicet Deus».

«Sic ergo hominem,
voluntatem habentem,
contingit moveri ab

aliquo qui non est
causa eius, sed quod
motus voluntarius eius
sit ab aliquo principio
extrinseco quod non
est causa voluntatis,
est impossibile. Voluntatis

autem causa nihil
aliud esse potest quam
Deus. Et hoc patet
dupliciter. Primo qui-
dem, ex hoc quod
voluntas est potentia ani-
mae rationalis, quae a

solo Deo causatur per
creationem, ut in primo

dictum est. Secundo

vero ex hoc patet,
quod voluntas habet
ordinem ad universale
bonum. Unde nihil
aliud potest esse
voluntatis causa, nisi ipse
Deus, qui est universale

bonum».

Nella sua q. 37 Giovanni sembra sempre seguire l'art. 4 della q. 9 St, e la q.
6 Dm di Tommaso nell'affermare che dal punto di vista dell'oggetto
l'intelletto muove la volontà:



La Liberté del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 331

GP, q. 37 (Ms. Vat. Lat.
859, f. i8irB)

TA, Dm, q. 6 (Ed.
Leon., 149, 1. 339-343 e

381-391)

TA, St, Ia-IIae, q. 9,
art. 4 (Marietti, 53-
54)

«Cum enim voluntas se

ipsam non moveat nisi
presupposito alio motu,
sicut dictum est, iretur
in infinitum nisi ad

primum actum ex
instinctu alicuius altioris
agentis moveretur [...] Si

autem loquamur de actu
quantum ad eius
determinationem, sic
movetur ab obiecto; et
quia intellectus presentat

hoc obiectum, quia
bonum non movet nisi
apprehensum, ideo
secundum hoc dicitur
intellectus movere».

«Si ergo consideremus
motum potentiarum
animae ex parte obiec-
ti specificantis actum,
primum principium
motionis est ex
intellectu: hoc enim
modo bonum
intellectum movet
etiam ipsam volun-
tatem [...] Sed cum
voluntas non semper
voluerit consiliari, ne-
cesse est quod ab

aliquo moveatur ad
hoc quod velit consiliari;

et si quidem a se

ipsa, necesse est
herum quod motum
voluntatis praecedat
consilium et consilium
praecedat actus
voluntatis; et cum hoc
in infinitum procedere
non possit, necesse est

ponere quod quantum
ad primum motum
voluntatis moveatur
voluntas cuiuscumque
non semper actu
volentis ab aliquo
exteriori, cuius
instinctu voluntas velle
incipat».

«Respondeo dicen-
dum quod, secundum
quod voluntas movetur

ab obiecto,
manifestum est quod moved

potest ab aliquo
exteriori. Sed eo mo-
do quo movetur
quantum ad exerci-
tium actus, adhuc
necesse est ponere
voluntatem ab aliquo
principio exteriori
moveri. Omne enim
quod quandoque est

agens in actu et
quandoque in poten-
tia, indiget moveri ab

aliquo movente.
Manifestum est autem
quod voluntas incipit
velle aliquid, cum hoc
prius non vellet.
Necesse est ergo quod
ab aliquo moveatur ad
volendum. Et quidem,
sicut dictum est, ipsa
movet seipsam, in-
quantum per hoc
quod vult finem, re-
ducit seipsam ad
volendum ea quae sunt
ad finem. Hoc autem
non potest facere nisi
consilio mediante,
cum enim aliquis vult
sanari, incipit cogitare
quomodo hoc conse-
qui possit, et per
talem cogitationem



332 Marialucrezia Leone

pervenit ad hoc quod
potest sanari per
medicum, et hoc vult.
Sed quia non semper
sanitatem actu voluit,
necesse est quod in-
ciperet velle sanari,
aliquo movente. Et si

quidem ipsa moveret
seipsam ad volendum,
oportuisset quod me-
diante consilio hoc

ageret, ex aliqua vo-
luntate praesupposita.
Hoc autem non est
procedere in infinitum.

Unde necesse est

ponere quod in pri-
mum motum voluntatis

voluntas prodeat
ex instinctu alicuius
exterioris moventis».

Nell'art. 2 («Utrum moveatur ab appetitu sensitivo») e nel 5 («Utrum
moveatur a corpore caelesti») délia q. 9 della Ia-IIae St e della q. 6 Dm,
Tommaso si chiede anche se la volontà sia mossa, rispettivamente, dagli
appetiti sensibili o dal movimento degli astri, e la sua risposta è, come
quella di Giovanni Picardi, affermativa, pur precisando che cid accade solo
accidentalmente e per occasionem:

GP, q. 37 (Ms. Vat. Lat.
859, f. i8irB)

«Sed quia ad obiectum
multa possunt operari
directe vel indirecte,
ideo ex hac parte a

multis dicitur moveri
voluntas, scilicet ab

angelo, dum sibi suum
obiectum proponit in
intellectu. Item que-
libet creatura, in

TA, Dm, q. 6, ad 21

(Ed. Leon., 152, 1. 691-
694)

«[...] si autem loqua-
mur de motu voluntatis

secundum quod
movetur ab exteriori
sensibili per occasionem,

sic motus voluntatis

reducitur in
corpus caeleste».

TA, St, Ia-IIae, q. 9, art.
5 (Marietti, 54)

«Respondeo dicendum
quod eo modo quo
voluntas movetur ab
exteriori obiecto,
manifestum est quod voluntas

potest moveri a

corporibus caelestibus,
inquantum scilicet
corpora exteriora, quae
sensui proposita mo-



La Libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg 333

vent voluntatem, et
etiam ipsa organa
potentiarum sensitiva-
rum, subiacent motibus
caelestium corporum
[...] Omnes enim vires
sensitivae, cum sint
actus organorum corpo-
ralium, per accidens
moveri possunt a cae-
lestibus corporibus,
motis scilicet corporibus

quorum sunt actus.
Sed quia dictum est
quod appetitus intellect-
tivus quodammodo mo-
vetur ab appetitu sen-
sitivo, indirecte redun-
dat motus caelestium

corporum in voluntatem,

inquantum scilicet
per passiones appetitus
sensitivi voluntatem
moveri contingit».

In altri termini, la q. 37 di Giovanni Picardi sembra essere una sintesi dei
due più elaborati testi tomisti sulle cause moventi délia volontà e sulla
scelta umana (in particolare della q. 6 De malo e della q. 9 della Ia-IIae
della Summa theologiae), con in più, per esprimerci con un gioco di parole,
le critiche ai critici della concezione tomistica della volontà, e soprattutto
ad Enrico di Gand.

CONCLUSIONI

Dall'analisi dei quattro testi dedicati da Giovanni Picardi di Lichtenberg
alla volontà si puè allora concludere che Giovanni affronta la problematica
della libertà del volere soprattutto dal punto di vista dei rapporti tra
volontà ed intelletto. L'intelletto ha non solo un primato d'onore rispetto
alla volontà nella vita ultraterrena (qq. 28 e 29), ma anche uno di azione,
visto che è il luogo della libertà della volontà (q. 32) e rappresenta il suo
movimento dal punto di vista dell'oggetto (cosi corne Dio è il movimento
della volontà secondo il soggetto) (q. 37). A condizionare la libertà della
volontà, oltre all'azione dell'intelletto, vi è perô anche l'influsso delle
passioni e quello degli astri, pur se indirettamente.

quantum habet ratio-
nem boni intellecti.
Item appaetitus vel

passio vel habitus: quia
qualis est unusquisque,
talis sibi finis videtur,
ut dicitur tertio Ethi-
corum; etiam per hoc
voluntas obiective mo-
vetur. Item corpus ce-
leste indirecte ex parte
appetitus sensitivi im-
primit, licet non directe
possit imprimere in
ipsam voluntatem».



334 Marialucrezia Leone

Come si è cercato di dimostrare, queste teorie di Giovanni Picardi
sembrano seguire quelle di Tommaso d'Aquino sull'argomento, al fine di
difendere il pensiero dell'Aquinate dalle accuse che gli erano state mosse,
in primis da Enrico di Gand, in merito alia sua interpretazione délia liberté
délia volonté. Giovanni pare infatti rifarsi quasi alia lettera di volta in volta
ai più significativi testi di Tommaso incentrati sulla volonté in rapporto
all'intelletto ed alla liberté presi di mira da Enrico: si pensi alia tematica
dell'unione beatifica nell'altra vita per mezzo dell'intelletto - affermata da
Tommaso e criticata da Enrico (che invece difende l'unione con Dio
attraverso la volonté) e ribadita nella sua q. 28 da Giovani Picardi; si pensi
al tema délia liberté délia volonté, che per Enrico risiede soltanto nella
volonté stessa (in grado di opporsi al giudizio della ragione),
contrariamente a quanto affermato da Tommaso, per cui la liberté della
volonté umana, rispetto a quella animale, risiede proprio nel legame che

questa facolté ha con la ragione (che è collativa). Nel modo in cui si è

visto, Giovanni nella sua q. 32 torna invece a ribadire, sulla scia di
Tommaso, che la liberté della volonté dériva innanzitutto dalla sua essenza
e quindi dalla ragione, potenza collativa, in grado di comparare più
oggetti. Si pensi infine alla discussa tesi dell'automovimento della volonté,
difesa da Enrico, accettata in parte da Tommaso (nella misura in cui la
volonté si muove verso il suo fine, che dal punto di vista del soggetto è

rappresentato da Dio, e dal punto di vista dell'oggetto rappresentato dal
bene individuato dalla ragione) e condivisa in parte proprio negli stessi
termini di Tommaso nella q. 37 da Giovanni Picardi. Inoltre sulla scia di
Tommaso, Giovanni ammette pure un'influenza, seppur indiretta, delle
passioni e dei corpi celesti sull'azione della volonté. Come l'Aquinate
Giovanni Picardi finisce cosi con il riproporre in campo etico (in forma
certamente assai attenuata e indiretta) i tre tipi di determinismo negati e

messi sotto accusa dalle due condanne dottrinali per eccelenza del XIII
secolo, quella del 1270 e quella del 1277, e cioè il «determinismo psico-
logico», quello «astrale» e quello delle «passioni». Giovanni segue questi
«errori tomisti» sulla liberté umana non soltanto ribadendoli, ma addi-
rittura rispondendo a chi li aveva condannati, impiegando le parole dello
stesso Tommaso. Corne abbiamo avuto modo di verificare, Giovanni si rifé
continuamente ai testi di Tommaso sulla volonté e sulla scelta dell'uomo
(principalmente alla prima ed alla seconda parte della Summa theologiae,
alla q. 22 e q. 24 del De Veritate o alla q. 6 De malo), estrapolando, riassu-
mendo e mettendo insieme i diversi e principali passi sull'argomento, e

impiegandone quindi il lessico, le metafore, la struttura.
Potremmo allora quasi affermare che attraverso Giovanni Picardi, a più

di 30 anni dalla sua morte, Tommaso d'Aquino ha la possibilité di
difendersi dalle accuse mossegli nel frattempo da Enrico di Gand e dai
«volontaristi» francescani e di ribadire le sue affermazioni.


	La libertà del volere in Giovanni Picardi di Lichtenberg

