
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: Johannes Picardi de Lichtenberg : un exemple de thomisme dans
l'horizon culturel allemand

Autor: Beccarisi, Alessandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760599

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760599
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alessandra Beccarisi

Johannes Picardi de Lichtenberg: un exemple
de thomisme dans l'horizon culturel allemand*

Dans le prologue du traité De tribus difficilibus quaesdortibus, Dietrich de

Freiberg évoque les désagréments que lui ont causés les communiter
loquentes. Il déplore avoir voulu depuis longtemps déjà répondre aux
questions de ses confrères sans avoir pu accomplir son désir, car les
communiter loquentes ont entravé son travail d'écriture.1 Comme l'a
remarqué Kurt Flasch, ce traité livre un combat contre le prestige
intellectuel et l'influence croissante de Thomas d'Aquin.2

Deux questions se posent. Où s'est déroulé ce combat et que voulait
dire Dietrich avec l'expression «communiter loquentes» Pour répondre à

ces questions, il est nécessaire d'enquêter sur la date de rédaction du traité.

Selon une conception répandue, Dietrich a rédigé le De visione beatifica
vers 1296/1297.3

Sur la base d'un paragraphe commun de ce traité et du Commentaire de

la Genèse de Maître Eckhart, Loris Sturlese a proposé une datation du De
visione beatifica et conséquemment du De tribus difficilibus quaestionibus,
dont le De visione fait partie, entre 1299 et 1301.4 À cette époque, Dietrich
était très probablement en Allemagne. En 1303, il est diffinitor provincial
lorsqu'il établit une délimitation entre les couvents de Retz et de Krems. À
cette occasion, il rencontre Johannes Picardi de Lichtenberg, alors lecteur
à Cologne. Au début du XIVe siècle, Johannes Picardi était une personnalité
insigne de l'univers intellectuel allemand : en 1308 il fut nommé vicaire de
la province dominicaine allemande de Teutonia ; peu après il fut élu

* Cette contribution développe des conclusions présentées sous forme d'hypothèses lors
du colloque 1308, à Cologne du 8 au 12 septembre 2008. J'aimerais remercier Catherine
König-Pralong pour la traduction française du présent texte.

1 DIETRICH VON Freiberg: Prologus generalis in Tractatum de tribus difficilibus
quaestionibus 1. Ed. STURLESE, Loris Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi II.3).
Hamburg: Meiner 1983, 9, 1. 1-10.

2 FLASCH, Kurt: Dietrich von Freiberg. Philosophie, Theologie, Naturforschung um 1300.
Frankfurt am Main: Klostermann 2007, 276.

3 FLASCH: Dietrich von Freiberg, 34.
4 STURLESE, Loris: Hat Meister Eckhart Dietrich von Freiberg gelesen? Die Lehre vom Bild

und von den göttlichen Vollkommenheiten in Eckharts Expositio libri Genesis und Dietrichs
De visione beatifica, in: BlARD, Joël / CALMA, Dragos / IMBACH, Ruedi (eds): Recherches sur
Dietrich de Freiberg Studia Artistarum. Études sur la Faculté des artes dans les Universités
médiévales 19). Turnhout: Brepols 2009, 193-220.



Johannes Picardi de Lichtenberg dans l'horizon culturel allemand 287

ministre provincial à Anvers. À ce moment, il avait déjà une remarquable
carrière derrière lui: de 1303 à 1305 il a été lecteur au Studium generale des

dominicains; entre 1304 et 1307, il fut en outre bacalaureus Parisiensis,
avant d'être rappelé de son poste par le chapitre général de Piacenza en
juin 1310 et envoyé à Paris pour y exercer comme lecteur; il y sera promu
maître en théologie le 3 novembre 1310. À la suite de cet événement,
Dietrich fut nommé vicaire. 5 Les chemins professionnels des deux
personnages se sont plusieurs fois croisés, contrairement aux cheminements
de leurs pensées philosophiques. Autant Dietrich était un combattant
antithomiste6, autant Johannes Picardi figurait-il commun un fidèle partisan
des enseignements de Thomas d'Aquin.7 Les 38 questions encore inédites
et les parties conservées de son «Commentaire des Sentences»8 forment la
première collection complète de questions disputées au Studium de
Cologne que nous connaissions. En outre, les quaestiones de Johannes ont été
amplement citées et utilisées par d'autres thomistes allemands, par
exemple par Nicolas de Strasbourgs et par l'auteur de la question bâloise

5 Au sujet de la vie de Johannes Picardi von Lichtenberg, voir LANDGRAF, Arthur:
Johannes Picardi de Lichtenberg O.P. und seine Quaestiones disputatae, in: Zeitschrift für
katholische Theologie 46 (1922) 510-555; GRABMANN, Martin: Forschungen zur Geschichte der
ältesten deutschen Thomistenschule des Dominikanerordens, in: DERS. (Hgg.):
Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der Scholastik und Mystik. München:
Max Hueber 1926, 391-431. Voir aussi STURLESE, Loris: Johannes Picardi von Lichtenberg, in:
Die deutsche Literatur des Mittelalters. Verfasserlexicon 4. Berlin/New York: de Gruyter 1983,
col. 706-710; ID.: Dokumente und Forschungen zu Leben und Werk Dietrichs von Freiberg
Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi. Beiheft 3). Hamburg: Meiner 1984, 61-63.

6 Au sujet de l'antithomisme de Dietrich de Freiberg vgl. FLASCH, Kurt: Einleitung, in:
DIETRICH von Freiberg: Opera omnia Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi
II.i). Veröff. unter Leitung von Kurt FLASCH. Hamburg: Meiner 1977; IMBACH, Ruedi:
L'antithomisme de Thierry de Freiberg, in: Revue thomiste 97 (1997) 245-258; ID.: Gravis iactura
verae doctrine. Prolegomena zu einer Interpretation der Schrift De ente et essentia Dietrichs
von Freiberg O.P., in: FZPhTh 26 (1979) 369-425; KÖNIG-PRALONG, Catherine: Dietrich de

Freiberg. Métaphysicien allemand antithomiste, in: Revue thomiste 1 (2008) 57-79; ROBIN,

Anne-Sophie: L'antithomiste de Dietrich de Freiberg dans le De visione beatifica, in: BlARD,
Joël / CALMA, Dragos / IMBACH, Ruedi (eds): Recherches sur Dietrich de Freiberg Studia
Artistarum. Études sur la Faculté des artes dans les Universités médiévales 19). Turnhout:
Brepols 2009,165-192.

7 Voir PORRO, Pasquale: Essere e essenza in Giovanni Picardi di Lichtenberg. Note sulla
prima ricezione del tomismo a Colonia, in: AERTSEN, Jan A. / PlCKAVÉ, Martin (eds): Die Logik
des Transzendentalen. Festschrift für Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag Miscellanea
Mediaevalia 30). Berlin/New York: de Gruyter 2003, 226-245.

8 Les Quaestiones n'ont été transmises que par un seul témoin manuscrit: Vat. Lat. 859,
ff. i5ira-i82bv, in: PELZER, Augustus: Bibliothecae Apostolicae Vaticanae codices manu scripti.
Codices Vaticani Latini IIh: codices 679-1134. Città del Vaticano 1931, 232 sq.

9 Voir STURLESE, Loris: Eckhart, Teodorico e Picardi nella Summa Philosophiae di Nicola di
Strasburgo. Documenti per una storia délia filosofia medievale eudesca, in: Giornale critico
délia filosofia italiana 61 (1983) 183-206; IMBACH, Ruedi: Metaphysik, Theologie und Politik.
Zur Diskussion zwischen Nikolaus von Straßburg und Dietrich von Freiberg über die Abtrenn-
barkeit der Akzidentien, in: Theologie und Philosophie 3 (1986) 359-395.



288 Alessandra Beccarisi

«Utrum beatitudo consistât in intellectu agente».10 L'intérêt de Johannes
Picardi pour les questions relatives à la vraie mens Thomae et les
références non moins rares aux œuvres de ce dernier montrent qu'il voulait
sciemment s'inscrire dans la lignée des thomistes; dans ses questions, il
livre en effet un système thomiste organisé dans un esprit
internationaliste. Le terminus ante quem des 38 questions disputées est 1307. Cette
année-là, Johannes est promu bachelier. Comme nous l'avons vu, on peut
déjà attester son activité de lecteur en 1303. Picardi a tenu ses questions
avant 1307, probablement autour de l'an 1303, à Cologne. Selon une vue
partagée par de nombreux érudits, dans sa production littéraire Johannes
projetait de contrer l'antithomisme de Dietrich, notamment sa doctrine
des accidents et de leur problématique séparabilité de la substance.

Je défends au contraire la thèse suivante: lorsque Dietrich se réfère aux
communiter loquentes dans le prologue du traité De tribus diffîcilibus
quaestionibus, il ne fait pas seulement allusion à Thomas d'Aquin ou Gilles
de Rome, mais aussi à des collègues qu'il fréquente, à des intellectuels
allemands de l'ordre qui pouvaient entraver l'activité littéraire de Dietrich
en vertu de leur pouvoir.11 En tant que lecteur des dominicains à Cologne,
Picardi était un représentant de cette aristocratie culturelle qui dominait
alors le panorama théologique allemand.

Pour ce faire je procéderai de la manière suivante: d'abord je présenterai

la documentation qui permet d'affirmer que Dietrich a lu et critiqué
Picardi (et non l'inverse, comme on l'a admis jusqu'à aujourd'hui); ensuite,
je tenterai d'esquisser le profil du thomisme de Johannes et d'en contraster
ainsi l'image par rapport à d'autres thomistes allemands, en particulier par
rapport à Nicolas de Strasbourg et Henri de Lübeck.

10 La quaestio Utrum beatitudo consistât in intellectu agente fut éditée pour la première
fois par GRABMANN, Martin: Mittelalterlichen Deutung und Umbildung der aristotelischen
Lehre vom nous poietikos nach einer Zusammenstellung im Cod. B III 22 der Universitätsbibliothek

Basel, in: Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Phil.-
hist. Abt. H. 4 (1936) 85-102. Une nouvelle édition de la quaestio est parue dans Texte aus der
Zeit Meister Eckharts. Hrsg. von Beccarisi, Alessandra Corpus Philosophorum Teu-
tonicorum Medii Aevi VII.2). Hamburg: Meiner 2004, 219-238. Une autre édition encore se

trouve dans MOJSISCH, Burkhard: Der tätige Intellekt in sich und in seiner glückvermittelnden
Funktion - eine mittelalterlichen Quaestio, in: ARNZEN, Rüdiger / THIELMANN, Jörn (eds):
Words, Texts and Concepts Cruising the Mediterranean Sea. Studies on the sources, contents
and influences of Islamic civilization and Arabic philosophy and science. Dedicated to Gerhard
Endress on his sixty-fifth birthday Orientalia Lovaniensia Analecta 139). Leuven/Paris/
Dudley: Peeters 2004, 331-352. Voir BECCARISI, Alessandra: Johannes Picardi von Lichtenberg,
Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart. Eine Debatte in Deutschland um 1308, in: WlRMER,
David (Hg.): 1308. Eine Topographie historischer Gleichzeitigkeit Miscellanea Medievalia
35). Berlin/New York: de Gruyter 2010,516-538.

11 MULCHAHEY, M. Michèle: "First the Bow is Bent in Study". Dominican education before
1350 (Studies and texts 132). Toronto: Pontifical Institute of Mediaeval Studies 1998,155.



Johannes Picardi de Lichtenberg dans l'horizon culturel allemand 289

À une distance d'environ vingt ans, au couvent dominicain de Cologne,
vers 1303, Picardi traite une question qu'Henri de Gand avait déjà discutée
à l'Université de Paris en 1286: Utrum in nobis sit aliquid intelligere
abditum,12 Dans la question Utrum imago Trinitatis sit in anima vel
secundum actus vel secundum potentiam,n Johannes discute et critique
différentes opinions relatives à l'imago dei; il consacre le plus d'attention à

la théorie d'Henri de Gand, qui distingue les actes intérieurs - latents - des

actes manifestes et range l'imago dei parmi les actes latents. Picardi
critique en particulier la thèse selon laquelle la pensée (intelligere) serait
un acte intérieur qui ne se référerait pas aux phantasmata; elle se

produirait uniquement dans la lumière de la première vérité; la science
serait imprimée dans l'âme comme ars aeterna. La conception d'Henri est
rejetée par Johannes Picardi dans le détail. Celui-ci la condamne comme
falsa et inutilis et préfère la solution thomiste: «Et ideo dicunt alii et
melius quod imago trinitatis est in anima secundum memoriam, intelli-
gentiam et voluntatem, prout importât actus consuetos et manifestos
habenti sanum et naturalem intellectum».^

Si l'on considère le moment où fut disputée la question et son thème, il
paraît tout à fait étonnant que parmi les sept opiniones discutées celle de
Dietrich ne soit pas évoquée, alors que ce dernier avait alors déjà rédigé un
traité sur la question, le De visione beatifica précisément.^ Kent Emery a

émis l'hypothèse que Picardi avait en réalité voulu toucher indirectement
Dietrich et Eckhart.16 Un jeune lecteur colonais n'avait pas pu rassembler
assez de courage pour s'attaquer de front à un personnage aussi puissant
de l'ordre dominicain qu'avait dû l'être Dietrich entre 1303 et 1305.

11 est cependant possible de découvrir des traces de la pensée de
Dietrich dans la question de Johannes. En voici le détail:

12 HENRICUS DE GANDAVO: Quodl. IX, q. 15. Ed. MACKEN, Raymond HENRICI DE

GANDAVO Opera Omnia 13). Leuven: Leuven University Press 1983, 258-269.
•3 Iohannes Picardi de Lichtenberg: Quaestio 22. Utrum imago Trinitatis sit in anima

vel secundum actus vel secundum potentiam, in: MOJSISCH, Burkhard: Meister Eckhart. Analogie,

Univozität und Einheit Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi. Beiheft 1.1).

Hamburg: Meiner 1983, Anhang 147-161.

H IOHANNES Picardi DE Lichtenberg: Utrum imago Trinitatis sit in anima vel secundum
actus vel secundum potentiam. Ed. MOJSISCH, Burkhard, 157, 1. 248-250.

'5 DIETRICH von Freiberg: De visione beatifica. Ed. MOJSISCH, Burkhard Corpus
Philosophorum Teutonicorum Maedii Aevi II.i). Hamburg: Meiner 1977.

'6 EMERY, Kent Jr.: The Image of God Deep in the Mind. The Continuity ofCognition according

to Henry of Ghent, in: AERTSEN, Jan A. / EMERY, Kent / SPEER, Andreas (Hgg.): Nach der
Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an der Universität von Paris im letzen Viertel

des 13. Jahrhunderts. Studien und Texte Miscellanea Mediaevalia 28). Berlin/New York:
de Gruyter 2001, 59-124, ici 65.



290 Alessandra Beccarisi

Johannes Picardi von
Lichtenberg: Utrum
imago. Ed. MOJSISCH,

Burkhard, 154, 1. 122-
128.

Item ibidem 18: «Si nos
referamus ad inte-
riorem mentis memo-
riam, qua sui meminit,
et interiorem intelli-
gentiam, qua se

intelligit, et interiorem
voluntatem, qua se

diligit, ubi haec tria
semper sunt et semper
fuerunt, ex quo esse

coeperunt, sive cogita-
rentur sive non, vide-
bitur quaedam imago
trinitatis ad solam
memoriam pertinere».
Ex hoc concludunt,
quod ista non important

nisi actus; alias

non essent tria, quia
potentiae intellectivae
et habitus memoriae
unus.

Dietrich von
Freiberg: De visione bea-

tifica 1.1.2.4. Ed.

MOJSISCH, Burkhard,
25,1. 73-86.

Idem etiam dicit
Augustinus 1. De
trinitate XIV c. 14 de

parvis, quod interiore
memoria mens sui
meminit et interiore
intelligentia mens se

intelligit et interiore
voluntate se diligit,
ubi haec tria semper
simul sunt et semper
simul fuerunt, ex quo
esse coeperunt, sive

cogitarentur sive non
cogitarentur, scilicet
exteriore cogitatione.
[...] Nec potest istud
verbum Augustini
intelligi, ut quidam
nituntur exponere,
scilicet quod hi très
actus mentis [...] sint
ibi, id est in abdito
mentis, de quo ibi
loquitur, solum habi-
tualiter et non secundum

actualem noti-
tiam et dilectionem.
Secundum hoc enim
non essent tria, sed

unus habitus, nec
distingueretur memoria

ab intelligentia nec
a voluntate.

Henricus de Gandavo:
Quod/. IX, q. 15. Ed.

MACKEN, Raymond,
259,1. 40-260,1. 57.

Unde habita super hoc
diligentiore perscru-
tatione in proximo
capitulo, dicit ibidem:
«[...] si nos referamus
ad interiorem mentis
memoriam qua sui
meminit, et interiorem
intelligentiam, qua se

intelligit, et interiorem
voluntantem qua se

diligit, ubi haec tria
semper sunt ex quo
esse coeperunt, sive

cogitantur sive non
cogitantur, videbitur
quidem imago trinitatis
et ad solam memoriam
pertinere». Quod intel-
ligo respectu imaginis
quae consistit in cogi-
tando, de qua sequitur
confestim. Unde dicit
cap. 10: «Profecto ex

quo esse coepit, num-
quam sui meminisse,
numquam se intel-
ligere, numquam se

amare destitit, ac per
hoc, quando ad se

ipsam cogitatione con-
vertitur, fit trinitas in
qua iam etiam verbum
potest intelligi». Sic

ergo, quia illa ponit tria
distincta, quia aliter
non esset imago, procul
dubio ergo ponit illa in



Johannes Picardi de Lichtenberg dans l'horizon culturel allemand 291

actibus, quia in habitu
non sunt nisi unum
secundum actum.

Comme le manifeste ce tableau synoptique, Picardi résume tout d'abord
l'interprétation du passage augustinien par Henri de Gand pour la

critiquer. D'après Henri de Gand, il faudrait interpréter Augustin de sorte à ce

que mémoire, intelligence et volonté constituent trois actes distincts. S'ils
n'étaient pas des actes, ils ne constitueraient pas trois réalités distinctes,
puisque les habitus des potentiae intellectivae - l'intelligence, la volonté et
la mémoire - forment une unité.

Or l'interprétation critiquée par Picardi est précisément la conclusion
que tirent Dietrich et Henri. Les deux auteurs se réfèrent à ce passage
augustinien pour montrer que mémoire, intelligence et volonté sont tria
distincta, parce qu'ils équivalent à des actes dans l'âme. L'argument per
absurdum aboutit au même résultat: Augustin parle de trois actes distincts
car, si mémoire, intelligence et volonté étaient in habitu, ils
constitueraient une seule et même chose.

Si nous considérons pourtant les trois textes plus attentivement, nous
constatons que la position résumée par Picardi est beaucoup plus proche
du passage de Dietrich que de celui d'Henri. En effet, Henri cite deux

passages distincts d'Augustin. Le premier, qu'il introduit exactement
comme Dietrich, sert uniquement à prouver que l'imago consiste in
cogitando. Le second, qui ne se retrouve ni chez Dietrich ni chez Johannes,
introduit la conclusion que nous venons de considérer. Il s'ensuit que la
théorie de l'abditum mentis de Dietrich dépend des réflexions d'Henri de
Gand au moins eu égard à deux thèses majeures: l'abditum mentis dont
parle Augustin se rapporte à l'intelligere in actu et non pas à 1Anteiligere in
habitu; en outre, cet intelligere in actu précède toute activité cognitive
extérieure. Ce fait pourrait confirmer la supposition de Kent Emery selon
laquelle la critique d'Henri de Gand par Johannes aurait eu précisément
pour but de combattre Dietrich de Freiberg sans mettre en péril la carrière
du critique. Sinon, un intérêt aussi marqué pour un théologien comme
Henri de Gand est difficilement explicable, lui qui est démodé en 1303,

comme l'écrit Kent Emery. >7 L'explication de Kent Emery est certes
légitime; elle n'est cependant pas suffisante, et cela pour deux raisons:

1) La réception d'Henri de Gand dans l'Allemagne du début du XIVe

siècle n'a rien d'exceptionnelle. L'œuvre de Bertram von Ahlen, lecteur du
couvent franciscain de Münster, en témoigne.18 Vers 1308 le franciscain

'7 EMERY: The Image ofGod Deep in the Mind, 66.
18 BERTRAM von AHLEN: Excerpta. Ed. BECCARISI, Alessandra, in: Texte aus der Zeit

Meister Eckharts Corpus Philosophorum Teutonicum Medii Aevi VII.2). Hamburg: Meiner
2004.



292 Alessandra Beccarisi

rédigeait une sorte de lexique comprenant 230 concepts et doctrines
théologiques et philosophiques, présentés par ordre alphabétique - d'Abbas à

Ymago - et illustrés d'extraits des quodlibets d'Henri de Gand, de Gode-
froid de Fontaines et de Jacques de Viterbe. Lorsqu'il cite et critique Henri
de Gand, Johannes Picardi s'attaque donc à un auteur bien connu des

studia allemands. D'autres questions de Johannes montrent que ses critiques

d'Henri de Gand sont bien plus que des opérations instrumentales au

moyen desquelles il s'attaquerait à un puissant confrère.
2) Picardi ne semble témoigner d'aucune sensibilité pour le développement

original de la doctrine de Yabditum mentis dans la pensée de
Dietrich.'9 Bien qu'Henri de Gand affirme dans la question 8 du Quodlibet
XIII - plus tardif - que l'intellect agent «ad veram rationem imaginem
pertinet»,20 cela ne se produit qu'en rapport à l'intellect possible, dans la

mesure où l'intellect agent dispose l'intellect possible afin qu'il puisse
recevoir la connaissance (notitia) de la lumière incréée. Par ailleurs,
Dietrich souligne encore plus fortement qu'Henri la conformité substantielle
entre l'imago dei en l'homme et Dieu lui-même, puisqu'il définit l'intellect
agent comme substantia actu de manière aristotélicienne, et comme in sua
substantia actu, à la manière averroïste.21 Si Picardi avait donc l'intention
de s'attaquer indirectement à Dietrich, comme le prétend Kent Emery, il
ne le toucherait à cet endroit qu'en un aspect secondaire de sa doctrine.

Ainsi, je crois que le paragraphe cité peut être lu dans une autre
perspective, selon laquelle c'est ici Dietrich qui critique Johannes Picardi.

Picardi rédige ses 38 questions d'un point de vue clairement thomiste;
comme thèmes de ses questions, il élit principalement des problèmes qui
furent objets de discussion à Paris. Sa prise de position en faveur de
Thomas est claire; ses 38 questions offrent un bel exemple d'observance
rigoureuse des enseignements thomistes dans les provinces allemandes
entre 1300 et 1305.

Dietrich rédige son De visione beatifica après la rédaction de ses

questions par Picardi et non avant, comme on l'admettait jusqu'ici. C'est

justement ainsi qu'il entend combattre le prestige intellectuel et l'influence

croissante de Thomas d'Aquin, comme le prétend Flasch. Pour le

•9 Vgl. SPEER, Andreas: Abditum mentis, in: BECCARISI, Alessandra / PORRO, Pasquale /
IMBACH Ruedi (Hgg.): Per perscrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen

Forschung Corpus Philosophorum Teutonicum Medii Aevi. Beiheft 4). Hamburg:
Meiner 2008, 447-474, ici 455-460.

20 Henricus de Gandavo: Quodl. XIII, q. 8. Ed. Decorte, Jos Henrici de Gandavo
Opera Omnia 18). Leuven: Leuven University Press 1985, 55, 1. 48-50: «Si igitur intellectus
agens pertineat ad veram rationem imaginis, hoc non potest esse nisi ut consideratur in
ordine ad intellectum possibilem secundum duas operationes suas praedictas».

21 DIETRICH VON Freiberg: De visione beatifica 1.1.2.3. W- Ed. MOJSISCH, Burkhard, 24, 1.

58-59.



Johannes Picardi de Lichtenberg dans l'horizon culturel allemand 293

démontrer, revenons aux textes mis en parallèle, plus précisément au texte
de Dietrich:

«Nec potest istud verbum Augustini intelligi, ut quidam nituntur exponere,
scilicet quod hi très actus mentis [...] sint ibi, id est in abdito mentis, de quo
ibi loquitur, solum habitualiter et non secundum actualem notitiam et dilec-
tionem. Secundum hoc enim non essent tria, sed unus habitus». 22

Le paragraphe 1.1.2.4, dont provient ce texte, traite d'une «Falsa explicatio
auctoritatis Augustini et reiectio eius», comme le résume l'éditeur du texte.
Il s'agit de la critique de Dietrich à l'encontre des quidam mentionnés plus
haut, qui ont interprété de manière fallacieuse le célèbre passage
d'Augustin:

«Idem etiam dicit Augustinus 1. De trinitate XIV c. 14 de parvis, quod
interiore memoria mens sui meminit et interiore intelligentia mens se

intelligit et interiore voluntate se diligit, ubi haec tria semper simul sunt et
semper simul fuerunt, ex quo esse coeperunt, sive cogitarentur sive non
cogitarentur, scilicet exteriore cogitatione». 23

Il s'agit de fait du texte qu'Henri de Gand a cité et Picardi critiqué. Les

quidam cités par Dietrich affirment qu'Augustin parle à cet endroit de
l'«abditum mentis solum habitualiter» et non pas «actualiter». Comme
nous l'avons déjà vu, Dietrich objecte à cette interprétation que «secundum

hoc non essent tria, sed unus habitus». La réponse de Dietrich
concorde donc avec la position d'Henri de Gand.

L'éditeur du texte, Burkhard Mojsisch, pense que les quidam de
Dietrich réfèrent au détesté Thomas. Thomas cite ce paragraphe du De Trinitate

d'Augustin en particulier dans deux œuvres, dans la Summa theologiae
I, q. 93, art. 7 (ad 4) et dans le De veritate q. 10, art. 3.24 Pourtant, lorsqu'on

22 DIETRICH von Freiberg: De visione beatifîca 1.1.2.4. Ed. MOJSISCH, Burkhard, 25, 1. 73-
86.

23 Ibid.: 25,1. 69-72.
24 THOMAS de AQUINO: Summa theologiae I, q. 93, art. 7, ad 4: «Ad quartum dicendum

quod aliquis respondere posset per hoc quod Augustinus dicit XIV de Trin., quod mens
semper sui meminit, semper se intelligit et amat. Quod quidam sic intelligunt, quasi animae
adsit actualis intelligentia et amor sui ipsius. Sed hunc intellectum excludit per hoc quod
subdit, quod non semper se cogitat discretam ab his quae non sunt quod ipsa. Et sic patet
quod anima semper intelligit et amat se, non actualiter, sed habitualiter. Quamvis etiam dici
possit quod, percipiendo actum suum, seipsam intelligit quandocumque aliquid intelligit.
Sed quia non semper est actu intelligens, ut patet in dormiente, ideo oportet dicere quod
actus, etsi non semper maneant in seipsis, manent tarnen semper in suis principiis, scilicet
potentiis et habitibus.» THOMAS DE AQUINO: De veritate q. 10, art. 3, in: Opera Omnia iussu
impensaque Leonis XIII P.M. édita, t. 22.2. Romae: Ex Tip. Polyglotta, 1972, 303, 1. 19-41:
«Praeterea, intelligentia accipitur dupliciter secundum Augustinum, XIV de Trinit. Uno
modo prout dicimur intelligere illud quod actu cogitamus; alio modo prout dicimur
intelligere illud quod non actu consideramus. Sed intelligentia, secundum quam id tantum
dicimur intelligere quod actu cogitamus, est intelligere in actu; quod non est potentia, sed

operatio alicuius potentiae; et sic non distinguitur a memoria sicut potentia a potentia.



294 Alessandra Beccarisi

lit ces deux textes, on rencontre une thèse effectivement proche, mais non
pas identique à celle critiquée par Dietrich. Plus important encore, on n'y
rencontre aucune interprétation du passage d'Augustin concerné. Et tel est
précisément le point: dans ce paragraphe Dietrich ne critique pas
n'importe quelle position au sujet de Yabditum mentis, mais une interprétation
très précise de ce passage d'Augustin (quidam nituntur exponere).
Assurément, il existe toute une série de candidats possibles à l'identification.
L'un d'entre eux me semble cependant très plausible, Johannes Picardi von
Lichtenberg précisément.

Dans sa question, Picardi répond en effet à la thèse d'Henri de la
manière suivante:

«Tertio sciendum, quod rationes non concludunt, quia Augustinus per
abditum intelligit habitualem cognitionem. Et ideo dicit ad solam memoriam
pertinere. Et quod dicunt, quod tune non essent tria, scilicet memoria,
intelligentia, voluntas, dicendum, quod, antequam sint in actu, non sunt tria
in actu, sed eo nihil sunt tria, immo sunt quasi in habitu vel potentia, sicut
de aliquo dormiente dicimus». 25

La référence au passage augustinien est claire et tout aussi claire est
l'interprétation de Johannes Picardi: l'abditum mentis d'Augustin ne se
réfère qu'à une connaissance habituelle, qui appartient justement au
domaine du souvenir. Il s'agit bien sûr de la solution de Thomas, mais
Picardi affirme ensuite, en citant Henri, que la réponse d'Henri selon
laquelle la mémoire, l'intelligence et la volonté ne seraient pas trois
réalités distinctes si elles n'étaient pas des actes impose de dire qu'ils sont
au contraire selon un certain mode potentiel, comme on l'affirmerait de

quelqu'un qui dort. La thèse de Picardi n'est donc pas une simple défense
de la solution thomiste, mais une critique précise d'Henri. Le point suivant
semble confirmer mon hypothèse: Dietrich ne critique pas seulement la
thèse de Thomas, mais il prend position contre la critique adressée par
Johannes Picardi aux arguments d'Henri.

De l'hypothèse avancée ici je tire trois conséquences: 1. Il est d'abord
aisé d'expliquer pourquoi on ne décèle aucune trace de Dietrich dans les

questions de Johannes, même pas dans celles qui touchent à des intérêts
très marqués de Dietrich. Picardi ne renonce pas à citer Dietrich par peur,
mais il ne le cite pas car Dietrich n'a pas encore publié ses écrits. 2. La

Secundum vero quod intelligimus ea quae non actu cogitamus, nullo modo a memoria
distinguitur, sed ad memoriam pertinet; quod patet per Augustinum, XIV de Trinitate, ubi
sic dicit: si nos referamus ad interiorem mentis memoriam, qua sui meminit, et interiorem
intelligentiam, qua se intelligit et interiorem voluntatem, qua se diligit; ubi haec tria simul
semper sunt, sive cogitarentur, sive non cogitarentur; videtur quidem imago Trinitatis ad
solam memoriam pertinere. Ergo intelligentia nullo modo distinguitur a memoria sicut
potentia a potentia».

25 JOHANNES Picardi VON Lichtenberg: Utrum imago Trinitatis sit in anima. Ed.

MOJSISCH, Burkhard, p. 156, 1. 197-199.



Johannes Picardi de Lichtenberg dans l'horizon culturel allemand 295

datation du De tribus difficilibus quaestionibus, auquel appartient le De
visione beatifica, doit être repoussée après 1303, après le temps de la
rédaction des questions de Johannes Picardi. 3. Si l'hypothèse exposée est

pertinente, il faut en conclure que Dietrich n'a pas rédigé ses trois
questions difficiles à Paris mais en Allemagne. Lorsqu'il critique
violemment Thomas, l'intention de Dietrich est de contrer une orientation
intellectuelle des dominicains allemands, dont Johannes Picardi est un
porte-parole éminent.

Si cela est correct, nous devons accorder une plus grande importance aux
paroles qui introduisent le De tribus difficilibus quaestionibus. Dietrich
parle des communiter loquentes comme d'un groupe de gens occupant une
position assez puissante pour entraver son activité. Il doit donc s'agir d'un
important groupe d'influence, aussi bien sur le plan politique que culturel.
Un groupe qui s'est proposé de maintenir l'enseignement de Thomas et de
trancher entre les interprétations véridiques et fallacieuses, les interprétations

justes et fausses de sa doctrine. L'œuvre de Johannes Picardi en
fournit un exemple, en particulier la question 19 intitulée Utrum dimen-
siones vel aliquae dispositiones occidentales praecedant formam substan-
tialem in materia.26 Cette question document en effet de belle manière
l'attitude de Johannes vis-à-vis de la doctrine de Thomas. Je vais
maintenant comparer ses déterminations relatives à cette question à celles
d'autres dominicains allemands qui pourraient être définis comme
thomistes. Thomas est en effet le premier à recourir au concept de dimen-
siones interminatae.

***

Le locus classicus auquel se réfère la problématique des dimensiones
interminatae est bien sûr le De substantia orbis I.27 Averroès développe ce

philosophème dans le contexte de la question de la définition de la
substance des corps célestes compte tenu de leur démarcation par rapport

26 JOHANNES Picardi VON Lichtenberg: Utrum dimensiones vel aliquae dispositiones
occidentales précédant formam substantialem in materia. Ms Vat. Lat. 859, ff. i66v-i68r.
J'aimerais ici remercier chaleureusement Pasquale Porro qui a mis à ma disposition le texte
de Johannes.

27 AVERROES: Sermo de substantia orbis c. 1, in: Aristotelis opera cum Averrois commen-
tariis. Ed. Venetiis 1562-1574 [rist. anast. Minerva, Frankfurt a. M. 1962], t. IX, ff. 3ra-5vb. Au
sujet des dimensiones interminatae, voir DONATI, Silvia: Materia e dimensioni tra XIII e XIV
secolo. La dottrina delle dimensiones interminatae, in: Quaestio. Annuario di storia délia
metafisica 7 (2007) 361-394; ID.: Materie und räumliche Ausdehnung in einigen
Physikkommentaren aus der Zeit von etwa 1250-1270, in: AERTSEN, Ian. A. / SPEER, Andreas (Hgg):
Raum und Raumvorstellungen im Mittelalter Miscellanea Mediaevalia, 25). Berlin/New
York: de Gruyter 1998, 17-51; ID.: La dottrina delle dimensioni interminate in Egidio Romano,
in: Medioevo 14 (1988) 149-233.



296 Alessandra Beccarisi

aux corps engendrés et corruptibles. Pour qu'un individu soit constitué, la
forme substantielle doit être reçue selon la divisibilité du récepteur. Dans
la présentation du Commentateur, chaque corps donné dispose d'une
certaine quantité ou extension. Il existe cependant une raison plus
fondamentale à la multiplication de la matière, résultant du fait que la
matière d'un certain corps se distingue de la matière d'un autre corps. En

outre, pour chaque corps donné qui est produit de manière naturelle une
matière étendue commune doit préexister à l'introduction de la forme
substantielle. Cette matière première n'est pas complètement informe; au
contraire, elle doit être d'une certaine manière étendue, car les agents
naturels qui effectuent la production des corps ne peuvent agir que sur un
matériau divisible et étendu.

Ces structures prédéterminées qui désignent la possibilité pour la
matière de recevoir simultanément ou successivement des extensions
différentes dans les corps différents, Averroès les décrit comme des dimen-
siones non terminatae. Au niveau des choses qui naissent et se corrompent,
ces dimensions indéterminées remplissent une fonction intermédiaire en
vue de la réception de la forme substantielle. Comme les corps célestes ne
sont toutefois soumis à aucun changement sinon au mouvement circulaire
local, ils ne peuvent comporter de dimensions indéterminées - selon la
réponse qu'Averroès apporte à la question initiale.28

Thomas utilise la théorie des dimensions indéterminées principalement
lorsqu'il discute du problème de l'identité individuelle, dans le contexte de
son commentaire du De trinitate de Boèce.29 Les dimensiones interminatae
possèdent en effet la propriété de demeurer en-deçà du changement et
fondent ainsi le principe d'individuation, dans la mesure précisément où
elles subsistent par-delà le changement. Dans les œuvres plus tardives
cependant, en particulier dans la question 76 de la Prima pars de la Summa
theologiae, Thomas nie qu'il existe un intermédiaire entre la forme
substantielle et la matière et refuse ainsi, de manière implicite en tous cas,

que des dimensiones interminatae précèdent l'avènement de la forme
substantielle.3° Comme l'a montré Silvia Donati,31 cette évolution de la
doctrine de Thomas relative aux dimensiones interminatae était déjà claire
aux yeux de ses premiers interprètes. Immédiatement après la mort de
Thomas, des écrits qui tentent de réunifier les thèses divergentes circulent.
La question 19 de Johannes Picardi pourrait appartenir au genre littéraire

28 WAGNER, Claus: Materie im Mittelalter. Edition und Untersuchungen zur Summa (II, 1)

des Nikolaus von Strassburg OP, in: Studia Friburgensia. Neue Folge 67 (1986) 1-382, ici 53.
29 THOMAS VON AquiN: Super Boethium De trinitate, q. 4, a. 2, in: Opera Omnia iussu

impensaque Leonis XIII P.M. édita, t. 50. Paris: Cerf 1992, 125, 1. 209-213. Voir DONATI:
Materia e dimensioni, 368.

3° THOMAS VON Aquin: Summa theologiae I, q. 76, a. 6, ad 2.

31 DONATI: La dottrina delle dimensioni interminate, 163-173.



Johannes Picardi de Lichtenberg dans l'horizon culturel allemand 297

des concordances: entre autres tâches, elle projette d'aplanir les
contradictions présentes dans l'œuvre de Thomas. Ici, je n'engagerai pas une
lecture détaillée de la question 19, me contentant de quelques remarques:

Picardi discute six opinions en faveur des dimensiones interminatae,
dont celles d'Avicenne, d'Averroès, de Gilles de Rome et d'Henri de Gand.
Il démontre ensuite l'impossibilité qu'il existe des dimensiones
interminatae. À cette fin il se sert de la conception défendue par Thomas sur
cette question dans le De anima, dans le traité De spiritualibus creaturis et
dans la question 76 de la première partie de la Summa theologiae.32 Picardi
ajoute cependant que, dans son commentaire du De trinitate de Boèce,
Thomas a adopté une autre opinion, à savoir que les dimensiones
interminatae précèdent la forme substantielle:

«Licet ilia opinio fuerit Thome in questione de anima articulo IX et de

spiritualibus creaturis articulo III et in prima parte Summe questione LXXVI,
tarnen quia aliter senserit in fine, sicut patet per Boethium De Trinitate
articulo XIV sive questione, et in questionibus de veritate, questione de

Providentia divina, utrum disponat corpora inferiora per superiora, solutione
VI argumenti, ideo videtur aliter dicendum, et hec est positio octava, scilicet
quod dimensiones interminate praecedant.»33

Ainsi, nous rencontrons le nom de Thomas aussi bien parmi les partisans
que parmi les exemples d'opposition à la thèse de l'antériorité des dimensiones

interminatae par rapport à l'avènement de la forme substantielle.
L'intérêt principal de Picardi est dès lors de mettre en évidence la vraie

mens Thomae, même lorsque des contradictions manifestes se font jour
dans sa pensée:

«Et ista etiam quandoque fuit mens Thomae, sicut patet in 4. Contra gentiles
ubi loquitur de ydemptitate resurgentis et in 4. super Sententias, in eadem
materia, in solutione secundi argumenti. Et quia istae duae ultimae
positiones videntur magis verisimiles, licet sint contrariae, ideo
respondendum est ad aliquas rationes factas contra eas, et primo contra
primam.»34

De manière singulière, Picardi date le commentaire du De trinitate de

Boèce, où Thomas défend une vue positive à l'égard des dimensiones

32 Voir THOMAS von AquiN: Quaestio disputata de spiritualibus creaturis a. 3, ad 19, in:
Opera Omnia iussu impensaque Leonis XIII P.M. édita, t. 24.2. Paris: Commissio leonina/
Cerf 2000, 48, 1. 628-638; THOMAS VON AQUIN: Quaestiones disputate de anima q. 9, ad 17.

Ed. BAZÂN, Carlos, in: Opera Omnia iussu impensaque Leonis XIII P.M. édita, t. 24.1. Roma/
Paris: Commissio leonina/Cerf 1996, p. 85-86, 1. 513-522.

33 JOHANNES PICARDI VON LICHTENBERG: Utrum dimensiones vel aliquae dispositiones acci-
dentales précédant formam substantialem in materia, f. lö/va.

34 JOHANNES Picardi VON Lichtenberg: Utrum dimensiones vel aliquae dispositiones
occidentales précédant formam substantialem in materia, f. îô/vb.



Alessandra Beccarisi

interminatae, après la Summa theologiae, où Thomas exprime une opinion
contraire, comme nous l'avons vu.

À ma connaissance, il s'agit là d'une spécificité de l'interprétation de
Picardi, qui doit peut-être être reconduite à l'histoire de la transmission
des textes de Thomas en Allemagne au début du XIVe siècle. Dans tous les

cas, la tentative de Picardi pour justifier les passages discordants des

enseignements thomasiens relatifs aux dimensiones interminatae me paraît
intéressante. Dans l'horizon du thomisme allemand, cette tentative est
unique, au vu de ce que nous savons aujourd'hui. On pourrait parler d'un
thomisme qui se développe alors en doctrine et qui devait ainsi se purifier
de toutes contradictions internes possibles. Une doctrine maîtrisée est une
doctrine qui n'admet ni doute ni ambiguïté. Le thomisme devait devenir et
était en train de devenir la doctrine dominante au sein de l'ordre
dominicain tout entier, en Allemagne aussi.

La violence avec laquelle Dietrich s'en prend au groupe des communiter
loquentes est dès lors compréhensible.

Cependant, la question 19 de Picardi est aussi un exemple de la tournure

non univoque que prend en réalité cette doctrine dominante, du
moins en Allemagne. Le thomisme pouvait être une sorte d'horizon
culturel auquel on pouvait certes se référer, mais qui ne constituait pas une
norme de laquelle pouvait naître une école. En effet, un regard sur les
autres thomistes allemands qui ont pris position sur la question des
dimensions indéterminées révèle des divergences intéressantes par rapport
à la stratégie de Picardi. D'autres thomistes allemands, des auteurs
postérieurs à Picardi, comme Nicolas de Strasbourg et Henri de Lübeck ont
défendu des positions très différentes. Nicolas de Strasbourg traite des
dimensions indéterminées dans sa Summa philosophiae. De manière
intéressante il ne se réfère pas à Thomas, mais à Gilles de Rome, ce que
montre Gianfranco Pellegrino dans sa contribution au présent volume.35

***

Henri de Lübeck prend ses distances vis-à-vis de Johannes Picardi comme
de Nicolas de Strasbourg. Il discute le problème des dimensions indéterminées

dans la question 27 de son premier Quodlibet: Utrum aliquae
dispositiones praecedant formam substantialem in materia.36

Le peu de données biographiques que nous connaissions au sujet
d'Henri font allusion à son appartenance résolue à la relativement petite

35 PELLEGRINO, Gianfranco: Un contributo al dibattito storiografico sul tomismo tedesco.
Le dimensioni indeterminate nella Summa di Nicola di Strasburgo, dans ce volume.

36 Heinrich von Lübeck: Quodl. I, q. 27: Utrum aliquae dispositiones praecedant formam
substantialem in materia. Ed. PERRONE, Massimo Corpus Philosophorum teutonicorum
Medii Aevi I.1-3 Hamburg: Meiner 2009, 243-249.



Johannes Picardi de Lichtenberg dans l'horizon culturel allemand 299

élite des intellectuels allemands de l'ordre des prêcheurs.37 II fut prieur
provincial de Saxe entre 1325 et 1336; en 1312 et 1336 il fut vicaire provincial
et a exercé une charge d'enseignement comme Lector regens au Studium
generale de Cologne. Bien que les enseignements de Thomas forment chez
lui le cadre dans lequel les réponses théologiques sont élaborées, Henri de
Lübeck demeure très éloigné du thomisme radical de Picardi.

Selon Henri, la question des dimensions peut être comprise de deux
manières différentes. Premièrement, les dimensiones ou dispositiones
précèdent la forme substantielle de ce qui est tantum in fieri, de sorte qu'elles
ne subsistent pas une fois la forme substantielle introduite. En ce sens la

question ne pose pas de problème. Mais la même question peut être
envisagée d'une autre manière, de sorte que les dimensiones précèdent la forme
substantielle et subsistent une fois cette forme advenue. Il s'agit notoirement

de la thèse défendue par Thomas dans son commentaire du De
trinitate de Boèce.

Henri pense que le fait d'envisager la question dans ce second sens
entraîne de nombreuses difficultés, pour deux raisons: en raison de la
quantité qui semble précéder la forme substantielle dans la matière, et en
raison des qualitates symbolae, c'est-à-dire des différents éléments des

propriétés communes. Dans ce second cas se pose la question suivante: les
dimensiones interminatae envisagées comme quantité précèdent-elles la
forme substantielle?

Henri cite expressément trois positions relatives à ce problème, celle
d'Avicenne, celle d'Averroès et la position moins bien précisées d'aliqui
doctores moderni.38

La position d'Avicenne est connue: il prétend que la quantité inhère à la
matière par le biais de la forma corporeitatis. Cette théorie fut ensuite
critiquée par Averroès, car elle aboutit à trois impasses, selon la
reconstruction d'Henri: 1) «talis forma non dividetur divisione subiecti»; 2)

«[talis forma] esset aeterna et non haberet contrarium succedens sibi in
eodem subiecto»; 3) «materia nullam aliam formam reciperet».39 Sur cette
base, Averroès affirme que la quantitas interminata au moins (saltern)
précède toute forme substantielle dans la matière - selon la lecture que
fait Henri d'Averroès.40

37 Voir STURLESE, Loris: Einleitung, in: HEINRICH VON LÜBECK: Quodlibet I. Ed. PERRONE,

Massimo, VII-XV, ici XII. On y trouve les références à la littérature secondaire relative à la
vie d'Henri de Lübeck.

38 Vgl. HEINRICH von Lübeck: Utrum aliquae dispositiones praecedant formam substan-
tialem in materia, 243, 1. 2t

39 HEINRICH von LÜBECK: Utrum aliquae dispositiones praecedant formam substantialem
in materia, 243,26-244,28.

4° HEINRICH VON LÜBECK: Utrum aliquae dispositiones praecedant formam substantialem
in materia, 244,31.



30o Alessandra Beccarisi

Henri n'est cependant pas convaincu par la théorie d'Averroès et il en
affaiblit ensuite la portée. Finalement il affirme que la théorie d'Averroès
n'autorise que la conclusion suivante: dans les êtres engendrés et corruptibles,

la quantité précède la forme seulement in fieri. Cela ne signifie pas,
selon Henri, que la quantité précède la forme de sorte à ce qu'elle subsiste

une fois la forme substantielle advenue ou, en d'autres termes, à ce qu'elle
soit intermédiaire entre la matière et la forme substantielle. Henri refuse
donc un statut intermédiaire à la quantité, entre la forme et la matière,
mais il n'exclut pas que cette quantité puisse précéder la forme substantielle,

ne serait-ce que in fieri.
Ainsi, Henri critique aussi bien la première que la seconde thèse de

Thomas d'Aquin. On peut même affirmer que, sur la question précise des
dimensions indéterminées, Henri de Lübeck ne choisit comme partenaire
de discussion privilégié ni Thomas ni Gilles de Rome, mais Averroès.

Il poursuit de fait ainsi:

«Ex quo etiam potest patere, quod bono et sano intellectu potest intelligi
dictum Commentatori in eodem tractatu [De substantiis orbis], scilicet quod
in generabilibus et corruptibilibus quantitas praecedat formam. Se in caelo
quantitas sequitur formam, et ideo in caelo non est quantitas nisi terminata.
Hoc inquam verum est in hoc sensu, quoniam formam substantialem num-
quam praecedit quantitas, nisi pro quanto de novo per generationem intro-
ducitur, et tune tantum praecedit in fieri. »41

Henri renforce ainsi l'opinion qu'il a défendue au début de la question: il
est possible d'admettre que les dimensions indéterminées précèdent la
forme substantielle, mais seulement in fieri. Bien plus: la tentative de
défense de la position d'Averroès par Henri me paraît évidente, même si

cette dernière n'est fondée qu'à établir la distinction entre les corps
changeants et les corps qui ne sont pas soumis au devenir. En d'autres
mots, la théorie d'Averroès ne peut valoir que dans un contexte physico-
cosmologique, non pas dans un contexte métaphysique, ce qui a pourtant
été présupposé par Thomas puis par Gilles de Rome.42 Pour mémoire,
certains partisans des dimensiones interminatate, le jeune Thomas d'Aquin
et Gilles de Rome notamment, ont utilisé la théorie d'Averroès pour fonder
le principe d'individuation ou pour expliquer le processus de la
transsubstantiation. On peut ainsi affirmer qu'Henri replace Averroès dans son
horizon culturel et le libère des lectures « théologiques » latines. La
conclusion d'Henri se situe ainsi tout à fait en dehors de l'horizon
thomasien. D'une part, il critique la position adoptée par Thomas dans le
commentaire du De trinitate de Boèce. D'autre part, il n'admet pas la
conclusion tirée par Thomas dans sa Summa theologiae notamment, car

41 HEINRICH von LÜBECK: Utrum aliquae dispositiones praecedant formam substantialem
in materia, 247,137-143.

42 Vgl. Donati: Materia e dimensioni, 376-381.



Johannes Picardi de Lichtenberg dans l'horizon culturel allemand 301

Henri admet, comme Gilles de Rome, que les dimensions indéterminées
peuvent précéder la forme substantielle dans le processus de devenir, bien
qu'elles ne peuvent subsister une fois le devenir complètement accompli.
Ce constat confirme les observations de l'un des éditeurs d'Henri de
Lübeck, Ubaldo Villani-Lubelli, selon qui «Averroes ist für Heinrich eine
unbestrittene Autorität in kosmologischem Bereich ».43

Par son souci de replacer la discussion relative aux dimensions
indéterminées dans le contexte de son émergence, à savoir dans le

contexte cosmologique, Henri se situe aux côtés d'Eckhart et de Dietrich
de Freiberg. Ces deux auteurs abordent en effet la question des dimensions
indéterminées exclusivement lorsqu'il s'agit de distinguer entre les corps
engendrés et les corps célestes. Comme Averroès avant eux, ils affirment
que les dimensions précèdent certes la forme dans le monde sublunaire,
mais la suivent dans le ciel.44

L'enquête menée ici révèle donc la dimension polymorphe du
thomisme en Allemagne. Il est difficile d'y voir une école qui pourrait être
assimilée à une doctrine stabilisée. L'autorité de Thomas est certes
sensible, mais sa validité se limite à certaines questions et à certains
problèmes. Entre le strict thomisme de Picardi et le thomisme prudent
d'Henri envoûté par les alternatives de la philosophie d'Averroès, s'ouvre
l'éventail d'une pluralité de perspectives et de tentatives d'appropriation,
qui ne peuvent être définies comme un unique thomisme allemand.

43 Villani-Lubelli, Ubaldo: Heinrich von Lübeck als Leser von Averroes, in: BECCARISI,

Alessandra / IMBACH, Ruedi / PORRO, Pasquale (Hgg.): Per perscrutationem philosophicam.
Neue Perspektiven der mittelalterlichen Forschung. Loris Sturlese zum 60. Geburtstag
gewidmet Corpus Philosophorum Teutonicorum Maedii Aevi. Beiheft IV). Hamburg: Meiner
2008, 240-251, ici 251.

44 Voir DIETRICH von FREIBERG: Tractatus de corporibus caelestibus quoad naturam
eorum corporalem, c. 7 (2), (4). Ed. STURLESE, Loris Corpus Philosophorum Teutonicorum
Medii Aevi I.2). Hamburg: Meiner 1980, 383, 1. 49-53, 1. 58-62: «In ingenerabilibus enim, hoc
est in substantia caeli, forma praecedit in propria sua materia et est natura prior quam
dimensiones, non solum prior aliis accidentibus, puta diaphaneitate, luminositate et cetera,
sed etiam, ut dictum est, ipsis dimensionibus, quae non fuerunt natura prius in dicto
subiecto, sed consequuntur compositionem dictorum principiorum substantiae caelestis.»
[...] (4): «In corporibus autem generabilibus et corruptibilibus secundum praedicta dimensiones

praecedunt in materia et sunt natura priores quam forma substantialis, quamvis
forma substantialis generabilis et corruptibilis sit prior aliis accidentibus in eadem substantia.

Et propter hoc in huiusmodi sunt et dicuntur esse dimensiones interminatae quantum
ad tale materiale principium.» MAGISTER ECKHARDUS: Expositio libri Genesi n. 38. Ed. WEISS,
Konrad Die deutschen und die lateinischen Werke, hrsg. im Auftrag der Deutschen
Forschungsgemeinschaft. Die lateinischen Werke l). Stuttgart: Kohlhammer 1964, 214, I. 12-215,
1. 4: «Sexto dicitur tenebrae sive privatio super abyssum sive materiam eo modo quo in
eodem quocumque prius est fieri quam esse, potentia quam actus, pars quam totum, quo
etiam modo dimensio interminata praecedit formam substantialem. Sic ergo privatio
superior est et prior ipsa materia privata et in omnibus quae imperfectionis sunt et privationis,
propter quod etiam privatio dicitur et privatio est. Sic ergo facies superior, qua scilicet
materia esse respicit, est sua potentia, privatio scilicet, ut iam supra dictum est.»



302 Alessandra Beccarisi

Encore une fois, il faudrait renoncer aux grands récits et aux tableaux
d'ensemble qui enferment les auteurs, qui les subsument à des catégories
toujours trop vastes et qui ne rendent pas compte de la complexité et de la
discussion vivante, comme l'a montré le débat sur les dimensiones inter-
minatae.


	Johannes Picardi de Lichtenberg : un exemple de thomisme dans l'horizon culturel allemand

