
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: Thomas von Aquin und der Dominikanerorden : Lehrtraditionen bei den
Mendikanten des späten Mittelalters

Autor: Hoenen, Maarten, J.F.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maarten J.F.M. Hoenen

Thomas von Aquin und der
Dominikanerorden.

Lehrtraditionen bei den Mendikanten des

späten Mittelalters*

Carlos Steel, amico sancti Thomae,
anlässlich seiner Emeritierung gewidmet

Wenn es um Vielfalt und Breite geht, lässt sich die Wissensproduktion
innerhalb der Bettelorden kaum von jener an den Universitäten
unterscheiden.1 Ich will mit dieser These keineswegs behaupten, dass der
institutionelle Kontext und der ideelle Rahmen, in denen gedacht und
geschrieben wurde, keine Rolle spielten. Ganz im Gegenteil. Der
Lehrbetrieb an den Studia der Bettelorden unterschied sich in wesentlichen
Punkten von jenem an den Universitäten.2 Einen dieser Unterschiede
möchte ich in den Mittelpunkt meines Beitrags rücken, nämlich die
Vorschrift sich an die Lehre (doctrina) eines Schulhauptes zu halten. Eine
derartige Bestimmung ist den Universitäten gänzlich fremd. Ich möchte im

* Für ihre Kommentare zu einer früheren Fassung dieses Beitrags danke ich Nadja
Germann, Ruedi Imbach und Andrea Robiglio.

1 Wichtig ist hier der Nachdruck auf die Bettelorden. Denn bei den kontemplativen
Orden wie den Benediktinern, Zisterziensern oder Kartäusern lässt sich eher eine Reserve
akademischem Wissen gegenüber feststellen, eine Reserve, die durch die Reformversuche
des späten Mittelalters noch verstärkt wurde, auch wenn einige, wie Benedikt XII. in seiner
Bulle Summi magistri (1336), die Bedeutung der Studien hervorhoben. Die geistigen Ideale
der kontemplativen Orden, etwa die stabilitas loci der Benediktiner, setzten hier der
akademischen Bildung deutliche Grenzen, ganz anders als in den Bettelorden. Dazu kürzlich
mit Verweisen auf weitere Literatur, MÜLLER, Harald: Habit und Habitus. Mönche und
Humanisten im Dialog. Tübingen: Mohr Siebeck 2006, 79-106.

2 Gerade in der letzten Zeit sind diese Differenzen immer wieder betont worden. Sie
beziehen sich nicht nur auf Unterschiede in der Ausbildung, sondern auch auf externe
Faktoren, wie die geringe Anzahl an Kollegen und Studenten und den verstärkten Einfluss
der städtischen Umgebung in den Studia, die sich außerhalb der großen Zentren befanden,
wie PlRON, Sylvain: Franciscan ,Quodlibeta' in Southern ,Studia' and at Paris, 1280-1300, in:
SCHABEL, Christopher (Hg.): Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Thirteenth
Century. Leiden: Brill 2006, 403-438, für die franziskanischen Studia in Südfrankreich
festgestellt hat. Ober die Besonderheiten der Ausbildung in den Mendikantenorden
informiert COURTENAY, William J.: The Instructional Programme of the Mendicant Convents
at Paris in the Early Fourteenth Century, in: BlLLER, Peter / DOBSON, Barrie (Hgg.): The
Medieval Church. Universities, Heresy, and the Religious Life. Woodbridge: Boydell Press 1999,
77-92.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 261

Folgenden zeigen, dass eine solche Vorschrift der intellektuellen Vielfalt
innerhalb der Bettelorden nicht nur nicht im Wege stand, sondern diese
eher stimulierte und sogar legitimierte.

Das Problem stellt sich am deutlichsten bei den Dominikanern, die sich
seit dem Ende des dreizehnten Jahrhunderts ausdrücklich auf die Lehre
des Thomas von Aquin festgelegt hatten.3 Ich konzentriere mich deshalb
auf diesen Orden. Bereits die bloße Festlegung auf Thomas wirft die ersten
Schwierigkeiten auf, hat doch die neuere Forschung aufgedeckt, wie breit
das Spektrum an philosophischen und theologischen Traditionen bei den
Dominikanern tatsächlich war. Es reichte von einer expliziten
Zurückweisung der Standpunkte, die von Thomas verteidigt wurden (Dietrich von
Freiberg), bis zu Versuchen ihm treu zu folgen (Nikolaus von Straßburg).4
Diese Vielfalt im Hinblick auf die Art und Weise, wie mit Thomas
umgegangen wurde, ist eine historische Tatsache und scheint einer
Festlegung auf Thomas, die von den Generalkapiteln der Dominikaner immer
wieder verlangt wurde, eklatant zu widersprechen. Die Frage ist somit, wie
diese Vorschrift zu deuten ist und wie man sie mit der uneinheitlichen
Lektüre des Thomas in Übereinstimmung bringen kann.

Die einfachste Antwort scheint zu sein, dass diese Vorschrift lediglich
eine Vorschrift war, die aber nicht befolgt und deshalb immer aufs Neue
wiederholt wurde. Diese Antwort ist jedoch problematisch, denn sie

berücksichtigt nicht, dass aus der Wiederholung als solcher gar nicht die
Missachtung der Vorschrift erschlossen werden kann. An manchen mittel-

3 Die betreffenden Satzungen der Generalkapitel werden zitiert in ROENSCH, Frederick J.:

Early Thomistic School. Dubuque, Iowa: The Priory Press 1964, 25-26. Diese Studie ist jedoch
mit Vorsicht zu benutzen, denn Roensch spricht von einer thomistischen Schule bereits für
diese Zeit, wie sich schon aus dem Titel des Buches ergibt. Dass sich dies jedoch nicht ohne
Weiteres aus den (von ihm) genannten Quellen ableiten lässt, betont zu Recht ROBIGLIO,
Andrea: La sopravvivenza e la gloria. Appunti sulla formazione della prima scuola tomista
(sec. XIV). Bologna: Edizioni Studio Domenicano 2008.

4 Die Editionen und Studien, die im Rahmen der Herausgabe des Corpus Philosophorum
Teutonicorum Medii Aevi erschienen sind, belegen diese Spannbreite eindrucksvoll. Einen
Überblick mit Hinweisen auf weitere Literatur gibt BECCARISI, Alessandra: Le ,Corpus
Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi' (CPTMA), im vorliegenden Band. Zu Nikolaus von
Straßburg siehe außerdem PELLEGRINO, Gianfranco: La ,Summa' di Nicola di Strasburgo (1315-
1320). ,Compilatio rudis ac puerilis' o ,novus libellus', in: BECCARISI, Alessandra / IMBACH,
Ruedi / PORRO, Pasquale (Hgg): Per perscrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der
mittelalterlichen Forschung. Hamburg: Felix Meiner 2008, 204-215. Nicht nur in der
Teutonia und Saxonia, sondern auch in den anderen dominikanischen Provinzen gab es trotz
vielfacher Verweise auf Thomas von Aquin deutliche Lehrunterschiede zwischen den
einzelnen Dominikanern, die eine doktrinäre Einheit innerhalb des Ordens in Frage stellen.
Siehe FRIEDMANN, Rüssel L.: Dominican Quodlibetal Literature, ca. 1260-1330, in: SCHABEL:

Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Thirteenth Century, 401-476, hier 474: „[...]
indeed it is becoming more and more clear that Thomism in this first half century or so after
Thomas' death was a very broad umbrella, and in line with this we probably should not
expect, when the research finally gets done, that doctrinally many of these authors are
,Thomists' in exactly the same way."



2Ô2 Maarten J.F.M. Hoenen

alterlichen Artesfakultäten zum Beispiel wurden die Statuten bei jeder
Neubesetzung des Dekanates erneut vorgelesen.5 Das Wiederholen war
hier indes eher eine Bestätigung ihrer Gültigkeit als eine Verneinung. Auf
ähnliche Weise müssen wir die Vorschriften zum Aufbau und zur
Einrichtung des Studiums innerhalb des Dominikanerordens einschätzen, die
auf verschiedenen Generalkapiteln manchmal in kaum abweichenden
Worten wiederholt und in den Konventen vorgelesen wurden.6 Dieser
Erklärungsversuch führt somit in eine Sackgasse, so dass in einem nächsten
Schritt zu untersuchen ist, was diese Vorschriften, Thomas getreu zu
folgen, auf inhaltlicher Ebene festlegten.

Der überraschende Befund ist: eigentlich sehr wenig. Sie nennen kein
einziges Werk und keine einzige konkrete These, sie sprechen lediglich
allgemein von den scripta des Thomas, seiner doctrina und seinen opera,
die im Unterricht verwendet werden sollten und denen nicht zu
widersprechen sei.7 Handelt es sich hierbei um alle seine Werke? Warum wird

5 So etwa in Freiburg, wie die frühesten Statuten (1463) belegen. Der neu gewählte
Dekan musste in die Hand seines Vorgängers vor der Fakultät schwören, dass er die
Bestimmungen und Statuten innerhalb eines Monats nach seinem Amtsantritt öffentlich
vorlesen werde. Siehe OTT, Hugo / FLETCHER, John M. (Hgg.): The Mediaeval Statutes of the
Faculty of Arts of the University of Freiburg im Breisgau. Notre Dame, Indiana: The
Mediaeval Institute 1964, 50 (n. 32). Es handelt sich hier um eine alte Tradition. Eine
ähnliche Bestimmung findet sich auch in den Statuten der Wiener Artesfakultät (1389). Hier
wird außerdem das Ziel einer solchen Handlung genannt: Sie solle die Studenten über das

von ihnen erwartete Benehmen im Hinblick auf Sitten und Lehre aufklären. Siehe KlNK,
Rudolf: Geschichte der kaiserlichen Universität zu Wien, Band 2: Statutenbuch der
Universität. Wien: Carl Gerold 1854, 180 (n. 15, titulus 3). Im Hintergrund steht dabei wohl der
Gedanke, dass Vorschriften verkündet werden müssen, um Gültigkeit zu erlangen, nach der
Bestimmung des Decretum magistri Gratiani. Siehe FRIEDBERG, Aemilius (Hg.): Decretum
magistri Gratiani. Leipzig 1879, Nachdruck Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt
1955, Pars 1, dist. 4, canon 3, dictum post, 6b: „Leges instituuntur, cum promulgantur,
firmantur, cum moribus utentium approbantur."

6 Die Akten der Generalkapitel wurden sogar mehrmals pro Jahr vorgetragen. Siehe etwa
Reichert, Benedictus M. (Hg.): Monumenta Ordinis Fratrum Praedicatorum Flistorica
(MOPFI), Band 4. Rom: Typographia Polyglotta 1899, 50 (Piacenza 1310) „Volumus et
ordinamus, quod acta capituli generalis et provincialis semel in mense in quolibet conventu
in communi legantur." Ein Beispiel für eine ausführliche, fast wörtliche Wiederholung in
Bezug auf die Bestimmung, Thomas zu lesen, bieten die Generalkapitel von 1346 (Brive)
(ebd., 308) und 1347 (Bologna) (ebd., 3x3).

7 REICHERT, Benedictus M. (Hg.): MOPFI, Band 3. Rom: Typographia Polyglotta 1898, 204
(Venedig 1297) (meine Hervorhebungen): „[...] nec sit aliquatenus tolerandum, quod de ipso
vel scriptis eius aliqui irreverenter et indecenter loquantur"; ebd., 235 (Paris 1286): „[...]
fratres omnes [...] dent operam ad doctrinam venerabilis magistri fratris Thome de Aquino
recolende memorie promovendam [...]"; ebd., 38 (Saragossa 1309): „[...] quod legant et
déterminent secundum doctrinam et opera venerabilis doctoris fratris Thome de Aquino [...].
Der Behauptung von WALZ, Angelus: Papst Johannes XXII. und Thomas von Aquin. Zur
Geschichte der Heiligsprechung des Aquinaten, in: St. Thomas Aquinas 1274-^74.
Commemorative Studies. Band 1. Toronto, Canada: Pontifical Institute of Mediaeval Studies 1974,

29-47, hier 33, dass das Generalkapitel von 1314 (London) „das Studium moralphilosophischer

und anderer Traktate des Aquinaten" empfohlen habe, kann ich nicht zustimmen.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 263

seine Doktrin nicht näher erläutert, wo doch offensichtlich so viele
verschiedene Meinungen darüber herrschten? Und was besagt diese Doktrin,
die sich in all seinen Werken finden lassen soll? Um diesen Fragen auf den
Grund zu gehen, ist es instruktiv, die Argumente zu untersuchen, weshalb
man die Doktrin des Thomas befolgen sollte (wichtig ist dabei zu
bedenken, dass wir uns hier noch vor Thomas' Kanonisierung befinden).

In den ersten Jahren nach Thomas' Tod wurde daraufhingewiesen, dass
dieser durch seine besondere Lebensweise und seine Werke dem Orden
eine große Ehre verschafft habe.8 Aber schon bald wurden die Argumente
konkreter. Im Jahre 1313 (Metz) wurde betont, dass die Lehre des Thomas
als „sanior et communior" gelte und der Orden deshalb an dieser Lehre
festhalten wolle. Bemerkenswert ist der Zusatz, dass dies nicht in einer
inhaltlich festgelegten Weise geschehen solle, sondern so, dass nichts
behauptet werde, das gegen diese Lehre sei, wie sie „communiter" verstanden
werde.9 Offensichtlich gab es also keine festen Lehrsätze, sondern galt die
allgemein anerkannte Deutung von Thomas als Norm. Der Begriff
„communis" spielte in dieser Art von Argumentation auch später immer
wieder eine Rolle. 1315 (Bologna) sprach man sogar von einer „doctrina
Thomae", die in eine Reihe gestellt wurde mit der „communis opinio
Ecclesiae".10 Wir dürfen hier also schließen, dass der Begriff „communis"

Wie aus der betreffenden Bestimmung ersichtlich wird, geht es an dieser Stelle weder um
eine Vorschrift, Thomas zu lesen, noch um moralphilosophische Werke des Thomas. Es wird
lediglich eine Bestimmung über die Dauer derjenigen Kurse getroffen, welche die
Moralphilosophie oder die Werke des Thomas zum Gegenstand haben. Siehe MOPH, Band 3, 72:
„Qui statim post pascha incipiat legere de phylosophia morali vel de aliquo tractatu fratris
Thome vel alternatim de istis et continuet saltern usque ad kalendas augusti."

8 MOPH, Band 3, 204 (Paris 1279): „[...] sua conversacione laudabili et scriptis suis mul-
tum honoraverit ordinem [...]."

9 MOPH, Band 4, 64: „Cum doctrina venerabilis doctoris fratris Thome de Aquino sanior
et communior reputetur, et earn ordo noster specialiter prosequi teneatur, inhibemus dis-
tricte, quod nullus frater legendo, determinando, respondendo audeat assertive tenere
contrarium eius, quod communiter creditur de opinione doctoris predicti [...]."

10 MOPH, Band 4, 81 „[...] si docuerint contra communem doctrinam Thome aut contra
communes opiniones ecclesie Schon zuvor, im Jahre 1313 (Metz), ebd., 64-65, gab es

eine ähnliche Gleichsetzung, wenngleich weniger explizit, als im Anschluss an die in der
vorangehenden Anmerkung zitierte Stelle festgesetzt wurde, dass weder gegen Thomas noch

gegen die „communis sententia doctorum" gelehrt werden solle. Solche Gleichsetzungen
wurden auch außerhalb des Ordens gemacht, bereits vor der Kanonisierung. Wie Bartholomäus

von Capua laut dem Liber de inquisitione super vita et conversatione et miraculis
fratris Thomae de Aquino (Processus canonizationis Neapoli, n. Ixxxiii) berichtete, stellte der
Augustiner Jakobus de Viterbo Thomas in eine Linie mit dem Apostel Paulus und dem
heiligen Augustinus, die Gott zur Erleuchtung der Welt und der gesamten Kirche als Lehrer
der Wahrheit geschickt habe. Nach Thomas, so meinte Jakobus nach der Darstellung des

Bartholomäus, würde kein anderer Lehrer mehr der Kirche folgen. Weiter habe Jakobus
gesagt, er bedürfe, nachdem er die Werke von den genannten Lehrern gelesen hatte, keiner
weiteren Schriften mehr als der der Heiligen und des Thomas. Auch hier werden keine
besonderen Lehrsätze genannt, es wird lediglich von „originalia" und „scripta dicti fratris
Thomae" gesprochen. Siehe FERRUA, Angelico (Hg.): S. Thomae Aquinatis vitae fontes prae-



264 Maarten J.F.M. Hoenen

zentral ist für die Begründung, weshalb die Schriften des Thomas im
Unterricht verwendet werden sollten. Dieser Befund entspricht im Übrigen
den Einsichten der jüngeren Forschungen zum Begriff der „doctrina
communis". In diesem Zusammenhang hat sich nämlich herausgestellt,
dass dieser Begriff zur Bezeichnung solcher Lehren dient, die jedermann
begreifen kann und die somit besonders für den Unterricht geeignet sind.
Sie rangieren in einer Linie mit der Lehre Christi und der Kirche, gerade
wegen ihres umfassenden und öffentlichen Charakters.11

Die Kanonisierung Thomas' im Jahre 1323 bestätigte das Bild seiner
universalen Gültigkeit und verstärkte es sogar. Sie unterstrich die
allgemeine Bedeutung seines Lebens und seiner Lehre nicht nur für den Orden,
sondern für die ganze Kirche. Dies geht auch aus den Akten der Generalkapitel

hervor, die nach der Kanonisierung gehalten wurden. So heißt es

1329 (Sisteron), dass die Lehre des Thomas „toti mundo sit utilis et ordini
honorabilis", seine Doktrin deshalb im Unterricht verwendet werden solle
und man alle Einwände gegen sie zu widerlegen habe.12

cipue. Alba: Edizioni Domenicane 1968, 325-326: „[...] dixit sibi frequenter et familiariter
quod ipse credebat in fide et Spiritu Sancto quod Salvator noster, doctor veritatis, pro
illuminatione Orbis et universalis ecclesie misisset Paulum apostolum et postea Augustinum
et novissimo tempore dictum fratrem Thomam cui usque ad finem seculi non credebat alium
successurum. [...] et dixit idem frater Iacobus ipsi testi quod postquam gustavit dulcedinem
eorumdem scriptorum, nunquam voluit videre alia scripta nisi originalia et scripta dicti
fratris Thome [...]." Der Begriff „originalia" bezieht sich wohl auf die Werke des Paulus und
Augustinus und nicht auf die des Thomas, wie angenommen in der Übersetzung ECKERT,

Willehad P.: Das Leben des heiligen Thomas von Aquino erzählt von Wilhelm von Tocco und
andere Zeugnisse zu seinem Leben. Düsseldorf: Patmos 1965, 238: „[...] niemals andere Schriften

außer den ursprünglichen Schriften des Bruders Thomas [...]." Dies geht auch hervor aus
einer Erläuterung des Begriffs bei BONAVENTURA: Collationes in Hexaemeron. DELORME,
Ferdinandus (Hg.). Florenz: Ad Claras Aquas 1934, Visio 3, collatio 7, 214-215 (n. 6-7).
Bonaventura verwendet hier „originalia" für die „libri sanctorum", die er von den „summae
magistrorum" unterscheidet. Ähnlich spricht auch Thomas von „originalia sanctorum" in:
THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum. MANDONNET, Pierre (Hg.). Paris:
Lethielleux 1929, Prologus, quaest. 1. art. 5,18.

11 Siehe ROBIGLIO, Andrea A.: Christ as the Common Doctor and John Duns Scotus's Place
in the History of Hermeneutics, in: Büttgen, Philippe u.a. (Hgg.): Vera Doctrina. Zur
Begriffsgeschichte der Lehre von Augustinus bis Descartes. Wiesbaden: Harrassowitz 2009, 85-
113, hier 85-95.

12 MOPH, Band 4, 191. Diese Bestimmung bekommt ihre eigentliche Bedeutung erst im
Vergleich mit der in Anm. 8 zitierten Satzung aus dem Jahre 1279 (Paris), in der lediglich
vom Orden gesprochen wird. Auch in diesem Punkt kann festgestellt werden, dass außerhalb

der offiziellen Bestimmungen des Ordens die Lehre des Thomas bereits sehr früh als
eine betrachtet wurde, die die ganze Kirche erleuchte und somit für alle hilfreich sei. So

spricht die Pariser Artesfakultät in ihrem Brief an den Orden aus dem Jahre 1274, in dem sie
ihr Bedauern über Thomas' Tod zum Ausdruck bringt, von der Nützlichkeit seiner Lehre für
die ganze Kirche und die ganze Welt. Siehe DENIFLE, Henricus / CHATELAIN, Aemilius (Hgg.):
Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), Band 1. Paris: Delalain 1889, 504-505 (n. 447),
hier 504 (meine Hervorhebungen): „Plane non irrationabiliter judicamus solem suum revo-
casse fulgorem et passum fuisse tenebrosam ac inoppinatam eclipsim, dum toti ecclesie tanti
splendoris radius est subtractus. Et licet non ignoremus conditorem nature ipsum toti



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 265

Es ist nun leichter nachvollziehbar, weshalb man innerhalb des Ordens
trotz der Festlegung auf die Lehre des Thomas auf so unterschiedliche Art
und Weise mit seinen Positionen umgehen konnte und dies nur in
Ausnahmefallen wie zum Beispiel bei Durandus zu Konflikten führte: Solange
man innerhalb der Grenzen der allgemeinen Tradition blieb, gab es keine
Probleme.l3 Eine gewisse Bandbreite bestätigte geradezu die Allgemeinheit
der Lehre.

Diese Sichtweise auf die Rolle des Thomas als geistiger Vater der
Philosophie und Theologie innerhalb des Dominikanerordens lässt sich durch
ein folgenreiches Ereignis im Jahre 1325 untermauern, nämlich die Revo-
catio der Verurteilung von 1277 von Seiten des Pariser Bischofs Etienne
Bourret. Diese betraf nicht nur die Position des Thomas innerhalb des

Ordens, sondern auch seinen Status als Autorität außerhalb. Hiermit
begann ein ganz neues Kapitel, das schließlich im fünfzehnten Jahrhundert
seinen Höhepunkt erreichen sollte, als die Lehre des Thomas auch jenseits
des Ordens im Unterricht von Schulen und Universitäten als Maßstab
verwendet wurde.h

Die Revocatio ist eine direkte Folge der Kanonisierung, die zwei Jahre
zuvor stattgefunden hatte.^ Bischof Bourret schrieb in dieser Revocatio,

mundo ad tempus speciali privilegio concessisse, nichilominus si antiquorum philosophorum
auctoritatibus vellemus inniti, eum videbatur simpliciter posuisse natura ad elucidandum
ipsius occulta." Das Bild von Thomas' Lehre als Leuchte für die ganze Kirche findet sich auch
in den frühesten Schriften, in denen die Lehre des Thomas verteidigt wird, so etwa im
Correctorium corruptorii des Richard Knapwell. Siehe Glorieux, Palémon (Hg.): Les
premières polémiques Thomistes. Le Correctorium corruptorii ,Quare'. Kain: Le Saulchoir 1927, 5:
„[...] in persona fratris Thomae de Aquino doctoris eximii, cuius doctrina fulget Ecclesia

*3 Zur Auseinandersetzung über die Lehre des Durandus innerhalb des Ordens, siehe mit
den betreffenden Irrtumslisten KOCH, Josef: Die Magister-Jahre des Durandus de S. Porciano
O.P. und der Konflikt mit seinem Orden, in: DERS.: Kleine Schriften, Band 2. Rom: Storia e

Letteratura 1973, 7-118. Im Anhang gehe ich auf die von Koch befolgte Methodologie ein.
*4 Über die Verurteilung von 1277 und deren Bedeutung für die Geschichte der Philosophie

und Theologie wurde in der Forschung ausführlich diskutiert. Die Literatur ist
zusammengetragen in PICHÉ, David: La condemnation Parisienne de i2yy. Paris: Vrin 1999. Viel
seltener wird auf die Revocatio eingegangen, obwohl einzelne Untersuchungen sie ausdrücklich

in ihren historischen Darstellungen berücksichtigen, wie etwa MAHONEY, Edward P.:
Reverberations of the Condemnation ofi2yy in Later Medieval and Renaissance Philosophy, in:
AERTSEN, Jan A. / EMERY, Kent, Jr. / SPEER, Andreas (Hgg.): After the Condamnation of i2yy.
Philosophy and Theology at the University of Paris in the Last Quarter of the Thirteenth
Century. Studies and Texts. Berlin: De Gruyter 2001, 902-930, hier 918-919, 924, 926, und
930. Bemerkenswert ist, dass diese Revocatio in den mittelalterlichen Listen mit
Verurteilungen, die unter Titeln wie Varii articuli Parisius studiose condemnati überliefert
wurden, nicht (immer) mit aufgenommen wurde. Sie fehlt zum Beispiel in der Liste,
abgedruckt am Ende des Sentenzenkommentars des HEINRICH VON GORKUM: In quatuor
libros Sententiarum. Basel 1498, Reprint Frankfurt am Main: Minerva 1967, fol. R[i]ra-[S8]vb.

'5 Zur Kanonisierung siehe TORRELL, Jean-Pierre: Initiation à saint Thomas d'Aquin. Sa

personne et son œuvre. Fribourg: Éditions Universitaires de Fribourg 1993, 465-475, und die
dort genannte Literatur.



266 Maarten J.F.M. Hoenen

dass es unter den Gelehrten Missverständnisse über die Verurteilung von
r277 gab, da nicht wenige meinten, dass damit auch Theorien des Thomas
verurteilt worden seien.16 Diese fragten sich nun, wie die genannte
Verurteilung mit der Heiligkeit des Thomas zusammengehen könne. Um in
diesem Punkt jede Unklarheit zu vermeiden und weder die Lehre des
Thomas noch die Heilige Römische Kirche zu entehren, hatte Bourret auf
Empfehlung der Pariser Theologen beschlossen, alle Artikel der Verurteilung

von r277, die, wie es heißt, „doctrinam Sancti Thomae praedicti
tangere possunt", zu widerrufen. Damit wolle er, wie er ausdrücklich
hinzufügt, diese Artikel allerdings weder ablehnen noch freilich bestätigen. Er
überantworte sie vielmehr der offenen scholastischen Debatte, „eosdem
discussioni scholasticae liberae reliquendo".1?

Für den modernen Leser ist dies ein höchst merkwürdiges Dokument.
Wie kann man in einer offensichtlich so dringenden Angelegenheit, in der
auch die Ehre der Kirche als heiligsprechende Institution auf dem Spiel
steht, so vage bleiben und keinen einzigen Artikel ausdrücklich erwähnen?
Hier bestätigt sich erneut, dass es bei solchen Gelegenheiten offensichtlich
nicht Brauch war, die Doktrin inhaltlich näher zu spezifizieren. Damit sind
viele Möglichkeiten im konkreten Umgang mit der Lehre des Thomas
offen gelassen. Und auch in diesem Fall ist es aufschlussreich, die Bestätigung

für die Entscheidung näher ins Auge zu fassen. Hier setzt sich die
Linie, die uns schon in den Satzungen der Generalkapitel der Dominikaner
begegneten, fort und wird nun auf die Kirche im Allgemeinen bezogen.
Thomas sei das Licht der gesamten Kirche, „universalis ecclesia", so
schreibt Etienne Bourret, und wie ihm die Pariser Theologen in einem
gesiegelten Brief bekräftigten, habe Thomas nie etwas überlegt, doziert
oder geschrieben, das sich gegen den gesunden Glauben (sana fides) und
die guten Sitten (boni mores) richtete.18

16 Exemplarisch für eine solche Diskussion, in der neun der 1277 verurteilten Thesen
besprochen werden, siehe JELLOUSCHEK, Carolus: Quaestio magistri Ioannis de Neapoli, O.Pr.,
,Utrum licite possit doceri Parisius doctrina fratris Thome quantum ad omnes conclusiones
eius' hic primum in lucem édita, in: Xenia thomistica. Band 3. Rom: Typis Polyglottis Vati-
canis 1925, 73-104. Johannes von Neapel verneint demnach, dass hier die Lehre des Thomas
betroffen sei. Ob in der Verurteilung von 1277 Thesen von Thomas anvisiert waren, wird
auch in der heutigen Forschung noch diskutiert. Siehe HlSSETTE, Roland: Thomas d'Aquin
directement visé par la censure du 7 mars i2yy? Réponse à John F. Wippel, in: HAMESSE,

Jacqueline (Hg.): Roma, magistra mundi. Itineraria culturae medievalis, Band 1. Louvain-la-
Neuve: Fédération Internationale des Instituts d'Études Médiévales 1998, 425-437 (mit
weiterer Literatur).

J7 Der Text der Revocatio ist ediert in CUP, Band 2/1. Paris: Delalain 1891, 280-282 (n.
838). Für einen textkritischen Kommentar siehe MAIER, Anneliese: Der Widerruf der ,Articuli
Parisienses' (i2yy) im Jahr 1325, in: Archivum Fratrum Praedicatorum 38 (1968) 13-19.

18 CUP, Band 2/1, 280 (n. 838): „[...] cujus doctrina fulget ecclesia [...]", und ebd., 281:

„[...] fuerit et sit universalis ecclesie lumen prefulgidum", und ebd.: „[...] dictum confessorem
beatum nil unquam sensisse, docuisse seu scripsisse, quod sane fldei vel bonis moribus
adversetur." Die Lichtmetapher findet sich in einer wörtlich gleichen Form schon in den



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 267

Kehren wir zurück zu den Dominikanern. Mit dieser Bestätigung durch
die Pariser Theologen gelangt eine neue Karte ins Spiel, die im Orden

gezogen wurde, um die Lektüre des Thomas zu empfehlen und dazu zu
raten, sich im Unterricht an seine Lehre zu halten. So heißt es 1342
(Carcassonne), ganz im Geiste der Kanonisierung und der Revocatio, dass
die Lehre des Thomas durch die ganze Welt strahle und unter allen
doctores als eine gelte, die „sana et solida" sei, und dass sie durch das

Zeugnis der Pariser Magister auch als solche empfohlen wurde.'9
Derartige Bestätigungen, die nichts Inhaltliches besagen, sondern auf

den allgemeinen Charakter von Thomas' Lehre gerichtet sind, wonach
diese überall akzeptiert werde und in dieser Hinsicht allen anderen
Doktrinen überlegen sei, setzt sich fort und mündet schon bald in eine Sicht,
der zufolge seine Lehre unfehlbar ist: Da Thomas seine Positionen so

sorgfältig auf Grundlage von anderen Theologen und Philosophen
aufgebaut habe, so heißt es im Jahre 1344 (Le Puy), folge unwiderlegbar,
dass sie an keiner Stelle zu einer Irrlehre führen: „Ad quod infallibiliter
sequitur doctrinam illam casum pati non potest."20

Kurz darauf, im Jahre 1346 (Brive), wird diese Auffassung mit dem
ursprünglichen Ziel des Ordens verbunden: Der Dominikanerorden sei durch
den Heiligen Geist auf dem Fundament der Wahrheit gegründet, und der
Papst, der summus pontifex, habe den Orden dazu ermahnt, sich an dieses
Fundament zu halten. Um nun Abweichungen von dieser Grundlage zu
vermeiden, dürfe kein Bruder etwas behaupten, das im Widerspruch stehe

zur „communis doctrina" und zu dem, was allgemein (communiter) als die
Lehre des Thomas betrachtet werde.21 Der Begriff „communis" bildet hier
noch immer den Schlüsselbegriff. Er wird auch da angewandt, wo es um
die Deutung der Lehre des Thomas durch die einzelnen Gelehrten geht.

frühesten Quellen (siehe Anm. 12) und wird von Wilhelm von Tocco in seiner Vita des
Thomas voll ausgeführt. Dazu ECKERT, Willehad P.: Stilisierung und Umdeutung der Persönlichkeit

des hl. Thomas von Aquino durch die frühen Biographen, in: Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie 18 (1971) 7-28, hier 18.

19 MOPH, Band 4, 280: „Cum doctrina venerabilis doctoris sancti Thome de Aquino per
totum orbem resplendeat, et tanquam sana et solida inter doctrinas omnium post principales

ecclesie catholice doctores cum testimonio magistrorum Parisiensium fuerit
solempniter commendata, imponimus lectoribus et studentibus universis, ut spretis et
postpositis doctrinis vanis, curiosis et frivolis, quarum plures a veritate abducunt, in dicta
doctrina sancti Thome studeant eamque substineant et explanent et se suosque auditores in
illa instruant et informent."

20 MOPH, Band 4, 297.
21 MOPH, Band 4, 308: „Cum ordo noster a spiritu sancto in soliditate veritatis et

existencie ab exordio fundatus [...] ac sanctissimus pater et dominus dominus noster
summus pontifex nos super hoc monuerit, ne contrarium a quibuscumque valeat attemptari,
imponimus districte fratribus universis, quod nullus frater legendo, determinando seu

respondendo, audeat assertive tenere contrarium eius, quod in communi doctrina continetur
et quod contra opinionem doctoris venerabilis sancti Thome communiter creditur extitisse



268 Maarten J.F.M. Hoenen

Diese sollen sich an den allgemein herrschenden Standards bei der
Auslegung des Thomas orientieren. In diesem Zusammenhang wird erneut
auf die Tatsache angespielt, dass es verschiedene Deutungen des Thomas
gab. Diese, so wird betont, seien jedoch nicht problematisch, solange sie
sich innerhalb der Bandbreite des allgemein Akzeptierten bewegten22 -
eine Vorschrift, die genau dem Befund der Forschung entspricht, dass

nämlich Thomas auf ganz unterschiedliche Weisen gelesen wurde. Das
Festhalten an der Wahrheit, so ja der Auftrag des Ordens, bestand somit
im Festhalten an der allgemeinen Lehre, insbesondere der Lehre des

Thomas, und was allgemein hierunter verstanden wurde.
Wie aus all diesen Beispielen deutlich geworden sein dürfte, geht es

nicht nur um den Dominikanerorden, wenn von dieser allgemeinen Lehre
die Rede ist, sondern um die Kirche insgesamt. Es überrascht daher kaum,
dass dies an den Universitäten zu Konflikten zwischen Dominikanern und
anderen Magistern führte. Wer bestimmte in einem besonderen Fall, was
die allgemeine Lehre der Kirche ist? Thomas von Aquin? Dieser Streit
wurde entfacht durch die Diskussion einiger Thesen, die der Dominikaner
Johannes de Montesono verteidigt hatte und die 1387 durch die Pariser
Universität als gefährlich angeprangert wurden.23 Damit sind wir in einem
Kapitel angelangt, das von großer Bedeutung für die Geschichte des
Thomismus innerhalb des Ordens ist. Denn außerhalb des Ordens wurde
das Konzept von Thomas als „doctor communis" zum Teil heftig kritisiert.
Thomas' Lehre sei nicht der sichere Weg, mehr noch, in verschiedenen
Punkten habe er, so wurde behauptet, Meinungen vertreten, die zu
Irrlehren führen konnten.24 Innerhalb des Ordens jedoch wuchs die
Überzeugung, dass Thomas' Lehre ausnahmslos und in allen Punkten

22 Siehe Anm. 9 und Anm. 21.

23 Dazu mit Verweisen auf weitere Literatur MÜLLER, Sigrid: Pierre d'Ailly und die
„richtige" Thomas-Interpretation. Theologisch-Hermeneutische Prinzipien als Grundlage des

Wegestreits, in: Traditio 60 (2005) 339-368, und PASCOE, Louis B.: Church and Reform.
Bishops, Theologians, and Canon Lawyers in the Thought of Pierre d'Ailly (1351-1420). Leiden:
Brill 2005, 84-91.

24 Siehe Anm. 30 und 54. Dass Thomas Irrlehren vertreten habe, wurde schon früh von
franziskanischer Seite behauptet, unter anderem im Correctorium von Wilhelm de la Mare.
Auch nach der Kanonisierung hielten sich solche Vorwürfe. So klagte der Franziskaner
Georgius de Adria im Jahre 1333, Johannes XXII. sei ein Ketzer wegen seiner Auffassung in
der Armutsfrage, da sie gegen die Lehre der ganzen Kirche („tota ecclesia universalis") gehe,
wie auch der von ihm kanonisierte Thomas von Aquin. Auf die Frage, weshalb Johannes
XXII. Thomas dennoch heilig gesprochen habe, antwortete er, dass er das nicht wisse,
jedoch vernommen habe, einige hätten den Papst davor gewarnt. Siehe TOCCO, Feiice: Studii
francescani. Neapel: Francesco Perrella 1909, 327: „[...] nescio quare canonizavit eum, sed

scio quod quidam dixerunt sibi ante canonizationem: caveatis, domine papa, quid facitis,
quia semper improperabitur vobis quod canonizastis unum hereticum." Dazu ROBIGLIO,
Andrea: Se un ,savio omo' diventa Santo. Un aspetto della reputazione di Tommaso d'Aquino
per gli studenti del Trecento, in: Quaderni di Storia Religiosa 2009 (im Druck).



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 269

durch den Heiligen Geist inspiriert sei und als solche die Wahrheit
enthalte.

Dies ist nicht der Ort, um ausführlich auf den Konflikt zwischen
Johannes de Montesono und der Pariser Universität einzugehen. Diese
Arbeit haben andere bereits geleistete, weshalb ich nur die für uns
relevanten Punkte nennen möchte, um zu verdeutlichen, mit welchen
Waffen gekämpft wurde - Waffen, die nichts mit Inhalten, sondern nur
mit Autoritäten und kirchlichen Approbationen zu tun hatten. Zur
Diskussion stand unter anderem die These, dass es in keiner Weise dem
Glauben widerspreche zu behaupten, es gebe Geschöpfe, die absolut
notwendig sind. Diese Auffassung sei zurückzuweisen, so argumentierte
die Universität, da sie unwahr sei und, nach allgemeiner Überzeugung der
Theologen, gegen den Glauben.16 In seiner Verteidigung dieser These nun
hatte sich Johannes auf Thomas berufen, der in seiner Summa contra
gentiles in der Tat behauptet hatte, Gott habe Geschöpfe hervorgebracht,
die absolut notwendig sind.27 Mit diesem Verweis auf Thomas meinte
Johannes, die Wahrheit seiner Theorie gegenüber den Pariser Theologen
genügend erwiesen zu haben, waren es doch diese Theologen selbst, die
1325 dem Bischof Bourret erklärt hatten, dass Thomas an keiner Stelle

gegen den Glauben verstoße. Wie die offiziellen Berichte der Pariser
Fakultät erwähnen, führte Johannes als Beleg für seine Verweise auf
Thomas ausgerechnet die Revocatio mit dem Siegel des Bischofs Bourret
und bekräftigt durch das Siegel des Bischofs Wilhelm von Paris (1336) an,
als ob er behaupten wollte, seine These stehe bei Thomas und gelte
deshalb nach dem allgemeinen Urteil der Pariser Theologen als wahr.28

Die Fakultät ließ sich hierdurch nicht beeindrucken und parierte
Johannes' Verteidigung mit der Feststellung, dass dieser auf eine
unerlaubte Weise Gebrauch von Thomas mache. Thomas selbst hatte ja in
seinen Schriften hervorgehoben, dass bestimmte Formulierungen der
Heiligen für moderne Leser Anlass zur Verwirrung bieten können und

25 Siehe Anm. 23.
26 CUP, Band 3, Paris: Delalain 1894, 491-496 (n. 1559), hier 494: „Sexta proposicio:

Ponere aliquod creatum vel aliqua creata esse simpliciter et absolute necesse esse, non est in
aliquo contra fidem. Revocanda est tanquam falsa et malesonans in fide secundum modum
loquendi communem theologorum [...]."

27 CUP, Band 3, 494. Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles (Opera omnia 13).

Rom: Typis Riccardi Garroni 1918, Lib. 2, cap. 30, 3383-3406.
28 CUP, Band 3, 490 (n. 1558): „Prefatus vero magister Johannes de Montesono, tenens in

suis manibus quasdam litteras signo publici notarii non signatas, sigillo domini Stephani,
olim Parisiensis episcopi, necnon .Vidimus' ejusdem littere sigillo domini Guillelmi, olim
Parisiensis episcopi, eorum sigillis sigillatas, ut prima facie apparebat; predictasque literas
presentavit, dictis dominis deputatis intimavit et ad eorum notitiam deduxit." Diese
Abschrift wurde in einer Truhe („arca") im Pariser Dominikanerkonvent aufbewahrt. Dazu Du
PLESS1S D'ARGENTRÉ, Carolus (Hg.): Collectio judiciorum de novis erroribus, Band 1/1. Paris
1728, Nachdruck Brüssel: Culture et civilisation 1963, 224a. Zur Bestätigung der Bulle durch
Bischof Wilhelm von Paris im Jahre 1336 siehe MAIER: Der Widerruf, 15-16.



270 Maarten J.F.M. Hoenen

deshalb nicht ohne einen deutenden Kommentar übernommen werden
dürfen. Im Namen der Pariser Theologen zog Pierre d'Ailly daraus den
Schluss, dass ohne die Autorität des Thomas in Frage zu stellen bestimmte
seiner Thesen begründeterweise (rationabiliter) verurteilt werden dürften,
wenn diese zu Irrlehren führen konnten.29 In einem bald darauf erschienenen

Traktat erläuterte d'Ailly nochmals den Standpunkt der Fakultät.
Thomas habe in seinem Werk Auffassungen verteidigt, die leicht
missverständlich seien und ohne weitere Deutung nicht gelehrt werden dürften:
„Sine veri sensus expositione a scholasticis non sunt simpliciter asse-
rendae."3° Damit wurde natürlich die Möglichkeit, Thomas im Unterricht
einzusetzen, innerhalb und außerhalb des Ordens mit einem großen
Fragezeichen versehen. Außerhalb des Ordens bedeutete dieses
Fragezeichen nichts Neues. Thomas galt als eine Autorität neben anderen, wie
Bonaventura, Alexander von Flales und Duns Scotus, ohne dass seine

Heiligkeit dabei eine Rolle spielte und man ihm eine privilegierte Position
in der Debatte einräumte.

Aber innerhalb des Ordens verhielt es sich anders. Dort berief man sich
in diesem Zusammenhang noch auf ein weiteres Dokument und zwar auf
eines, das die Autorität des Papstes auf den Plan brachte.31 Im Traktat

29 Pierre d'Ailly: Propositio facta in consistorio contra Magistrum Johannem de Monto-
sono, in: Du PLESSIS D'ARGENTRÉ: Collectio judiciorum de novis erroribus, Band 1/2. Paris 1728,
Nachdruck Brüssel: Culture et civilisation 1963, 69b-74b, hier 73b-74a: „[...] quamvis aliqua
propositio vel assertio possit habere aliquem sensum verum, tarnen potest rationabiliter
condemnari tanquam revocanda propter alium sensum erroneum in ea vel in ejus probatione
intellectum. Et, hoc supposito, praeambula et alia per me declaranda probabuntur, tarn
rationibus, quam auctoritatibus Sanctorum et Doctorum et specialiter ex dictis S. Thomae
de Aquino, ut sic adversarius, qui ejus doctrinam sequi ac defendere false et inaniter
gloriatur, convincatur evidentius et velut alter Goliath, proprio gladio juguletur." Vgl. 1 Sm

17, 51. Das Goliath-Bild hat eine Tradition, gerade wo es um inaniter gloriari geht. Siehe
Bernhard von ClairvauX: Sermones III, in: Leclercq, Jean / ROCHAIS, Henri: S. Bernardi
opera, Band VI.2. Rom: Editiones Cistercienses, 1972, Sententiae series prima, Sent. 32, 18:

"Goliath suo gladio occidendus est, id est vana gloria consideratione ipsius vanae gloriae."
Welche Stelle aus Thomas hier gemeint ist, geht aus der Einleitung hervor, die der Liste
verurteilter Thesen beigefügt ist. Siehe CUP, Band 3, 491-496 (n. 1559), hier 492: „[...] S.

Thomas in tractatu suo Contra errores Grecorum dicit in principio: ,Si qua in dictis
antiquorum doctorum inveniuntur, que cum tanta cautela non dicantur, quanta a modernis
servatur, non [...] ea extendere oportet, sed exponere reverenter'." Diese Stelle wird später
von Pierre d'Ailly selbst zitiert. Vgl. THOMAS VON AQUIN: Contra errores Graecorum (Opera
omnia 40). Rom: Ad sanctae Sabinae 1969, Prologus, A 71b.

3° Pierre d'Ailly: Tractatus ex parte Universitatis Studii Parisienis contra Magistrum
Johannem de Montosono, in: Du PLESSIS D'ARGENTRÉ: Collectio judiciorum de novis erroribus,
Band 1/2, 753-1293, hier 128b: „[...] licet praedicta sancti Thomae doctrina secundum ejus
intellectum vel intentionem, aliqualiter esset vera, tarnen propter hoc, sub ilia verborum
improprietate, et falsi sensus ambiguitate, sine veri sensus expositione a scholasticis non est
simpliciter asserenda." Zur Begründung führt er hier unter anderem die in der
vorangehenden Anmerkung genannte Stelle aus Thomas' Contra errores Graecorum an.

31 Johannes de Montesono hatte dieses weitere Dokument nicht herangezogen, sondern
lediglich die Revocatio vorgezeigt. Der Plural „litterae" in Anm. 28 oben verweist nur auf



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 271

d'Aillys finden wir einige Informationen über dieses Dokument. Wie er
ausführt, approbierten nach Meinung einiger Verteidiger des Thomas,
nämlich der Dominikaner, nicht nur der Brief von Bischof Bourret,
sondern auch eine päpstliche Bulle ausdrücklich die Lehre des Thomas.32

D'Ailly sagt nicht, um welche Bulle es sich dabei handelt. Man kann jedoch
vermuten, dass er sich auf Laudabilis Deus Urbans V. bezieht, die 1368
anlässlich der Überführung der Reste des Thomas nach Toulouse angefertigt
wurde. Darin wird betont, dass die Lehre des Thomas wahr sei und in
Übereinstimmung mit der Lehre der Kirche stehe, weshalb sie von jedem
befolgt werden solle.33

Aus den Ausführungen d'Aillys können wir ableiten, dass diese Bulle zu
der Zeit noch keine allgemeine Bekanntheit außerhalb des Ordens ge-
noss.34 Dies änderte sich aber im Laufe des fünfzehnten Jahrhunderts, als
dieses Dokument zusammen mit der Revocatio und einem dritten Text,
dem Fragment einer Papst Innozenz VI. zugeschriebenen Predigt Ecce plus
quam Salomon hic, als Dossier verbreitet wurde und eine große Bedeutung
bei der Bekräftigung der Autorität des Thomas gewann.35 Wirkmächtig

letztere Urkunde und ist wie üblich mit dem Singular .Brief oder .Schreiben' zu übersetzen.
Dass es sich hier tatsächlich nur um die Revocatio handelt, geht daraus hervor, dass sich die
Magister um eine Kopie dieser „litterae" bemühten (siehe CUP, Band 3, 490 (n. 1558): „[...]
magister Galleranus [...] nomine sepedicte facultatis petiit lecturam et copiam dictarum
literarum [...].") Eine solche Kopie wurde auch angefertigt. Wie der Anfang dieser Kopie
zeigt, betraf sie nur die Revocatio. Siehe Du PLESSIS D'ARGENTRÉ : Collectio judiciorum de

novis erroribus, Band 1/1, 224b.
32 PIERRE D'Ailly : Tractatus ex parte Universitatis, 122a: „[...] dicunt quidam, quod

doctrina S. Thomae [...] est approbata expresse per bullam summi Pontificis, ac etiam per
litteram authenticam Domini Stephani Episcopi Parisiensis [...]." Dass hier von Dominikanern

die Rede ist, lässt sich einer etwas späteren Stelle entnehmen, ebd., 122b: „[...] Ordo
Fratrum Praedicatorum dicit se habere bullam super confirmatione vel approbatione
doctrinae S. Thomae [...]."

33 Diese Bulle ist ediert in BOLLANDUS, Joannes / HENSCHENIUS, Godefridus / PAPEBRO-

CHIUS, Daniel: Acta sanctorum, Band 7 (März Band 1). Paris: Victor Palmé 1865, 731C-732B.
Die betreffende Stelle befindet sich am Ende der Bulle, ebd. 732B: „Volumus insuper et
tenore praesentium vobis injungimus, ut dicti B. Thomae doctrinam, tamquam veridicam et
Catholicam sectemini, eamque studeatis totis viribus ampliare."

34 Ihm zufolge wurde im Laufe des Prozesses gar keine Bulle vorgelegt. Siehe PIERRE

D'Ailly: Tractatus ex parte Universitatis, 122a: „[...] in dicto processu nunquam fuerit
exhibita aliqua bulla Papae, nec ipsius copia super confirmatione vel approbatione dictae
doctrinae." Wohl aus diesem Grund war Pierre d'Ailly sehr zurückhaltend und wollte die
Bulle, von der die Dominikaner sprachen, nicht als Beweismittel gelten lassen, wie aus der
Bemerkung hervorgeht, die direkt auf die oben in dieser Anmerkung zitierte Stelle folgt,
ebd.: „Et ideo, cum idem sit judicandum de his, quae non sunt, et de his, quae non apparent,
sicut dicunt jura, sequitur, quod hoc non debuit dictum processum impedire."

35 Das Thema der Predigt ist dem Matthäus-Evangelium entnommen (Mt 12,42). Um
welche Predigt es sich dabei handelt, ist mir unklar geblieben. In den Quellen des
fünfzehnten Jahrhunderts wird stets nur ein und derselbe Satz zitiert, und zwar: „.Numquam qui
doctrinam sancti Thomae tenuit inventus est a tramite veritatis deviasse. Sed qui earn
impugnavit semper fuit de veritate suspectus.' Haec Innocencius papa in sermone Esse plus
quam Salomon hic." Siehe WEILER, Anton G.: Heinrich von Gorkum (f 1431). Seine Stellung in



Maarten J.F.M. Hoenen

war vor allem die Publikation dieses Dossiers in der Tabula aurea des
Dominikaners Petrus de Bergamo in den Editionen von 1473 (Bologna),
1487 (Basel), 1495 (Basel) und 1497 (Venedig), in denen diese drei Stücke
an den Anfang des Werkes gestellt waren als eine päpstliche commendatio
der Lehre des Thomas.36

Die Tabula ist ein Produkt des Dominikanerordens, das als Hilfsmittel
zum Studium der Werke des Thomas entworfen worden war. In der
Einleitung zur Ausgabe von 1497 hebt der anonyme Verfasser, wohl
Ambrosius Alemannus, hervor, dass das Werk des Thomas keines Dritten zur
Auslegung bedürfe, sondern sich selbst auslege: „Divus Thomas seipsum
declarat." Was Thomas an der einen Stelle undeutlich sage, formuliere er
an einer anderen klar verständlich.37 Mit dieser Exegese, die auf die antike

der Philosophie und der Theologie des Spätmittelalters. Hilversum: Paul Brand 1962, 107-108.
Als Vorlage diente wohl eine Predigt für den Festtag des Thomas, die im Jahre 1324 von
Pierre Roger, dem späteren Papst Clemens VI., gehalten wurde. Die Predigt hat dasselbe
Thema und bringt auch einen ähnlichen Gedanken zum Ausdruck. Siehe mit einer
Begründung der Autorschaft und Datierung LAURENT, Marie-Hyacinthe: Pierre Roger et
Thomas d'Aquin, in: Revue Thomiste 36 (1931) 157-173, hier 168: „Haec ergo doctrina,
charissimi, non recedat ob ore, non recedat a corde, quia ipsam certe sequens non dévias,
ipsam cogitans non erras, ipsam tenens non corruis; ipsam loquens non metuis, ipsam
studiens ad veritatem pervenis: Tenui ergo nec dimittam earn." Zwei Jahre später (1326) hielt
Pierre Roger eine weitere Predigt mit dem Thema Vir Dei es tu et Verbum Domini est in ore
tuo (3 Rg 17, 24). Dort findet sich wörtlich dasselbe Zitat, jedoch schrieb er sie nun Bernhard
von Clairvaux zu. Siehe, ebd., 172: „[...] tibi dico illud Bernardi: Non recedat ob ore [...]." Die
Quelle ist eine Predigt von Bernhard, in der er (natürlich) nicht von Thomas, sondern von
der Gottesmutter Maria spricht. Siehe BERNHARD VON CLAIRVAUX: Sermones I, in: LECLERCQ,

Jean / ROCHAIS, Henri: S. Bernardi opera, Band IV. Rom: Editiones Cistercienses 1966, Horn.
2, n. 17, 35: „In periculis, in angustiis, in rebus dubiis, Mariam cogita, Mariam invoca. Non
recedat ab ore, non recedat a corde, et ut impetres eius orationis suffragium, non deseras
conversationis exemplum. Ipsam sequens non dévias, ipsam rogans non desperas, ipsam
cogitans non erras. Ipsa tenente non corruis, ipsa protegente non metuis, ipsa duce non
fatigaris, ipsa propitia pervenis [...]." Ein eindrucksvolles Beispiel dafür, wie in Predigten und
Ansprachen des späten Mittelalters auch bei öffentlichen Gelegenheiten alte Quellen ohne
Verweis über Passagen hinweg zitiert und verwertet wurden, bietet die Rede, die der erste
Rektor der Universität Freiburg bei der Eröffnung der Universität im Jahre 1457 gehalten
hatte. Dazu NELSON, Axel: Richard de Burys Philobiblion und die Festreden Matthaeus
Hümmels, des ersten Rektors der Albert-Ludwigs-Universität zu Freiburg, in: Zentralblatt für
Bibliothekswesen 40 (1923) 269-278.

36 In der Ausgabe PETRUS DE BERGAMO: Tabula in libros, opuscula et commentaria divi
Thomae de Aquino [...]. Venedig 1497, fol. a2r taucht der Begriff „commendatio" auf. Petrus
starb im Jahre 1482. Sein Werk wurde von seinem Schüler, dem Dominikaner Ambrosius
Alemannus fortgesetzt. Er hat auch die Ausgabe von 1497 besorgt, wie aus dem Empfehlungsschreiben

hervorgeht, das der Edition, ebd., fol. aiv, beigefügt ist.
37 Declaratio prohoemialis, in: PETRUS DE BERGAMO: Tabula, fol 33' ", hier fol. a3v (sexto

sciendum est): „[...] idem Divus Thomas in se vel in suo simili in dictis suis seipsum ibidem
(gemeint ist die Konkordanz, siehe dazu weiter unten, MH) declarat in libris suis, si bene

atque diligenter ibidem inspiciatur." Zu beachten ist, dass in den früheren Drucken dieses
Vorwort in einer kürzeren Fassung vorliegt. Dort fehlt zum Beispiel die betreffende Passage.
Es ist also wohl nicht anzunehmen, dass diese Passage auf Petrus de Bergamo selbst
zurückgeht, sondern eher auf Ambrosius Alemannus, der die Konkordanz, auf die in dieser



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 273

Regel, Homer aus sich selbst heraus zu erklären, zurückgeht, nimmt der
Verfasser implizit das Verdikt d'Aillys ins Visier. Das Werk des Thomas
benötige keine „veri sensus expositio", um verstanden zu werden, vielmehr
sei eine gute Kenntnis des gesamten Werks ausreichend, um die
Auffassung des Autors herauszuarbeiten, die nirgends im Widerspruch zur
Wahrheit stehe.38 Nun ist es auffallend, dass diese Form der Exegese auf
Thomas angewandt wird. Nach meiner Erkenntnis gibt es hierfür kein
anderes Beispiel aus der mittelalterlichen Tradition, weder bei einem
einzelnen Autor wie Augustin oder Petrus Lombardus noch bei einem
ganzen Korpus von Texten, die der Tradition eines einzelnen Denkers
zugeschrieben werden, wie dem Corpus Aristotelicum. Die große
Ausnahme ist die Heilige Schrift. Es liegt daher der Schluss nahe, dass Petrus
und nach ihm Ambrosius bewusst die für die Bibel typische Form der
Schriftexegese auf Thomas anwandten.39 Die göttliche Inspiration des
Thomas unterstrichen beide geschickt dadurch, dass sie konsequent von
„doctor sanctus" und „divinus doctor" sprachen und mittels einer
Konkordanz deutlich machten, welche undeutlichen Stellen durch klare
Passagen erhellt werden, ganz in der Tradition der mittelalterlichen
Bibelexegese.40 Wir können hier also von einer Sakralisierung von Thomas'

Passage Bezug genommen wird, ergänzt hatte. Diese ergänzte Konkordanz ist der Edition
von 1497 auf fol. 323r~362v beigegeben. Näheres zu dieser Konkordanz in Anm. 40 weiter
unten. In der modernen Neuauflage der Tabula, PETRUS DE BERGAMO: In opera sancti Thomae
Aquinatis index seu tabula aurea. Rom: Editiones Paulinae i960, wird dieses Vorwort in einer
ähnlich ausführlichen Fassung, wie sie der Druck von 1497 (Venedig) hat, jedoch mit einem
leicht abweichenden Wortlaut abgedruckt und ohne Begründung Petrus de Bergamo
zugeschrieben, was wohl zu berichtigen ist. Siehe ebd., vii-xi, bes. vii.

38 Dass diese Tabula umfassend sein will, wird am Anfang ausdrücklich hervorgehoben,
Declaratio prohoemialis, in: PETRUS DE BERGAMO: Tabula, fol. a3r (primo sciendum est): „[...]
haec tabula [...] continet [...] conclusiones principales omnium librorum atque opusculorum
eiusdem Divi doctoris [...]." Dieser Hinweis findet sich, anders formuliert, auch in den
früheren Drucken und geht wohl auf Petrus zurück.

39 Es war Augustinus, der diese antike Regel in für das Mittelalter prägender Weise bei
der Deutung der Heiligen Schrift einsetzte. Er begründete die Tatsache, dass die Heilige
Schrift neben deutlichen auch undeutliche Stellen enthalte, mit der Wirkung des Heiligen
Geistes, der alle Stellen so aufeinander abgestimmt habe, dass der Mensch an der Lektüre
immer Gefallen finden würde. Die deutlichen Stellen erweckten den Hunger zum Lesen,
während die undeutlichen Passagen der Langeweile entgegenwirkten. Siehe AUGUSTINUS: De
doctrina christiana. Green, Guilelmus M. (Hg.). Wien: Hoelder-Pichler-Tempsky 1963, Lib. 2,

VI.8.15, 37: „Magnifice igitur et salubriter Spiritus sanctus ita scripturas sanctas modificavit,
ut locis apertioribus fami occurreret, obscurioribus autem fastidia detergeret. Nihil enim
fere de illis obscuritatibus eruitur, quod non planissime dictum alibi repperiatur."

4° Die Überzeugung, dass die Heiligen Schrift keine Widersprüche enthalte, da an den
verschiedenen Stellen immer dieselbe göttliche Wahrheit spreche, brachte Augustinus in
einer Predigt in einer Weise auf den Punkt, die genau dem Vorgehen von Petrus de Bergamo
und Ambrosius Alemannus in ihrer Konkordanz entspricht. Siehe DOLBEAU, François:
Augustin d'Hippone. Vingt-six sermons au peuple d'Afrique. Paris: Institut d'Études Augus-
tiniennes 1996, Sermo de Psalmo XXI, 553-578, hier 565: „Coniunge utrumque: utrumque
concordet, quia qui locutus est per Iohannem in euangelio, ipse locutus est per Paulum in



274 Maarten J.F.M. Hoenen

Oeuvre sprechen, einer Sakralisierung, der auch die päpstliche Autorität
als Gewährsmann diente.

Petrus und Ambrosius standen damit nicht alleine. Ähnliches lässt sich
auch bei anderen Ordensmitgliedern beobachten. So behauptet Thomas de
Sancto Germano in seinem Widmungsschreiben, das der ersten gedruckten

Ausgabe (1483) von Johannes Capreolus' Defensiones beigefügt war,
dass sogar Thomas' Gegner eingestehen müssten, dass er derart durch Gott
inspiriert gewesen sei, dass er nie etwas gedacht oder geschrieben habe,
das er hätte korrigieren müssen, und dass es für ihn nie nötig gewesen sei,
nochmals durchzusehen, was er geschrieben habe.41 Der Text des Thomas
sei somit in seinem genauen Wortlaut als göttliche Wahrheit zu nehmen.
Wer Thomas kritisiere, so heißt es, beleidige nicht nur die menschliche
Majestät, sondern auch die göttliche.42 Wir sehen somit, wie innerhalb des
Ordens die Tendenz aufkam, den Text des Thomas wo immer möglich
wörtlich zu nehmen und seine Worte lediglich mit seinen eigenen Worten
auszulegen, genau in der von ihm gegebenen Wortfolge, als ginge man
davon aus, dass sich die eingangs besprochene Allgemeinheit im genauen
Wortlaut widerspiegle. In der Konkordanz des Petrus de Bergamo werden
die Lösungen daher auch präsentiert „prout iacent in libris eiusdem sancti

epistula. Non potest secum ipse discordare [...]." Nach diesem Prinzip stellten die beiden
Dominikaner in ihrem Werk nicht nur die undeutlichen Passagen einander gegenüber,
sondern lösten auch die Widersprüche. Die Konkordanz trägt als Titel Etymologiae id est
Concordantiae conclusionum Thomae Aquinatis in quibus videtur sibi contradicere. Petrus
hatte die Arbeit an der Konkordanz begonnen, die Ambrosius später mit großem Einsatz
weiterführte. Letzterer ordnete die ursprünglich nach Werken aufgelisteten Widersprüche
thematisch und ergänzte sie um ein Vielfaches. In den frühesten Drucken enthält die
Konkordanz nur zweihundert gelöste Widersprüche (Venedig 1476 und Köln 1480), in den
späteren Fassungen dagegen mehr als zwölfhundert (Venedig 1497). Ich verdanke die
Informationen über die verschiedenen Ausgaben Mario Meliadö.

41 Dieser Brief ist unter dem Titel Epistola prooemialis abgedruckt in JOHANNES
CAPREOLUS: Defensiones theologiae divi Thomae Aquinatis, Band 1. PABAN, Oeslaus / PÈGUES,

Thomas (Hgg.). Tours: Alfred Cattier 1900, xiii-xix, hier xvii: „Agnoscantque divum Docto-
rem, catholicae veritatis professorem, sensisse nunquam aut scripsisse quod expugnari
queat; breviloquum fuisse, ut ei sua scripta recensere necesse non fuerit; recteque suscipi ac

probari ab omnibus debere, utpote cui sapientiam ex alto infunderat Omnipotens, divinam,
singularem, immobilem, Reipublicae Christianae expedientissimam, semperque mansuram."
Die Anklänge an den Wortlaut des Urteils der Pariser Magister, das in der Revocatio
wiedergegeben wird, sind unüberhörbar. Thomas de Sancto Germano setzt hier zudem eine
Deutung über die Unfehlbarkeit der Lehre des Thomas fort, die bereits im vierzehnten
Jahrhundert von den Dominikanern verteidigt wurde. Siehe Anm. 20 oben.

42 Thomas de Sancto Germano: Epistola prooemialis, in: Johannes Capreolus:
Defensiones, xv: „Irrident alii tanquam crimen sit laesae majestatis hujus sententiam reprobare,
qui si quid pensi, aut humani, nedum christiani, haberent, intelligerent non humanam
tantum, sed divinam quoque se laedere majestatem." Diese Anschuldigung an die Adresse
der Thomasgegner bedeutet im Klartext, dass sie sich desselben Vergehens schuldig machen,
das auch zur Erbsünde geführt habe. Mit ihrer Kritik beleidigten sie nämlich die göttliche
Autorität und erkannten diese nicht an, wie sie durch Thomas gesprochen habe. Das ist eine
harte Anschuldigung.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 275

Doctoris".43 Diese Form des Respekts dem Text gegenüber unterstreicht
einmal mehr den sakralen Charakter, der den Werken des Thomas
zuerkannt wurde, da ja gerade in der Schriftexegese die Wortfolge, der
„verborum ordo", als Teil des offenbarten Mysteriums betrachtet wurde.44
Diese Praxis wurde später schließlich durch das Generalkapitel von 1615

(Bologna) vorgeschrieben: Die Studenten sollten in den disputationes die
Lehre des Thomas wörtlich, „quantum ad verba", hervorbringen und wenn
möglich den Text gänzlich auswendig lernen, so dass sie seine Art des

Sprechens, seinen Stil und seine Worte übernehmen können, um auf diese
Weise nicht von seiner Lehre abzuweichen. 45

Dass Thomas als Lehrer innerhalb des Ordens galt, heißt in der zweiten
Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts also im wörtlichsten Sinne, dass seine
Schriften als Ausgangspunkt genommen wurden. Hält man sich an die
Lehre, die in diesen Werken vorgetragen wird, kann man nicht von der
Wahrheit abweichen. So beteuert bereits der Text der Innozenz
zugeschriebenen Predigt, der Teil des erwähnten Dossiers war, „numquam qui

43 Declaratio prohoemialis, in: PETRUS DE BERGAMO: Tabula, fol. aj" (sexto sciendum est).
Ähnlich geht auch Johannes Capreolus in seinen Defensiones vor. Er verteidigt in diesem
Werk Thomas gegen Angriffe von Autoren wie Petrus Aureolus, Johannes Duns Scotus,
Durandus von Saint Pourçain und Heinrich von Gent. Bevor er sich an diese Aufgabe macht,
gibt er dem Leser in einer kleinen Einleitung zu verstehen, dass er nichts selbst hinzufügen,
sondern nur die „verba" und „dicta" des Thomas anführen wolle, um die vorgebrachten
Meinungen des Thomas zu illustrieren und die Argumente seiner Gegner zu widerlegen.
Und in der Tat ist das Werk eine große Sammlung wörtlicher Zitate aus den Werken des

Thomas, die mit kurzen Sätzen aus der Hand des Johannes miteinander verbunden werden.
Siehe JOHANNES Capreolus: Defensiones. Band 1. Prologus, quaestio 1, 1 (meine
Hervorhebungen): „Sed antequam ad conclusiones veniam, praemitto unum, quod per totam
lecturam haberi volo pro supposito, et est quod nihil de proprio intendo influere, sed solum
opiniones quae mihi videntur de mente S. Thomae fuisse recitare, nec aliquas probationes ad
conclusiones adducere praeter verba sua, nisi raro. Objectiones vero Aureoli, Scoti, Durandi,
Joannis de Ripa, Henrici, Guidonis de Carmelo, Garronis, Adam et aliorum sanctum Tho-
mam impugnantium propono locis suis adducere et solvere per dicta S. Thomae."

44 Bekanntlich unterschied Hieronymus mit Blick auf die Wortfolge zwischen der
Heiligen Schrift und den übrigen Werken. Nur bei der Übersetzung der Heiligen Schrift will
er die Wortfolge des Originals bewahren, da sie zur Offenbarung gehöre. Bei den anderen
Werken könne man sich darauf beschränken, den Sinn wiederzugeben. Siehe HIERONYMUS:

Epistulae Pars 1. HlLBERG, Isidorus (Hg.). Zweite erweiterte Auflage. Wien: Verlag der
Österreichischen Akademie der Wissenschaften 1996, Epist. 57, n. 5, 508: „[...] ego enim non
solum fateor, sed libera uoce profiteor me in interpretatione Graecorum absque scripturis
Sanctis, ubi et uerborum ordo mysterium est, non uerbum e uerbo, sed sensum exprimere de
sensu."

45 Diese Praxis lässt sich erst spät in den Beschlüssen der Generalkapitel (Bologna 1615)

nachweisen. Siehe MOPH, Band 11. Rom: Typographia Polyglotta 1902, 246. Sie herrschte
jedoch bereits im fünfzehnten Jahrhundert im Unterricht, wie die Disputationen, die in den
Handschriften des Dominikaners Georg Schwartz überliefert sind, belegen. Diese Disputationen

sind zu einem großen Teil aus wörtlichen Thomas-Zitaten aufgebaut. Dazu mit einer
Edition und einem Kommentar, HOENEN, Maarten J.F.M.: Speculum philosophiae medii aevi.
Die Handschriftensammlung des Dominikaners Georg Schwartz (f nach 1484). Amsterdam:
Grüner 1994,112-130.



276 Maarten J.F.M. Hoenen

doctrinam sancti Thomae tenuit inventus est a tramite veritatis
deviasse".46

Diese dem Werk des Thomas unterstellte besondere Qualität machte
ihn auch außerhalb des Ordens besonders geeignet als Lehrer. Seine

göttliche Inspiration war ein Geschenk an alle, nicht nur die Dominikaner.
Im ausgehenden fünfzehnten Jahrhundert lässt sich entsprechend
beobachten, dass die Werke des Thomas massiv auch außerhalb des Ordens
im universitären Unterricht eingesetzt wurden, vor allem auf dem niedrigsten

Niveau, der Logik und der Physik, von Verteidigern einer Strömung,
die sich in der Auseinandersetzung mit anderen Richtungen wie den
Nominalisten, Scotisten und Albertisten als Thomisten bezeichnete. Dieser
Einsatz von Thomas geschah mittels Kommentierung universitärer
Standardtexte „iuxta doctrinam sancti Thomae" oder „in via sanctissimae
doctoris Thomae", wobei diesmal nicht der wörtliche Text des Thomas im
Zentrum stand, sondern pauschal an seine Heiligkeit und seine Approbation

durch die Kirche appelliert wurde.47 Beispielhaft ist ein Traktat, der
durch seine besondere Form auffallt, nämlich der Thesaurus sophismatum,
der 1495 bei Heinrich Quentell in Köln gedruckt wurde, einem Drucker,
der auch zahlreiche andere thomistische Schulbücher herausgegeben
hatte.48 Dieses Werk war als Übungsbuch für den Logikunterricht gedacht.
Vorangestellt war eine anonyme Predigt, gehalten am Festtag für Thomas
von Aquin 1493 an der Universität zu Köln.49 In dieser Predigt finden wir
alle Elemente wieder, die wir bereits kennen gelernt haben und die die
besondere Bedeutung von Thomas als Lehrer und geistige Leuchte
unterstreichen: die Allgemeinheit seiner Lehre, die Kanonisierung und seine der
Heiligen Schrift entsprechende Vorbildhaftigkeit. Kennzeichnend ist die

46 Siehe Anm. 35 oben.
47 Viele dieser Drucke wurden in Köln aufgelegt. Sie sind verzeichnet in VOULLIÉME,

Ernst: Der Buchdruck Kölns bis zum Ende des fünfzehnten Jahrhunderts. Bonn 1903, Reprint
Düsseldorf: Droste Verlag 1978. Siehe zum Beispiel LAMBERTUS de MONTE: Expositio circa très
lihros De anima Aristotelis, qua praeclarissimis commentariis divi Thomae Aquinatis naturalis
philosophiae interpretis acutissimi [...] concordat [...]. Köln 1498, Titelseite: „Urbanus quintus
[...] sancti Thomae Aquinatis extollens gloriam et apostolica auctoritate approbans doctrinam

mandavit [...]: Volumus et tenore praesentium vobis iniungimus, ut dicti beati Thomae
doctrinam tanquam veridicam et catholicam sectemini eamque studeatis totis viribus am-
pliare."

48 Thesaurus sophismatum circa tractatus parvorum logicalium. Köln 1495. Für eine Liste
der von Heinrich Quentell gedruckten Werke, siehe VOULLIÉME: Der Buchdruck Kölns, cxvi-
cxxvi.

49 Sermo de divo doctore Thoma Aquinate, in: Thesaurus sophismatum, fol. Aiiiv-bir. Die
Datierung folgt der Angabe in der Überschrift der Predigt. Neben der Predigt sind in diesem
Werk auf fol. Aiir-Aiii' auch drei Gebete des Thomas von Aquin für Studenten beigegeben.
Zu diesen Gebeten, die auch in anderen Drucken auftauchen und eine lange Tradition
haben, siehe SCHMIDTKE, Dieter: Thomas von Aquin deutsch, in: WACHINGER, Burghart:
Verfasserlexikon. Die deutsche Literatur des Mittelalters. Band 9. Zweite neu bearbeitete
Auflage. Berlin: Walter de Gruyter 1995, 822-838, bes. 835.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 277

wiederholte Beteuerung, dass Thomas allen alles lehre: „quod omnes
omnia doceat.'V Er sei derjenige, der alle Weisheiten zusammengebracht
habe, die bis jetzt an verstreuten Stellen überliefert waren, was seine
Schriften zum Maßstab bei der Beurteilung aller anderen Weisheiten
mache: „quasi régula omnium aliorum sapienter dicta". Thomas wird hier
als das göttliche Gegenstück zum kreatürlichen Aristoteles stilisiert, wie
ihn Averroes in seinem Kommentar zu De anima dargestellt hatte.51

Wer jetzt erwartet, dass das Schulbuch, das auf diese Predigt folgt,
ausdrücklich auf die Werke des Thomas eingeht, wird enttäuscht.
Nirgends findet sich ein wörtliches Zitat oder ein Verweis, zumindest habe
ich nichts dergleichen feststellen können. Dies gilt ebenfalls, wenn auch
nicht in so extremem Maße, für die übrigen Schulbücher, die „in via Sancti
Thomae" geschrieben wurden.52 Offenbar war es unmöglich an den
Universitäten, also außerhalb der Grenzen des Ordens, lediglich Thomas zu
zitieren, da dies bei Gelehrten, die Thomas reservierter gegenüberstanden,
wie den Albertisten, Scotisten und Nominalisten, zu Verstimmungen
führen und jede seriöse Debatte zum Scheitern verurteilen würde.53 Denn
bei diesen Debatten ging es unter anderem auch um die Frage, ob die
Thomas durch die Kirche zuerkannte Heiligkeit überhaupt als Argument
in einer philosophischen Auseinandersetzung herangezogen werden
könne. In einer Disputation von 1497 kritisierte der Erfurter Philosoph
Bartholomäus von Usingen die Haltung der Thomisten, die darin gipfle,
dass man ihnen zufolge nicht gegen Thomas argumentieren könne, da

5° Siehe Sermo de divo doctore Thoma Aquinate, in: Thesaurus sophismatum, fol. Avir v

(meine Hervorhebungen): „Quem praeter Thomam invenies qui omnia sufficienter docuerit?
Gregorium moraiem, subtilissimum Augustinum, Ambrosium anagogicum, historiographum
Hieronimum appellamus. Universalem seu communem nostrum doctorem concordi animo
omnes testantur quod omnes omnia doceat." Und ebd.: „Infallibilis ecclesiae auctoritas, quae
eum maxima a Deo donatum gloria credit, et sanctarum litterarum testimonia, quibus
erudientes ad iustitiam (vgl. 2 Tim 3, 16) plurimos quasi Stellas fore in perpétuas mansiones
(vgl. Dn 12,3) firmum habetur, unde verissime Thomam docentem omnia omnes solem dicere
possem."

51 Sermo de divo doctore Thoma Aquinate, in: Thesaurus sophismatum, fol. Avi':
„Ordinatissimum eius ingenium in quo sapientia maxime deprehenditur. Quomodo praeter
ipsum ostendere potero qui solus quasi régula omnia aliorum sapienter dicta hincinde
confusa in unum ordinem coegit?" Die betreffende Stelle des Averroes war in den
Auctoritates Aristotelis aufgenommen und war daher wohlbekannt unter den Studenten in
Köln. Siehe HAMESSE, Jacqueline (Hg.): Les Auctoritates Aristotelis. Un florilège médiéval.
Étude historique et édition critique. Louvain: Publications Universitaires 1974, 190 (n. 189):
„[...] ille homo, scilicet Aristoteles fuit in natura régula et exemplar quoddam." Die
Auctoritates wurden in Köln im fünfzehnten Jahrhundert mehrfach gedruckt. Dazu
VOULLIÊME: Der Buchdruck Kölns, 76-78 (n. 180-182).

52 Diese Schulbücher sind in den Publikationen unter anderen von Henk G. Braakhuis,
Corneille H. Kneepkens, Pepijn Rutten und Henrik Wels untersucht worden.

53 Zu diesen Debatten siehe HOENEN, Maarten J.F.M.: Thomismus, Skotismus und Alber-
tismus. Das Entstehen und die Bedeutung von philosophischen Schulen im späten Mittelalter,
in: Bochumer Philosophisches Jahrbuch für Antike und Mittelalter 2 (1997) 81-103.



278 Maarten J.F.M. Hoenen

Heiligkeit und Irrlehre nicht zusammen gehen. Genau diese Auffassung
griff er an, und zwar in einer Form, der wir bereits bei Pierre d'Ailly
begegnet sind. Demnach sei die Heiligkeit des Lebens durchaus mit einem
error in der Lehre vereinbar, wofür Bartholomäus mehrere Beispiele gibt.
Bemerkenswert ist, dass er das thomistische Argument als das von
Unerfahrenen abtut, das oft durch gut meinende junge Studenten (boni iuvenes)
angeführt werde. 54 Dies erinnert an unseren früheren Befund, dass vor
allem Schulbücher aus den ersten Jahren des Unterrichts die Autorität des
Thomas hervorheben. Aus dieser Perspektive gesehen ist die Sache in der
Tat etwas merkwürdig. In diesen Schulbüchern ist, wie erwähnt, der
Verweis auf die Autorität des Thomas mehr oder weniger losgelöst vom
konkreten Inhalt. Man folgt zwar Thomas, aber ohne Bezugnahme auf
irgendeinen bestimmten Wortlaut - im Unterschied zur Praxis im
Dominikanerorden. Dies vermittelt den Eindruck, dass der Einsatz von Thomas
als geistiger Vater und Schutzherr für das, was in den Schulbüchern steht,
eher eine Methode war, um Studenten von der Stärke und Zuverlässigkeit
des vermittelten Unterrichtsstoffs, auch etwa im Hinblick auf Ketzereien
und Herausforderungen der Kirche von außen, zu überzeugen. Auffallend
ist zum Beispiel, wie in der genannten Kölner Predigt behauptet wird, dass
sich auf Grundlage der Werke des Thomas alle Angriffe der Kirche
gegenüber abwehren ließen.55 Thomas' Heiligkeit, durch die Dominikaner
so sorgfältig ins Licht gestellt, wird offensichtlich von den Thomisten
strategisch geschickt eingesetzt, mögen sie selbst von der ausnahmslosen
Überlegenheit des Thomas über alle anderen Denker überzeugt gewesen
sein oder nicht. Es ist in diesem Zusammenhang wichtig festzustellen, dass
die meisten Thomisten, die sich hierbei hervortaten, keine Dominikaner

54 BARTHOLOMAEUS VON USINGEN: Quaestio de quiditate quantitatis continuae in
disputatione de quolibet Erffordiae A.D. i4gy determinata. WÖHLER, Hans-Ulrich (Hg.), in:
Bochumer philosophisches Jahrbuch für Antike und Mittelalter 6 (2001) 137-195, hier 183: „Si
arguitur: Beatus Thomas et alii sancti patres tenuerunt primam opinionem, sed cum
sanctitate non videtur posse stare error in docendo et scripta eorum per ecclesiam approbata
sunt et assumpta, igitur non licet contra sentire. - Respondetur hoc esse argumentum im-
peritorum. Sed quia saepe obiicitur bonis iuuenibus, qui tali vel consimili a via veritatis
avertuntur, ideo respondeo ad ipsum, quod illi boni patres probabili via incesserunt et
determinaverunt, quod sibi probabilius ex suis principiis sequi videbatur. Cum quo stat eos
in multis errasse tarn in theologia quam in philosophia. Sanctimonia enim vite bene

compatitur errorem doctine sine tarnen temeritate." Hierauf folgen Beispiele von Heiligen,
die von anderen Heiligen korrigiert wurden.

55 Sermo de divo doctore Thoma Aquinate, in: Thesaurus sophismatum, fol. Avir: „Omnes
libros [die Bücher, die zur Verteidigung des Glaubens von der Kirche benutzt werden, MH]
lege. Nec tarnen unum invenies ubi tarn manifeste tarn efficaciter rationibus ecclesiae
convincantur inimici, ubi ex ipsis naturae principiis tarn clare infidelium rationes solvantur
[gemeint ist hier die Summa theologiae, MH], Reliquos libros [die anderen Werke des

Thomas, MH] missos faciam, nec enim brevi hac hora possum omnes librorum deprehendere
formas."



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 279

waren.56 Blicken wir jedoch auf die Dominikaner, dann gilt, dass diese
bereits seit langem praktizierten, was im fünfzehnten Jahrhundert aus
historischen Umständen auch außerhalb des Ordens Anerkennung fand:
ein Umgang mit den Werken des Thomas, der vorher allein der Auslegung
der Heiligen Schrift vorbehalten war. Es ist genau dieser Umgang, der den
merkwürdigen Gegensatz zwischen dem Festhalten an einem bestimmten
Corpus von Texten, das nicht kritisiert werden durfte, ausmacht und der
Existenz vielfaltiger theologischer und philosophischer Theorien, die
innerhalb des Ordens produziert wurden. 57

Abschließend ist damit, wie anfangs bereits gesagt, die Situation
innerhalb des Dominikanerordens wegen der Heiligkeit ihres Schulhauptes
als außergewöhnlich zu charakterisieren. Sie wirkte sich direkt auf den
Unterricht aus, der auf Thomas gründete und somit nicht nur als sicher
und zuverlässig, sondern aufgrund der Heiligsprechung auch als von der
Kirche approbiert galt. Man muss hierbei bedenken, dass sich die
Dominikaner wie auch die anderen Bettelorden eine besondere Aufgabe
innerhalb der Kirche zugeschrieben hatten, nämlich die Verkündung des
Glaubens. 58 Dieser Aufgabe wollten sie durch eine solide Ausbildung in
Theologie und Philosophie nachkommen. Durch die kirchliche Kanonisierung

des Thomas, die sich auch auf die Lehre ausdehnte, wurde der
Lehrstoff innerhalb des Ordens für diese hohe Aufgabe allgemein akzeptiert.

Bei den übrigen Bettelorden, den Franziskanern, den Augustinern
und den Karmelitern, ist die Lage natürlich etwas anders. Die von diesen
Orden auserwählten Schulhäupter (Johannes Duns Scotus, Aegidius Romanus,

Thomas von Straßburg) genossen keine solche Autorität innerhalb
der Kirche. Trotzdem lässt sich auch hier beobachten, dass dieselben
Kriterien angewandt wurden. Die Universität zu Köln beispielsweise
schrieb 1425 an die Stadt, dass sie an der Lehre nicht nur des Thomas,
sondern auch des Duns Scotus und des Aegidius Romanus festhalten wolle.
Ein Verbot dieser Lehren würde nämlich die betreffenden Orden

56 Die bekanntesten Thomisten in Köln waren Heinrich von Gorkum, Gerardus de Monte
und Lambertus de Monte. Vor allem von Lambertus de Monte wurden viele Werke „iuxta
doctrinam sancti Thomae" gedruckt. Einige dieser Thomisten waren offensichtlich mit den
Dominikanern verbunden, wie etwa Gerardus de Monte, der eine Konkordanz der Schriften
des Thomas verfasst und dem Generalkapitel zur Beurteilung vorgelegt hatte. Dazu
GERARDUS DE MONTE: Decisionum s. Thomae quae ad invicem oppositae a quibusdam dicuntur
concordantiae. MEERSSEMAN, Giles (Hg.). Rom: Istituto Storico Domenicano 1934, 8.

57 Bemerkenswert ist, dass es vor allem die Dominikaner waren (so weit sich dies
feststellen lässt), die sich weniger um die Kommentare „iuxta viam Thomae", sondern eher
um die Editionen der Werke des Thomas selbst kümmerten. Ein gutes Beispiel aus Köln ist
der Dominikaner Dietrich von Susteren, der bei Heinrich Quentell 1499 die Summa contra
gentiles und 1500 einige Quaestiones disputatae herausgegeben hatte. Siehe VOULLIÉME: Der
Buchdruck Kölns, 491-492 (n. 1145) und 497-498 (n. 1160).

58 Dazu HINNEBUSCH, William A.: The History of the Dominican Order. Origin and
Growth to 1500. Staten Island, New York: Alba House 1965,122-128.



28o Maarten J.F.M. Hoenen

beleidigen, deren Bibliotheken voll von Werken der genannten Gelehrten
seien. Auch diese, so hieß es ausdrücklich, seien durch die Kirche
approbiert, und zwar dadurch, dass sie diese Werke benutzt und bei der
Auslegung ihrer eigenen Lehre angewandt habe: „Romana et universalis
Ecclesia Doctores prenominatos facto et opere habet approbatos, eorum
libris et scriptis utendo et allegando."59 Insofern kann das Beispiel des
Dominikanerordens als „asymptotisches" Modell für die Frage nach der
Bedeutung und den Bedingungen der doctrina innerhalb der Bettelorden
verwendet werden: In den anderen Orden stellte sich nämlich genau
dieselbe Frage nach der allgemeinen Gültigkeit der in den Studia dozierten
Lehre, aber nur bei den Dominikanern war diese allgemeine Gültigkeit
nicht nur „facto et opere" festgelegt, sondern auch juristisch durch die
Kanonisierung des Thomas von Aquin.6°

Die Bedeutung der Kanonisierung als juristische Bestätigung der
allgemeinen Gültigkeit sollte nicht unterschätzt werden, auch nicht
innerhalb des Ordens. Dies wird deutlich aus der Tatsache, dass die
Behauptung, Thomas' Lehre sei göttlich inspiriert und erleuchte die ganze
Kirche, bereits in den allerersten Verteidigungen des Thomas von Aquin
um 1280 auftaucht, zum Beispiel im Correctorium corruptorii Quare des
Dominikaners Richard Knapwell. Aber erst nach der Kanonisierung weist
der Orden offiziell darauf hin, dass die Lehre des Thomas auch außerhalb
des Ordens Gültigkeit besitze. Dies mag für philosophische Ohren
vielleicht merkwürdig klingen: Die Kanonisierung macht eine Theorie ja
nicht gültiger, als sie ist. Es geht doch um den Inhalt, und dieser wird
durch die Kanonisierung nicht geändert. Aber diese Überlegungen treffen,

59 Dieser Text ist editiert in Ehrle, Franz: Der Sentenzenkommentar Peters von Candia
des Pisaner Papstes Alexanders V. Ein Beitrag zur Scheidung der Schulen in der Scholastik des

14. Jahrhunderts und zur Geschichte des Wegestreites. Münster: Aschendorff 1925, 281-290,
hier 284-285.

ho Ich bezeichne dieses Modell als „asymptotisch", da außer Thomas kein einziger
anderer mittelalterlicher Ordenslehrer heilig gesprochen wurde. Die kanonische Anerkennung

durch die Kirche, die Thomas seit 1323 genoss, wurde somit von anderen Ordenslehrern

zwar annähernd, jedoch nie voll erreicht. Dass die übrigen Orden im Hinblick auf
die allgemeine Relevanz ihrer Schulhäupter ähnlich argumentierten wie die Dominikaner,
zeigt zum Beispiel das Generalkapitel der Augustiner (Florenz 1287), die ihren Ordenslehrer
Aegidius Romanus ebenfalls als eine Leuchte für die ganze Welt darstellten, um damit zu
begründen, dass seine Lehre im Orden befolgt werden solle. Siehe ZUMKELLER, Adolar:
Theology and History of the Augustinian School in the Middle Ages. ROTELLE, John E. (Hg).
Villanova, Pennsilvania: Augustinian Press 1996, 12. Dass auch Aegidius Romanus als „doctor
communis" galt, zeigt folgender Befund. An der Stelle, wo Thomas von Straßburg im vierten
Buch seines Sentenzenkommentars von der Lehre der „communes doctores" spricht,
verweist eine Marginalie in der Handschrift München, Clm 14209, fol 2rb, nicht nur auf
Thomas von Aquin sondern auch auf Aegidius Romanus: „Rationes Thomae et Aegidii quod
potentia creandi non est communicabilis creaturae". Eine ähnliche Marginalie findet sich
auch im Druck THOMAS VON STRASSBURG: Commentaria in IUI libros Sententiarum. Venedig
1564, Nachdruck Ridgewood, New Jersey: Gregg 1965, Lib. IV, dist. 1, quaest., fol. 5Ôvb. Für
diesen Hinweis danke ich Ueli Zahnd.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 281

wo es sich um den Unterricht handelt, nicht ohne Weiteres zu. Beim
Unterricht innerhalb einer Tradition, in diesem Falle der der Kirche, geht
es um die ausdrückliche Anerkennung, ob das, was in den Schulen gelehrt
wird, auch tatsächlich mit der Tradition übereinstimmt. Diese
Anerkennung kann nicht von einem einzelnen Magister vorgenommen werden
oder einer beschränkten Gruppe von Magistern, sondern nur von der
Institution, die diese Tradition juristisch vertritt, nämlich der Kirche.61

Was sagt uns dies jetzt über die akademische Ausbildung innerhalb der
Bettelorden? Am Anfang meines Beitrags hatte ich auf die große Vielfalt an
Theorien hingewiesen, sogar innerhalb des Dominikanerordens, mit Bezug
auf die Lehre des Thomas. Auch die anderen Orden lassen eine solche
große Diversität an Lehren erkennen, wie Adolar Zumkeller für die
Augustiner gezeigt hat und Chris Schabel für die Karmeliter.62 Wie passt
dies nun damit zusammen, einem Schulhaupt nachzufolgen, vor allem
wenn dieses Schulhaupt heilig ist? Hier möchte ich wieder auf das

asymptotische Modell der Dominikaner zurückkommen. Die Autorität des

Schulhauptes speiste sich aus die Tatsache, dass seine Lehre als

„communis" galt: offen, umfassend und verständlich für jeden, oder wie es

in der Kölner Predigt aus dem Jahre 1493 von Thomas heißt, „quod omnes
omnia doceat".63 Es war genau dieser umfassende Aspekt, der Denker wie
Thomas von Aquin, Aegidius Romanus und Thomas von Straßburg als
Lehrer besonders geeignet erscheinen ließ, und es war ebenfalls genau
dieses Umfassende, das eine Vielheit an divergierenden Auffassungen

61 Aufschlussreich in dieser Hinsicht ist, dass nach den frühesten Biographen Thomas
bei seinem Ableben seine Schriften der Kirche zur Begutachtung überlassen habe. So etwa
PTOLOMÄUS VON LUCCA: Historia ecclesiastica nova, Lib. 23, cap. 9, in: FERRUA: S. Thomae

Aquinatis vitae fontes, 362: „Ad majorem tarnen sui securitatem et Ecclesiae romanae
reverentiam [...] suos libros in manu exposuit romanae Ecclesiae saepe dictae, prout recta
fides catholica et apostolica hoc exposcit [...]." Dazu ECKERT: Stilisierung und Umdeutung, 26.

Mit seiner Kanonisierung habe die Kirche dann ihr Urteil gesprochen. So sieht es auch
NICOLAUS MedenSIS im Vorwort seiner Evidentiae contra Durandum, Band 1. STELLA,

Prosperus T. (Hg.). Tübingen: Francke 2003, 3 (meine Hervorhebung): „[...] gressus illius vene-
randi doctoris sancti Thomae de Aquino [...] qui divinitus noscuntur directi, prout sanctae
Romanae Ecclesiae firmavit auctoritas [...]."

62 ZUMKELLER: Theology and History of the Augustinian School, 11-79, und SCHABEL,

Christopher: Carmelite ,Quodlibeta', in: DERS.: Theological Quodlibeta in the Middle Ages.
The Fourteenth Century. Leiden: Brill 2007, 493-543, hier 538-539.

63 Das Motiv, dass die Lehre des Thomas wie die Heilige Schrift von allen Lesern
verstanden werden könne, findet sich bereits im frühen vierzehnten Jahrhundert, zum Beispiel
an der in Anm. 61 genannten Stelle bei PTOLOMÄUS VON LUCCA: Historia ecclesiastica nova,
Lib. 23, cap. 9. In: FERRUA: S. Thomae Aquinatis vitae fontes, 362 (meine Hervorhebungen):
„[...] suam doctrinam asseruit [Thomas, MH] per ipsum traditam et scriptam ad fidei robur,
et instructionem fidelium, in quo modernos doctores transcendit, sive in philosophia, sive
theologia, sive in quacumque materia, secundum communem hominum intelligentium
opinionem, et inde in schola hodie parisiensi, communis doctor appellatur propter suam
claritatem doctrinae."



282 Maarten J.F.M. Hoenen

innerhalb der Grenzen der Orthodoxie nicht nur nicht ausschloss, sondern
geradezu beförderte.

Anhang

Bestimmte Thesen oder allgemeine Lehre?
Eine Bemerkung zur Historiographie des Thomismus

Frühere Forscher, wie Josef Koch und Martin Grabmann unterschieden
gerne zwischen treuen und weniger treuen Thomisten. Vor allem Koch
ließ sich dabei durch die Verurteilung von Durandus als Modell leiten. In
dieser Affäre zog der Orden die Konsequenz aus der in den Generalkapiteln

beschlossenen Vorschrift, Thomas nicht zu widersprechen, so
nahm Koch an.64 Durandus wurde nämlich durch den Orden beschuldigt,
in seinem Kommentar zu den Sentenzen in vielen Punkten eine andere
Lehre als Thomas verteidigt zu haben. Indem die Verurteilung auf
bestimmte Thesen abzielte, gäbe sie ein hilfreiches Beispiel ab, wie man sich
die Auswirkung dieser Vorschrift denken solle, meinte Koch und nach ihm
viele andere. Einige moderne Forscher folgen noch immer dieser Methode,
indem sie bestimmte Lehren hervorheben, die als Maßstab dafür dienen
sollen, ob ein Autor Thomist ist oder nicht, auch wenn sie die Verurteilung
selbst nicht zum Ausgangspunkt nehmen, sondern andere Vorgaben, die
sie anderen Quellen entnehmen oder selbst definieren.65

64 KOCH, Josef: Die Verteidigung der Theologie des Hl. Thomas von Aquin durch den
Dominikanerorden gegenüber Durandus de S. Porciano O.P., in: Ders.: Kleine Schriften, Band
2, 127-168. Exemplarisch für die Art und Weise, wie Grabmann urteilte, ist etwa GRABMANN,
Martin: Einzelgestalten aus der mittelalterlichen Dominikaner- und Thomistentheologie, in:
DERS., Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der Scholastik und Mystik,
Band 2. München: Max Hueber 1936, 512-613.

65 Ein gegenwärtiger Versuch auf Grund der inhaltlichen Treue zu Thomas zu
bestimmen, welche Denker als Thomisten zu kennzeichnen sind, wird etwa unternommen in
BERGER, David / VlJGEN, Jörgen: Thomistenlexikon. Bonn: Nova et Vetera 2006, vii. Siehe
auch, wenngleich ausschließlich mit Bezug auf heutige Richtungen des Thomismus, BONINO,

Serge-Thomas: Être thomiste, in: DERS. u.a. (Hgg.): Thomistes ou de l'actualité de saint
Thomas d'Aquin. Les Plans: Parole et Silence: 2003, 15-26. Einen großen Einfluss auf die
frühere Forschung besaßen auch die vierundzwanzig Thesen, die 1914 durch die Congregatio
Studiorum veröffentlicht (Dekret vom 27. Juli) und 1916 durch dieselbe als Ausdruck der
„germana S. Thomae doctrina" erklärt wurden. Darunter war zum Beispiel auch die These,
dass esse und essentia real unterschieden sind. Siehe DENZINGER, Heinrich: Enchiridion
symbolorum deßnitionum et declarationum de rebus fidei et morum, editio 41, HÜNERMANN,
Peter (Hg.). Freiburg: Herder 2007, 975-980 (n. 3601-3624), hier 976 (n. 3603). Dazu
MattiusSI, Guido: Le XXIV tesi della filosofia di S. Tommaso d'Aquino approvate dalla S.

Congregazione degli Studi. Rom: Typis Pontificae Universitatis Gregorianae 1947. Diese
Bestätigung der thomistischen Philosophie führte zu vielen Studien, in denen die
betreffenden These als Charakteristikum eines genuinen Thomismus betrachtet wurde. Grabmann
dagegen wusste, dass die historische Lage differenzierter war. Siehe GRABMANN, Martin: Die
Schrift ,De ente et essentia' und die Seinsmetaphysik des Heiligen Thomas von Aquin, in:



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 283

In der Tat ist die Verurteilung von Durandus ein eindrucksvolles
Dossier, das eine strenge Disziplin innerhalb des Ordens zu bezeugen
scheint, die hauptsächlich auf einzelne Thesen achtet. Dieses Dossier
besteht aus zwei Listen, von denen vor allem die zweite, die unter anderem

von Johannes von Neapel zusammengestellt wurde, von Bedeutung
ist. Sie führt insgesamt mehr als zweihundert Punkte auf, in denen sich
Durandus gegen Thomas gekehrt habe. Dabei werden die betreffenden
Stellen bei Thomas immer genau verzeichnet.66

Angeregt durch solche genauen Angaben versuchte Koch ein
inhaltliches, intellektuelles Profil des Thomismus innerhalb des Dominikanerordens

zu entwerfen. Aber die Auseinandersetzungen zwischen ihm
und Grabmann zeigen, dass sie auf einer falschen Fährte waren, obschon
es ihnen damals selbst noch nicht klar war. Denn hier kehrte das Problem
wieder, das im Mittelalter zur Erstellung von Konkordanzen geführt hat,
nämlich welche Stelle aus welchem Werk man als maßgeblich nehmen
solle. Aus dem Sentenzenkommentar, der Summa oder den Opuscula? Und
wie entscheidet man bei Konflikten zwischen diesen Stellen?

Ein lehrreiches Beispiel ist die Diskussion zwischen Koch und
Grabmann über das Profil des Dominikaners Bernardus Lombardi.
Grabmann sah in ihm einen treuen Anhänger des Thomas. 67 Koch dagegen
stützte sich auf seine Kenntnisse des Durandus und die an ihm geäußerte
Kritik und sah in Bernardus einen Nachfolger des Durandus, der nicht der
Linie des Thomas folgte. So verwies er auf eine Stelle des
Sentenzenkommentars Lombardis, wo dieser behauptet, dass das Allgemeine nicht
im Ding, sondern nur im Intellekt bestehe, eine Lehre die von Durandus
und mit ihm auch von Nominalisten wie Wilhelm von Ockham verteidigt
wurde. Koch, der selbst in der anti-nominalistischen Neuscholastik
geschult war, meinte hier einen Beweis für seine These gefunden zu haben
und schrieb: „Es bedarf wohl keines Wortes, dass diese logischen An-

Ders.: Mittelalterliches Geistesleben. Band 1. München: Max Hueber 1926, 314-331, hier 329-
330.

66 Diese Liste ist ediert in KOCH: Die Magister-Jahre des Durandus de S. Porciano, 72-118.
Der Mitverfasser dieser Liste, Johannes von Neapel, hat sich auch in einer besonderen Weise
für die Kanonisierung des Thomas eingesetzt. Siehe WALZ: Papst Johannes XXII., 37, 43 und
44-

67 So in La Scuola Tomistica ltaliana nel XIII e principio des XIV secolo, in: Rivista di
filosofia neo-scolatistica 15 (1923) 97-155, hier 143-144. Später hat er sein Urteil wohl
aufgrund von Kochs Kritik geändert. In der deutschen, überarbeiteten Fassung: Die italienische
Thomistenschule des XIII. und beginnenden XIV. Jahrhunderts, in: DERS.: Mittelalterliches
Geistesleben. Band 1, 332-391, behandelt er Bernardus Lombardi nicht mehr, vielleicht auch
deshalb nicht, weil Bernardus kein Italiener war. In seiner späteren Die Geschichte der
katholischen Theologie seit dem Ausgang der Väterzeit. Freiburg im Breisgau: Herder 1933,
98, spricht er dann von einer „schwankenden Stellung", die Bernardus Lombardi in seinem
Sentenzenkommentar einnimmt.



284 Maarten J.F.M. Hoenen

schauungen nicht thomistisch sind."68 Er zeigte damit jedoch, ohne es zu
wissen, die Fallibilität seines eigenen neuscholastischen Blickwinkels.
Denn einige mittelalterliche Thomisten urteilten hier anders. In den
frühen Verteidigungsschriften lässt sich die von Lombardi vertretene Lehre

problemlos nachweisen.69 Sie wird dort auf Thomas' De ente et essentia
zurückgeführt. Dies ist auch später noch der Fall. In seinem Kommentar
zu diesem Werk hob der Thomist Heinrich von Gorkum sogar hervor, die
betreffende These sei als Meinung von Thomas ausdrücklich festzuhalten:
„Canonisatur sententia sancti doctoris quod ratio universalis solum potest
attribui naturae humanae [...] secundum esse quod habet in apprehensione
rationis."7o Es lässt sich also kaum durchführen, unter Berufung auf
einzelne Thesen, selbst wenn diese mittelalterlichen Quellen entstammen,
Autoren wie Bernardus Lombardi nach dem Modell der Verurteilung von
Durandus die Nachfolge des Thomas abzusprechen. Zudem wäre zu
fragen, weshalb der Orden es überhaupt zugelassen hat, dass Bernardus
seinen Kommentar zu den Sentenzen in dieser Form publizierte, wenn dieser
in einigen Punkten nicht Thomas, sondern Durandus folgte, wie Koch
meinte. Dies gilt übrigens nicht nur für diesen Kommentar, sondern für
alle Werke von Dominikanern, in denen Thesen vertreten werden, von
denen man meint, sie seien nicht konform mit Thomas von Aquin, hatten
doch die Dominikaner ihre Schriften dem Orden vorzulegen, bevor sie

veröffentlicht werden durften.71
Offensichtlich ist also das Beharren auf einzelnen Thesen nicht

repräsentativ für die Art und Weise, wie die vom Generalkapitel
vorgeschriebene Ordensdisziplin verstanden werden sollte. Die Affäre um
Durandus gibt folglich kein brauchbares Modell ab, insbesondere angesichts
der beträchtlichen Lehrunterschiede zwischen den einzelnen Dominikanern.

72 Einige moderne Forscher sind deshalb zu Recht zurückhaltend,

68 KOCH: Die Verteidigung der Theologie des Hl. Thomas, 146. Informationen zur
Biographie Kochs gibt MEUTHEN, Erich: Das Thomas-Institut. Vor- und Gründungsgeschichte, in:
AERTSEN, Jan A. / und PICKAVÉ, Martin (Hgg.): Ende und Vollendung. Eschatologische
Perspektiven im Mittelalter. Berlin: Walter de Gruyter 2002, 3-20, hier 7-10.

69 Siehe GLORIEUX, Palémon (Hg.): Le Correctorium corruptorii ,Quare\ In primam
partem, art. 12, 65-66. Knapwell antwortet hier „secundum Thomam", wie er ausdrücklich
hervorhebt.

7° HEINRICH VON Gorkum: Positiones metaphysicales De ente et essentia sancti Thomae.
Köln 1502, fol. 9".

71 So schreiben es die Generalkapitel vor. Siehe MOPH, Band 4, 65 (Metz 1313): „Inhi-
bemus districte, ne scripta, tractatus, compilaciones, reportaciones questionum quarum-
cumque a fratribus nostris édita vel edenda extra ordinem publicentur, quousque per
venerabilem patrem magistrum ordinis examinata fuerint et correcta; communicata vero
extra ordinem per eumdem examinari et corrigi volumus diligenter." Ahnlich auch ebd., 93
(Montpellier 1316).

72 Natürlich zeigt die Verurteilung des Durandus, wie zu einer bestimmten Zeit im
Orden philosophische und theologische Debatten mit Rückgriff auf Autoritäten geführt
wurden. Solche Debatten dürfen also nicht als allgemeines Deutungsmuster verwendet wer-



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 285

wenn es um die Frage der thomistischen Orthodoxie geht. Manche gehen

sogar so weit daraus die Konsequenz zu ziehen, dass die Frage nach einer
doktrinären Einheit innerhalb des Ordens, wenn sie allgemein gestellt
werde, nicht sinnvoll sei, da es Perioden gab, in denen sich keine
einheitliche Tradition ausmachen lasse. Schulbildung sei erst ein Produkt
des fünfzehnten Jahrhunderts.73 Aber hier gilt zu bedenken, dass man
dann in Erklärungsnot gerät, wie die immer wiederholten Vorschriften
gerade aus der frühen Zeit zu verstehen sind und wieso es trotz der
angeblichen doktrinären Einheit im fünfzehnten Jahrhundert weiterhin
verschiedene Richtungen innerhalb des Thomismus gab. Vielleicht ist es
deshalb erfolgreicher, die auferlegte Nachfolge des Thomas von Aquin wie
hier vorgeschlagen anders zu deuten, nämlich als die Vorschrift, nicht von
der allgemeinen Lehre abzuweichen, wie sie in der Tradition gelehrt und
in einer beispielhaften Weise von Thomas vertreten wurde. Denn auf diese
Weise lassen sich die beiden historischen Gegebenheiten problemlos
miteinander verbinden: zwingende Vorschriften einerseits und Vielfalt in
der Lehre anderseits. 74

den. Sie sind stark von konkreten Umständen bestimmt, die in anderen Fällen nicht
zutreffen. Die neueste Literatur zu Durandus ist zusammengetragen in JESCHKE, Thomas u.a.:
Durandus von St. Pourçain und sein Sentenzenkommentar. Eine kritische Edition der A- und
B-Redaktion, in: Bulletin de Philosophie Médiévale 51 (2009) 113-143.

73 So etwa COURTENAY, William J.: Schools and Scholars in Fourteenth-Century England.
Princeton, New Jersey: Princeton University Press 1987, 171-192, hier 178, und DERS.:

Theology and Theologians from Ockham to Wyclif in: CATTO, Jeremy I. / EVANS, Ralph: The

History of the University ofOxford. Band 2. Oxford: Clarendon Press 1992, 1-34, hier 9-11.
74 Versucht man diese Vorschrift, von der allgemeinen Lehre nicht abzuweichen, trotz

der Vielfalt in der Lehre inhaltlich zu bestimmen, so könnte diese in der Überzeugung
bestehen, dass der Glaube mit Hilfe der Philosophie, insbesondere der aristotelischen
Philosophie, verteidigt werden könne. Es ist nämlich auffällig, dass das Argument der Vereinbarkeit

von (aristotelischer) Philosophie und Theologie gegen Ende des Mittelalters immer
mehr ins Zentrum der Auseinandersetzungen rückte und die Thomisten (und Albertisten)
im sogenannten ,Wegestreit' den Nominalisten vorwarfen, mit ihrer Deutung des Aristoteles
den Glauben zu gefährden und in Widerspruch zur Tradition der Kirche zu treten. Dazu
HOENEN, Maarten J.F.M.: Nominalism in Cologne. The Student Notebook of the Dominican
Servatius Fanckel. With an Edition ofa ,Disputatio Vacantialis' Held on July 14, 1480 ,Utrum in
deo uno simplicissimo sit trium personarum realis distinctio', in: SPENCER, Young E.: Crossing
Boundaries at Medieval Universities. Leiden: Brill 2010, 85-144.


	Thomas von Aquin und der Dominikanerorden : Lehrtraditionen bei den Mendikanten des späten Mittelalters

