Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: Thomas von Aquin und der Dominikanerorden : Lehrtraditionen bei den
Mendikanten des spaten Mittelalters

Autor: Hoenen, Maarten, J.F.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760598

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAARTEN J.F.M. HOENEN

Thomas von Aquin und der
Dominikanerorden.
Lehrtraditionen bei den Mendikanten des
spaten Mittelalters’

Carlos Steel, amico sancti Thomae,
anldsslich seiner Emeritierung gewidmet

Wenn es um Vielfalt und Breite geht, lasst sich die Wissensproduktion
innerhalb der Bettelorden kaum von jener an den Universititen unter-
scheiden. Ich will mit dieser These keineswegs behaupten, dass der
institutionelle Kontext und der ideelle Rahmen, in denen gedacht und
geschrieben wurde, keine Rolle spielten. Ganz im Gegenteil. Der Lehr-
betrieb an den Studia der Bettelorden unterschied sich in wesentlichen
Punkten von jenem an den Universititen.z Einen dieser Unterschiede
mochte ich in den Mittelpunkt meines Beitrags riicken, namlich die
Vorschrift sich an die Lehre (doctrina) eines Schulhauptes zu halten. Eine
derartige Bestimmung ist den Universitdten gianzlich fremd. Ich mochte im

* Fir ihre Kommentare zu einer fritheren Fassung dieses Beitrags danke ich Nadja Ger-
mann, Ruedi Imbach und Andrea Robiglio.

1 Wichtig ist hier der Nachdruck auf die Bettelorden. Denn bei den kontemplativen
Orden wie den Benediktinern, Zisterziensern oder Kartausern ldsst sich eher eine Reserve
akademischem Wissen gegeniiber feststellen, eine Reserve, die durch die Reformversuche
des spaten Mittelalters noch verstarkt wurde, auch wenn einige, wie Benedikt XII. in seiner
Bulle Summi magistri (1336), die Bedeutung der Studien hervorhoben. Die geistigen Ideale
der kontemplativen Orden, etwa die stabilitas loci der Benediktiner, setzten hier der
akademischen Bildung deutliche Grenzen, ganz anders als in den Bettelorden. Dazu kiirzlich
mit Verweisen auf weitere Literatur, MULLER, Harald: Habit und Habitus. Moénche und
Humanisten im Dialog. Tibingen: Mohr Siebeck 2006, 79-106.

2 Gerade in der letzten Zeit sind diese Differenzen immer wieder betont worden. Sie
beziehen sich nicht nur auf Unterschiede in der Ausbildung, sondern auch auf externe
Faktoren, wie die geringe Anzahl an Kollegen und Studenten und den verstirkten Einfluss
der stadtischen Umgebung in den Studia, die sich auflerhalb der groffen Zentren befanden,
wie PIRON, Sylvain: Franciscan ,Quodlibeta‘ in Southern ,Studia‘ and at Paris, 1280-1300, in:
SCHABEL, Christopher (Hg.): Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Thirteenth
Century. Leiden: Brill 2006, 403-438, fiir die franziskanischen Studia in Siidfrankreich
festgestellt hat. Uber die Besonderheiten der Ausbildung in den Mendikantenorden
informiert COURTENAY, William ].: The Instructional Programme of the Mendicant Convents
at Paris in the Early Fourteenth Century, in: BILLER, Peter / DOBSON, Barrie (Hgg.): The Me-
dieval Church. Universities, Heresy, and the Religious Life. Woodbridge: Boydell Press 1999,

77-92.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 261

Folgenden zeigen, dass eine solche Vorschrift der intellektuellen Vielfalt
innerhalb der Bettelorden nicht nur nicht im Wege stand, sondern diese
eher stimulierte und sogar legitimierte.

Das Problem stellt sich am deutlichsten bei den Dominikanern, die sich
seit dem Ende des dreizehnten Jahrhunderts ausdriicklich auf die Lehre
des Thomas von Aquin festgelegt hatten.3 Ich konzentriere mich deshalb
auf diesen Orden. Bereits die blof3e Festlegung auf Thomas wirft die ersten
Schwierigkeiten auf, hat doch die neuere Forschung aufgedeckt, wie breit
das Spektrum an philosophischen und theologischen Traditionen bei den
Dominikanern tatsachlich war. Es reichte von einer expliziten Zuriick-
weisung der Standpunkte, die von Thomas verteidigt wurden (Dietrich von
Freiberg), bis zu Versuchen ihm treu zu folgen (Nikolaus von Straf3burg).4
Diese Vielfalt im Hinblick auf die Art und Weise, wie mit Thomas um-
gegangen wurde, ist eine historische Tatsache und scheint einer Fest-
legung auf Thomas, die von den Generalkapiteln der Dominikaner immer
wieder verlangt wurde, eklatant zu widersprechen. Die Frage ist somit, wie
diese Vorschrift zu deuten ist und wie man sie mit der uneinheitlichen
Lektiire des Thomas in Ubereinstimmung bringen kann.

Die einfachste Antwort scheint zu sein, dass diese Vorschrift lediglich
eine Vorschrift war, die aber nicht befolgt und deshalb immer aufs Neue
wiederholt wurde. Diese Antwort ist jedoch problematisch, denn sie
beriicksichtigt nicht, dass aus der Wiederholung als solcher gar nicht die
Missachtung der Vorschrift erschlossen werden kann. An manchen mittel-

3 Die betreffenden Satzungen der Generalkapitel werden zitiert in ROENSCH, Frederick ]J.:
Early Thomistic School. Dubuque, Iowa: The Priory Press 1964, 25-26. Diese Studie ist jedoch
mit Vorsicht zu benutzen, denn Roensch spricht von einer thomistischen Schule bereits fiir
diese Zeit, wie sich schon aus dem Titel des Buches ergibt. Dass sich dies jedoch nicht ohne
Weiteres aus den (von ihm) genannten Quellen ableiten lisst, betont zu Recht ROBIGLIO,
Andrea: La sopravvivenza e la gloria. Appunti sulla formazione della prima scuola tomista
(sec. XIV). Bologna: Edizioni Studio Domenicano 2008.

4 Die Editionen und Studien, die im Rahmen der Herausgabe des Corpus Philosophorum
Teutonicorum Medii Aevi erschienen sind, belegen diese Spannbreite eindrucksvoll. Einen
Uberblick mit Hinweisen auf weitere Literatur gibt BECCARISI, Alessandra: Le ,Corpus
Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi‘ (CPTMA), im vorliegenden Band. Zu Nikolaus von
Straflburg siehe auflerdem PELLEGRINO, Gianfranco: La ,Summa‘ di Nicola di Strasburgo (1315-
1320). ,Compilatio rudis ac puerilis‘ o ,novus libellus’, in: BECCARISI, Alessandra / IMBACH,
Ruedi / PORRO, Pasquale (Hgg): Per perscrutationem philosophicam. Neue Perspektiven der
mittelalterlichen Forschung. Hamburg: Felix Meiner 2008, 204-215. Nicht nur in der Teu-
tonia und Saxonia, sondern auch in den anderen dominikanischen Provinzen gab es trotz
vielfacher Verweise auf Thomas von Aquin deutliche Lehrunterschiede zwischen den
einzelnen Dominikanern, die eine doktrindre Einheit innerhalb des Ordens in Frage stellen.
Siehe FRIEDMANN, Russel L.: Dominican Quodlibetal Literature, ca. 1260-1330, in: SCHABEL:
Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Thirteenth Century, 401-476, hier 474: ,[...]
indeed it is becoming more and more clear that Thomism in this first half century or so after
Thomas’ death was a very broad umbrella, and in line with this we probably should not
expect, when the research finally gets done, that doctrinally many of these authors are
,Thomists in exactly the same way.“



262 Maarten ].F.M. Hoenen

alterlichen Artesfakultiten zum Beispiel wurden die Statuten bei jeder
Neubesetzung des Dekanates erneut vorgelesen.s Das Wiederholen war
hier indes eher eine Bestdtigung ihrer Giiltigkeit als eine Verneinung. Auf
dhnliche Weise miissen wir die Vorschriften zum Aufbau und zur Ein-
richtung des Studiums innerhalb des Dominikanerordens einschdtzen, die
auf verschiedenen Generalkapiteln manchmal in kaum abweichenden
Worten wiederholt und in den Konventen vorgelesen wurden.6 Dieser Er-
klarungsversuch fithrt somit in eine Sackgasse, so dass in einem ndchsten
Schritt zu untersuchen ist, was diese Vorschriften, Thomas getreu zu
folgen, auf inhaltlicher Ebene festlegten.

Der tiberraschende Befund ist: eigentlich sehr wenig. Sie nennen kein
einziges Werk und keine einzige konkrete These, sie sprechen lediglich
allgemein von den scripta des Thomas, seiner doctrina und seinen opera,
die im Unterricht verwendet werden sollten und denen nicht zu wider-
sprechen sei.7 Handelt es sich hierbei um alle seine Werke? Warum wird

5 So etwa in Freiburg, wie die frithesten Statuten (1463) belegen. Der neu gewdhlte
Dekan musste in die Hand seines Vorgidngers vor der Fakultit schworen, dass er die
Bestimmungen und Statuten innerhalb eines Monats nach seinem Amtsantritt 6ffentlich
vorlesen werde. Siehe OTT, Hugo / FLETCHER, John M. (Hgg.): The Mediaeval Statutes of the
Faculty of Arts of the University of Freiburg im Breisgau. Notre Dame, Indiana: The
Mediaeval Institute 1964, 50 (n. 32). Es handelt sich hier um eine alte Tradition. Eine
dhnliche Bestimmung findet sich auch in den Statuten der Wiener Artesfakultat (1389). Hier
wird auflerdem das Ziel einer solchen Handlung genannt: Sie solle die Studenten iiber das
von ihnen erwartete Benehmen im Hinblick auf Sitten und Lehre aufkldren. Siehe KINK,
Rudolf: Geschichte der kaiserlichen Universitat zu Wien, Band 2: Statutenbuch der Uni-
versitdt. Wien: Carl Gerold 1854, 180 (n. 15, titulus 3). Im Hintergrund steht dabei wohl der
Gedanke, dass Vorschriften verkiindet werden miissen, um Giiltigkeit zu erlangen, nach der
Bestimmung des Decretum magistri Gratiani. Siehe FRIEDBERG, Aemilius (Hg.): Decretum
magistri Gratiani. Leipzig 1879, Nachdruck Graz: Akademische Druck- und Verlagsanstalt
1955, Pars 1, dist. 4, canon 3, dictum post, 6b: ,Leges instituuntur, cum promulgantur,
firmantur, cum moribus utentium approbantur.®

6 Die Akten der Generalkapitel wurden sogar mehrmals pro Jahr vorgetragen. Siehe etwa
REICHERT, Benedictus M. (Hg.): Monumenta Ordinis Fratrum Praedicatorum Historica
(MOPH), Band 4. Rom: Typographia Polyglotta 1899, 50 (Piacenza 1310) ,Volumus et
ordinamus, quod acta capituli generalis et provincialis semel in mense in quolibet conventu
in communi legantur.“ Ein Beispiel fiir eine ausfiihrliche, fast wortliche Wiederholung in
Bezug auf die Bestimmung, Thomas zu lesen, bieten die Generalkapitel von 1346 (Brive)
(ebd., 308) und 1347 (Bologna) (ebd., 313).

7 REICHERT, Benedictus M. (Hg.): MOPH, Band 3. Rom: Typographia Polyglotta 1898, 204
(Venedig 1297) (meine Hervorhebungen): ,[...] nec sit aliquatenus tolerandum, quod de ipso
vel scriptis eius aliqui irreverenter et indecenter loquantur“; ebd., 235 (Paris 1286): ,[...]
fratres omnes [...] dent operam ad doctrinam venerabilis magistri fratris Thome de Aquino
recolende memorie promovendam [...]“; ebd., 38 (Saragossa 1309): ,[...] quod legant et
determinent secundum doctrinam et opera venerabilis doctoris fratris Thome de Aquino [...].
Der Behauptung von WALZ, Angelus: Papst Johannes XXII. und Thomas von Aquin. Zur
Geschichte der Heiligsprechung des Aquinaten, in: St. Thomas Aquinas 1274-1974. Comme-
morative Studies. Band 1. Toronto, Canada: Pontifical Institute of Mediaeval Studies 1974,
29-47, hier 33, dass das Generalkapitel von 1314 (London) ,das Studium moralphiloso-
phischer und anderer Traktate des Aquinaten“ empfohlen habe, kann ich nicht zustimmen.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 263

seine Doktrin nicht ndher erldutert, wo doch offensichtlich so viele ver-
schiedene Meinungen dariiber herrschten? Und was besagt diese Doktrin,
die sich in all seinen Werken finden lassen soll? Um diesen Fragen auf den
Grund zu gehen, ist es instruktiv, die Argumente zu untersuchen, weshalb
man die Doktrin des Thomas befolgen sollte (wichtig ist dabei zu be-
denken, dass wir uns hier noch vor Thomas’ Kanonisierung befinden).

In den ersten Jahren nach Thomas’ Tod wurde darauf hingewiesen, dass
dieser durch seine besondere Lebensweise und seine Werke dem Orden
eine grofde Ehre verschafft habe.8 Aber schon bald wurden die Argumente
konkreter. Im Jahre 1313 (Metz) wurde betont, dass die Lehre des Thomas
als ,sanior et communior” gelte und der Orden deshalb an dieser Lehre
festhalten wolle. Bemerkenswert ist der Zusatz, dass dies nicht in einer
inhaltlich festgelegten Weise geschehen solle, sondern so, dass nichts be-
hauptet werde, das gegen diese Lehre sei, wie sie ,communiter” verstanden
werde.9 Offensichtlich gab es also keine festen Lehrsdtze, sondern galt die
allgemein anerkannte Deutung von Thomas als Norm. Der Begriff
,communis® spielte in dieser Art von Argumentation auch spater immer
wieder eine Rolle. 1315 (Bologna) sprach man sogar von einer ,doctrina
Thomae“, die in eine Reihe gestellt wurde mit der ,communis opinio
Ecclesiae“.’o Wir diirfen hier also schliefien, dass der Begriff ,communis®

Wie aus der betreffenden Bestimmung ersichtlich wird, geht es an dieser Stelle weder um
eine Vorschrift, Thomas zu lesen, noch um moralphilosophische Werke des Thomas. Es wird
lediglich eine Bestimmung iiber die Dauer derjenigen Kurse getroffen, welche die Moral-
philosophie oder die Werke des Thomas zum Gegenstand haben. Siehe MOPH, Band 3, 72:
,Qui statim post pascha incipiat legere de phylosophia morali vel de aliquo tractatu fratris
Thome vel alternatim de istis et continuet saltem usque ad kalendas augusti.”

8 MOPH, Band 3, 204 (Paris 1279): ,[...] sua conversacione laudabili et scriptis suis mul-
tum honoraverit ordinem [...].*

9 MOPH, Band 4, 64: ,Cum doctrina venerabilis doctoris fratris Thome de Aquino sanior
et communior reputetur, et eam ordo noster specialiter prosequi teneatur, inhibemus dis-
tricte, quod nullus frater legendo, determinando, respondendo audeat assertive tenere
contrarium eius, quod communiter creditur de opinione doctoris predicti [...].“

10 MOPH, Band 4, 81 ,]...] si docuerint contra communem doctrinam Thome aut contra
communes opiniones ecclesie [...].“ Schon zuvor, im Jahre 1313 (Metz), ebd., 64-65, gab es
eine dhnliche Gleichsetzung, wenngleich weniger explizit, als im Anschluss an die in der
vorangehenden Anmerkung zitierte Stelle festgesetzt wurde, dass weder gegen Thomas noch
gegen die ,communis sententia doctorum® gelehrt werden solle. Solche Gleichsetzungen
wurden auch aufierhalb des Ordens gemacht, bereits vor der Kanonisierung. Wie Bartho-
lomaus von Capua laut dem Liber de inquisitione super vita et conversatione et miraculis
fratris Thomae de Aquino (Processus canonizationis Neapoli, n. Ixxxiii) berichtete, stellte der
Augustiner Jakobus de Viterbo Thomas in eine Linie mit dem Apostel Paulus und dem
heiligen Augustinus, die Gott zur Erleuchtung der Welt und der gesamten Kirche als Lehrer
der Wahrheit geschickt habe. Nach Thomas, so meinte Jakobus nach der Darstellung des
Bartholomdus, wiirde kein anderer Lehrer mehr der Kirche folgen. Weiter habe Jakobus
gesagt, er bediirfe, nachdem er die Werke von den genannten Lehrern gelesen hatte, keiner
weiteren Schriften mehr als der der Heiligen und des Thomas. Auch hier werden keine be-
sonderen Lehrsitze genannt, es wird lediglich von ,originalia“ und ,scripta dicti fratris
Thomae“ gesprochen. Siehe FERRUA, Angelico (Hg.): S. Thomae Aquinatis vitae fontes prae-



264 Maarten J.F.M. Hoenen

zentral ist fiir die Begriindung, weshalb die Schriften des Thomas im
Unterricht verwendet werden sollten. Dieser Befund entspricht im Ubrigen
den Einsichten der jlingeren Forschungen zum Begriff der ,doctrina
communis“. In diesem Zusammenhang hat sich ndamlich herausgestellt,
dass dieser Begriff zur Bezeichnung solcher Lehren dient, die jedermann
begreifen kann und die somit besonders fiir den Unterricht geeignet sind.
Sie rangieren in einer Linie mit der Lehre Christi und der Kirche, gerade
wegen ihres umfassenden und 6ffentlichen Charakters.n

Die Kanonisierung Thomas’ im Jahre 1323 bestatigte das Bild seiner
universalen Giltigkeit und verstarkte es sogar. Sie unterstrich die allge-
meine Bedeutung seines Lebens und seiner Lehre nicht nur fiir den Orden,
sondern fiir die ganze Kirche. Dies geht auch aus den Akten der General-
kapitel hervor, die nach der Kanonisierung gehalten wurden. So heifdt es
1329 (Sisteron), dass die Lehre des Thomas ,toti mundo sit utilis et ordini
honorabilis“, seine Doktrin deshalb im Unterricht verwendet werden solle
und man alle Einwdnde gegen sie zu widerlegen habe.:2

cipue. Alba: Edizioni Domenicane 1968, 325-326: ,[...] dixit sibi frequenter et familiariter
quod ipse credebat in fide et Spiritu Sancto quod Salvator noster, doctor veritatis, pro
illuminatione orbis et universalis ecclesie misisset Paulum apostolum et postea Augustinum
et novissimo tempore dictum fratrem Thomam cui usque ad finem seculi non credebat alium
successurum. [...] et dixit idem frater lacobus ipsi testi quod postquam gustavit dulcedinem
eorumdem scriptorum, nunquam voluit videre alia scripta nisi originalia et scripta dicti
fratris Thome [...].“ Der Begriff ,originalia“ bezieht sich wohl auf die Werke des Paulus und
Augustinus und nicht auf die des Thomas, wie angenommen in der Ubersetzung ECKERT,
Willehad P.: Das Leben des heiligen Thomas von Aquino erzdhlt von Wilhelm von Tocco und
andere Zeugnisse zu seinem Leben. Diisseldorf: Patmos 1965, 238: ,[...] niemals andere Schrif-
ten aufler den urspringlichen Schriften des Bruders Thomas [...].“ Dies geht auch hervor aus
einer Erlauterung des Begriffs bei BONAVENTURA: Collationes in Hexaemeron. DELORME,
Ferdinandus (Hg.). Florenz: Ad Claras Aquas 1934, Visio 3, collatio 7, 214-215 (n. 6-7). Bona-
ventura verwendet hier ,originalia“ fir die ,libri sanctorum®, die er von den ,summae
magistrorum“ unterscheidet. Ahnlich spricht auch Thomas von ,originalia sanctorum® in:
THOMAS VON AQUIN: Scriptum super Libros Sententiarum. MANDONNET, Pierre (Hg.). Paris:
Lethielleux 1929, Prologus, quaest. 1. art. 5, 18.

11 Siehe ROBIGLIO, Andrea A.: Christ as the Common Doctor and John Duns Scotus’s Place
in the History of Hermeneutics, in: BUTTGEN, Philippe u.a. (Hgg.): Vera Doctrina. Zur Be-
griffsgeschichte der Lehre von Augustinus bis Descartes. Wiesbaden: Harrassowitz 2009, 85-
113, hier 85-95.

12 MOPH, Band 4, 191. Diese Bestimmung bekommt ihre eigentliche Bedeutung erst im
Vergleich mit der in Anm. 8 zitierten Satzung aus dem Jahre 1279 (Paris), in der lediglich
vom Orden gesprochen wird. Auch in diesem Punkt kann festgestellt werden, dass aufler-
halb der offiziellen Bestimmungen des Ordens die Lehre des Thomas bereits sehr friih als
eine betrachtet wurde, die die ganze Kirche erleuchte und somit fiir alle hilfreich sei. So
spricht die Pariser Artesfakultdt in ihrem Brief an den Orden aus dem Jahre 1274, in dem sie
ihr Bedauern iiber Thomas’ Tod zum Ausdruck bringt, von der Niitzlichkeit seiner Lehre fiir
die ganze Kirche und die ganze Welt. Siehe DENIFLE, Henricus / CHATELAIN, Aemilius (Hgg.):
Chartularium Universitatis Parisiensis (CUP), Band 1. Paris: Delalain 1889, 504-505 (n. 447),
hier 504 (meine Hervorhebungen): ,Plane non irrationabiliter judicamus solem suum revo-
casse fulgorem et passum fuisse tenebrosam ac inoppinatam eclipsim, dum toti ecclesie tanti
splendoris radius est subtractus. Et licet non ignoremus conditorem nature ipsum toti



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 265

Es ist nun leichter nachvollziehbar, weshalb man innerhalb des Ordens
trotz der Festlegung auf die Lehre des Thomas auf so unterschiedliche Art
und Weise mit seinen Positionen umgehen konnte und dies nur in Aus-
nahmefdllen wie zum Beispiel bei Durandus zu Konflikten fiihrte: Solange
man innerhalb der Grenzen der allgemeinen Tradition blieb, gab es keine
Probleme. Eine gewisse Bandbreite bestdtigte geradezu die Allgemeinheit
der Lehre.

Diese Sichtweise auf die Rolle des Thomas als geistiger Vater der Philo-
sophie und Theologie innerhalb des Dominikanerordens lasst sich durch
ein folgenreiches Ereignis im Jahre 1325 untermauern, namlich die Revo-
catio der Verurteilung von 1277 von Seiten des Pariser Bischofs Etienne
Bourret. Diese betraf nicht nur die Position des Thomas innerhalb des
Ordens, sondern auch seinen Status als Autoritat auferhalb. Hiermit be-
gann ein ganz neues Kapitel, das schliefdlich im fiinfzehnten Jahrhundert
seinen Hohepunkt erreichen sollte, als die Lehre des Thomas auch jenseits
des Ordens im Unterricht von Schulen und Universitaten als Mafistab
verwendet wurde. 4

Die Revocatio ist eine direkte Folge der Kanonisierung, die zwei Jahre
zuvor stattgefunden hatte.’s Bischof Bourret schrieb in dieser Revocatio,

mundo ad tempus speciali privilegio concessisse, nichilominus si antiquorum philosophorum
auctoritatibus vellemus inniti, eum videbatur simpliciter posuisse natura ad elucidandum
ipsius occulta.“ Das Bild von Thomas’ Lehre als Leuchte fiir die ganze Kirche findet sich auch
in den frithesten Schriften, in denen die Lehre des Thomas verteidigt wird, so etwa im
Correctorium corruptorii des Richard Knapwell. Siehe GLORIEUX, Palémon (Hg.): Les pre-
miéres polémiques Thomistes. Le Correctorium corruptorii ,Quare’. Kain: Le Saulchoir 1927, 5:
»[...] in persona fratris Thomae de Aquino doctoris eximii, cuius doctrina fulget Ecclesia
el

13 Zur Auseinandersetzung tiber die Lehre des Durandus innerhalb des Ordens, siehe mit
den betreffenden Irrtumslisten KOCH, Josef: Die Magister-Jahre des Durandus de S. Porciano
O.P. und der Konflikt mit seinem Orden, in: DERS.: Kleine Schriften, Band 2. Rom: Storia e
Letteratura 1973, 7-118. Im Anhang gehe ich auf die von Koch befolgte Methodologie ein.

14 Uber die Verurteilung von 1277 und deren Bedeutung fiir die Geschichte der Philoso-
phie und Theologie wurde in der Forschung ausfiihrlich diskutiert. Die Literatur ist zusam-
mengetragen in PICHE, David: La condemnation Parisienne de 1277. Paris: Vrin 1999. Viel
seltener wird auf die Revocatio eingegangen, obwohl einzelne Untersuchungen sie ausdriick-
lich in ihren historischen Darstellungen beriicksichtigen, wie etwa MAHONEY, Edward P.:
Reverberations of the Condemnation of 1277 in Later Medieval and Renaissance Philosophy, in:
AERTSEN, Jan A. / EMERY, Kent, Jr. / SPEER, Andreas (Hgg.): After the Condamnation of 1277.
Philosophy and Theology at the University of Paris in the Last Quarter of the Thirteenth
Century. Studies and Texts. Berlin: De Gruyter 2001, 902-930, hier 918-919, 924, 926, und
930. Bemerkenswert ist, dass diese Revocatio in den mittelalterlichen Listen mit Verur-
teilungen, die unter Titeln wie Varii articuli Parisius studiose condemnati tberliefert
wurden, nicht (immer) mit aufgenommen wurde. Sie fehlt zum Beispiel in der Liste,
abgedruckt am Ende des Sentenzenkommentars des HEINRICH VON GORKUM: In quatuor
libros Sententiarum. Basel 1498, Reprint Frankfurt am Main: Minerva 1967, fol. R[1]™-[s8]"™.

15 Zur Kanonisierung siehe TORRELL, Jean-Pierre: Initiation a saint Thomas d’Aquin. Sa
personne et son ceuvre. Fribourg: Editions Universitaires de Fribourg 1993, 465-475, und die
dort genannte Literatur.



266 Maarten ]J.F.M. Hoenen

dass es unter den Gelehrten Missverstindnisse iiber die Verurteilung von
1277 gab, da nicht wenige meinten, dass damit auch Theorien des Thomas
verurteilt worden seien.¢ Diese fragten sich nun, wie die genannte Ver-
urteilung mit der Heiligkeit des Thomas zusammengehen koénne. Um in
diesem Punkt jede Unklarheit zu vermeiden und weder die Lehre des
Thomas noch die Heilige Romische Kirche zu entehren, hatte Bourret auf
Empfehlung der Pariser Theologen beschlossen, alle Artikel der Verurtei-
lung von 1277, die, wie es heifdt, ,doctrinam Sancti Thomae praedicti
tangere possunt®, zu widerrufen. Damit wolle er, wie er ausdriicklich hin-
zufligt, diese Artikel allerdings weder ablehnen noch freilich bestdtigen. Er
tiberantworte sie vielmehr der offenen scholastischen Debatte, ,eosdem
discussioni scholasticae liberae reliquendo®.r7

Flir den modernen Leser ist dies ein hochst merkwiirdiges Dokument.
Wie kann man in einer offensichtlich so dringenden Angelegenheit, in der
auch die Ehre der Kirche als heiligsprechende Institution auf dem Spiel
steht, so vage bleiben und keinen einzigen Artikel ausdriicklich erwdhnen?
Hier bestatigt sich erneut, dass es bei solchen Gelegenheiten offensichtlich
nicht Brauch war, die Doktrin inhaltlich ndher zu spezifizieren. Damit sind
viele Moglichkeiten im konkreten Umgang mit der Lehre des Thomas
offen gelassen. Und auch in diesem Fall ist es aufschlussreich, die Bestati-
gung fiir die Entscheidung naher ins Auge zu fassen. Hier setzt sich die
Linie, die uns schon in den Satzungen der Generalkapitel der Dominikaner
begegneten, fort und wird nun auf die Kirche im Allgemeinen bezogen.
Thomas sei das Licht der gesamten Kirche, ,universalis ecclesia“ so
schreibt Etienne Bourret, und wie ihm die Pariser Theologen in einem
gesiegelten Brief bekrdftigten, habe Thomas nie etwas iiberlegt, doziert
oder geschrieben, das sich gegen den gesunden Glauben (sana fides) und
die guten Sitten (boni mores) richtete.8

16 Exemplarisch fiir eine solche Diskussion, in der neun der 1277 verurteilten Thesen
besprochen werden, siehe JELLOUSCHEK, Carolus: Quaestio magistri Ioannis de Neapoli, O.Pr.,
,Utrum licite possit doceri Parisius doctrina fratris Thome quantum ad omnes conclusiones
eius‘ hic primum in lucem edita, in: Xenia thomistica. Band 3. Rom: Typis Polyglottis Vati-
canis 1925, 73-104. Johannes von Neapel verneint demnach, dass hier die Lehre des Thomas
betroffen sei. Ob in der Verurteilung von 1277 Thesen von Thomas anvisiert waren, wird
auch in der heutigen Forschung noch diskutiert. Siehe HISSETTE, Roland: Thomas d’Aquin
directement visé par la censure du 7 mars 1277? Réponse a John F. Wippel, in: HAMESSE,
Jacqueline (Hg.): Roma, magistra mundi. Itineraria culturae medievalis, Band 1. Louvain-la-
Neuve: Fédération Internationale des Instituts d’Etudes Médiévales 1998, 425-437 (mit
weiterer Literatur).

17 Der Text der Revocatio ist ediert in CUP, Band 2/1. Paris: Delalain 1891, 280-282 (n.
838). Fiir einen textkritischen Kommentar sieche MAIER, Anneliese: Der Widerruf der ,Articuli
Parisienses‘ (1277) im Jahr 1325, in: Archivum Fratrum Praedicatorum 38 (1968) 13-19.

18 CUP, Band 2/1, 280 (n. 838): ,[...] cujus doctrina fulget ecclesia [...]“, und ebd., 281:
»[-..] fuerit et sit universalis ecclesie lumen prefulgidum®, und ebd.: ,[...] dictum confessorem
beatum nil unquam sensisse, docuisse seu scripsisse, quod sane fidei vel bonis moribus
adversetur.“ Die Lichtmetapher findet sich in einer wortlich gleichen Form schon in den



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 267

Kehren wir zuriick zu den Dominikanern. Mit dieser Bestatigung durch
die Pariser Theologen gelangt eine neue Karte ins Spiel, die im Orden
gezogen wurde, um die Lektiire des Thomas zu empfehlen und dazu zu
raten, sich im Unterricht an seine Lehre zu halten. So heifdt es 1342
(Carcassonne), ganz im Geiste der Kanonisierung und der Revocatio, dass
die Lehre des Thomas durch die ganze Welt strahle und unter allen
doctores als eine gelte, die ,sana et solida“ sei, und dass sie durch das
Zeugnis der Pariser Magister auch als solche empfohlen wurde.9

Derartige Bestdtigungen, die nichts Inhaltliches besagen, sondern auf
den allgemeinen Charakter von Thomas’ Lehre gerichtet sind, wonach
diese tiberall akzeptiert werde und in dieser Hinsicht allen anderen Dok-
trinen iiberlegen sei, setzt sich fort und miindet schon bald in eine Sicht,
der zufolge seine Lehre unfehlbar ist: Da Thomas seine Positionen so
sorgfdltig auf Grundlage von anderen Theologen und Philosophen
aufgebaut habe, so heifdt es im Jahre 1344 (Le Puy), folge unwiderlegbar,
dass sie an keiner Stelle zu einer Irrlehre fithren: ,Ad quod infallibiliter
sequitur doctrinam illam casum pati non potest.“20

Kurz darauf, im Jahre 1346 (Brive), wird diese Auffassung mit dem ur-
spriinglichen Ziel des Ordens verbunden: Der Dominikanerorden sei durch
den Heiligen Geist auf dem Fundament der Wahrheit gegriindet, und der
Papst, der summus pontifex, habe den Orden dazu ermahnt, sich an dieses
Fundament zu halten. Um nun Abweichungen von dieser Grundlage zu
vermeiden, diirfe kein Bruder etwas behaupten, das im Widerspruch stehe
zur ,communis doctrina“ und zu dem, was allgemein (communiter) als die
Lehre des Thomas betrachtet werde.2 Der Begriff ,communis® bildet hier
noch immer den Schliisselbegriff. Er wird auch da angewandt, wo es um
die Deutung der Lehre des Thomas durch die einzelnen Gelehrten geht.

frithesten Quellen (siehe Anm. 12) und wird von Wilhelm von Tocco in seiner Vita des
Thomas voll ausgefiihrt. Dazu ECKERT, Willehad P.: Stilisierung und Umdeutung der Person-
lichkeit des hl. Thomas von Aquino durch die frithen Biographen, in: Freiburger Zeitschrift fiir
Philosophie und Theologie 18 (1971) 7-28, hier 18.

19 MOPH, Band 4, 280: ,Cum doctrina venerabilis doctoris sancti Thome de Aquino per
totum orbem resplendeat, et tanquam sana et solida inter doctrinas omnium post princi-
pales ecclesie catholice doctores cum testimonio magistrorum Parisiensium fuerit
solempniter commendata, imponimus lectoribus et studentibus universis, ut spretis et
postpositis doctrinis vanis, curiosis et frivolis, quarum plures a veritate abducunt, in dicta
doctrina sancti Thome studeant eamque substineant et explanent et se suosque auditores in
illa instruant et informent.“

20 MOPH, Band 4, 297.

21 MOPH, Band 4, 308: ,Cum ordo noster a spiritu sancto in soliditate veritatis et
existencie ab exordio fundatus [...] ac sanctissimus pater et dominus dominus noster
summus pontifex nos super hoc monuerit, ne contrarium a quibuscumque valeat attemptari,
imponimus districte fratribus universis, quod nullus frater legendo, determinando seu
respondendo, audeat assertive tenere contrarium eius, quod in communi doctrina continetur
et quod contra opinionem doctoris venerabilis sancti Thome communiter creditur extitisse

[ &



268 Maarten J.F.M. Hoenen

Diese sollen sich an den allgemein herrschenden Standards bei der
Auslegung des Thomas orientieren. In diesem Zusammenhang wird erneut
auf die Tatsache angespielt, dass es verschiedene Deutungen des Thomas
gab. Diese, so wird betont, seien jedoch nicht problematisch, solange sie
sich innerhalb der Bandbreite des allgemein Akzeptierten bewegten2z -
eine Vorschrift, die genau dem Befund der Forschung entspricht, dass
namlich Thomas auf ganz unterschiedliche Weisen gelesen wurde. Das
Festhalten an der Wahrheit, so ja der Auftrag des Ordens, bestand somit
im Festhalten an der allgemeinen Lehre, insbesondere der Lehre des
Thomas, und was allgemein hierunter verstanden wurde.

Wie aus all diesen Beispielen deutlich geworden sein diirfte, geht es
nicht nur um den Dominikanerorden, wenn von dieser allgemeinen Lehre
die Rede ist, sondern um die Kirche insgesamt. Es iiberrascht daher kaum,
dass dies an den Universitdaten zu Konflikten zwischen Dominikanern und
anderen Magistern fithrte. Wer bestimmte in einem besonderen Fall, was
die allgemeine Lehre der Kirche ist? Thomas von Aquin? Dieser Streit
wurde entfacht durch die Diskussion einiger Thesen, die der Dominikaner
Johannes de Montesono verteidigt hatte und die 1387 durch die Pariser
Universitat als gefahrlich angeprangert wurden.23 Damit sind wir in einem
Kapitel angelangt, das von grofler Bedeutung fiir die Geschichte des
Thomismus innerhalb des Ordens ist. Denn auf3erhalb des Ordens wurde
das Konzept von Thomas als ,,doctor communis“ zum Teil heftig kritisiert.
Thomas’ Lehre sei nicht der sichere Weg, mehr noch, in verschiedenen
Punkten habe er, so wurde behauptet, Meinungen vertreten, die zu
Irrlehren fithren konnten.z4 Innerhalb des Ordens jedoch wuchs die
Uberzeugung, dass Thomas' Lehre ausnahmslos und in allen Punkten

22 Siehe Anm. 9 und Anm. 21.

23 Dazu mit Verweisen auf weitere Literatur MULLER, Sigrid: Pierre d’Ailly und die
yrichtige“ Thomas-Interpretation. Theologisch-Hermeneutische Prinzipien als Grundlage des
Wegestreits, in: Traditio 6o (2005) 339-368, und PASCOE, Louis B.: Church and Reform.
Bishops, Theologians, and Canon Lawyers in the Thought of Pierre d’Ailly (1351-1420). Leiden:
Brill 2005, 84-01.

24 Siehe Anm. 30 und 54. Dass Thomas Irrlehren vertreten habe, wurde schon frith von’
franziskanischer Seite behauptet, unter anderem im Correctorium von Wilhelm de la Mare.
Auch nach der Kanonisierung hielten sich solche Vorwiirfe. So klagte der Franziskaner
Georgius de Adria im Jahre 1333, Johannes XXII. sei ein Ketzer wegen seiner Auffassung in
der Armutsfrage, da sie gegen die Lehre der ganzen Kirche (,tota ecclesia universalis“) gehe,
wie auch der von ihm kanonisierte Thomas von Aquin. Auf die Frage, weshalb Johannes
XXII. Thomas dennoch heilig gesprochen habe, antwortete er, dass er das nicht wisse,
jedoch vernommen habe, einige hdtten den Papst davor gewarnt. Siehe TOCCO, Felice: Studii
francescani. Neapel: Francesco Perrella 1909, 327: ,[...] nescio quare canonizavit eum, sed
scio quod quidam dixerunt sibi ante canonizationem: caveatis, domine papa, quid facitis,
quia semper improperabitur vobis quod canonizastis unum hereticum.“ Dazu ROBIGLIO,
Andrea: Se un ,savio omo‘ diventa santo. Un aspetto della reputazione di Tommaso d’Aquino
per gli studenti del Trecento, in: Quaderni di Storia Religiosa 2009 (im Druck).



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 269

durch den Heiligen Geist inspiriert sei und als solche die Wahrheit
enthalte.

Dies ist nicht der Ort, um ausfithrlich auf den Konflikt zwischen
Johannes de Montesono und der Pariser Universitit einzugehen. Diese
Arbeit haben andere bereits geleistet2s, weshalb ich nur die fiir uns
relevanten Punkte nennen mochte, um zu verdeutlichen, mit welchen
Waffen gekdmpft wurde - Waffen, die nichts mit Inhalten, sondern nur
mit Autorititen und kirchlichen Approbationen zu tun hatten. Zur
Diskussion stand unter anderem die These, dass es in keiner Weise dem
Glauben widerspreche zu behaupten, es gebe Geschopfe, die absolut
notwendig sind. Diese Auffassung sei zuriickzuweisen, so argumentierte
die Universitit, da sie unwahr sei und, nach allgemeiner Uberzeugung der
Theologen, gegen den Glauben.26 In seiner Verteidigung dieser These nun
hatte sich Johannes auf Thomas berufen, der in seiner Summa contra
gentiles in der Tat behauptet hatte, Gott habe Geschopfe hervorgebracht,
die absolut notwendig sind.27 Mit diesem Verweis auf Thomas meinte
Johannes, die Wahrheit seiner Theorie gegeniiber den Pariser Theologen
geniigend erwiesen zu haben, waren es doch diese Theologen selbst, die
1325 dem Bischof Bourret erkldrt hatten, dass Thomas an keiner Stelle
gegen den Glauben verstofle. Wie die offiziellen Berichte der Pariser
Fakultit erwdhnen, fithrte Johannes als Beleg fiir seine Verweise auf
Thomas ausgerechnet die Revocatio mit dem Siegel des Bischofs Bourret
und bekraftigt durch das Siegel des Bischofs Wilhelm von Paris (1336) an,
als ob er behaupten wollte, seine These stehe bei Thomas und gelte
deshalb nach dem allgemeinen Urteil der Pariser Theologen als wahr.28

Die Fakultit lief sich hierdurch nicht beeindrucken und parierte
Johannes’ Verteidigung mit der Feststellung, dass dieser auf eine uner-
laubte Weise Gebrauch von Thomas mache. Thomas selbst hatte ja in
seinen Schriften hervorgehoben, dass bestimmte Formulierungen der
Heiligen fiir moderne Leser Anlass zur Verwirrung bieten konnen und

25 Siehe Anm. 23.

26 CUP, Band 3, Paris: Delalain 1894, 491-496 (n. 1559), hier 494: ,Sexta proposicio:
Ponere aliquod creatum vel aliqua creata esse simpliciter et absolute necesse esse, non est in
aliquo contra fidem. Revocanda est tanquam falsa et malesonans in fide secundum modum
loquendi communem theologorum [...]."

27 CUP, Band 3, 494. Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa contra gentiles (Opera omnia 13).
Rom: Typis Riccardi Garroni 1918, Lib. 2, cap. 30, 338a-340b.

28 CUP, Band 3, 490 (n. 1558): ,Prefatus vero magister Johannes de Montesono, tenens in
suis manibus quasdam litteras signo publici notarii non signatas, sigillo domini Stephani,
olim Parisiensis episcopi, necnon ,Vidimus‘ ejusdem littere sigillo domini Guillelmi, olim
Parisiensis episcopi, eorum sigillis sigillatas, ut prima facie apparebat; predictasque literas
presentavit, dictis dominis deputatis intimavit et ad eorum notitiam deduxit.“ Diese Ab-
schrift wurde in einer Truhe (,arca“) im Pariser Dominikanerkonvent aufbewahrt. Dazu DU
PLESSIS D’ARGENTRE, Carolus (Hg.): Collectio judiciorum de novis erroribus, Band 1/1. Paris
1728, Nachdruck Briissel: Culture et civilisation 1963, 224a. Zur Bestdtigung der Bulle durch
Bischof Wilhelm von Paris im Jahre 1336 sieche MAIER: Der Widerruf, 15-16.



270 Maarten J.F.M. Hoenen

deshalb nicht ohne einen deutenden Kommentar iibernommen werden
dirfen. Im Namen der Pariser Theologen zog Pierre d’Ailly daraus den
Schluss, dass ohne die Autoritit des Thomas in Frage zu stellen bestimmte
seiner Thesen begriindeterweise (rationabiliter) verurteilt werden diirften,
wenn diese zu Irrlehren fithren konnten.29 In einem bald darauf erschien-
enen Traktat erlauterte d’Ailly nochmals den Standpunkt der Fakultat.
Thomas habe in seinem Werk Auffassungen verteidigt, die leicht missver-
standlich seien und ohne weitere Deutung nicht gelehrt werden diirften:
»oine veri sensus expositione a scholasticis non sunt simpliciter asse-
rendae.“30 Damit wurde natiirlich die Moglichkeit, Thomas im Unterricht
einzusetzen, innerhalb und auflerhalb des Ordens mit einem grofden
Fragezeichen versehen. Auflerhalb des Ordens bedeutete dieses Frage-
zeichen nichts Neues. Thomas galt als eine Autoritit neben anderen, wie
Bonaventura, Alexander von Hales und Duns Scotus, ohne dass seine
Heiligkeit dabei eine Rolle spielte und man ihm eine privilegierte Position
in der Debatte einraumte.

Aber innerhalb des Ordens verhielt es sich anders. Dort berief man sich
in diesem Zusammenhang noch auf ein weiteres Dokument und zwar auf
eines, das die Autoritit des Papstes auf den Plan brachte.3t Im Traktat

29 PIERRE D’AILLY: Propositio facta in consistorio contra Magistrum Johannem de Monto-
sono, in: DU PLESSIS D’ARGENTRE: Collectio judiciorum de novis erroribus, Band 1/2. Paris 1728,
Nachdruck Briissel: Culture et civilisation 1963, 6gb-74b, hier 73b-74a: ,[...] quamvis aliqua
propositio vel assertio possit habere aliquem sensum verum, tamen potest rationabiliter
condemnari tanquam revocanda propter alium sensum erroneum in ea vel in ejus probatione
intellectum. Et, hoc supposito, praeambula et alia per me declaranda probabuntur, tam
rationibus, quam auctoritatibus Sanctorum et Doctorum et specialiter ex dictis S. Thomae
de Aquino, ut sic adversarius, qui ejus doctrinam sequi ac defendere false et inaniter
gloriatur, convincatur evidentius et velut alter Goliath, proprio gladio juguletur.” Vgl. 1 Sm
17, 51. Das Goliath-Bild hat eine Tradition, gerade wo es um inaniter gloriari geht. Siehe
BERNHARD VON CLAIRVAUX: Sermones III, in: LECLERCQ, Jean / ROCHAIS, Henri: S. Bernardi
opera, Band VI.2. Rom: Editiones Cistercienses, 1972, Sententiae series prima, Sent. 32, 18:
“Goliath suo gladio occidendus est, id est vana gloria consideratione ipsius vanae gloriae.”
Welche Stelle aus Thomas hier gemeint ist, geht aus der Einleitung hervor, die der Liste
verurteilter Thesen beigefiigt ist. Siehe CUP, Band 3, 491-496 (n. 1559), hier 492: ,[...] S.
Thomas in tractatu suo Contra errores Grecorum dicit in principio: ,Si qua in dictis
antiquorum doctorum inveniuntur, que cum tanta cautela non dicantur, quanta a modernis
servatur, non [...] ea extendere oportet, sed exponere reverenter'.“ Diese Stelle wird spater
von Pierre d’Ailly selbst zitiert. Vgl. THOMAS VON AQUIN: Contra errores Graecorum (Opera
omnia 40). Rom: Ad sanctae Sabinae 1969, Prologus, A 71b.

30 PIERRE D’AILLY: Tractatus ex parte Universitatis Studii Parisienis contra Magistrum
Johannem de Montosono, in: DU PLESSIS D’ARGENTRE: Collectio judiciorum de novis erroribus,
Band 1/2, 75a-129a, hier 128b: ,[...] licet praedicta sancti Thomae doctrina secundum ejus
intellectum vel intentionem, aliqualiter esset vera, tamen propter hoc, sub illa verborum
improprietate, et falsi sensus ambiguitate, sine veri sensus expositione a scholasticis non est
simpliciter asserenda.“ Zur Begriindung fiihrt er hier unter anderem die in der voran-
gehenden Anmerkung genannte Stelle aus Thomas’ Contra errores Graecorum an.

31 Johannes de Montesono hatte dieses weitere Dokument nicht herangezogen, sondern
lediglich die Revocatio vorgezeigt. Der Plural ,litterae“ in Anm. 28 oben verweist nur auf



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 271

d’Aillys finden wir einige Informationen iiber dieses Dokument. Wie er
ausfithrt, approbierten nach Meinung einiger Verteidiger des Thomas,
namlich der Dominikaner, nicht nur der Brief von Bischof Bourret, son-
dern auch eine pdpstliche Bulle ausdriicklich die Lehre des Thomas.32
D’Ailly sagt nicht, um welche Bulle es sich dabei handelt. Man kann jedoch
vermuten, dass er sich auf Laudabilis Deus Urbans V. bezieht, die 1368 an-
lisslich der Uberfithrung der Reste des Thomas nach Toulouse angefertigt
wurde. Darin wird betont, dass die Lehre des Thomas wahr sei und in
Ubereinstimmung mit der Lehre der Kirche stehe, weshalb sie von jedem
befolgt werden solle.33

Aus den Ausfithrungen d’Aillys konnen wir ableiten, dass diese Bulle zu
der Zeit noch keine allgemeine Bekanntheit auflerhalb des Ordens ge-
noss.34 Dies anderte sich aber im Laufe des fiinfzehnten Jahrhunderts, als
dieses Dokument zusammen mit der Revocatio und einem dritten Text,
dem Fragment einer Papst Innozenz VI. zugeschriebenen Predigt Ecce plus
quam Salomon hic, als Dossier verbreitet wurde und eine grofe Bedeutung
bei der Bekrdftigung der Autoritit des Thomas gewann.3s Wirkmachtig

letztere Urkunde und ist wie iiblich mit dem Singular ,Brief' oder ,Schreiben‘ zu {ibersetzen.
Dass es sich hier tatsichlich nur um die Revocatio handelt, geht daraus hervor, dass sich die
Magister um eine Kopie dieser ,litterae“ bemiithten (siehe CUP, Band 3, 490 (n. 1558): ,[...]
magister Galleranus [...] nomine sepedicte facultatis petiit lecturam et copiam dictarum
literarum [...].“) Eine solche Kopie wurde auch angefertigt. Wie der Anfang dieser Kopie
zeigt, betraf sie nur die Revocatio. Siehe DU PLESSIS D’ARGENTRE : Collectio judiciorum de
novis erroribus, Band 1/1, 224b.

32 PIERRE D'AILLY : Tractatus ex parte Universitatis, 122a: ,[...] dicunt quidam, quod
doctrina S. Thomae [...] est approbata expresse per bullam summi Pontificis, ac etiam per
litteram authenticam Domini Stephani Episcopi Parisiensis [...].“ Dass hier von Domini-
kanern die Rede ist, ldsst sich einer etwas spateren Stelle entnehmen, ebd., 122b: ,[...] Ordo
Fratrum Praedicatorum dicit se habere bullam super confirmatione vel approbatione
doctrinae S. Thomae [...]."

33 Diese Bulle ist ediert in BOLLANDUS, Joannes / HENSCHENIUS, Godefridus / PAPEBRO-
CHIUS, Daniel: Acta sanctorum, Band 7 (Marz Band 1). Paris: Victor Palmé 1865, 731C-732B.
Die betreffende Stelle befindet sich am Ende der Bulle, ebd. 732B: ,Volumus insuper et
tenore praesentium vobis injungimus, ut dicti B. Thomae doctrinam, tamquam veridicam et
Catholicam sectemini, eamque studeatis totis viribus ampliare.”

34 Thm zufolge wurde im Laufe des Prozesses gar keine Bulle vorgelegt. Siehe PIERRE
D’AILLY: Tractatus ex parte Universitatis, 122a: ,[...] in dicto processu nunquam fuerit
exhibita aliqua bulla Papae, nec ipsius copia super confirmatione vel approbatione dictae
doctrinae.“ Wohl aus diesem Grund war Pierre d’Ailly sehr zuriickhaltend und wollte die
Bulle, von der die Dominikaner sprachen, nicht als Beweismittel gelten lassen, wie aus der
Bemerkung hervorgeht, die direkt auf die oben in dieser Anmerkung zitierte Stelle folgt,
ebd.: ,Et ideo, cum idem sit judicandum de his, quae non sunt, et de his, quae non apparent,
sicut dicunt jura, sequitur, quod hoc non debuit dictum processum impedire.*

35 Das Thema der Predigt ist dem Matthdus-Evangelium entnommen (Mt 12,42). Um
welche Predigt es sich dabei handelt, ist mir unklar geblieben. In den Quellen des fiinf-
zehnten Jahrhunderts wird stets nur ein und derselbe Satz zitiert, und zwar: ,,Numquam qui
doctrinam sancti Thomae tenuit inventus est a tramite veritatis deviasse. Sed qui eam
impugnavit semper fuit de veritate suspectus.’ Haec Innocencius papa in sermone Esse plus
quam Salomon hic.” Siehe WEILER, Anton G.: Heinrich von Gorkum (f 1431). Seine Stellung in



272 Maarten ]J.F.M. Hoenen

war vor allem die Publikation dieses Dossiers in der Tabula aurea des
Dominikaners Petrus de Bergamo in den Editionen von 1473 (Bologna),
1487 (Basel), 1495 (Basel) und 1497 (Venedig), in denen diese drei Stiicke
an den Anfang des Werkes gestellt waren als eine papstliche commendatio
der Lehre des Thomas.36

Die Tabula ist ein Produkt des Dominikanerordens, das als Hilfsmittel
zum Studium der Werke des Thomas entworfen worden war. In der
Einleitung zur Ausgabe von 1497 hebt der anonyme Verfasser, wohl Am-
brosius Alemannus, hervor, dass das Werk des Thomas keines Dritten zur
Auslegung bediirfe, sondern sich selbst auslege: ,Divus Thomas seipsum
declarat.” Was Thomas an der einen Stelle undeutlich sage, formuliere er
an einer anderen klar verstandlich.37 Mit dieser Exegese, die auf die antike

der Philosophie und der Theologie des Spdtmittelalters. Hilversum: Paul Brand 1962, 107-108.
Als Vorlage diente wohl eine Predigt fiir den Festtag des Thomas, die im Jahre 1324 von
Pierre Roger, dem spiteren Papst Clemens VI., gehalten wurde. Die Predigt hat dasselbe
Thema und bringt auch einen &hnlichen Gedanken zum Ausdruck. Siehe mit einer
Begriindung der Autorschaft und Datierung LAURENT, Marie-Hyacinthe: Pierre Roger et
Thomas d’Aquin, in: Revue Thomiste 36 (1931) 157-173, hier 168: ,Haec ergo doctrina,
charissimi, non recedat ob ore, non recedat a corde, quia ipsam certe sequens non devias,
ipsam cogitans non erras, ipsam tenens non corruis; ipsam loquens non metuis, ipsam
studiens ad veritatem pervenis: Tenui ergo nec dimittam eam.“ Zwei Jahre spater (1326) hielt
Pierre Roger eine weitere Predigt mit dem Thema Vir Dei es tu et Verbum Domini est in ore
tuo (3 Rg 17, 24). Dort findet sich wortlich dasselbe Zitat, jedoch schrieb er sie nun Bernhard
von Clairvaux zu. Siehe, ebd., 172: ,[...] tibi dico illud Bernardi: Non recedat ob ore [...].“ Die
Quelle ist eine Predigt von Bernhard, in der er (natiirlich) nicht von Thomas, sondern von
der Gottesmutter Maria spricht. Siehe BERNHARD VON CLAIRVAUX: Sermones I, in: LECLERCQ,
Jean / ROCHAIS, Henri: S. Bernardi opera, Band IV. Rom: Editiones Cistercienses 1966, Hom.
2, n. 17, 35: ,In periculis, in angustiis, in rebus dubiis, Mariam cogita, Mariam invoca. Non
recedat ab ore, non recedat a corde, et ut impetres eius orationis suffragium, non deseras
conversationis exemplum. Ipsam sequens non devias, ipsam rogans non desperas, ipsam
cogitans non erras. Ipsa tenente non corruis, ipsa protegente non metuis, ipsa duce non
fatigaris, ipsa propitia pervenis [...].“ Ein eindrucksvolles Beispiel dafiir, wie in Predigten und
Ansprachen des spdten Mittelalters auch bei 6ffentlichen Gelegenheiten alte Quellen ohne
Verweis tiber Passagen hinweg zitiert und verwertet wurden, bietet die Rede, die der erste
Rektor der Universitdt Freiburg bei der Eroffnung der Universitit im Jahre 1457 gehalten
hatte. Dazu NELSON, Axel: Richard de Burys Philobiblion und die Festreden Matthaeus
Hummels, des ersten Rektors der Albert-Ludwigs-Universitdt zu Freiburg, in: Zentralblatt fir
Bibliothekswesen 40 (1923) 269-278.

36 In der Ausgabe PETRUS DE BERGAMO: Tabula in libros, opuscula et commentaria divi
Thomae de Aquino [...]. Venedig 1497, fol. a2" taucht der Begriff ,commendatio” auf. Petrus
starb im Jahre 1482. Sein Werk wurde von seinem Schiiler, dem Dominikaner Ambrosius Ale-
mannus fortgesetzt. Er hat auch die Ausgabe von 1497 besorgt, wie aus dem Empfehlungs-
schreiben hervorgeht, das der Edition, ebd., fol. a1’, beigefiigt ist.

37 Declaratio prohoemialis, in: PETRUS DE BERGAMO: Tabula, fol a3"", hier fol. a3" (sexto
sciendum est): ,[...] idem Divus Thomas in se vel in suo simili in dictis suis seipsum ibidem
(gemeint ist die Konkordanz, sieche dazu weiter unten, MH) declarat in libris suis, si bene
atque diligenter ibidem inspiciatur.“ Zu beachten ist, dass in den fritheren Drucken dieses
Vorwort in einer kiirzeren Fassung vorliegt. Dort fehlt zum Beispiel die betreffende Passage.
Es ist also wohl nicht anzunehmen, dass diese Passage auf Petrus de Bergamo selbst
zuriickgeht, sondern eher auf Ambrosius Alemannus, der die Konkordanz, auf die in dieser



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 273

Regel, Homer aus sich selbst heraus zu erkldren, zuriickgeht, nimmt der
Verfasser implizit das Verdikt d’Aillys ins Visier. Das Werk des Thomas
benétige keine ,veri sensus expositio“, um verstanden zu werden, vielmehr
sei eine gute Kenntnis des gesamten Werks ausreichend, um die
Auffassung des Autors herauszuarbeiten, die nirgends im Widerspruch zur
Wabhrheit stehe.38 Nun ist es auffallend, dass diese Form der Exegese auf
Thomas angewandt wird. Nach meiner Erkenntnis gibt es hierfiir kein
anderes Beispiel aus der mittelalterlichen Tradition, weder bei einem
einzelnen Autor wie Augustin oder Petrus Lombardus noch bei einem
ganzen Korpus von Texten, die der Tradition eines einzelnen Denkers
zugeschrieben werden, wie dem Corpus Aristotelicum. Die grofle Aus-
nahme ist die Heilige Schrift. Es liegt daher der Schluss nahe, dass Petrus
und nach ihm Ambrosius bewusst die fiir die Bibel typische Form der
Schriftexegese auf Thomas anwandten.39 Die gottliche Inspiration des
Thomas unterstrichen beide geschickt dadurch, dass sie konsequent von
»doctor sanctus“ und ,divinus doctor” sprachen und mittels einer Kon-
kordanz deutlich machten, welche undeutlichen Stellen durch klare
Passagen erhellt werden, ganz in der Tradition der mittelalterlichen
Bibelexegese.40 Wir konnen hier also von einer Sakralisierung von Thomas’

Passage Bezug genommen wird, ergdnzt hatte. Diese ergidnzte Konkordanz ist der Edition
von 1497 auf fol. 323"-362" beigegeben. Niheres zu dieser Konkordanz in Anm. 40 weiter
unten. In der modernen Neuauflage der Tabula, PETRUS DE BERGAMO: In opera sancti Thomae
Aquinatis index seu tabula aurea. Rom: Editiones Paulinae 1960, wird dieses Vorwort in einer
dhnlich ausfiihrlichen Fassung, wie sie der Druck von 1497 (Venedig) hat, jedoch mit einem
leicht abweichenden Wortlaut abgedruckt und ohne Begriindung Petrus de Bergamo
zugeschrieben, was wohl zu berichtigen ist. Siehe ebd., vii-xi, bes. vii.

38 Dass diese Tabula umfassend sein will, wird am Anfang ausdriicklich hervorgehoben,
Declaratio prohoemialis, in: PETRUS DE BERGAMO: Tabula, fol. a3’ (primo sciendum est): ,,[...]
haec tabula [...] continet [...] conclusiones principales omnium librorum atque opusculorum
eiusdem Divi doctoris [...].“ Dieser Hinweis findet sich, anders formuliert, auch in den
friheren Drucken und geht wohl auf Petrus zurtick.

39 Es war Augustinus, der diese antike Regel in fiir das Mittelalter prigender Weise bei
der Deutung der Heiligen Schrift einsetzte. Er begriindete die Tatsache, dass die Heilige
Schrift neben deutlichen auch undeutliche Stellen enthalte, mit der Wirkung des Heiligen
Geistes, der alle Stellen so aufeinander abgestimmt habe, dass der Mensch an der Lektiire
immer Gefallen finden wiirde. Die deutlichen Stellen erweckten den Hunger zum Lesen,
wahrend die undeutlichen Passagen der Langeweile entgegenwirkten. Siehe AUGUSTINUS: De
doctrina christiana. GREEN, Guilelmus M. (Hg.). Wien: Hoelder-Pichler-Tempsky 1963, Lib. 2,
VI.8.15, 37: ,Magnifice igitur et salubriter spiritus sanctus ita scripturas sanctas modificavit,
ut locis apertioribus fami occurreret, obscurioribus autem fastidia detergeret. Nihil enim
fere de illis obscuritatibus eruitur, quod non planissime dictum alibi repperiatur.”

40 Die Uberzeugung, dass die Heiligen Schrift keine Widerspriiche enthalte, da an den
verschiedenen Stellen immer dieselbe gottliche Wahrheit spreche, brachte Augustinus in
einer Predigt in einer Weise auf den Punkt, die genau dem Vorgehen von Petrus de Bergamo
und Ambrosius Alemannus in ihrer Konkordanz entspricht. Siehe DOLBEAU, Frangois: Au-
gustin d’Hippone. Vingt-six sermons au peuple d’Afrique. Paris: Institut d’Etudes Augus-
tiniennes 1996, Sermo de Psalmo XXI, 553-578, hier 565: ,Coniunge utrumque: utrumque
concordet, quia qui locutus est per lohannem in euangelio, ipse locutus est per Paulum in



274 Maarten J.F.M. Hoenen

Oeuvre sprechen, einer Sakralisierung, der auch die papstliche Autoritat
als Gewdhrsmann diente.

Petrus und Ambrosius standen damit nicht alleine. Ahnliches lisst sich
auch bei anderen Ordensmitgliedern beobachten. So behauptet Thomas de
Sancto Germano in seinem Widmungsschreiben, das der ersten gedruck-
ten Ausgabe (1483) von Johannes Capreolus’ Defensiones beigefiigt war,
dass sogar Thomas’ Gegner eingestehen miissten, dass er derart durch Gott
inspiriert gewesen sei, dass er nie etwas gedacht oder geschrieben habe,
das er hdtte korrigieren miissen, und dass es fiir ihn nie notig gewesen sei,
nochmals durchzusehen, was er geschrieben habe.# Der Text des Thomas
sei somit in seinem genauen Wortlaut als gottliche Wahrheit zu nehmen.
Wer Thomas kritisiere, so heifdt es, beleidige nicht nur die menschliche
Majestdt, sondern auch die gottliche.42 Wir sehen somit, wie innerhalb des
Ordens die Tendenz aufkam, den Text des Thomas wo immer mdglich
wortlich zu nehmen und seine Worte lediglich mit seinen eigenen Worten
auszulegen, genau in der von ihm gegebenen Wortfolge, als ginge man
davon aus, dass sich die eingangs besprochene Allgemeinheit im genauen
Wortlaut widerspiegle. In der Konkordanz des Petrus de Bergamo werden
die Losungen daher auch prasentiert ,prout iacent in libris eiusdem sancti

epistula. Non potest secum ipse discordare [...].“ Nach diesem Prinzip stellten die beiden
Dominikaner in ihrem Werk nicht nur die undeutlichen Passagen einander gegeniiber,
sondern losten auch die Widerspriiche. Die Konkordanz trigt als Titel Etymologiae id est
Concordantiae conclusionum Thomae Aquinatis in quibus videtur sibi contradicere. Petrus
hatte die Arbeit an der Konkordanz begonnen, die Ambrosius spater mit groflem Einsatz
weiterfiithrte. Letzterer ordnete die urspriinglich nach Werken aufgelisteten Widerspriiche
thematisch und erginzte sie um ein Vielfaches. In den frithesten Drucken enthdlt die
Konkordanz nur zweihundert geléste Widerspriiche (Venedig 1476 und Kéln 1480), in den
spateren Fassungen dagegen mehr als zwélfhundert (Venedig 1497). Ich verdanke die Infor-
mationen tber die verschiedenen Ausgaben Mario Meliado.

41 Dieser Brief ist unter dem Titel Epistola prooemialis abgedruckt in JOHANNES
CAPREOLUS: Defensiones theologiae divi Thomae Aquinatis, Band 1. PABAN, Ceslaus / PEGUES,
Thomas (Hgg.). Tours: Alfred Cattier 1900, xiii-xix, hier xvii: ,Agnoscantque divum Docto-
rem, catholicae veritatis professorem, sensisse nunquam aut scripsisse quod expugnari
queat; breviloquum fuisse, ut ei sua scripta recensere necesse non fuerit; recteque suscipi ac
probari ab omnibus debere, utpote cui sapientiam ex alto infunderat Omnipotens, divinam,
singularem, immobilem, Reipublicae Christianae expedientissimam, semperque mansuram.”
Die Ankldnge an den Wortlaut des Urteils der Pariser Magister, das in der Revocatio wieder-
gegeben wird, sind uniiberhdrbar. Thomas de Sancto Germano setzt hier zudem eine
Deutung iiber die Unfehlbarkeit der Lehre des Thomas fort, die bereits im vierzehnten Jahr-
hundert von den Dominikanern verteidigt wurde. Siehe Anm. 20 oben.

42 THOMAS DE SANCTO GERMANO: Epistola prooemialis, in: JOHANNES CAPREOLUS: Defen-
siones, xv: ,Irrident alii tanquam crimen sit laesae majestatis hujus sententiam reprobare,
qui si quid pensi, aut humani, nedum christiani, haberent, intelligerent non humanam
tantum, sed divinam quoque se laedere majestatem.” Diese Anschuldigung an die Adresse
der Thomasgegner bedeutet im Klartext, dass sie sich desselben Vergehens schuldig machen,
das auch zur Erbsiinde gefiihrt habe. Mit ihrer Kritik beleidigten sie nimlich die gottliche
Autoritdt und erkannten diese nicht an, wie sie durch Thomas gesprochen habe. Das ist eine
harte Anschuldigung.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 275

Doctoris“.43 Diese Form des Respekts dem Text gegeniiber unterstreicht
einmal mehr den sakralen Charakter, der den Werken des Thomas
zuerkannt wurde, da ja gerade in der Schriftexegese die Wortfolge, der
y2verborum ordo“, als Teil des offenbarten Mysteriums betrachtet wurde.44
Diese Praxis wurde spater schlieflich durch das Generalkapitel von 1615
(Bologna) vorgeschrieben: Die Studenten sollten in den disputationes die
Lehre des Thomas wortlich, ,quantum ad verba“, hervorbringen und wenn
moglich den Text gdnzlich auswendig lernen, so dass sie seine Art des
Sprechens, seinen Stil und seine Worte iibernehmen kénnen, um auf diese
Weise nicht von seiner Lehre abzuweichen.45

Dass Thomas als Lehrer innerhalb des Ordens galt, heifdt in der zweiten
Halfte des fiinfzehnten Jahrhunderts also im wortlichsten Sinne, dass seine
Schriften als Ausgangspunkt genommen wurden. Hélt man sich an die
Lehre, die in diesen Werken vorgetragen wird, kann man nicht von der
Wahrheit abweichen. So beteuert bereits der Text der Innozenz zuge-
schriebenen Predigt, der Teil des erwdhnten Dossiers war, ,numquam qui

43 Declaratio prohoemialis, in: PETRUS DE BERGAMO: Tabula, fol. a3" (sexto sciendum est).
Ahnlich geht auch Johannes Capreolus in seinen Defensiones vor. Er verteidigt in diesem
Werk Thomas gegen Angriffe von Autoren wie Petrus Aureolus, Johannes Duns Scotus,
Durandus von Saint Pour¢ain und Heinrich von Gent. Bevor er sich an diese Aufgabe macht,
gibt er dem Leser in einer kleinen Einleitung zu verstehen, dass er nichts selbst hinzufiigen,
sondern nur die ,verba“ und ,dicta“ des Thomas anfiihren wolle, um die vorgebrachten
Meinungen des Thomas zu illustrieren und die Argumente seiner Gegner zu widerlegen.
Und in der Tat ist das Werk eine groffe Sammlung wortlicher Zitate aus den Werken des
Thomas, die mit kurzen Sdtzen aus der Hand des Johannes miteinander verbunden werden.
Siehe JOHANNES CAPREOLUS: Defensiones. Band 1. Prologus, quaestio 1, 1 (meine Hervor-
hebungen): ,Sed antequam ad conclusiones veniam, praemitto unum, quod per totam
lecturam haberi volo pro supposito, et est quod nihil de proprio intendo influere, sed solum
opiniones quae mihi videntur de mente S. Thomae fuisse recitare, nec aliquas probationes ad
conclusiones adducere praeter verba sua, nisi raro. Objectiones vero Aureoli, Scoti, Durandi,
Joannis de Ripa, Henrici, Guidonis de Carmelo, Garronis, Adam et aliorum sanctum Tho-
mam impugnantium propono locis suis adducere et solvere per dicta S. Thomae.*

44 Bekanntlich unterschied Hieronymus mit Blick auf die Wortfolge zwischen der
Heiligen Schrift und den {ibrigen Werken. Nur bei der Ubersetzung der Heiligen Schrift will
er die Wortfolge des Originals bewahren, da sie zur Offenbarung gehore. Bei den anderen
Werken konne man sich darauf beschranken, den Sinn wiederzugeben. Siehe HIERONYMUS:
Epistulae Pars 1. HILBERG, Isidorus (Hg.). Zweite erweiterte Auflage. Wien: Verlag der Oster-
reichischen Akademie der Wissenschaften 1996, Epist. 57, n. 5, 508: ,[...] ego enim non so-
lum fateor, sed libera uoce profiteor me in interpretatione Graecorum absque scripturis
sanctis, ubi et uerborum ordo mysterium est, non uerbum e uerbo, sed sensum exprimere de
sensu.”

45 Diese Praxis ldsst sich erst spdt in den Beschliissen der Generalkapitel (Bologna 1615)
nachweisen. Siehe MOPH, Band 11. Rom: Typographia Polyglotta 1902, 246. Sie herrschte
jedoch bereits im fiinfzehnten Jahrhundert im Unterricht, wie die Disputationen, die in den
Handschriften des Dominikaners Georg Schwartz iiberliefert sind, belegen. Diese Disputa-
tionen sind zu einem grofden Teil aus wortlichen Thomas-Zitaten aufgebaut. Dazu mit einer
Edition und einem Kommentar, HOENEN, Maarten ]J.F.M.: Speculum philosophiae medii aevi.
Die Handschriftensammlung des Dominikaners Georg Schwartz (f nach 1484). Amsterdam:
Griiner 1994, 112-130.



276 Maarten ].F.M. Hoenen

doctrinam sancti Thomae tenuit inventus est a tramite veritatis
deviasse"“.46

Diese dem Werk des Thomas unterstellte besondere Qualitit machte
ihn auch aufierhalb des Ordens besonders geeignet als Lehrer. Seine
gottliche Inspiration war ein Geschenk an alle, nicht nur die Dominikaner.
Im ausgehenden fiinfzehnten Jahrhundert ldsst sich entsprechend beo-
bachten, dass die Werke des Thomas massiv auch aufSerhalb des Ordens
im universitaren Unterricht eingesetzt wurden, vor allem auf dem niedrig-
sten Niveau, der Logik und der Physik, von Verteidigern einer Stromung,
die sich in der Auseinandersetzung mit anderen Richtungen wie den
Nominalisten, Scotisten und Albertisten als Thomisten bezeichnete. Dieser
Einsatz von Thomas geschah mittels Kommentierung universitdrer Stand-
ardtexte ,iuxta doctrinam sancti Thomae“ oder ,in via sanctissimae
doctoris Thomae“, wobei diesmal nicht der wortliche Text des Thomas im
Zentrum stand, sondern pauschal an seine Heiligkeit und seine Appro-
bation durch die Kirche appelliert wurde.47 Beispielhaft ist ein Traktat, der
durch seine besondere Form auffallt, namlich der Thesaurus sophismatum,
der 1495 bei Heinrich Quentell in Kéln gedruckt wurde, einem Drucker,
der auch zahlreiche andere thomistische Schulbiicher herausgegeben
hatte.48 Dieses Werk war als Ubungsbuch fiir den Logikunterricht gedacht.
Vorangestellt war eine anonyme Predigt, gehalten am Festtag fiir Thomas
von Aquin 1493 an der Universitat zu Ko6ln.49 In dieser Predigt finden wir
alle Elemente wieder, die wir bereits kennen gelernt haben und die die
besondere Bedeutung von Thomas als Lehrer und geistige Leuchte unter-
streichen: die Allgemeinheit seiner Lehre, die Kanonisierung und seine der
Heiligen Schrift entsprechende Vorbildhaftigkeit. Kennzeichnend ist die

46 Siehe Anm. 35 oben.

47 Viele dieser Drucke wurden in Koln aufgelegt. Sie sind verzeichnet in VOULLIEME,
Ernst: Der Buchdruck Kolns bis zum Ende des fiinfzehnten Jahrhunderts. Bonn 1903, Reprint
Diisseldorf: Droste Verlag 1978. Siehe zum Beispiel LAMBERTUS DE MONTE: Expositio circa tres
libros De anima Aristotelis, qua praeclarissimis commentariis divi Thomae Aquinatis naturalis
philosophiae interpretis acutissimi [...] concordat [...]. Koln 1498, Titelseite: ,Urbanus quintus
[...] sancti Thomae Aquinatis extollens gloriam et apostolica auctoritate approbans doctri-
nam mandavit [...]: Volumus et tenore praesentium vobis iniungimus, ut dicti beati Thomae
doctrinam tanquam veridicam et catholicam sectemini eamque studeatis totis viribus am-
pliare.”

48 Thesaurus sophismatum circa tractatus parvorum logicalium. Kéln 1495. Fiir eine Liste
der von Heinrich Quentell gedruckten Werke, siehe VOULLIEME: Der Buchdruck Kélns, cxvi-
CXXVi.

49 Sermo de divo doctore Thoma Aquinate, in: Thesaurus sophismatum, fol. Aiii'-bi". Die
Datierung folgt der Angabe in der Uberschrift der Predigt. Neben der Predigt sind in diesem
Werk auf fol. Aii'-Aiii" auch drei Gebete des Thomas von Aquin fiir Studenten beigegeben.
Zu diesen Gebeten, die auch in anderen Drucken auftauchen und eine lange Tradition
haben, sieche SCHMIDTKE, Dieter: Thomas von Aquin deutsch, in: WACHINGER, Burghart: Ver-
fasserlexikon. Die deutsche Literatur des Mittelalters. Band 9. Zweite neu bearbeitete Auf-
lage. Berlin: Walter de Gruyter 1995, 822-838, bes. 835.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 277

wiederholte Beteuerung, dass Thomas allen alles lehre: ,quod omnes
omnia doceat.“so Er sei derjenige, der alle Weisheiten zusammengebracht
habe, die bis jetzt an verstreuten Stellen tiberliefert waren, was seine
Schriften zum Mafistab bei der Beurteilung aller anderen Weisheiten
mache: ,quasi regula omnium aliorum sapienter dicta“. Thomas wird hier
als das gottliche Gegenstiick zum kreatiirlichen Aristoteles stilisiert, wie
ihn Averroes in seinem Kommentar zu De anima dargestellt hatte.s

Wer jetzt erwartet, dass das Schulbuch, das auf diese Predigt folgt,
ausdriicklich auf die Werke des Thomas eingeht, wird enttdauscht.
Nirgends findet sich ein wortliches Zitat oder ein Verweis, zumindest habe
ich nichts dergleichen feststellen konnen. Dies gilt ebenfalls, wenn auch
nicht in so extremem Maf3e, fiir die tibrigen Schulbiicher, die ,in via Sancti
Thomae“ geschrieben wurden.s> Offenbar war es unmoglich an den Uni-
versitaten, also auflerhalb der Grenzen des Ordens, lediglich Thomas zu
zitieren, da dies bei Gelehrten, die Thomas reservierter gegeniiberstanden,
wie den Albertisten, Scotisten und Nominalisten, zu Verstimmungen
fiihren und jede seriose Debatte zum Scheitern verurteilen wiirde.s3 Denn
bei diesen Debatten ging es unter anderem auch um die Frage, ob die
Thomas durch die Kirche zuerkannte Heiligkeit (iberhaupt als Argument
in einer philosophischen Auseinandersetzung herangezogen werden
konne. In einer Disputation von 1497 kritisierte der Erfurter Philosoph
Bartholomdus von Usingen die Haltung der Thomisten, die darin gipfle,
dass man ihnen zufolge nicht gegen Thomas argumentieren konne, da

«Ir-v

50 Siehe Sermo de divo doctore Thoma Aquinate, in: Thesaurus sophismatum, fol. Avi
(meine Hervorhebungen): ,Quem praeter Thomam invenies qui omnia sufficienter docuerit?
Gregorium moralem, subtilissimum Augustinum, Ambrosium anagogicum, historiographum
Hieronimum appellamus. Universalem seu communem nostrum doctorem concordi animo
omnes testantur quod omnes omnia doceat.” Und ebd.: ,Infallibilis ecclesiae auctoritas, quae
eum maxima a Deo donatum gloria credit, et sanctarum litterarum testimonia, quibus
erudientes ad iustitiam (vgl. 2 Tim 3, 16) plurimos quasi stellas fore in perpetuas mansiones
(vgl. Dn 12,3) firmum habetur, unde verissime Thomam docentem omnia omnes solem dicere
possem.”

51 Sermo de divo doctore Thoma Aquinate, in: Thesaurus sophismatum, fol. Avi':
,Ordinatissimum eius ingenium in quo sapientia maxime deprehenditur. Quomodo praeter
ipsum ostendere potero qui solus quasi regula omnia aliorum sapienter dicta hincinde
confusa in unum ordinem coegit?“ Die betreffende Stelle des Averroes war in den
Auctoritates Aristotelis aufgenommen und war daher wohlbekannt unter den Studenten in
Koln. Siehe HAMESSE, Jacqueline (Hg.): Les Auctoritates Aristotelis. Un florilége médiéval.
Etude historique et édition critique. Louvain: Publications Universitaires 1974, 190 (n. 189):
»[...] ille homo, scilicet Aristoteles fuit in natura regula et exemplar quoddam.“ Die
Auctoritates wurden in Koéln im fiinfzehnten Jahrhundert mehrfach gedruckt. Dazu
VOULLIEME: Der Buchdruck Kélns, 76-78 (n. 180-182).

52 Diese Schulbiicher sind in den Publikationen unter anderen von Henk G. Braakhuis,
Corneille H. Kneepkens, Pepijn Rutten und Henrik Wels untersucht worden.

53 Zu diesen Debatten siehe HOENEN, Maarten ]J.F.M.: Thomismus, Skotismus und Alber-
tismus. Das Entstehen und die Bedeutung von philosophischen Schulen im spdten Mittelalter,
in: Bochumer Philosophisches Jahrbuch fiir Antike und Mittelalter 2 (1997) 81-103.



278 Maarten J.F.M. Hoenen

Heiligkeit und Irrlehre nicht zusammen gehen. Genau diese Auffassung
griff er an, und zwar in einer Form, der wir bereits bei Pierre d’Ailly
begegnet sind. Demnach sei die Heiligkeit des Lebens durchaus mit einem
error in der Lehre vereinbar, wofiir Bartholomdus mehrere Beispiele gibt.
Bemerkenswert ist, dass er das thomistische Argument als das von Uner-
fahrenen abtut, das oft durch gut meinende junge Studenten (boni iuvenes)
angefiihrt werde.54 Dies erinnert an unseren fritheren Befund, dass vor
allem Schulbiicher aus den ersten Jahren des Unterrichts die Autoritat des
Thomas hervorheben. Aus dieser Perspektive gesehen ist die Sache in der
Tat etwas merkwiirdig. In diesen Schulbiichern ist, wie erwdhnt, der
Verweis auf die Autoritdit des Thomas mehr oder weniger losgelost vom
konkreten Inhalt. Man folgt zwar Thomas, aber ohne Bezugnahme auf
irgendeinen bestimmten Wortlaut - im Unterschied zur Praxis im Domini-
kanerorden. Dies vermittelt den Eindruck, dass der Einsatz von Thomas
als geistiger Vater und Schutzherr fiir das, was in den Schulbtichern steht,
eher eine Methode war, um Studenten von der Starke und Zuverldssigkeit
des vermittelten Unterrichtsstoffs, auch etwa im Hinblick auf Ketzereien
und Herausforderungen der Kirche von aufien, zu iiberzeugen. Auffallend
ist zum Beispiel, wie in der genannten Ko6lner Predigt behauptet wird, dass
sich auf Grundlage der Werke des Thomas alle Angriffe der Kirche
gegeniiber abwehren liefden.55 Thomas’ Heiligkeit, durch die Dominikaner
so sorgfaltig ins Licht gestellt, wird offensichtlich von den Thomisten
strategisch geschickt eingesetzt, mogen sie selbst von der ausnahmslosen
Uberlegenheit des Thomas iiber alle anderen Denker {iberzeugt gewesen
sein oder nicht. Es ist in diesem Zusammenhang wichtig festzustellen, dass
die meisten Thomisten, die sich hierbei hervortaten, keine Dominikaner

54 BARTHOLOMAEUS VON USINGEN: Quaestio de quiditate quantitatis continuae in
disputatione de quolibet Erffordiae A.D. 1497 determinata. WOHLER, Hans-Ulrich (Hg.), in:
Bochumer philosophisches Jahrbuch fiir Antike und Mittelalter 6 (2001) 137-195, hier 183: ,Si
arguitur: Beatus Thomas et alii sancti patres tenuerunt primam opinionem, sed cum
sanctitate non videtur posse stare error in docendo et scripta eorum per ecclesiam approbata
sunt et assumpta, igitur non licet contra sentire. - Respondetur hoc esse argumentum im-
peritorum. Sed quia saepe obiicitur bonis iuuenibus, qui tali vel consimili a via veritatis
avertuntur, ideo respondeo ad ipsum, quod illi boni patres probabili via incesserunt et
determinaverunt, quod sibi probabilius ex suis principiis sequi videbatur. Cum quo stat eos
in multis errasse tam in theologia quam in philosophia. Sanctimonia enim vite bene
compatitur errorem doctine sine tamen temeritate.“ Hierauf folgen Beispiele von Heiligen,
die von anderen Heiligen korrigiert wurden.

55 Sermo de divo doctore Thoma Aquinate, in: Thesaurus sophismatum, fol. Avi': ,Omnes
libros [die Biicher, die zur Verteidigung des Glaubens von der Kirche benutzt werden, MH]
lege. Nec tamen unum invenies ubi tam manifeste tam efficaciter rationibus ecclesiae
convincantur inimici, ubi ex ipsis naturae principiis tam clare infidelium rationes solvantur
[gemeint ist hier die Summa theologiae, MH]. Reliquos libros [die anderen Werke des
Thomas, MH] missos faciam, nec enim brevi hac hora possum omnes librorum deprehendere
formas.“



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 279

waren.56 Blicken wir jedoch auf die Dominikaner, dann gilt, dass diese
bereits seit langem praktizierten, was im fiinfzehnten Jahrhundert aus
historischen Umstdnden auch auferhalb des Ordens Anerkennung fand:
ein Umgang mit den Werken des Thomas, der vorher allein der Auslegung
der Heiligen Schrift vorbehalten war. Es ist genau dieser Umgang, der den
merkwiirdigen Gegensatz zwischen dem Festhalten an einem bestimmten
Corpus von Texten, das nicht kritisiert werden durfte, ausmacht und der
Existenz vielfiltiger theologischer und philosophischer Theorien, die
innerhalb des Ordens produziert wurden.57

Abschlieffend ist damit, wie anfangs bereits gesagt, die Situation
innerhalb des Dominikanerordens wegen der Heiligkeit ihres Schulhauptes
als auflergewohnlich zu charakterisieren. Sie wirkte sich direkt auf den
Unterricht aus, der auf Thomas griindete und somit nicht nur als sicher
und zuverlassig, sondern aufgrund der Heiligsprechung auch als von der
Kirche approbiert galt. Man muss hierbei bedenken, dass sich die Domi-
nikaner wie auch die anderen Bettelorden eine besondere Aufgabe
innerhalb der Kirche zugeschrieben hatten, ndmlich die Verkiindung des
Glaubens.s8 Dieser Aufgabe wollten sie durch eine solide Ausbildung in
Theologie und Philosophie nachkommen. Durch die kirchliche Kanonisie-
rung des Thomas, die sich auch auf die Lehre ausdehnte, wurde der
Lehrstoff innerhalb des Ordens fiir diese hohe Aufgabe allgemein akzep-
tiert. Bei den ibrigen Bettelorden, den Franziskanern, den Augustinern
und den Karmelitern, ist die Lage natiirlich etwas anders. Die von diesen
Orden auserwdhlten Schulhdupter (Johannes Duns Scotus, Aegidius Roma-
nus, Thomas von Straflburg) genossen keine solche Autoritdt innerhalb
der Kirche. Trotzdem lasst sich auch hier beobachten, dass dieselben
Kriterien angewandt wurden. Die Universitdit zu Koln beispielsweise
schrieb 1425 an die Stadt, dass sie an der Lehre nicht nur des Thomas, son-
dern auch des Duns Scotus und des Aegidius Romanus festhalten wolle.
Ein Verbot dieser Lehren wiirde ndmlich die betreffenden Orden

56 Die bekanntesten Thomisten in Kéln waren Heinrich von Gorkum, Gerardus de Monte
und Lambertus de Monte. Vor allem von Lambertus de Monte wurden viele Werke ,iuxta
doctrinam sancti Thomae“ gedruckt. Einige dieser Thomisten waren offensichtlich mit den
Dominikanern verbunden, wie etwa Gerardus de Monte, der eine Konkordanz der Schriften
des Thomas verfasst und dem Generalkapitel zur Beurteilung vorgelegt hatte. Dazu
GERARDUS DE MONTE: Decisionum s. Thomae quae ad invicem oppositae a quibusdam dicuntur
concordantiae. MEERSSEMAN, Giles (Hg.). Rom: Istituto Storico Domenicano 1934, 8.

57 Bemerkenswert ist, dass es vor allem die Dominikaner waren (so weit sich dies
feststellen lasst), die sich weniger um die Kommentare ,iuxta viam Thomae“, sondern eher
um die Editionen der Werke des Thomas selbst kiimmerten. Ein gutes Beispiel aus Koln ist
der Dominikaner Dietrich von Susteren, der bei Heinrich Quentell 1499 die Summa contra
gentiles und 1500 einige Quaestiones disputatae herausgegeben hatte. Siehe VOULLIEME: Der
Buchdruck Kélns, 491-492 (n. 1145) und 497-498 (n. 1160).

58 Dazu HINNEBUSCH, William A.: The History of the Dominican Order. Origin and
Growth to 1500. Staten Island, New York: Alba House 1965, 122-128.



280 Maarten J.F.M. Hoenen

beleidigen, deren Bibliotheken voll von Werken der genannten Gelehrten
seien. Auch diese, so hiefd es ausdriicklich, seien durch die Kirche
approbiert, und zwar dadurch, dass sie diese Werke benutzt und bei der
Auslegung ihrer eigenen Lehre angewandt habe: ,Romana et universalis
Ecclesia Doctores prenominatos facto et opere habet approbatos, eorum
libris et scriptis utendo et allegando.“59 Insofern kann das Beispiel des
Dominikanerordens als ,asymptotisches* Modell fiir die Frage nach der
Bedeutung und den Bedingungen der doctrina innerhalb der Bettelorden
verwendet werden: In den anderen Orden stellte sich ndmlich genau
dieselbe Frage nach der allgemeinen Giiltigkeit der in den Studia dozierten
Lehre, aber nur bei den Dominikanern war diese allgemeine Giiltigkeit
nicht nur ,facto et opere” festgelegt, sondern auch juristisch durch die
Kanonisierung des Thomas von Aquin.6°

Die Bedeutung der Kanonisierung als juristische Bestdtigung der
allgemeinen Giiltigkeit sollte nicht unterschdtzt werden, auch nicht
innerhalb des Ordens. Dies wird deutlich aus der Tatsache, dass die Be-
hauptung, Thomas’ Lehre sei gottlich inspiriert und erleuchte die ganze
Kirche, bereits in den allerersten Verteidigungen des Thomas von Aquin
um 1280 auftaucht, zum Beispiel im Correctorium corruptorii Quare des
Dominikaners Richard Knapwell. Aber erst nach der Kanonisierung weist
der Orden offiziell darauf hin, dass die Lehre des Thomas auch aufderhalb
des Ordens Giiltigkeit besitze. Dies mag fiir philosophische Ohren
vielleicht merkwiirdig klingen: Die Kanonisierung macht eine Theorie ja
nicht giiltiger, als sie ist. Es geht doch um den Inhalt, und dieser wird
durch die Kanonisierung nicht geindert. Aber diese Uberlegungen treffen,

59 Dieser Text ist editiert in EHRLE, Franz: Der Sentenzenkommentar Peters von Candia
des Pisaner Papstes Alexanders V. Ein Beitrag zur Scheidung der Schulen in der Scholastik des
14. Jahrhunderts und zur Geschichte des Wegestreites. Miinster: Aschendorff 1925, 281-290,
hier 284-285.

60 [ch bezeichne dieses Modell als ,asymptotisch“, da auRer Thomas kein einziger
anderer mittelalterlicher Ordenslehrer heilig gesprochen wurde. Die kanonische Anerken-
nung durch die Kirche, die Thomas seit 1323 genoss, wurde somit von anderen Ordens-
lehrern zwar anndhernd, jedoch nie voll erreicht. Dass die tibrigen Orden im Hinblick auf
die allgemeine Relevanz ihrer Schulhdupter dhnlich argumentierten wie die Dominikaner,
zeigt zum Beispiel das Generalkapitel der Augustiner (Florenz 1287), die ihren Ordenslehrer
Aegidius Romanus ebenfalls als eine Leuchte fiir die ganze Welt darstellten, um damit zu
begriinden, dass seine Lehre im Orden befolgt werden solle. Siehe ZUMKELLER, Adolar:
Theology and History of the Augustinian School in the Middle Ages. ROTELLE, John E. (Hg).
Villanova, Pennsilvania: Augustinian Press 1996, 12. Dass auch Aegidius Romanus als ,doctor
communis” galt, zeigt folgender Befund. An der Stelle, wo Thomas von Strafdburg im vierten
Buch seines Sentenzenkommentars von der Lehre der ,communes doctores” spricht,
verweist eine Marginalie in der Handschrift Miinchen, Clm 14209, fol 2™, nicht nur auf
Thomas von Aquin sondern auch auf Aegidius Romanus: ,Rationes Thomae et Aegidii quod
potentia creandi non est communicabilis creaturae“. Eine dhnliche Marginalie findet sich
auch im Druck THOMAS VON STRASSBURG: Commentaria in IIII libros Sententiarum. Venedig
1564, Nachdruck Ridgewood, New Jersey: Gregg 1965, Lib. 1V, dist. 1, quaest., fol. 56'. Fiir
diesen Hinweis danke ich Ueli Zahnd.



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 281

wo es sich um den Unterricht handelt, nicht ohne Weiteres zu. Beim
Unterricht innerhalb einer Tradition, in diesem Falle der der Kirche, geht
es um die ausdriickliche Anerkennung, ob das, was in den Schulen gelehrt
wird, auch tatsichlich mit der Tradition tiibereinstimmt. Diese Aner-
kennung kann nicht von einem einzelnen Magister vorgenommen werden
oder einer beschrankten Gruppe von Magistern, sondern nur von der Insti-
tution, die diese Tradition juristisch vertritt, namlich der Kirche.6

Was sagt uns dies jetzt tiber die akademische Ausbildung innerhalb der
Bettelorden? Am Anfang meines Beitrags hatte ich auf die grof3e Vielfalt an
Theorien hingewiesen, sogar innerhalb des Dominikanerordens, mit Bezug
auf die Lehre des Thomas. Auch die anderen Orden lassen eine solche
grofle Diversitit an Lehren erkennen, wie Adolar Zumkeller fiir die
Augustiner gezeigt hat und Chris Schabel fiir die Karmeliter.62 Wie passt
dies nun damit zusammen, einem Schulhaupt nachzufolgen, vor allem
wenn dieses Schulhaupt heilig ist? Hier modchte ich wieder auf das
asymptotische Modell der Dominikaner zuriickkommen. Die Autoritat des
Schulhauptes speiste sich aus die Tatsache, dass seine Lehre als
»communis® galt: offen, umfassend und verstandlich fiir jeden, oder wie es
in der Kolner Predigt aus dem Jahre 1493 von Thomas heif3t, ,quod omnes
omnia doceat“.63 Es war genau dieser umfassende Aspekt, der Denker wie
Thomas von Aquin, Aegidius Romanus und Thomas von Straffburg als
Lehrer besonders geeignet erscheinen liefd, und es war ebenfalls genau
dieses Umfassende, das eine Vielheit an divergierenden Auffassungen

61 Aufschlussreich in dieser Hinsicht ist, dass nach den frithesten Biographen Thomas
bei seinem Ableben seine Schriften der Kirche zur Begutachtung tiberlassen habe. So etwa
PTOLOMAUS VON LUCCA: Historia ecclesiastica nova, Lib. 23, cap. 9, in: FERRUA: S. Thomae
Aquinatis vitae fontes, 362: ,Ad majorem tamen sui securitatem et Ecclesiae romanae
reverentiam [...] suos libros in manu exposuit romanae Ecclesiae saepe dictae, prout recta
fides catholica et apostolica hoc exposcit [...].“ Dazu ECKERT: Stilisierung und Umdeutung, 26.
Mit seiner Kanonisierung habe die Kirche dann ihr Urteil gesprochen. So sieht es auch
NICOLAUS MEDENSIS im Vorwort seiner Evidentiae contra Durandum, Band 1. STELLA, Pros-
perus T. (Hg.). Tiibingen: Francke 2003, 3 (meine Hervorhebung): ,[...] gressus illius vene-
randi doctoris sancti Thomae de Aquino [...] qui divinitus noscuntur directi, prout sanctae
Romanae Ecclesiae firmavit auctoritas |...]."

62 ZUMKELLER: Theology and History of the Augustinian School, 1-79, und SCHABEL,
Christopher: Carmelite ,Quodlibeta‘, in: DERS.: Theological Quodlibeta in the Middle Ages.
The Fourteenth Century. Leiden: Brill 2007, 493-543, hier 538-539.

63 Das Motiv, dass die Lehre des Thomas wie die Heilige Schrift von allen Lesern ver-
standen werden konne, findet sich bereits im frithen vierzehnten Jahrhundert, zum Beispiel
an der in Anm. 61 genannten Stelle bei PTOLOMAUS VON LUCCA: Historia ecclesiastica nova,
Lib. 23, cap. 9. In: FERRUA: S. Thomae Aquinatis vitae fontes, 362 (meine Hervorhebungen):
»[-..] suam doctrinam asseruit [Thomas, MH] per ipsum traditam et scriptam ad fidei robur,
et instructionem fidelium, in quo modernos doctores transcendit, sive in philosophia, sive
theologia, sive in quacumque materia, secundum communem hominum intelligentium
opinionem, et inde in schola hodie parisiensi, communis doctor appellatur propter suam
claritatem doctrinae.”



282 Maarten J.F.M. Hoenen

innerhalb der Grenzen der Orthodoxie nicht nur nicht ausschloss, sondern
geradezu beforderte.

ANHANG

Bestimmte Thesen oder allgemeine Lehre?
Eine Bemerkung zur Historiographie des Thomismus

Frithere Forscher, wie Josef Koch und Martin Grabmann unterschieden
gerne zwischen treuen und weniger treuen Thomisten. Vor allem Koch
lie sich dabei durch die Verurteilung von Durandus als Modell leiten. In
dieser Affire zog der Orden die Konsequenz aus der in den General-
kapiteln beschlossenen Vorschrift, Thomas nicht zu widersprechen, so
nahm Koch an.64 Durandus wurde namlich durch den Orden beschuldigt,
in seinem Kommentar zu den Sentenzen in vielen Punkten eine andere
Lehre als Thomas verteidigt zu haben. Indem die Verurteilung auf be-
stimmte Thesen abzielte, gibe sie ein hilfreiches Beispiel ab, wie man sich
die Auswirkung dieser Vorschrift denken solle, meinte Koch und nach ihm
viele andere. Einige moderne Forscher folgen noch immer dieser Methode,
indem sie bestimmte Lehren hervorheben, die als Mafdstab dafiir dienen
sollen, ob ein Autor Thomist ist oder nicht, auch wenn sie die Verurteilung
selbst nicht zum Ausgangspunkt nehmen, sondern andere Vorgaben, die
sie anderen Quellen entnehmen oder selbst definieren.6s

64 KOCH, Josef: Die Verteidigung der Theologie des HI. Thomas von Aquin durch den
Dominikanerorden gegeniiber Durandus de S. Porciano O.P., in: DERS.: Kleine Schriften, Band
2, 127-168. Exemplarisch fiir die Art und Weise, wie Grabmann urteilte, ist etwa GRABMANN,
Martin: Einzelgestalten aus der mittelalterlichen Dominikaner- und Thomistentheologie, in:
DERS., Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte der Scholastik und Mystik,
Band 2. Miinchen: Max Hueber 1936, 512-613.

65 Ein gegenwirtiger Versuch auf Grund der inhaltlichen Treue zu Thomas zu be-
stimmen, welche Denker als Thomisten zu kennzeichnen sind, wird etwa unternommen in
BERGER, David / VIJGEN, Jorgen: Thomistenlexikon. Bonn: Nova et Vetera 2006, vii. Siehe
auch, wenngleich ausschlieflich mit Bezug auf heutige Richtungen des Thomismus, BONINO,
Serge-Thomas: Etre thomiste, in: DERS. u.a. (Hgg.): Thomistes ou de lactualité de saint
Thomas d’Aquin. Les Plans: Parole et Silence: 2003, 15-26. Einen grofen Einfluss auf die
frithere Forschung besaflen auch die vierundzwanzig Thesen, die 1914 durch die Congregatio
Studiorum veroffentlicht (Dekret vom 27. Juli) und 1916 durch dieselbe als Ausdruck der
»germana S. Thomae doctrina“ erklart wurden. Darunter war zum Beispiel auch die These,
dass esse und essentia real unterschieden sind. Siehe DENZINGER, Heinrich: Enchiridion
symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, editio 41, HUNERMANN,
Peter (Hg.). Freiburg: Herder 2007, 975-980 (n. 3601-3624), hier 976 (n. 3603). Dazu
MATTIUSSI, Guido: Le XXIV tesi della filosofia di S. Tommaso d’Aquino approvate dalla S.
Congregazione degli Studi. Rom: Typis Pontificae Universitatis Gregorianae 1947. Diese
Bestdtigung der thomistischen Philosophie fithrte zu vielen Studien, in denen die betref-
fenden These als Charakteristikum eines genuinen Thomismus betrachtet wurde. Grabmann
dagegen wusste, dass die historische Lage differenzierter war. Siehe GRABMANN, Martin: Die
Schrift ,De ente et essentia‘ und die Seinsmetaphysik des Heiligen Thomas von Aquin, in:



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 283

In der Tat ist die Verurteilung von Durandus ein eindrucksvolles
Dossier, das eine strenge Disziplin innerhalb des Ordens zu bezeugen
scheint, die hauptsiachlich auf einzelne Thesen achtet. Dieses Dossier
besteht aus zwei Listen, von denen vor allem die zweite, die unter ande-
rem von Johannes von Neapel zusammengestellt wurde, von Bedeutung
ist. Sie fithrt insgesamt mehr als zweihundert Punkte auf, in denen sich
Durandus gegen Thomas gekehrt habe. Dabei werden die betreffenden
Stellen bei Thomas immer genau verzeichnet.66

Angeregt durch solche genauen Angaben versuchte Koch ein
inhaltliches, intellektuelles Profil des Thomismus innerhalb des Dominika-
nerordens zu entwerfen. Aber die Auseinandersetzungen zwischen ihm
und Grabmann zeigen, dass sie auf einer falschen Fahrte waren, obschon
es ihnen damals selbst noch nicht klar war. Denn hier kehrte das Problem
wieder, das im Mittelalter zur Erstellung von Konkordanzen gefiihrt hat,
namlich welche Stelle aus welchem Werk man als mafdgeblich nehmen
solle. Aus dem Sentenzenkommentar, der Summa oder den Opuscula? Und
wie entscheidet man bei Konflikten zwischen diesen Stellen?

Ein lehrreiches Beispiel ist die Diskussion zwischen Koch und
Grabmann tiber das Profil des Dominikaners Bernardus Lombardi.
Grabmann sah in ihm einen treuen Anhdnger des Thomas.67 Koch dagegen
stiitzte sich auf seine Kenntnisse des Durandus und die an ihm geduferte
Kritik und sah in Bernardus einen Nachfolger des Durandus, der nicht der
Linie des Thomas folgte. So verwies er auf eine Stelle des Sentenzen-
kommentars Lombardis, wo dieser behauptet, dass das Allgemeine nicht
im Ding, sondern nur im Intellekt bestehe, eine Lehre die von Durandus
und mit ihm auch von Nominalisten wie Wilhelm von Ockham verteidigt
wurde. Koch, der selbst in der anti-nominalistischen Neuscholastik ge-
schult war, meinte hier einen Beweis fiir seine These gefunden zu haben
und schrieb: ,Es bedarf wohl keines Wortes, dass diese logischen An-

DERS.: Mittelalterliches Geistesleben. Band 1. Miinchen: Max Hueber 1926, 314-331, hier 329-
330.

66 Diese Liste ist ediert in KOCH: Die Magister-Jahre des Durandus de S. Porciano, 72-118.
Der Mitverfasser dieser Liste, Johannes von Neapel, hat sich auch in einer besonderen Weise
fir die Kanonisierung des Thomas eingesetzt. Siehe WALZ: Papst Johannes XXII., 37, 43 und
44.

67 So in La Scuola Tomistica Italiana nel XIII e principio des XIV secolo, in: Rivista di
filosofia neo-scolatistica 15 (1923) 97-155, hier 143-144. Spater hat er sein Urteil wohl auf-
grund von Kochs Kritik gedndert. In der deutschen, iiberarbeiteten Fassung: Die italienische
Thomistenschule des XIII. und beginnenden XIV. Jahrhunderts, in: DERS.: Mittelalterliches
Geistesleben. Band 1, 332-391, behandelt er Bernardus Lombardi nicht mehr, vielleicht auch
deshalb nicht, weil Bernardus kein Italiener war. In seiner spdteren Die Geschichte der
katholischen Theologie seit dem Ausgang der Viterzeit. Freiburg im Breisgau: Herder 1933,
98, spricht er dann von einer ,schwankenden Stellung®, die Bernardus Lombardi in seinem
Sentenzenkommentar einnimmt.



284 Maarten ].F.M. Hoenen

schauungen nicht thomistisch sind.“68 Er zeigte damit jedoch, ohne es zu
wissen, die Fallibilitit seines eigenen neuscholastischen Blickwinkels.
Denn einige mittelalterliche Thomisten urteilten hier anders. In den
frithen Verteidigungsschriften ldsst sich die von Lombardi vertretene Leh-
re problemlos nachweisen.6 Sie wird dort auf Thomas’ De ente et essentia
zuriickgefiihrt. Dies ist auch spater noch der Fall. In seinem Kommentar
zu diesem Werk hob der Thomist Heinrich von Gorkum sogar hervor, die
betreffende These sei als Meinung von Thomas ausdriicklich festzuhalten:
»Canonisatur sententia sancti doctoris quod ratio universalis solum potest
attribui naturae humanae [...] secundum esse quod habet in apprehensione
rationis.“70 Es ldsst sich also kaum durchfiihren, unter Berufung auf ein-
zelne Thesen, selbst wenn diese mittelalterlichen Quellen entstammen,
Autoren wie Bernardus Lombardi nach dem Modell der Verurteilung von
Durandus die Nachfolge des Thomas abzusprechen. Zudem wdre zu fra-
gen, weshalb der Orden es iiberhaupt zugelassen hat, dass Bernardus sei-
nen Kommentar zu den Sentenzen in dieser Form publizierte, wenn dieser
in einigen Punkten nicht Thomas, sondern Durandus folgte, wie Koch
meinte. Dies gilt iibrigens nicht nur fiir diesen Kommentar, sondern fiir
alle Werke von Dominikanern, in denen Thesen vertreten werden, von
denen man meint, sie seien nicht konform mit Thomas von Aquin, hatten
doch die Dominikaner ihre Schriften dem Orden vorzulegen, bevor sie
veroffentlicht werden durften.n

Offensichtlich ist also das Beharren auf einzelnen Thesen nicht
reprasentativ fiir die Art und Weise, wie die vom Generalkapitel vorge-
schriebene Ordensdisziplin verstanden werden sollte. Die Affire um Du-
randus gibt folglich kein brauchbares Modell ab, insbesondere angesichts
der betrachtlichen Lehrunterschiede zwischen den einzelnen Domini-
kanern.7> Einige moderne Forscher sind deshalb zu Recht zuriickhaltend,

68 KocH: Die Verteidigung der Theologie des HIl. Thomas, 146. Informationen zur Bio-
graphie Kochs gibt MEUTHEN, Erich: Das Thomas-Institut. Vor- und Griindungsgeschichte, in:
AERTSEN, Jan A. / und PICKAVE, Martin (Hgg.): Ende und Vollendung. Eschatologische Pers-
pektiven im Mittelalter. Berlin: Walter de Gruyter 2002, 3-20, hier 7-10.

69 Siehe GLORIEUX, Palémon (Hg.): Le Correctorium corruptorii ,Quare’, In primam par-
tem, art. 12, 65-66. Knapwell antwortet hier ,secundum Thomam®, wie er ausdriicklich
hervorhebt.

70 HEINRICH VON GORKUM: Positiones metaphysicales De ente et essentia sancti Thomae.
Kéln 1502, fol. ™.

71 So schreiben es die Generalkapitel vor. Siehe MOPH, Band 4, 65 (Metz 1313): ,Inhi-
bemus districte, ne scripta, tractatus, compilaciones, reportaciones questionum quarum-
cumque a fratribus nostris edita vel edenda extra ordinem publicentur, quousque per
venerabilem patrem magistrum ordinis examinata fuerint et correcta; communicata vero
extra ordinem per eumdem examinari et corrigi volumus diligenter.“ Ahnlich auch ebd., 93
(Montpellier 1316).

72 Natiirlich zeigt die Verurteilung des Durandus, wie zu einer bestimmten Zeit im
Orden philosophische und theologische Debatten mit Riickgriff auf Autorititen gefiihrt
wurden. Solche Debatten diirfen also nicht als allgemeines Deutungsmuster verwendet wer-



Thomas von Aquin und der Dominikanerorden 285

wenn es um die Frage der thomistischen Orthodoxie geht. Manche gehen
sogar so weit daraus die Konsequenz zu ziehen, dass die Frage nach einer
doktrindren Einheit innerhalb des Ordens, wenn sie allgemein gestellt
werde, nicht sinnvoll sei, da es Perioden gab, in denen sich keine
einheitliche Tradition ausmachen lasse. Schulbildung sei erst ein Produkt
des fiinfzehnten Jahrhunderts.73 Aber hier gilt zu bedenken, dass man
dann in Erklirungsnot gerdt, wie die immer wiederholten Vorschriften
gerade aus der frithen Zeit zu verstehen sind und wieso es trotz der
angeblichen doktrindren Einheit im flinfzehnten Jahrhundert weiterhin
verschiedene Richtungen innerhalb des Thomismus gab. Vielleicht ist es
deshalb erfolgreicher, die auferlegte Nachfolge des Thomas von Aquin wie
hier vorgeschlagen anders zu deuten, namlich als die Vorschrift, nicht von
der allgemeinen Lehre abzuweichen, wie sie in der Tradition gelehrt und
in einer beispielhaften Weise von Thomas vertreten wurde. Denn auf diese
Weise lassen sich die beiden historischen Gegebenheiten problemlos
miteinander verbinden: zwingende Vorschriften einerseits und Vielfalt in
der Lehre anderseits.74

den. Sie sind stark von konkreten Umstanden bestimmt, die in anderen Fillen nicht zu-
treffen. Die neueste Literatur zu Durandus ist zusammengetragen in JESCHKE, Thomas u.a.:
Durandus von St. Pourgain und sein Sentenzenkommentar. Eine kritische Edition der A- und
B-Redaktion, in: Bulletin de Philosophie Médiévale 51 (2009) 113-143.

73 So etwa COURTENAY, William J.: Schools and Scholars in Fourteenth-Century England.
Princeton, New Jersey: Princeton University Press 1987, 171-192, hier 178, und DERS.:
Theology and Theologians from Ockham to Wyclif, in: CATTO, Jeremy I. / EVANS, Ralph: The
History of the University of Oxford. Band 2. Oxford: Clarendon Press 1992, 1-34, hier g-11.

74 Versucht man diese Vorschrift, von der allgemeinen Lehre nicht abzuweichen, trotz
der Vielfalt in der Lehre inhaltlich zu bestimmen, so kénnte diese in der Uberzeugung be-
stehen, dass der Glaube mit Hilfe der Philosophie, insbesondere der aristotelischen Philo-
sophie, verteidigt werden konne. Es ist namlich auffallig, dass das Argument der Verein-
barkeit von (aristotelischer) Philosophie und Theologie gegen Ende des Mittelalters immer
mehr ins Zentrum der Auseinandersetzungen riickte und die Thomisten (und Albertisten)
im sogenannten ,Wegestreit’ den Nominalisten vorwarfen, mit ihrer Deutung des Aristoteles
den Glauben zu gefihrden und in Widerspruch zur Tradition der Kirche zu treten. Dazu
HOENEN, Maarten ]J.F.M.: Nominalism in Cologne. The Student Notebook of the Dominican
Servatius Fanckel. With an Edition of a ,Disputatio Vacantialis‘ Held on July 14, 1480 ,Utrum in
deo uno simplicissimo sit trium personarum realis distinctio’, in: SPENCER, Young E.: Crossing
Boundaries at Medieval Universities. Leiden: Brill 2010, 85-144.



	Thomas von Aquin und der Dominikanerorden : Lehrtraditionen bei den Mendikanten des späten Mittelalters

