
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 2

Artikel: Thomistes allemands du XIVe siècle : lectures, stratégies
d'appropriation, divergences : Introduction

Autor: Hoenen, Maarten J.F.M. / Imbach, Ruedi / König-Pralong, Catherine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomistes allemands du XIVe siècle: lectures,
stratégies d'appropriation, divergences*

Maarten J.F.M. Hoenen, Ruedi Imbach,
Catherine könig-Pralong

Introduction

Seule l'histoire
peut nous débarrasser de l'histoire.1

À l'ombre de l'étiquette historiographique «thomisme» dont la valeur est
souvent systématique et la visée doctrinale,2 l'obscurité et le flou dans

* Actes du colloque tenu à l'Université de Freiburg im Breisgau du 28 au 30 janvier 2010.
1 BOURDIEU, Pierre: Leçon sur la leçon. Paris: Minuit 1982, 29.
2 Les éditeurs du Thomistenlexikon mesurent l'appartenance au «thomisme» par la fidélité

à un corps doctrinal et l'effort de transmission ou de continuation de ce système de

pensée; BERGER, David / VlJGEN, Jörgen (Hrsg.): Thomistenlexikon. Bonn: Nova et Vetera 2006,
VII: « Wenn man als Thomismus hier die möglichst der Lehre des Thomas treue und doch
natürlich zugleich jeweils durch den Kontext ihr spezifisches Gefüge erhaltende Tradierung
der philosophisch-theologischen Denksynthese des Thomas versteht [...].» PROUVOST, Géry:
Thomas d'Aquin et les thomistes. Paris: Cerf 1996, commence par établir des critères plus
souples, doctrinalement indéterminés: «Reconnaître un thomiste paraît aisé: est thomiste
celui qui reconnaît en Thomas d'Aquin une référence privilégiée pour sa propre réflexion,
qu'elle soit théologique ou philosophique.» (9) Cependant, il procède ensuite à un cadrillage
doctrinal du champ, à la recherche de thèses et de critères permettant d'identifier un
thomiste. La question de l'être se révèle centrale. Selon la manière dont ils conçoivent l'être,
les divers «thomistes» constituent des espèces dans le genre (123 sq.). Lorsque Serge-Thomas
BONINO (Qu'est-ce que l'antithomisme?, in: Revue thomiste 108 [2008] 9-37, ici 10) se

propose de cerner l'«essence» de l'antithomisme, après avoir énoncé toutes les précautions
de rigueur et souligné la diversité des entreprises antithomistes, il les réunit comme
opposition «au cœur du projet thomasien: développer la tradition latine de l'intelligence de
la foi en utilisant les ressources de la philosophie gréco-arabe, spécialement de la pensée
d'Aristote.» Le thomisme est ici caractérisé comme un projet de synthèse philosophico-
théologique. (Du même auteur, voir également Être thomiste, in: BONINO, Serge-Thomas
[éd.]: Thomistes ou de l'actualité de saint Thomas d'Aquin. Les Plans: Parole et Silence 2003,
15-26.) Ces conceptions du thomisme présupposent manifestement une lecture systématique
de Thomas d'Aquin, ou du moins la possibilité d'une telle lecture qui découvre la cohérence
interne de l'œuvre, minore la probabilité d'un conflit des thomismes et exclut une
fragmentation du thomisme selon les régions disciplinaires ou les périodes de rédaction des
textes. Cette lecture de Thomas comme synthèse philosophico-théologique trouve une
expression exemplaire dans la préface de la sixième édition de GlLSON, Etienne: Le thomisme.
Introduction à la philosophie de saint Thomas d'Aquin. Paris: Vrin 19896, 7-8: «Je dis bien:
philosophie, car tout en insistant sur le caractère essentiellement théologique de la doctrine,
je maintiens plus que jamais que cette théologie, de par sa nature même, inclut, non



228 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

lesquels résident certains thomistes médiévaux contrastent avec la lumière
projetée par le nom et l'œuvre de Thomas d'Aquin à travers les siècles.
Acteurs intellectuels singuliers, différant selon leur situation
géographique, institutionnelle, temporelle et culturelle, les «thomistes» du
Moyen Âge émergent dans l'histoire de la philosophie au gré des éditions
critiques et des études de détail. Coordonné par M.J.F.M. Hoenen (Albert-
Ludwigs-Universität Freiburg) et R. Imbach (Université Paris IV
Sorbonne), le projet ANR-DFG «Thomisme et antithomisme au Moyen Âge»
(ANR-08-FASHS-012-01 et HO 3873/2-1) enquête sur les réceptions de la
pensée de Thomas d'Aquin du XIIIe au XVe siècle en insistant sur la variété
des formes, des contextes, des fonctions et des visées.

Thomas d'Aquin et les thomistes allemands du xive siècle

Les contributions présentées ici sont issues du colloque «Deutscher Tho-
mismus (13./14. Jahrhundert)» qui s'est tenu à Freiburg im Breisgau du 28

au 30 janvier 2010. Depuis quelques décennies, l'importance de la réception

des doctrines thomasiennes dans les deux provinces dominicaines
allemandes au XIVe siècle a été mise en évidence grâce à de grands chantiers

éditoriaux.3 Les progrès de la recherche produisent de la pluralité et
fragilisent l'étiquette historiographique «thomisme allemand», inventée
dans un premier temps pour canaliser et organiser le travail. L'historien se

trouve désormais face à une constellation d'auteurs caractérisés par leur
appartenance à l'ordre dominicain et leur situation allemande. Alors que le
dominicain antithomiste Dietrich de Freiberg fait figure d'auteur important

depuis quelques décennies4 - sans parler de Maître Eckhart -, les

auteurs de la constellation dominicaine allemande dont les lectures de

Thomas se signalent par leur positivité déclarée ou manifeste entrent à

peine dans l'histoire de la philosophie.5

seulement en fait mais nécessairement, une philosophie strictement rationnelle. [...] Il n'y a

pas chez saint Thomas de théologie naturelle proprement dite, car même tandis qu'il
philosophe, il théologise.»

3 De manière non exhaustive et pour ne signaler que des publications sous forme de

volumes: NIKOLAUS VON STRAßBURG: Summa. Liber II, tract. 8-14. Ed. SuAREZ-NANI, Tiziana
Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi V.2.3). Hamburg: Meiner 1990. SENNER,

Walter: Johannes von Sterngassen OP und sein Sentenzenkommentar. 2 Bde. (Edition und
Studie). Berlin: Akademie Verlag 1995. HEINRICH VON LÜBECK: Quodlibet primum. Ed.
PERRONE, Massimo Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi IV.i). Hamburg:
Meiner 2009. NIKOLAUS VON STRAßBURG: Summa. Liber II, tract. 1-2. Ed. PELLEGRINO, Gian-
franco Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi V.2.1). Hamburg: Meiner 2009;
NIKOLAUS VON STRAßBURG: Summa. Liber II, tract. 3-7. Ed. PELLEGRINO, Gianfranco Corpus
Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi V.2.2). Hamburg: Meiner 2009.

4 Voir récemment FLASCH, Kurt: Dietrich von Freiberg. Philosophie, Theologie, Naturforschung

um 1300. Frankfurt am Main: Klostermann 2007.
5 Ils sont absents des histoires de la philosophie médiévale les plus usuelles. Dans le

Thomistenlexikon lui-même (voir note 2), seuls trois de ces auteurs apparaissent: Jean



Introduction 229

Pour faire un point sur le dénommé «thomisme allemand» et critiquer
la pertinence de cette étiquette, il était de fait temps de réunir les éditeurs
des textes produits par ces auteurs, des spécialistes de la philosophie
médiévale allemande, ainsi que des historiens des institutions attachés aux
conditions concrètes de la production du savoir.6 Les contributions
publiées ici présentent une reconstruction de la constellation allemande
«thomiste» du XIVe siècle, associant des panoramas d'ordre socioculturel à

des études doctrinales philosophiques - avec un accent particulier porté
sur la question des dimensions indéterminées et de la matière, qui a servi
de fil rouge au colloque.7

Au final, si la capacité descriptive de l'étiquette «thomisme» est

presque réduite à néant, étant donné l'absence d'un corps doctrinal stable
qui puisse lui fournir un contenu objectif identifiable, certains dominicains
de la constellation allemande se singularisent bien par un rapport privilégié

à Thomas d'Aquin. D'un point de vue quantitatifd'abord, la présence
de Thomas d'Aquin, explicite ou muette, est plus importante chez eux que
chez leurs contemporains. Qualitativement, leurs lectures et usages des

textes thomasiens témoignent d'un rapport privilégié à Thomas, qui est
regardé comme une autorité et un maître à penser. Enfin, sur le plan de la
politique culturelle, ces lectures se proposent d'adapter certaines élabo-
rations thomasiennes à des buts stratégiques du temps présent.

Enjeux

Dans le cadre du programme ANR-DFG «Thomisme et antithomisme au
Moyen Âge», les contributions publiées ici entendent donc proposer une
étude historique du thomisme sans présupposer de conception déterminée
ou de définition invariante de cette notion. La méthodologie mise en
œuvre dans ces travaux réduit les a priori théoriques au minimum
nécessaire à la définition d'objectifs programmatiques. Concrètement, il
s'agit d'enquêter sur la manière dont certains dominicains ont fait
référence aux textes de Thomas d'Aquin, à divers moments de l'histoire de leur
réception. Le champ de la présente investigation est limité géographi-

Picardi de Lichtenberg, Gerhard de Sterngassen et Jean de Sterngassen. La vaste enquête
consacrée par W. SENNER à Jean de Sterngassen, qui accompagne l'édition de son commentaire

des Sentences (voir note 3), n'est pas étrangère à ce fait. Au sujet de Johannes Picardi,
voir PORRO, Pasquale: Essere e essenza in Giovanni Picardi di Lichtenberg. Note sulla prima
ricezione del tomismo a Colonia, in: AERTSEN, Jan A. / PlCKAVÉ, Martin (Hrsg.): Die Logik des
Transzendentalen. Festschrift für Jan A. Aertsen zum 65. Geburtstag. Berlin/New York: de

Gruyter 2003, 226-245.
6 En plus de la participation des auteurs de ce volume, le colloque de Freiburg a

bénéficié des contributions de Pasquale Porro, Walter Senner, Andreas Speer et Loris Sturlese.

7 Voir en particulier les contributions d'Alessandra Beccarisi, Marialucrezia Leone,
Marienza Benedetto, Gianfranco Pellegrino et Ubaldo Villani-Lubelli.



230 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

quement à l'Allemagne, plus précisément aux deux provinces dominicaines
allemandes médiévales, la Saxonia et la Teutonia8. Cette délimitation
géographique épouse les contours de deux motifs historiographiques, qui en
justifient l'intérêt :

1/ Inutile de rappeler l'importance de Maître Eckhart pour l'histoire
intellectuelle de l'Allemagne comme de l'Europe médiévale. Les auteurs
qui peuplent ce volume sont tous issus du même monde qu'Eckhart et
exercent tous dans le même milieu culturel et intellectuel que lui.
Enquêter sur les dominicains allemands du début du XIVe siècle revient de fait
à explorer l'univers culturel dans lequel Eckhart a écrit et prêché. De
nombreux travaux dédiés à la pensée de Maître Eckhart adoptent encore
des voies anhistoriques; dans le meilleur des cas, ils inscrivent l'activité du
dominicain dans le cadre de la «mystique rhénane».9 Or, ce courant
spirituel demande lui aussi à être historiquement et culturellement situé et
reconstruit.10 Les études d'Alain de Libera ont rendu attentif aux liens qui
existent entre Albert le Grand et Maître Eckhart. De manière convaincante,

Alain de Libera présente Eckhart comme l'héritier d'un certain
«péripatétisme dionysien».11 Parallèlement, il est pourtant judicieux d'in-

8 Sur l'histoire de l'ordre et son organisation: HlNNEBUSCH, William A.: The History of the
Dominican Order, I. New York: Alba 1966. La division de la province allemande de Teutonia
date de t30i-i304; voir à ce sujet: Acta Capitulorum Generalium Ordinis Fratrum Praedi-
catorum, I. Romae: in domo generalitia 1898, 304, 319. Le fait suivant n'est pas dénué
d'intérêt: l'Allemagne est totalement absente de l'ouvrage classique de ROENSCH, Frederick
J.: Early Thomistic School. Dubuque: The Priory Press 1964.

9 Cette affiliation d'Eckhart à un courant «mystique» envisagé comme antagoniste de la
scolastique a été critiquée par DE LIBERA, Alain: Maître Eckhart et la mystique rhénane. Paris:
Cerf 1999, en partculier 7-52, et FLASCH, Kurt: Meister Eckhart. Die Geburt der „Deutschen
Mystik" aus dem Geist der arabischen Philosophie. München: Beck 2006. Walter Senner et
Georg Steer ont proposé des définitions plus fines de la mystique allemande, dans des
approches tributaires de l'histoire sociale et culturelle. Voir SENNER: Johannes von Stern-
gassen OP und sein Sentenzenkommentar, I, 23-33. Avec Georg Steer, Senner affirme que la
distinction entre scolastique et mystique est plutôt d'auditoires, de langues et de formes
littéraires. Un auteur comme Eckhart peut être scolastique et mystique à la fois, tantôt plus
scolastique, tantôt plus mystique. Contre le rejet drastique de l'affiliation d'Eckhart à la
mystique par Kurt Flasch, Senner souligne l'inconsistance de la définition du terme
«mystique».

10 Impossible de ne pas mentionner dans ce contexte les travaux de Loris STURLESE, non
seulement son ouvrage de synthèse (Storia délia fîlosofia tedesca neI Medioevo. Il secolo XIII.
Firenze: Olschki 1996) mais aussi ses études sur la «culture philosophique allemande» au
moyen âge, réunies dans STURLESE, Loris: Homo divinus. Philosophische Projekte in Deutschland

zwischen Meister Eckhart und Heinrich Seuse. Stuttgart: Kohlhammer 2007. La manière
dont Kurt RUH présente la «mystique rhénane» est exemplaire en un autre sens. Dans son
histoire de la mystique occidentale il développe une vision aussi complète que possible, qui
intègre les minores: Geschichte der abendländischen Mystik, III. München: Beck 1996.

11 Voir en premier lieu DE LIBERA, Alain: Raison et foi. Archéologie d'une crise d Albert le
Grand à Jean-Paul II. Paris: Seuil 2003, 299-350.



Introduction 231

scrire plus précisément le maître thuringien dans sa propre Lebenswelt.12

Un tel projet présuppose une connaissance approfondie de la programmation

de l'étude à l'intérieur de l'ordre dominicain et de son organisation
concrète dans les centres de formation, les studia. En ce domaine, Isnard
Wilhelm Frank a livré des travaux pionniers, u Les pages consacrées à ce
thème par Walter Senner dans son ouvrage sur Jean de Sterngassen

12 Pour des raisons de commodité et pour donner un premier cadre historiographique à

nos recherches, nous avons usé du terme «thomisme allemand». La prudence et la
circonspection sont pourtant de mise dans l'usage de notions qui pourraient suggérer une
quelconque connexion entre une nation (un peuple, une ethnie) et une pensée. Il vaut donc
la peine de le répéter: ici cette étiquette circonscrit un espace géographique dans lequel ont
circulé des documents; elle désigne donc aussi, au niveau de l'histoire institutionnelle, un
réseau de diffusion du savoir dans les formes et la politique culturelle programmées par les
institutions ecclésiastiques et académiques installées sur ce territoire. Pour éviter tout
malentendu, il faudrait donc parler de la diffusion et de la réception des textes de Thomas
d'Aquin dans les milieux dominicains allemands des provinces de Teutonia et de Saxonia à la
fin du XIIIe et au début du XIVe siècle. Au sujet de l'épithète «allemande» accolée au terme
«culture» et «philosophie» au moyen âge voir les remarques de Loris STURLESE au début de:
Die deutsche Philosophie im Mittelalter. Von Bonifatius bis zu Albert dem Grossen (748-1280).
München: Beck 1993. L'histoire récente - post grabmannienne - des catégories «allemandes»
articule plusieurs phases. Dans les années 1980, Loris Sturlese parlait de «culture
philosophique allemande»; voir STURLESE, Loris: Albert der Grosse und die deutsche
philosophische Kultur des Mittelalters, in: FZPhTh 28 (1981) 133-147; ID.: Proclo ed Ermete in
Germania da Alberto Magno a Bertoldo di Moosburg. Per una prospettiva di ricerca sulla
cultura filosofica tedesca nel secolo delle sue origini (1250-1350), in: FLASCH, Kurt (Hg.): Von
Meister Dietrich zu Meister Eckhart. Hamburg: Meiner 1984, 22-33. Le centre de ces
recherches était pourtant bien constitué par la culture des dominicains, comme en atteste
IMBACH, Ruedi: Die deutsche Dominikanerschule. Drei Modelle einer Theologia mystica, in:
SCHMIDT, Margot (Hg.): Grundfragen christlicher Mystik. Stuttgart/Bad Canstatt: Fromann/
Holzboog 1987, 157-172. Dans un deuxième temps, les chercheurs intéressés à cette
constellation adoptèrent donc la catégorie d'«école dominicaine allemande». Mais la diversité a

vite réaffirmé ses droits dans la critique de cette étiquette par Niklaus Largier, qui a

questionné l'existence d'une «école» avec toutes les implications de dépendances qu'implique

la notion d'école (LARGIER, Niklaus: Die „deutsche Dominikanerschule". Zur Problematik

eines historiographischen Konzepts, in: AERTSEN, Jan. A. / SPEER, Andreas [Hgg.]:
Geistesleben im 13. Jahrhundert. Berlin/New York: W. de Gruyter 2000, 202-213). Walter SENNER

aboutit aux mêmes conclusions dans: Christ in the Writings of the Rhineland Dominicans, in:
EMERY, Kent / WAWRYKOW, Joseph (Hgg.): Christ among the Medieval Dominicans. Representations

of Christ in the Texts and Images of the Order ofPreachers. Notre Dame: University of
Notre Dame Press 1998, 393-413, ici 402-403: «[...] what has been called the "German" or
"Rhineland Dominican school" is a simplification of a far more complex reality than has
hitherto been imagined. [...] there was a highly controversial atmosphere and a high level of
discussion.»

D FRANK, Isnard Wilhelm: Die Spannung zwischen Studium und wissenschaftlicher Arbeit
im frühen Dominikanerorden, in: AKG 49 (1967) 164-207; ID.: Zur Studienorganisation der
Dominikanerprovinz Teutonia in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts und zum Studiengang
des Seligen Heinrich Seuse OP, in: FlLTHAUT, Ephrem M. (Hg.): Heinrich Seuse. Studien zum
600. Todestag 1366-1966. Köln: Albertus Magnus 1966, 39-70; ainsi que, FRANK, Isnard
Wilhelm: Hausstudium und Universitätsstudium der Wiener Dominikaner bis 1500. Wien:
Österreichische Akademie der Wissenschaften 1968; et ID.: Bettelorden studia im Gefüge des

spätmittelalterlichen Universitätswesens. Stuttgart: Franzmann & Wolbring 1988.



232 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

constituent cependant la meilleure description disponible à ce jour; elles
présentent une image très détaillée de la politique culturelle de l'ordre
dominicain dans l'Allemagne du début du XIVe siècle.h

2/ L'étude de la réception de Thomas d'Aquin dans l'Allemagne du
début du XIVe siècle rencontre un deuxième enjeu majeur de l'histoire de la
philosophie médiévale. L'édition et l'étude des œuvres de Dietrich de

Freiberg ont permis de mieux cerner une attitude intellectuelle qualifiée
d'«antithomisme», dont ce contemporain de Maître Eckhart était le

principal représentant. Les récents travaux de Catherine König-Pralong^
et Anne-Sophie Robin16 confirment de façon décisive les thèses de Kurt
Flaschv, Ruedi Imbach18 et Loris Sturlese^ sur la critique radicale que
Dietrich adresse à la philosophie de Thomas d'Aquin - sans qu'il faille pour
autant doter la catégorie d'antithomisme d'une cohérence plus forte que
celle de thomisme.20 Incontestablement, dans plusieurs de ses traités

'4 Senner: Johannes von Sterngassen OP und sein Sentenzenkommentar, I. Walter Senner

y enquête sur la programmation de l'étude dans l'ordre dominicain, en Allemagne, au
tournant des XIIIe et XIVe siècles (75-144). Dans ces pages, l'auteur n'étudie pas seulement les

sources juridiques (constitutions, chapitres généraux et provinciaux), mais il présente aussi
une analyse détaillée de l'organisation des études dans les studio de l'ordre, en décrivant
notamment la place des études de philosophie dans le curriculum (105-124). Le lecteur y
trouvera les informations indispensables à qui veut étudier les studia de Cologne et
Strasbourg (126-144).

'5 KÖNIG-PRALONG, Catherine: Dietrich de Freiberg. Métaphysicien allemand antithomiste.
In: Antithomisme. Histoire, thèmes et figures. 1 - L'antithomisme dans la pensée médiévale et
moderne. Numéro spéciale de la Revue thomiste 108 (2008) 56-79. L'auteur insiste dès le
départ sur l'inscription de l'antithomisme de Dietrich dans un contexte précis. L'épithète
«antithomiste» énonce une hypothèse de lecture: « l'antithomisme de Dietrich est tributaire
d'une situation culturelle - 'allemande' - qui se définit en opposition à la théologie universitaire

parisienne » (56). Remarque qui signale un autre enjeu de l'étude des auteurs
allemands de cette période: leur relation à la production scientifique parisienne contemporaine.

Une telle enquête mettra très probablement au jour des phénomènes de réception,
d'assimilation et de rejet très divers, comme en témoigne l'étude doxographique de Maarten
J.F.M. HOENEN sur le De ente et essentia de Dietrich: Dietrichs von Freiberg De ente et essentia

aus doxographischer Perspektive, in: ERISMANN, Christophe / SCHNIEWIND, Alexandrine
(éds): Compléments de substance. Études sur les propriétés accidentelles offertes à Alain de

Libera. Paris: Vrin 2008, 397-422.
16 ROBIN, Anne-Sophie: L'antithomisme de Dietrich de Freiberg dans le De visione

beatifica, in: BlARD, Joël / Calma, Dragos / Imbach, Ruedi (éds): Recherches sur Dietrich de

Freiberg. Turnhout: Brepols 2009, 165-191.

'7 Les introductions de Kurt FLASCH aux trois premiers volumes des Opera omnia de
Dietrich de Freiberg Corpus philosophorum Teutonicorum Medii Aevi, II.1-3. Hamburg:
Meiner 1977-1983) sont décisives: elles ont ouvert un champ de recherche nouveau et
fécond.

18 IMBACH, Ruedi: L'antithomisme de Dietrich de Freiberg. In: Revue thomiste 97 (1997)
245-258 ; ID.: Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin?, in: FZPhTh 45
(1998) 116-129.

29 STURLESE: Storia délia filosofia tedesca, 181-275.
20 Au sujet de la notion d'antithomisme, voir BONINO: Qu'est-ce que l'antithomisme? On

peut adhérer à la définition initiale de l'auteur: «[...] je qualifie d'antithomisme toute



Introduction 233

Dietrich se livre à de virulentes attaques à l'encontre de positions
défendues par Thomas d'Aquin. Les citations littérales et les détournements

de passages textuels thomasiens à des fins polémiques affleurent
dans le texte de Dietrich. Pour qui admet ce constat - il paraît d'ailleurs
difficile de le contester - l'étude des contemporains de Dietrich gagne en
intérêt. La manière dont les confrères de Dietrich l'ont lu et ont réagi à ses
innovations philosophiques documente aussi, rétroactivement, la réception

de Thomas d'Aquin. Mais, en cette matière, il s'agit encore de lire,
situer et évaluer les textes des différents auteurs, qui paraissent peu à peu
en édition critique.

Chez Eckhart et Dietrich comme chez les dominicains de la
constellation thomiste, les réceptions de Thomas dessinent enfin un autre
trait qui en caractérise la germanité. La tradition albertinienne - avant
tout Albert21 lui-même et son disciple Ulrich de Strasbourg22 - interfère

doctrine dont la critique de saint Thomas d'Aquin (et/ou de la tradition qui se réclame de

lui) constitue un élément essentiel» (9). Andrea Robiglio a récemment invité à la plus
grande prudence dans l'emploi du terme «thomisme» pour référer à un phénomène antérieur

à 1310: si l'on admet que l'antithomisme présuppose l'existence d'un thomisme auquel
s'opposer, il faut conséquemment faire un usage très circonspect du terme d'antithomisme
avant 1310. Voir ROBIGLIO, Andrea: Tommaso d'Aquino tra morte e canonizzazione (1274-
1323), in: Ghisalberti, Alessandro / Petagine, Antonio / Rizzello, Raffaele (a cura di): Lettu-
re e interpretazioni di Tommaso dAquino oggi: cantiere aperti. Torino: Quaderni di Annali
Chieresi 2006, 197-216; ID.: La soprawivenza e la gloria. Appunti sulla formazione délia prima
scuola tomista (sec. XIV). Bologna: ESD 2008. Comme le remarque KÖNIG-PRALONG: Dietrich
de Freiberg: métaphysicien allemand antithomiste, 60: «La lecture des textes de Dietrich ne
laisse pas de doute sur son antithomisme» dans la mesure où il critique Thomas en le citant
littéralement. Dietrich ne combat peut-être pas un courant constitué, mais la doctrine de
Thomas sans nul doute. Il convient cependant de préciser que cette critique a provoqué, à

son tour, une méta-critique en l'espèce de la réponse et de la défense de Thomas par Nicolas
de Strasbourg; voir IMBACH, Ruedi: Metaphysik, Theologie und Politik. Zur Diskussion
zwischen Nikolaus von Strassburg und Dietrich von Freiberg über die Abtrennbarkeit der
Akzidentien, in: Theologie und Philosophie 61 (1986) 359-395. Par ailleurs, dans sa
contribution au présent volume, Alessandra Beccarisi entend montrer que Dietrich critique
certains partis-pris de son contemporain et confrère Johannes Picardi von Lichtenberg.

21 Sur Albert et la signification philosophique de son entreprise, on consultera en
premier lieu DE LIBERA, Alain: Métaphysique et noétique. Albert le Grand. Paris: Vrin 2005;
STURLESE: Storia délia filosofia tedesca nel Medioevo. Il secolo XIII, 69-126; ainsi que les
nombreuses études, traductions et éditions dues récemment à Henryk ANZULEWICZ, en
particulier: De forma résultante in speculo des Albertus Magnus. Handschriftliche
Überlieferung, literargeschichtliche und textkritische Untersuchungen, Textedition, Übersetzung
und Kommentar. Münster: Aschendorff 1999; Die theologische Relevanz des Bildbegriffs und
des Spiegelbildmodells in den Frühwerken des Albertus Magnus. Münster: Aschendorff 1999.

22 Au sujet d'Ulrich, voir Sturlese: Storia délia filosofia tedesca nel Medioevo. II secolo
XIII, 159-180; DE LIBERA, Alain: Ulrich de Strasbourg lecteur dAlbert le Grand, in: FZPhTh 32
(1985) 105-36; ainsi que, récemment: Palazzo, Alessandro: 'Ulricus de Argentina... theo-
logus, philosophus, ymmo et iurista'. Le dottrine de teologia morale e di pastorale
penitenziale nel VI libro del De summo bono e la loro diffusione nel tardo Medioevo, in:
FZPhTh 55 (2008) 64-97; ID.: La dottrina delta simonia di Ulrico di Strasburgo: De summo
bono VI 3 19-20, in: FZPhTh 55 (2008) 434-470. Le De summo bono d'Ulrich de Strasbourg est
en cours d'édition dans le Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi CPTMA I.1-6).



234 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

souvent avec la tradition thomiste, dessinant des intersections ou des

oppositions. Parallèlement à l'étude des réceptions de Thomas - favorables
ou critiques -, celle des réceptions d'Albert permet de reconstituer les

conceptions successives et très différentes du rapport entre les deux
dominicains, d'un XIIIe siècle qui insistait sur leur concordance à un XVe

siècle qui oppose via Thomae et via Alberti.23

Protagonistes

Depuis les premières études de Martin Grabmann consacrées aux disciples
allemands de Thomas d'Aquin, 24 nos connaissances de l'œuvre et de l'activité

des ces dominicains se sont considérablement enrichies, notamment
grâce aux éditions critiques, en particulier grâce aux textes parus dans le
cadre du Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi (CPTMA).25 Le

profil intellectuel de quelques-unes de ces personnalités sort peu à peu de
l'ombre.

La solide étude de Walter Senner26 présente une image précise de la
pensée et de l'œuvre de Jean de Sterngassen. L'édition partielle de son
Commentaire des Sentences permet une appréciation mieux documentée
de la réception des textes de Thomas d'Aquin27 et de leur signification
philosophique chez ce dominicain.28 Selon Senner, une forte dépendance
de Jean envers Thomas interdit de reconnaître en son œuvre un projet
intellectuel indépendant, aussi bien dans le champ philosophique que dans

Sur les douze volumes programmés, huit sont parus à ce jour. Sous la responsabilité de Loris
Sturlese, l'équipe éditoriale se compose de Burkhard Mojsisch, Alain de Libera, Alessandro
Palazzo, Sabrina Tuzzo, Sabina Pieperhoff, Fiorella Retucci, Irene Zavattero et Franz-
Bernhard Stammkötter.

23 Voir HOENEN: Dietrichs von Freiberg De ente et essentia aus doxographischer
Perspektive, en particulier 412-422; ID.: Comment lire les grands maîtres? Gérard de Monte,
Heymeric de Campo et la question de l'accord entre Albert le Grand et Thomas d'Aquin (1456),
in: Revue thomiste 108 (2008) 105-130.

24 GRABMANN, Martin: Forschungen zur ältesten deutschen Thomistenschule des
Dominikanerordens, in: Xenia thomistica 3 (1925) 189-231 [réimprimé dans: ID.: Mittelalterliches
Geistesleben, I. München: Hueber 1926, 392-432]; Id.: Neu aufgefundene lateinische Werke
deutscher Mystiker (1922), in: ID.: Gesammelte Akademieabhandlungen, I. München: Schö-
ningh 1979, 1-68.

25 Voir la présentation d'Alessandra Beccarisi dans ce volume (425-430), ainsi que
STURLESE, Loris: Idea di un 'Corpus philosophorum Teutonicorum Medii Aevi, in: Studi Medie-
vali (ja serie) 25.1 (1984) 459-463.

26 Senner: Johannes von Sterngassen.
27 SENNER: Johannes von Sterngassen, 359-370. Bien que le nom de Thomas ne soit jamais

mentionné, le commentaire de Jean peut être décrit comme «une compilation à partir des

œuvres de Thomas d'Aquin» (361); voir les tableaux aux pages 362-365. La source principale
semble être la Summa theologiae.

28 SENNER: Johannes von Sterngassen, 371-382.



Introduction 235

le domaine de la théologie. 29 S'inspirant d'une formule de Grabmann, W.
Senner conclut: «er ist ein scharfer Analytiker mit kritischem Sinn, doch
ohne grosse synthetische Kraft.»30 Une notice déposée sur un manuscrit
médiéval livre cependant une information intéressante: «in primo libro
Sterngacius non concordat cum Thoma in istisii.31 Suit alors l'énumération
de neuf lieux discordants, dont deux particulièrement significatifs du point
de vue doctrinal: l'identité de l'essence de l'âme avec ses puissances32 et la
distinction entre l'être et l'essence. 33 L'auteur anonyme de la notice perçoit
également un désaccord entre Jean et Thomas sur la question de la
séparabilité des accidents dans l'eucharistie.34 Nul doute que W. Senner a

raison lorsqu'il insiste sur la nécessité d'étudier les textes de Jean plus
précisément, pour pouvoir dans un second temps juger définitivement de

son originalité.
Par bien des aspects, la figure de Jean de Sterngassen peut être

rapprochée des autres dominicains dont on commence à connaître l'œuvre
grâce aux éditions du CPTMA et qui font l'objet des études réunies ici:
Henri de Lübeck,35 Nicolas de Strasbourg et Jean Picardi de Lichtenberg. 36

29 SENNER: Johannes von Sterngassen, 374 : «Bei Johannes von Sterngassen kann jedoch -
angesichts seiner weitgehenden Anlehnung an Thomas von Aquin - nicht von einem eigenen
System gesprochen werden.» Voir également 382: Jean n'élabore pas de synthèse
personnelle.

3° SENNER: Johannes von Sterngassen, 382.
31 Ms. Innsbruck, Universitätsbibliothek, Hs. 622, fol. 73. Voir SENNER: Johannes von

Sterngassen, 189 et 377.
32 Voir le texte auquel la remarque se réfère et qui traite de la question «utrum essentia

anime sit eius essentia» in SENNER: Johannes von Sterngassen, II, 115-146.
33 SENNER: Johannes von Sterngassen, II, 149-173. La question est intitulée: «queritur hic

primo utrum in creatura différant esse et essentia realiter.» Selon Senner, Jean opterait pour
la distinction intentionnelle entre être et essence. Si cette option n'est pourtant pas claire
dans le texte de Jean, son rejet de la distinction réelle est lui tout à fait évident: «Dicendum
ad primam questionem, quod opinio Philosophi uidetur fuisse quod esse et essentia in nulla
re différant realiter» (157). Tout aussi incontestables sont les nombreuses références muettes
à Henri de Gand, qui n'impliquent pas une adoption sans restriction de sa solution: «Ad
sextum dicendum quod quedam respondent et dicunt quod esse actualis existentie differt ab

ipsa essentia non re, nec ratione, sed intentione, que est medium inter rem et rationem.»
(169). Jean critique ensuite cette solution et la rejette: «sed hoc stare non potest.» Au sujet
de la distinction intentionnelle, voir KÖNIG-PRALONG, Catherine: Avènement de l'aristoté-
lisme en terre chrétienne. Paris: Vrin 2005, 35-128; Id.: Être, essence et contingence. Henri de

Gand, Gilles de Rome, Godefroid de Fontaines. Paris: Les Belles Lettres 2006.
34 SENNER: Johannes von Sterngassen, II, 318-328: «Utrum in hoc sacramento maneant

accidentia sine subiecto».
35 Henri de Lübeck est vicaire provincial de la Saxonia en 1312; en 1325 et 1336, il est

provincial de la même Saxonia. Voir STURLESE, Loris: Gottebenbildlichkeit und Beseelung des
Himmels in den Quodlibeta Heinrichs von Lübeck OP, in: FZPhTh 24 (1977) 191-133; FRIEDMAN,

Russell L.: Dominican Quodlibetal Littérature, ca. 1260-1330, in: SCHABEL, Christopher
(ed.): Theological Quolibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Century. Leiden/Boston: Brill
2007, 466-473. Friedman montre que les Quodlibeta d'Henri citent les Quaestiones de libero
arbitrio que Durand de Saint-Pourçain a rédigées à Paris en 1312 ou 1313. Il en conclut que les



236 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

Les textes de ces auteurs ne documentent pas seulement les formes de la
réception des œuvres de Thomas d'Aquin et leurs usages dans l'Allemagne
du début du XIVe siècle; ils sont aussi le reflet de vifs débats avec des

contemporains ou des auteurs qui les précèdent immédiatement au sein de
l'élite intellectuelle des dominicains allemands. Nicolas de Strasbourg est à

cet égard particulièrement intéressant; comme l'a remarqué Loris Sturlese,
cet auteur discute et réfute certaines thèses propres à Dietrich de

Freiberg.37 Son œuvre témoigne ainsi d'une discussion autour de la
philosophie de Dietrich.

Deux textes anonymes récemment publiés par Alessandra Beccarisi
attestent également de l'importance d'un tel débat.38 Découverte par
Grabmann, 39 une question anonyme sur la béatitude présente seize

trois Quodlibeta d'Henri ont été composés entre 1313 et 1325. Le premier Quodlibet d'Henri
de Lübeck a été édité en 2009 par Massimo PERRONE CPTMA IV.i). Ubaldo VlLLANI-
LUBELLI et Salvatore LUCHENA préparent respectivement les éditions des Quodlibeta II et III

CPTMA IV.2-3).
36 Jean Picardi était en 1310 bachelier à Paris, après avoir été lector au Studium de

Cologne. À son sujet, voir notamment LANDGRAF, Arthur: Johannes Picardi de Lichtenberg
und seine Quaestiones disputatae, in: Zeitschrift für katholische Theologie 46 (1922) 510-555;
PORRO: Essere e essenza in Giovanni Picardi di Lichtenberg: note sulla prima ricezione del
tomismo a Colonia; Berger, David: Johannes Picardi von Lichtenberg, in: Berger / VlJGEN:

Thomistenlexikon, 314-316. L'édition des trente-huit questions disputées de Jean Picardi est
actuellement préparée par Burkhard MOJSISCH, Pasquale PORRO, Marialucrezia LEONE et
Alessandra BECCARISI (CPTMA III.1-2).

37 STURLESE, Loris: Eckhart, teodorico et Picardi nella Summa philosophiae di Nicola di
Strasburgo. Documenti per una storia délia filosofia medievale tedesca, in: Giornale critico
délia filosofia italiana 61 (1982) 183-206. Les découvertes de Sturlese ont été approfondies et
développées par IMBACH: Metaphysik, Theologie und Politik, et IMBACH, Ruedi / LlNDBLAD,
Ulrika: Compilatio rudis ac puerilis. Hinweise und Materialien zu Nikolaus von Strassburg OP
und seiner Summa, in: FZPhTh 32 (1985) 155-233. Voir également PELLEGRINO, Gianfranco: La
Summa di Nicola di Strasburgo (1315-1320): 'Compilatio rudis ac puerilis' o 'novus libellus'? In:
BECCARISI, Alessandra / IMBACH, Ruedi / PORRO, Pasquale (Hgg.): Per perscrutationem philo-
sophicam. Neue Perspektiven der mittelalterlichen Forschung. Loris Sturlese zum 60. Geburtstag

gewidmet CPTMA. Beiheft IV). Hamburg: Meiner 2008, 204-215; STURLESE, Loris:
Einleitung, in: NIKOLAUS VON STRASSBURG: Summa. Liber 2, tractatus 1-2. Ed. PELLEGRINO,
Gianfranco CPTMA V.2.1). Hamburg: Meiner 2009, VII-XXI. L'introduction de Sturlese
présente un status quaestionis complet de la recherche. L'activité principale de Nicolas peut
être située entre 1325 et 1331. Sur son rôle dans le cadre de l'accusation colonaise de Maître
Eckhart, voir STURLESE: Einleitung, VU-XL

38 Une question sur la béatitude et un traité sur la nature de l'accident édités dans: Texte
aus der Zeit Meister Eckharts, II (BERTHOLD VON WIMPFEN: Opera / ANONYMUS: Quaestio
utrum beatitudo consistât in intellectu agente / ANONYMUS: Tractatus de natura accidentis /
PSEUDO-BERTRAM DE AHLEN: De investigatione creatoris per creaturas). Ed. BECCARISI,

Alessandra CPTMA VII.2: Miscellanea). Hamburg: Meiner 2004. Le premier volume de ces
Miscellanea contient quant à lui les textes d'un franciscain contemporain: Texte aus der Zeit
Meister Eckharts, I (BERTRAM DE AHLEN: Opera). Ed. BECCARISI, Alessandra, mit einem
Vorwort von Loris STURLESE (CPTMA VII.1). Hamburg: Meiner 2004.

39 GRABMANN, Martin: Mittelalterliche Deutung und Umbildung der aristotelischen Lehre
vom nous poietikos nach einer Zusammenstellung im Cod. B III 22 der Universitätsbibliothek



Introduction 237

interprétations différentes de la nature de l'intellect agent. Les conceptions

des philosophes anciens (notamment Platon, Alexandre d'Aphrodise,
Avicenne, Averroès et Themistius) sont décrites à l'aide de Jacques de
Viterbe (Quodlibet I, q. 12), mais l'auteur s'intéresse aussi à des positions
plus récentes. Il expose les opinions d'Henri de Gand, de Godefroid de

Fontaines, de Jacques de Viterbe lui-même et de Durand de Saint-
Pourçain.40 Pour ce qui est de la conception de Dietrich, l'auteur la résume
en deux traits: (a) l'intellect agent est identique à Yabditum mentis
augustinien et (b) il est substance et intellect par essence.41 Comme le note
A. Beccarisi dans son introduction, l'auteur anonyme critique la doctrine
de Dietrich sur le grief qu'elle anéantit toute distinction entre l'homme et
Dieu.42 L'auteur adhère à la conception de Thomas, qu'il résume
cependant de manière très succincte.43

Le second texte anonyme édité dans les Miscellanea du CPTMA, le bref
Tractatus de natura accidentis transmis par le manuscrit F III 18 de la
Bibliothèque universitaire de Bâle,44 atteste également de la première

Basel, in: Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Phil.-hist. Abt., 4
(1936) 85-102. La nouvelle édition se lit dans Texte aus der Zeit Meister Eckharts, II, 221-238.

4° Pour Henri de Gand, l'éditrice renvoie aux Quodlibeta VIII, q. 12 et XIII, q. 8. L'opinio
Godefridi est résumée à partir du Quodlibet V, q. 8. Quant à Durand de Saint-Pourçain
(désigné par l'anonyme comme Durandus) l'éditrice indique In Sent. II, 3, 5.

41 Anonymus: Quaestio utrum beatitudo consistât in intellectu agente, 232-236.
42 A. Beccarisi précise à juste titre que Dietrich n'accomplit pas cette identification mais

que certains textes de Maître Eckhart la suggèrent. Elle conclut (Einleitung. In: Texte aus der
Zeit Meister Eckharts, I, XXVIII): «Es ist durchaus denkbar, dass der anonyme Autor der
Basler quaestio die Entwicklung kannte, die Dietrichs Spekulation um den Intellekt innerhalb

eines gewissen Kreises des deutschen Dominikanerordens nahm. Er wollte diese

Entwicklung im voraus mit einer scharfen Kritik an der Persönlichkeit treffen, die sich in
jenen Jahren durch ihren feurigen Anti-Thomismus auszeichnete.» Dans ce contexte, on
peut également mentionner le traité attribué à Eckhart de Grundig et intitulé Ler von der
Seligkeit, parfois également Traité de l'intellect agent et possible (Von der wirkenden und
leidenden Vernunft). L'auteur y présente la doctrine de la vision béatifique de Dietrich pour
la rejeter. Kurt RUH (Geschichte der abendländischen Mystik, III, 199-208) consacre à ce texte
un très bel exposé. Voir également: WINKLER, Norbert: Dietrich von Freiberg und Meister
Eckhart in der Kontroverse mit Thomas von Aquin. Intellektnatur und Gnade in der Schrift
„Von der wirkenden und vermögenden Vernunft", die Eckhart von Gründig zugeschrieben wird,
in: KandleR, Karl-Hermann / MOJSISCH, Burkhard / STAMMKÖTTER, Franz-Bernhard (Hgg.):
Dietrich von Freiberg. Neue Perspektiven seiner Philosophie, Theologie und Naturwissenschaft.

Amsterdam: Grüner 1999,189-266.
43 ANONYMUS: Quaestio utrum beatitudo consistât in intellectu agente, 226: «Est alia

opinio sexta décima fratris Thomae, quod intellectus agens est aliquid ipsius animae realiter
differens a possibili.»

44 Ce manuscrit, qui vient de la Bibliothèque des Frères prêcheurs de Bâle, contient aussi

une rédaction du traité De origine rerum praedicamentalium de Dietrich de Freiberg. Loris
STURLESE en a donné une description très détaillée: Dokumente und Forschungen zu Leben
und Werk Dietrichs von Freiberg. Hamburg: Meiner 1984, 66-69. Voir aussi LOHR, Charles:
Aristotelica Helvetica. Catalogus codicum latinorum in bibliothecis Confederationis Helve-
ticae asservatorum quibus versiones expositionesque operum Aristotelis continentur.
Freiburg: Universitätsverlag 1994, 62-63.



238 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

réception de Dietrich par ses contemporains. Comme l'a montré A.
Beccarisi, il ne s'agit pas seulement d'un abrégé du traité De accidentibus
de Dietriches l'auteur anonyme élimine du texte résumé les thèses les plus
radicales, considérées de fait comme dangereuses. Il passe sous silence les

chapitres 17 à 23 du traité de Dietrich, où ce dernier critique de manière
virulente la conception thomasienne de l'accident; par ailleurs, il infléchit
certaines thèses pour les dépouiller de leur caractère radical.46 Parmi un
ensemble d'autres traités,47 ces deux anonymes plaident en faveur d'une
conception non irénique de la discussion philosophique et théologique en
Allemagne. Ils permettent aussi de percevoir certaines spécificités thématiques

et méthodologiques des débats allemands, par rapport aux discussions

qui se jouent à Paris ou à Oxford dans le même temps.

Institutions du savoir et politique culturelle de l'ordre dominicain

Une approche historique et individuante requiert en effet d'inscrire les

entreprises thomistes dans des contextes institutionnels, culturels et
sociaux situés. Le présent volume s'ouvre sur deux panoramas de cet ordre.
Relative aux structures d'apprentissage et de production du savoir dans les
studia et les universités du XIVe siècle, l'enquête de W.J. Courtenay mesure
la signification des entreprises intellectuelles des dominicains allemands
en les insérant dans une présentation des institutions scientifiques fondée
sur des données quantitatives, en particulier sur le nombre et la répartition

des bacheliers, des maîtres, des lecteurs par année et par lieu
d'enseignement. Elle pondère et décloisonne ainsi la production scientifique

des dominicains allemands: elle insiste sur les relations entre
Cologne et Paris, entre l'Université et les studia, et elle pointe les transferts
de savoir entre les acteurs intellectuels des différents ordres religieux, en
particulier les franciscains, les carmélites, les ermites de saint Augustin et
les dominicains.

La contribution de Maarten J.F.M. Hoenen se concentre sur la politique
culturelle interne à l'ordre dominicain et sur la signification historique de

45 DIETRICH DE Freiberg: Œuvres choisies I. Substance, quidités et accidents. Textes latins
traduits et annotés par KÖNIG-PRALONG, Catherine avec la collaboration de IMBACH, Ruedi.
Paris: Vrin 2008, 46-143.

46 BECCARISI: Einleitung, XXIX-XXX. La correction la plus intéressante porte sur
l'affirmation que les accidents ne possèdent pas de quidité (ANONYMUS: De natura accidentis
III, 247, 1. 8-10).

47 Les deux volumes Texte aus der Zeit Meister Eckharts contiennent des textes du
franciscain Bertram de Ahlen et du dominicain Berthold de Wimpfen qui ouvrent de
nouvelles perspectives pour la recherche. Les traités de ces contemporains d'Eckhart et de
Dietrich livrent en effet de „wichtige Informationen über die Tendenzen, die Interessen und
die Auseinandersetzungen [...], die die deutsche kulturelle Welt um Meister Eckhart
charakterisierten" (STURLESE: Vorwort, VII-VIII). L'introduction d'Alessandra Beccarisi corrobore
cette hypothèse.



Introduction 239

la notion de thomisme appréhendée comme catégorie doctrinale. Le

regard se porte jusqu'au XVe siècle. Dès la fin du xme siècle, mais de
manière exponentielle après la canonisation en 1323, le thomisme prend la
forme de la prescription sur le plan institutionnel - à l'intérieur de l'ordre,
mais aussi pour l'Église entière. Cependant, le contenu doctrinal de ce
thomisme qualifié de «communis doctrina» enseignant tout à tous («quod
omnes omnia doceat»48) demeure indéterminé et variable. La généralité et
l'universalité de la prescription favorisaient dans les faits la multiplicité
des lectures et des interprétations, alors même que les promoteurs
institutionnels du thomisme ne cessaient d'insister sur la nécessité et la
suffisance d'une lecture de Thomas au sens littéral.

Lectures et strategies d'appropriation

Inscrit dans ces fresques historiques, le thomisme ne signifie plus un corps
doctrinal dont on pourrait décrire le contenu a priori - à partir du présent
de l'historien - pour en sonder la présence ou l'absence dans les textes du
passé. Le propos est autre: se demander comment les acteurs intellectuels
lisaient Thomas d'Aquin, comment ils intégraient ses textes et ses
doctrines à leur politique du savoir, comment enfin ils concevaient leur propre
rapport à Thomas. Dans les discussions et défenses de ses thèses par les

théologiens dominicains allemands, Thomas apparaît protéiforme et
hétérogène: il revêt des figures différentes d'un auteur à l'autre. Sous la plume
d'un même auteur, la divergence des thèses défendues par Thomas à

différents moments de sa carrière et dans différentes œuvres, leur
incompatibilité, sont parfois soulignées.49

Comme le montrent les études de Marialucrezia Leone, Marienza
Benedetto, Gianfranco Pellegrino et Ublado Villani-Lubelli, qui enquêtent
chacune sur une figure intellectuelle et un thème philosophique précis,
l'une des pratiques communes à Jean Picardi de Lichtenberg, Nicolas de

48 Voir infra: HOENEN, Maarten J.F.M.: Thomas von Aquin und der Dominikanerorden.
Lehrtraditionen bei den Mendikanten des späten Mittelalters, 277.

49 Par exemple, le thomiste réputé le plus fidèle à Thomas de la constellation allemande
du XIVe siècle, Jean Picardi, souligne tantôt cette divergence interne à l'œuvre, reconnaît une
dualité contradictoire de positions au sujet de la question des dimensions indéterminées,
s'abstient de les réconcilier, mais les défend toutes deux contre les objections adverses.

Johannes Picardi von Lichtenberg: Quaestiones disputatae, q. 19. Ms. Vat. Lat. 859, ff.
i66va-i68rb, ici i67va-i67vb: «Licet ilia opinio fuerit Thomae in quaestione De anima articulo
IX2, et De spiritualibus creaturis articulo III2, et in lä parte Summae quaestione LXXVI8,
tarnen quia aliter sensit in fine, sicut patet per Boethium De Trinitate articulo XIV2 sive

quaestione, et in quaestionibus De veritate, quaestione de Providentia divina, utrum
disponat corpora inferiora per superiora, solutione VI' argumenti, ideo videtur aliter
dicendum [...]. <i67vb> [...] Et quia istae duae ultimae positiones videntur magis verisimiles,
licet sint contrariae, ideo respondendum est ad aliquas rationes factas contra eas, et primo
contra primam.» (Nous remercions Pasquale Porro, qui a mis sa transcription du texte à

notre disposition.)



240 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

Strasbourg et Henri de Lübeck consiste en un déploiement du champ des

opinions, qui intègre généralement les philosophes arabes Avicenne et
Averroès, les grands maîtres parisiens de la génération précédente - Henri
de Gand, Godefroid de Fontaines, Gilles de Rome - et des (presque)
contemporains - à titre d'exemples Dietrich de Freiberg, Herveus Natalis,
Jean de Pouilly ou encore Maître Eckhart. De manière symptomatique,
Averroès ne souffre pas toujours en territoire allemand d'un discrédit aussi
fort qu'à Paris une génération plus tôt. Ubaldo Villani-Lubelli a déjà pointé
l'importance qu'il revêt aux yeux d'Henri de Lübeck. 50 Jean Picardi n'est

pas en reste. Dans sa question disputée 19 consacrée aux dimensions
indéterminées, il considère conjointement et quasi sur le même plan les
autorités (les «mentes») de Thomas et d'Averroès.51

Autre fait caractéristique, les solutions thomistes ne sont pas toujours
produites par le seul recours aux textes de Thomas. D'autres auteurs
servent de complément ou de correction. Ils permettent d'adapter les
déterminations de Thomas à un débat postérieur d'une ou deux générations.

Cependant, comme souvent, les acteurs intellectuels de la
constellation thomiste se singularisent par des attitudes différentes. L'usage
de Gilles de Rome en fournit une remarquable illustration. Discutant de la
possible antériorité des «dimensions indéterminées» par rapport à la
forme substantielle, Nicolas de Strasbourg préconise un recours à Gilles de
Rome. Il importe de longs passages égidiens dans le corps de sa solution,
pour compléter une doctrine «thomiste» à laquelle il dit pourtant se

tenir. 52 Sur la même question, Jean Picardi critique quant à lui la théorie
de Gilles de Rome conjointement à celle d'Henri de Gand.53 La situation et
la cote de Gilles de Rome fluctuent sous la plume des dominicains
allemands. Cette instabilité documente aussi un aspect de la première
réception de Gilles de Rome. Les spécialistes de son œuvre ont en effet mis
en évidence les divergences doctrinales entre Gilles de Rome et Thomas
d'une part, la tendance dès le début du XIVe siècle à produire une image de
Gilles de Rome en thomiste d'autre part. 54

5° VILLANI-LUBELLI, Ubaldo: Heinrich von Lübeck als Leser von Averroes, in: BECCARISI /
IMBACH / PORRO: Per perscrutationem philosophicam, 240-251.

51 JOHANNES PICARDI VON LICHTENBERG: Quaestiones disputatae, q. 19. Ms. Vat. Lat. 859,
i6yrb et îô/vb: «Sed ista positio stare non potest nec est de mente Commentatoris. [...]
<iÖ7vb> [...] Et ista etiam quandoque fuit mens Thomae.»

52 Voir la contribution de PELLEGRINO, Gianfranco: Un contributo al dibattito storio-
grafico sul tomismo tedesco. Le dimensioni indeterminate nella Summa di Nicola di Stras-
burgo.

53 Voir la contribution de BENEDETTO, Marienza: Materia, corpi ed estensione in Giovanni
Picardi di Lichtenberg.

54 La prétendue Ordinatio sur les livres III et IV des Sentences de Gilles de Rome est

symptomatique à cet égard. Comme l'a montré C. Luna, il s'agit d'un Commentaire des

Sentences philothomiste et pseudo-égidien rédigé par un compilateur anonyme entre 1309 et
1312. Le pseudo-Gilles y renvoie au Commentaire des Sentences de Thomas en parlant de



Introduction 241

La contribution de Marialucrezia Leone sur le débat autour de la liberté
de la volonté, de sa détermination par l'intellect ou de son autodétermination,

atteste de l'effet à long terme des censures parisiennes de 1270 et
de 1277 et des dites «polémiques thomistes». 55 Dans la première décennie
du XIVe siècle, Jean Picardi s'attaque à la condamnation de 1277 et à Henri
de Gand. Certains articles de la censure sont clairement lus comme une
entreprise antithomiste; Henri de Gand est perçu comme l'un de ses
principaux instigateurs sur le plan institutionnel et son bénéficiaire sur le plan
doctrinal. Par conséquent, Jean constitue un dossier de textes tirés des

œuvres de Thomas pour élaborer une réponse posthume à Henri. Dans une
perspective élargie, cette entreprise apologétique peut être inscrite dans le

processus qui conduit à la Revocatio de la censure de 1277 par l'évêque de
Paris Etienne Bourret en 1325.56

La diversité des réceptions de Thomas est aussi fonction des finalités
pratiques et des destinataires des œuvres. Le Thomas des thomistes
allemands n'est pas seulement un théologien spéculatif et un philosophe; il
peut prendre la figure du moraliste. Dans sa présentation du Pratum
animarum de Gerhard de Sterngassen, Susanne Kaup met en lumière
l'importance des opérations de sélection. Contrairement à l'usage des

compilateurs qui destinent leur œuvre à un public universitaire, Gerhard
ne cite presque jamais ses sources, car sa compilation sur les vices et les

vertus est destinée à l'édification morale des confrères plutôt qu'à l'étude
ou à la cura animarum (prédication et confession). Un quart au moins des

chapitres est constitué de citations muettes de Thomas,57 très
majoritairement tirées de la Secunda pars de la Summa theologiae, dédiée à la
morale. Dans les diverses traditions thomistes, l'œuvre et les œuvres singulières

de Thomas ont été reçues partiellement, selon les besoins et les buts
stratégiques. 58

«scripta communia» et en précisant «communiter dicitur». Voir LUNA, Concetta: La Repor-
tatio délia lettura di Egidio Romano sul Libro III delle Sentenze (Clm. 8005) e il problema
dell'autenticità de/Z'Ordinatio, in: Documenti e studi sulla tradizione fdosofica medievale 1

(1990) 113-226, 133 sq., 154-155-
55 GLORIEUX, Palémon: Les premières polémiques thomistes, I. Le Correctorium Corrup-

torii 'Quare' Bibliothèque thomiste 9). Le Saulchoir/Kain 1927.
56 Voir infra la contribution de HOENEN, Maarten J.J.M.: Thomas von Aquin und der

Dominikanerorden, 260-285.
57 Les autres sources de Gerhard consolident la figure de Thomas moraliste en l'inscrivant

dans une longue tradition - Évagre le Pontique, Jean Cassien, Grégoire le Grand,
Bernard de Clairvaux - et en lui reconnaissant une importante filiation dominicaine,
notamment Hugues Ripelin de Strasbourg, Guillaume Peraldus, Jean de Freiburg ou Thomas
de Hibernia.

58 Au sujet de la Somme de théologie, voir BOYLE, Leonard E.: The setting of the Summa
theologiae of Saint Thomas The Etienne Gilson Series 5). Toronto: Pontifical Institute of
Mediaeval Studies 1982, 1-30; et infra Kaup, Susanne: Gerhard von Sterngassen OP - ein

Beitrag zur Rezeption thomasischen Gedankengutes im Kontext pastoral-praktischer Theologie,

369-392.



242 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

L'édition et l'étude des thomistes allemands contribuent enfin à peupler

un monde où Maître Eckhart et Dietrich de Freiberg régnaient sans

partage. Reconstruisant un débat sur l'image de Dieu dans l'âme,
Alessandra Beccarisi aboutit à des conclusions qui pourraient enrichir et
modifier l'historiographie de l'antithomisme. Dans son De visione, qu'il
faut dès lors postdater après 1303, Dietrich de Freiberg critiquerait Jean
Picardi, plutôt que l'inverse - comme on l'aurait pensé en se fiant aux
datations admises. Ainsi, l'antithomisme de Dietrich viserait des cibles
contemporaines aussi, non seulement un Thomas d'Aquin dans l'œuvre
duquel les éditeurs de Dietrich ont parfois peiné à trouver les sources des

attaques de Dietrich. Le risque n'est pas grand d'affirmer que l'univers
intellectuel des studia allemands du XIVe siècle - dominicains et
franciscains - formait un monde de débats et d'échanges beaucoup plus
riche que l'état actuel de la recherche ne permet de le présager.59 Les
études de détail présentées ici entendent contribuer au peuplement de ce
monde.

Décoloniser le passé

Comme tout projet de recherche, le nôtre a sa politique, dont le

programme peut être rapproché de la «décolonisation du passé»
préconisée par Gregorio Piaia.6° Sous cet intitulé et le patronage de Paul

Veyne,61 Piaia substitue au critère de l'importance - axiologique - la

qualification «intéressant», qui peut être accolée à tout ce qui advient.
L'exemple qu'il invoque n'est pas innocent: «agli occhi del filosofo s.

Tommaso è senza dubbio piu 'importante' di Giovanni di Jandun, ma
quest'ultimo présenta agli occhi dello storico elementi tali da renderlo
'interessante' al pari dell'Aquinate.»62

À la justesse de ce constat, il faut ajouter un corollaire. Si les historiens
de la philosophie renoncent de plus en plus à conférer aux acteurs
intellectuels du passé des grandeurs relatives d'un point de vue présent et

59 Dans un même ordre d'idées, Loris Sturlese a signalé la présence de Dietrich et
d'Eckhart dans la Summa de Nikolaus von Strassburg: Sturlese, Loris: Eckhart, Teodorico e

Picardi nella "Summa philosophiae" di Nicola di Strasburgo, in: Giornale critico délia filosofia
italiana 61 (1982) 183-306. À ce sujet, voir également infra PELLEGRINO, Gianfranco: Un
contributo al dibattito storiografico sul tomismo tedesco, 395. Comme le rappel Ubaldo
Villani-LubeLLI (infra 423), Heinrich von Lübeck a livré un résumé du traité De animatione
caeli de Dietrich dans son Quodlibet I, q. 15; son œuvre atteste d'un conflit contemporain
entre thomistes et intellectuels affiliés à Dietrich ou Eckhart.

60 PlAIA, Gregorio: Il lavoro storico-fdosofîco. Questioni di metodo ed esiti didattici. Pa-
dova: CLEUP 2001, voir en particulier 20-25.

6' VEYNE, Paul: Comment on écrit l'histoire: essai d'épistémologie. Paris: Seuil 1970.
62 PlAIA: Il lavoro storico-filosofîco, 20.



Introduction 243

donc anhistorique,63 si les petits auteurs des histoires de la philosophie des
XIXe et XXe siècles sont devenus intéressants - ou grands dans des

approches à nouveau axiologiques -, il paraît plus difficile de considérer
les grands auteurs de l'historiographie des XIXe et XXe siècles, 64 les auteurs
«importants» et «fondamentaux», comme simplement intéressants. Une
décolonisation du passé, c'est-à-dire une approche historique qui mesure
le passé à ses propres normes, évolutives et variables, 65 consiste pourtant
exactement en cela; par exemple, regarder les entreprises de Thomas
d'Aquin puis ses réceptions comme des objets d'étude historiquement
intéressants. Dans une telle approche, l'historien de la philosophie ne
devrait évidemment plus parler de «saint» Thomas, sinon après la canonisation

et lorsqu'il rapporte les propos d'acteurs intellectuels qui
appartiennent à des institutions ou des cultures dans lesquelles ce qualificatif
fait sens, s'impose ou est attesté.

On perçoit le gain en liberté et en scientificité d'une telle
méthodologie. L'historien de la philosophie est désormais disposé à découvrir des

phénomènes nouveaux et à reconstruire des constellations historiques
complexes. Il n'est pas le garant d'une certaine orthodoxie. Parallèlement,
ce qui a été très généralement désigné comme «thomisme» cesse de

signifier un programme de réforme des sciences ou de la société valable

pour le temps présent ou alors, sur un front idéologique opposé, une
attitude foncièrement réactionnaire et antimoderne. Le «thomisme» se

dissout dans ce qui s'est passé, c'est-à-dire dans l'histoire des réceptions
des textes de Thomas d'Aquin, réceptions diverses et parfois inconci-

63 Sur cette évolution dans le champ de la médiévistique: KÖNIG-PRALONG, Catherine:
L'histoire de la philosophie médiévale depuis 1950. Méthodes, textes, débats, in: Annales HSS

64 (2009) 143-169.
64 Pour une étude des pratiques de cette historiographie, voir JOLIVET, Jean: La scolas-

tique et ses entours vus par quelques auteurs français du XIXe siècle, in: BARKER, Paul J.J.M.
(éd.): Chemins de la pensée médiévale. Études offertes à Zénon Kaluza. Turnhout: Brepols
2002, 727-754; FLASCH, Kurt: Die Konzeption der Philosophiehistorie bei Clemens Baeumker
und Martin Grabmann, in: ID.: Philosophie hat Geschichte II. Theorie der Philosophiehistorie.
Frankfurt: Klostermann 2005, 339-377; et IMBACH, Ruedi / MaierO, Alfonso (a cura di): Gli
Studi di filosofia medievale fra otto e novecento. Roma: Ed. di Storia e Letteratura 1991. On
trouve un tableau, un peu vieilli déjà, de certains développements plus récents dans IMBACH,
Ruedi: La philosophie médiévale, in: Doctrines et concepts. Cinquante ans de philosophie de

langue française. Paris: Vrin 1988, 109-125.
*>5 Pour le dire avec FLASCH, Kurt: Introduction à la philosophie médiévale. Trad, par J. de

Bourgknecht. Fribourg/Paris: Éditions universitaires/Cerf 1992, 16-17: «Il est vrai qu'une
norme est nécessaire, sinon on ne ferait que collectionner des faits divers sans savoir
pourquoi ceux-ci font partie de l'histoire de la philosophie et non ceux-là. On pose déjà un
jugement en opérant un choix; mais cette "norme" devrait être variable. La représentation
d'une telle "norme" se modifie donc: la pensée d'autrefois n'est pas un ballot de tissu qui se

mesure à l'aune de notre temps; elle porte ses critères en elle-même [...] Essayons une autre
formulation: une philosophie ancienne est plus que l'anticipation d'une philosophie
postérieure ; elle est davantage qu'un "cas" particulier par rapport à une norme établie. Il faut
rechercher la fonction qu'elle remplissait à son époque [...].»



244 Maarten J.F.M. Hoenen / Ruedi Imbach / Catherine König-Pralong

liables, dans l'histoire des usages des textes de Thomas, mais aussi de son
nom et de ses supposées doctrines, souvent médiatisées et produites par
des montages composites.

Un effort de contextualisation socio-historique s'impose dès lors,
parallèlement aux enquêtes doctrinales et à l'édition des textes. Pour
réaliser ce programme, le projet ANR-DFG «Thomisme et antithomisme au
Moyen Âge» tente de conjuguer les méthodes et les acquis de diverses

disciplines du champ des sciences humaines et sociales: philologie,
histoire institutionnelle et sociopolitique, histoire culturelle, histoire de la
philosophie (ou des idées), philosophie et histoire plus matérielle de la
transmission concrète des textes (codicologie et histoire du livre). Le
lecteur trouvera dans les contributions publiées ici l'un des premiers
résultats de cette entreprise interdisciplinaire.


	Thomistes allemands du XIVe siècle : lectures, stratégies d'appropriation, divergences : Introduction

