
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Rezensionsartikel

Christoph J. Amor

Was Jesus God? Kritisches zu Richard Swinburnes gleichnamigem Buch

1. Zur Situierung des Werkes

Mit der vorliegenden Veröffentlichung1 bleibt Richard Swinburne seinem mit der
Studie Is there a God?2 initiierten Vorhaben treu, eine breitere interessierte
Öffentlichkeit auf allgemeinverständliche Weise in die grundlegenden Thesen
seiner einschlägigen religionsphilosophischen Fachpublikationen einzuführen.
Mit Is there a God? legte der 2002 emeritierte Oxforder Ordinarius für Philosophy

of the Christian Religion eine populärwissenschaftliche Fassung seines
inzwischen zum Klassiker der philosophischen Gotteslehre avancierten Werks The
Existence of God3 vor. Diese auch ins Deutsche übertragene Studie4 bildet das
Herzstück von Swinburnes Trilogie zur Philosophie des Theismus (the philosophy
of theism), welche die Untersuchungen The Coherence of Theism5, The Existence
of God und Faith and Reason6 umfasst.

Grundlegend für das Verständnis von The Existence of God ist Swinburnes
Uberzeugung, dass die menschliche Vernunft hinsichtlich der Frage nach der
Existenz Gottes fähig sei, zu einer „fairly well-justified conclusion" zu gelangen.7
Nach der Sichtung sowohl der intrinsischen Möglichkeit als auch der explanato-
rischen Kraft des Theismus, der Prüfung des kosmologischen und teleologischen
Arguments, sowie der „arguments from consciousness, morality, providence,
history, miracles [and] religious experience" kommt Swinburne zum Schluss: „On
our total evidence theism is more probable than not."8

Seiner Trilogie ließ Swinburne eine Tetralogie zur Philosophie der christlichen
Lehre (the philosophy of the Christian doctrine) folgen. Den Auftakt machte

1 SWINBURNE, Richard: Was Jesus God? Oxford: Oxford University Press 2008. 175 S.

ISBN 978-0-19-920311-6.
2 SWINBURNE, Richard: Is there a God? Oxford: Oxford University Press 1996.
3 SWINBURNE, Richard: The Existence of God. Oxford: Clarendon Press 22004.
4 SWINBURNE, Richard: Die Existenz Gottes. Stuttgart: Reclam 1987.
5 SWINBURNE, Richard: The Coherence of Theism. Revised Edition. Oxford: Clarendon

Press 1993.
SWINBURNE, Richard: Faith and Reason. Oxford: Clarendon Press 22005.

7 SWINBURNE: The Existence of God, 2.
8 SWINBURNE: The Existence of God, 342.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 175

1989 Responsibility and Atonement9, 1991 gefolgt von Revelation10 und 1994
von The Christian God11. Den krönenden Abschluss vollzog Swinburne 1998 mit
Providence and the Problem of Evil12.

2. Struktur und Gliederung

Die vorliegende Publikation hat zwar im Allgemeinen die Gesamtheit von Swin-
burnes Trilogie und Tetralogie zur Voraussetzung. Im Besonderen aber knüpft sie

an die Monographie Is there a God? an, als deren konsequente Fortsetzung
(sequel) sie konzipiert ist. Und so bildet die Konklusion von Is there a God?13 den
Ausgangspunkt für Was Jesus God? Zentrales Anliegen der neuesten Veröffentlichung

von Swinburne ist der Nachweis, dass es sich bei Gott, wenn er
tatsächlich existiert, um „the Christian God" handelt. Anders formuliert: Wenn ein
göttliches Wesen existiert, dann sind die Hauptlehren (the main doctrines) der
christlichen Kirche über Gott „very probably true".14

Die Umsetzung dieses Vorhabens wird in zwei Schritten vollzogen, denen die
Gliederung der Untersuchung in zwei Teile Rechnung trägt. Während der erste
Teil (3-87) unter dem programmatischen Leitwort „God loves us" steht, bildet
das Motto „God shows us that He loves us" die thematische Klammer des zweiten
Teils (89-170).

Im ersten Teil expliziert Swinburne zunächst seinen Gottesbegriff und
erläutert „the nature of the claim that there is God" (5). Dann skizziert er die
zentralen theologischen Lehren des Christentums über Wesen und Handeln Gottes
und benennt apriorische Gründe „for believing them to be true" (5). Insgesamt
umfasst Teil I sechs Kapitel: „God" (5-27), „God is love" (28-38), „God shared

our human nature" (39-52), „God atoned for our wrongdoing" (53-60), „God
teaches us how to live" (61-77) und „God offers us heaven" (78-87).

Den Ausgangspunkt des zweiten Teils der Untersuchung bilden zum einen die
moderate Wahrscheinlichkeit „on other evidence", dass Gott existiert, zum
anderen die in Teil I angeführten apriorischen Argumente für die Wahrheit
zentraler christlicher Lehren. Diese „a priori reasons" ergeben sich für Swinburne
aus dem Wesen Gottes und dem allgemeinen Zustand der Menschheit (5). Auf
diesem Hintergrund werden im zweiten Teil des Werkes im Rahmen einer
Kumulativargumentation mit „the historical evidence about the life and Resurrection of
Jesus" sowie „the subsequent teaching of the Church" aposteriorische Gründe
angeführt, um die Wahrscheinlichkeit, dass die christlichen Lehren wahr sind, zu
erhöhen (5).

Wie bereits Teil I setzt sich auch Teil II aus sechs Kapiteln zusammen: „The
life and death of Jesus" (91-113), „The Resurrection of Jesus" (114-127), „Pro-

9 SWINBURNE, Richard: Responsibility and Atonement. Oxford: Oxford University Press
1989.

10 SWINBURNE, Richard: Revelation: From Metaphor to Analogy. Oxford: Oxford
University Press 22007.

11 SWINBURNE, Richard: The Christian God. Oxford: Clarendon Press 1994.
12 SWINBURNE, Richard: Providence and the Problem of Evil. Oxford: Oxford

University Press 1998.
13 SWINBURNE: Is there a God?, 141: „The conclusion of this book was that, on

significant balance of probability, there is a God."
14 SWINBURNE: Was Jesus God?, 1.



176 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

visional conclusion" (128-133), „The Church" (134-143), „The Bible" (144-
160) und „Final conclusion" (161-170).

Damit wird als Gliederungsprinzip der Monographie ersichtlich: Im ersten
Teil erörtert Swinburne a priori die Wahrscheinlichkeit dafür, dass Gott,
aufgrund seiner spezifischen Natur, auf eine bestimmte Art und Weise innerweltlich
in Aktion treten werde. Präziser formuliert erwägt er „the prior evidence" der
Wahrscheinlichkeit dafür, dass Gott, wie es das Christentum bekennt, sowohl
durch einen einzelnen Menschen (Jesus Christus) als auch mittels einer
Gemeinschaft (die Kirche) in die Geschichte eingegriffen habe und eingreife. Im
zweiten Teil der Untersuchung führt er „the posterior (historical) evidence" dafür
an, dass Gott tatsächlich so gehandelt hat, wie die apriorische Spekulation über
Wesen und Wirken eines allmächtigen, allwissenden und vollkommen guten
Gottes in Teil I erwarten lässt (27).

3. Anfragen und Nachfragen

3.1 Zum Verständnis von Theismus und religiösem Glauben
Unter „Gott" versteht Swinburne eine im Rahmen des logisch Möglichen
allmächtige und allwissende, vollkommen freie und ewige, d.h. unvergängliche
„göttliche Person" (6). Kennzeichnend für eine Person sei, dass sie neben Willensfreiheit

und bestimmten Uberzeugungen auch über die Fähigkeit zu intentionalem
Handeln verfüge (6). Als vollkommen freie Person würden Gottes Entscheidungen

nicht von irrationalen Kräften beeinflusst. Gott werde sich daher stets
entweder für die beste Handlung (the best action) bzw. wenn mehrere gleich gute
Handlungsalternativen zur Auswahl stünden, für eine „equal best action" oder
eine „action of a best or equal best kind" entscheiden (10). Neben den Gott
wesentlich zukommenden Eigenschaften der Allmacht, Allwissenheit, vollkommenen

Freiheit, Ewigkeit und ontologischen Notwendigkeit verfüge er des Weiteren
auch über akzidentelle bzw. kontingente Eigenschaften, wie etwa die Eigenschaft,
Schöpfer und Erhalter des Kosmos zu sein (13).

Welche Gründe führt Swinburne zugunsten der Existenz eines derartig
beschaffenen göttlichen Wesens ins Feld? Es sind die bereits aus seinen einschlägigen

Publikationen bekannten „arguments of natural theology", die in der
vorliegenden Veröffentlichung vorausgesetzt und nicht weiter ausgeführt werden (16).
Treu bleibt Swinburne auch seiner weithin bekannten Sicht des Theismus als einer
„explanatory hypothesis", die mit dem Anspruch einhergehe, das spezifische So-
Sein beobachtbarer Daten zu erklären (16). Unverändert präsentiert sich ferner
die vorgeschlagene Kriteriologie zur Beurteilung von Hypothesen: Eine Hypothese

sei dann „wahrscheinlich wahr" (probably true), wenn sie einfach (simple)15
sei, mit der sogenannten „background evidence"16 in Einklang stehe und jene
Daten erwarten lasse, deren Auftreten ansonsten unwahrscheinlich wäre (16).
Beim Theismus handle es sich um eine „sehr einfache Hypothese", da sie die
Existenz einer einzigen göttlichen Entität mit „sehr wenigen" (very few), „sehr

15 SWINBURNE: Was Jesus God?, 17: „A hypothesis is simple in so far as it postulates
few substances and simply describable properties, few kinds of substances and simply des-
cribable properties, including properties of behaving in simple ways."

16 SWINBURNE: Was Jesus God?, 17: „[Prior evidence is] evidence which is not a
(probable) consequence of the truth or falsity of the hypothesis in question, but comes from an
area outside the scope of that hypothesis."



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 177

einfach beschreibbaren Eigenschaften" (very simply describable properties) postuliere

(19). Da der Theismus darüber hinaus beanspruche, „the most general
features of the universe" zu erklären, gebe es keine „prior evidence", mit der diese

Hypothese abgeglichen werden könnte (19).
Gegen Swinburnes wahrscheinlichkeitstheoretische Sicht von Theismus und

religiösem Glauben läßt sich meines Erachtens jedoch einwenden, dass Gott keine
Hypothese ist. Um mit Thomas Schärtl zu sprechen: „Religiöser Glaube hat mit
Gewissheit zu tun (und nicht mit relativer Wahrscheinlichkeit), auch wenn diese
Gewissheit von der Gewissheit des Wissens noch einmal verschieden ist."17
Religiösen Uberzeugungen haftet eine Gewissheit an, „die sich darin zeigt, dass eine
Person an den in Rede stehenden Sachverhalten' festhalten wird und die Geltung
der diese Sachverhalte' ausdrückenden Aussagen nicht ohne weiteres zur Disposition

stellen kann, ohne dadurch ebenso ihre Identität und ihre Weltsicht zur
Disposition zu stellen."18

3.2 Zur Tkeodizeeproblematik
Einen weiteren Problemüberhang der vorliegenden Publikation markieren
Swinburnes knapp gehaltene Ausführungen zum „problem of evil". Auch die
Theodizeeproblematik schmälert für Swinburne die Plausibilität des Theismus
nicht. Dreh- und Angelpunkt seines Theodizee-Entwurfs19 bildet die Annahme,
„ein guter Gott" erwarte sich von den Menschen, dass sie aus eigenem Entschluss
zu „good people" heranreifen und darin Glück und Erfüllung finden. Deswegen
liege Gott sehr daran, den Menschen „a deep responsability for ourselves and
each other" zuzumuten (20). Genuine Verantwortung für seine Mitmenschen
könne ein Mensch aber nur dann übernehmen, wenn deren Wohl und Wehe
entscheidend von seinen Entscheidungen und Handlungen abhänge. Das Verhalten
zu Mit- und Umwelt präge zugleich aber auch den Charakter des Handelnden
selbst. In Anknüpfung an die klassische habitus-Lehre spricht sich Swinburne
dafür aus, dass verfestigte Verhaltensweisen und Handlungsmuster allmählich die
Bedürfnisstruktur (the desires), unter deren Einfluss der Einzelne steht, verändern
können. „So gradually over time [...] we may eventually form either a very good
character or a very bad character" (20). Auf diesem Hintergrund vertritt
Swinburne die These: In einer Welt, die keine natürlichen, sondern nur die aus
dem Missbrauch der menschlichen Freiheit resultierenden moralischen Übel
aufweise, hätten viele Menschen keine Möglichkeit, die für die Ausprägung ihres
Charakters „crucial choices" zu treffen (20f.).20 Diesbezüglich ist jedoch kritisch

17 SCHÄRTL, Thomas: Die Rationalität religiöser Überzeugungen. In: StdZ 227 (2009)
257-271, hier 261.

18 SCHÄRTL, Thomas: Der religiöse Glaube im Windschatten des Wissensbegriffs? Anfragen

an den Entwurf Alvin Plantingas. In: KAMPMANN, Tobias / SCHÄRTL, Thomas (Hgg.):
Der christliche Glaube vor dem Anspruch des Wissens. Münster: Aschendorff 2006, 87-146,
hier 137f.

19 Vgl. SWINBURNE: Providence and the Problem of Evil. Ders.: Why does God allow
Evil? In: CAHN, Steven M. / SHATZ, David (eds.): Questions about God. Today's
Philosophers ponder the Divine. Oxford: Oxford University Press 2002, 19-35. DERS.: Das
Problem des Übels. In: SCHMIDT-LEUKEL, Perry (Hg.): Berechtigte Hoffnung. Über die
Möglichkeit, vernünftig und zugleich Christ zu sein. Paderborn: Bonifatius 1995, 111-121.

20 SWINBURNE: Was Jesus God?, 21: „Humans need the pain and disability caused by
disease and old age if we are to have the opportunity to choose freely whether to be
patient and cheerful, or to be gloomy and resentful, in the face of our own suffering; and the



178 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

dagegenzuhalten, dass sowohl die faktische Quantität als auch die Qualität der
innerweltlichen moralischen Übel dem Menschen hinlänglich ermöglichen,
sittlich relevante bzw. für die Persönlichkeitsentwicklung signifikante Entscheidungen

zu treffen. Scharfsinnig hat dies vor mehr als zwei Jahrzehnten bereits
Eleonore Stump an Swinburnes Theodizee beanstandet.21 Um auf signifikante
Weise Gebrauch von seinem freien Willen zu machen, ist es - so Stump - nicht
notwendig, dass der Mensch mit Krankheiten, Naturkatastrophen und Ahnlichem
konfrontiert wird.22

Nur mehr als zynisch läßt sich schließlich die folgende Bemerkung von
Swinburne werten: „It is nevertheless a great privilege to be of use to someone
else, not just by what you choose to do but by what you are allowed to suffer"
(21). Sie ruft Erinnerungen an frühere verstörende Äußerungen des Autors wach,
so etwa als er 1995 bemerkte: „An dieser Stelle möchte ich nochmals darauf
hinweisen, dass es ein Nutzen für den Leidenden ist, dass sein Leid ein Mittel ist,
wodurch derjenige, der ihm Leid zugefügt hat, die Gelegenheit bekam, eine
gewichtige Wahl zwischen Gut und Böse zu treffen, die er ansonsten nicht gehabt
hätte."23 Grundsätzlich stellt sich meines Erachtens die Frage nach der Kompatibilität

von Swinburnes Theodizee mit zentralen christlichen Grundüberzeugungen.
Ist es mit dem christlichen Gottesbild vereinbar, dass Gott Menschen „for

the sake of some greater good (to themselves or others)" leidverursachende Übel
zumutet (40)? Hat aus christlicher Sicht Gott als unser Schöpfer tatsächlich das
Recht (the right), „to impose on some of us bad things [...] and to allow us to be
hurt by others, if this is necessary for our own well-being or the well-being of
others" (21)? Abschlägig wurde diese Frage unter anderem von der bereits
genannten Stump beantwortet. Laut Stump ist Gott nur dann gerechtfertigt,
Unschuldige leiden zu lassen, wenn das Leid den Betroffenen selbst zum Vorteil
gereicht, und sei es nur, dass ihnen durch das zugemutete Leid größere Übel erspart
bleiben. Swinburnes Theodizee-Entwurf, der Gottes Zulassung der Übel durch
den Rekurs auf ein allgemeines Gut - die Ermöglichung sittlich relevanter
Entscheidungen - und/oder den Nutzen für Dritte („for the sake of others") rechtfertigt,

geißelt Stump als eine problematische und inadäquate Lösung. Einem Gott,
der Menschen aufgrund eines „general, communal good" leiden lasse, könne man
weder Vertrauen noch Liebe entgegenbringen.24 Denn der von Swinburne
gezeichnete Gott nehme Opfer des Systems (victims of the system) in Kauf, deren

opportunity to choose freely to show or not to show compassion to others who suffer, and
to give or not to give our time and money to helping them."

21 STUMP, Eleonore: Knowledge, Freedom and the Problem of Evil. In: Int J Phil Rel
14 (1983) 49-58, hier 57: „God could fail to prevent all major evils, thus leaving man
serious choices and a serious choice of destiny, simply by failing to prevent all major man-
made evils, those for which man rather than God is responsible. And so it is not necessary
for God to allow natural evils to occur in order to give man serious choices."

22 STUMP, Eleonore: The Problem of Evil. In: Faith and Philosophy 2 (1985) 392-423,
hier 396: „The world would contain ample opportunity for significant exercise of free will
even without natural evil. Belsen and Hiroshima were the results of significant exercises of
free will, and those free choices would have been possible even if the world contained no
birth defects, cancer, tornadoes, or drought."

23 SWINBURNE: Das Problem des Übels, 116.
24 STUMP, Eleonore: Rez. God, Knowledge, and Mystery. Essays in Philosophical

Theology. By Peter van Inwagen. In: The Philosophical Review 106 (1997) 464-467, hier
466.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 179

Leid bestenfalls für andere etwas Positives, für sie selbst aber radikal etwas Nicht-
sein-Sollendes darstelle.25

3.3 Zur Trinitätstheologie
Aus theologischer Warte problematisch sind ferner Swinburnes Ausführungen im
Unterkapitel „God is a Trinity" (28-34) des zweiten Kapitels. Nachdem er im
ersten Kapitel für die Existenz eines allmächtigen, allwissenden, vollkommen
freien und ewigen göttlichen Wesens argumentiert hat, versucht er nun anhand
apriorischer Gründe aufzuzeigen, dass Gott, wenn er existiert, aller Voraussicht
nach trinitarisch verfasst ist. Als vollkommen gute Person zeichne sich „the divine
person" durch Liebe aus. Eine liebende Person benötige (need) jemanden, den sie
lieben könne. Vollkommene Liebe im Sinne von „totally mutual love" bedeute
Liebe zu einem Gleichgestellen (equal) (28). Aufgrund des klassischen Axioms
„bonum est diffusivum sui" (the Dionysian principle) sei eine vollkommene, aber
einsame (solitary) Person bestrebt, sich ein gleichwertiges Gegenüber zu erschaffen,

mit dem sie all ihren Besitz teilen könne (28). Die erste göttliche Person,
Gott Vater, werde daher eine zweite göttliche Person, den Sohn, ins Dasein rufen.
Um nicht einem Egoismus zu zweit zu frönen - „A twosome can be selfish." (29)

- müsse die Liebe des Vaters zum Sohn den Wunsch implizieren, mit diesem zu
kooperieren „in further total sharing with an equal" (29). Folge der Verwirklichung

dieses Wunsches sei das dritte Mitglied (member) der Trinität, der Heilige

Geist.
Kritisch anzufragen gilt es hier, warum Liebe erst dann ihre höchste

Vollendung erlangt, wenn sie einem gleichrangigen Partner gilt. Thomas Gaston hat
meines Erachtens zu Recht zu Bedenken gegeben, ob nicht gerade jene Liebe
größer sei, die jemandem erwiesen wird, der sie nicht zu erwidern vermag.26

Aufgrund eines äußerst problematischen trinitarischen Person-Begriffs stellt
sich für Swinburne die Frage, wie sich ein Konflikt (conflict) zwischen den
göttlichen Personen in Bezug auf divergierende Handlungsabsichten vermeiden
lässt.27 Die vorgeschlagene Lösung besteht darin, dass jede trinitarische Person
ihren eigenen, von dem der anderen Personen unterschiedenen Kompetenz- und
Tätigkeitsbereich (sphere of activity) besitzt. „Then each could be omnipotent,
but there would be no conflict because in virtue of their perfect goodness no
divine person would try to do an act of a kind which would be incompatible with
an act which another divine person was trying to do" (30). Diesen Überlegungen
liegt offensichtlich das Modell einer sozialen Trinitätslehre zugrunde, das bei
Swinburne massiv Gefahr läuft, in einen Tritheismus umzuschlagen. Den Grund
für diese dogmatisch bedenkliche Sicht der Trinität erblickt Thomas Weinandy in
der univoken Verwendung des Personbegriffs bei Swinburne.28 Dass Weinandy in

25 STUMP: Knowledge, Freedom and the Problem of Evil, 54.
26 Gaston, Thomas E.: Rez. Was Jesus God? In: Hey J 50 (2009) 168f., hier 169:

„Why must love be shared to be perfect and why with an equal? (It is not greater love
demonstrated to one who cannot return in kind?)"

27 SWINBURNE: Was Jesus God?, 30: „Even though they [the divine persons] are each
perfectly good, will not one try to do one equal best act while another tries to do an
incompatible equal best act?"

28 WEINANDY, Thomas: Swinburne's A Priori Errors.
http://www.firstthings.com/onthesquare/?p=1317: „Swinburne's univocal use of

concepts gives rise to false presuppositions which leads to erroneous conclusions. For example,

since he conceives the three divine persons as like human persons, he wrongly pos-



180 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

seiner Diagnose richtig liegt, bestätigt unter anderem die folgende Passage der
Untersuchung. Swinburne legt darin dar, dass er im Ausgang von dem, was eine
„good ordinary human person" ausmacht, ein Verständnis dessen gewinnen will,
was es für Gott bedeutet, „to be a good person" (24). Dass die Differenz
zwischen dem menschlichen und dem trinitarischen Personsein in der aktuellen
Veröffentlichung nicht im gebotenen Ausmaß gewahrt bleibt, verdeutlicht Swin-
burnes Vergleich der Trinität mit einer völlig aufeinander abgestimmten
Gesellschaft.29 Bezeichnend ist auch die folgende Charakterisierung menschlicher und
göttlicher Personen: „Divine persons and human persons are persons in the sense
that they are individuals who have beliefs and powers [...] and choose freely
which actions to perform" (48).

3.4 Cur Deus homo? Zur Inkarnationslehre
Im dritten Unterkapitel („God shared our human nature") des ersten Teils befasst
sich Swinburne mit der Inkarnationsthematik. Er vertritt die These, die
Menschwerdung eines liebenden Gottes (besser: einer liebenden göttlichen Person) sei a

priori wahrscheinlich und erwartbar. Eine der göttlichen Personen werde sich so
radikal mit der Menschheit solidarisieren, dass sie das Leben eines Menschen
führen und auch die Übel, unter denen die Menschen leiden, ertragen werde. In
und mit der leiderfüllten Existenz der inkarnierten göttlichen Person antworte
Gott auf das vielfältige Leid und die Sünde der Menschen (39). Wie bereits
ausgeführt, bewahrt Gott laut Swinburne die Menschheit - zu ihrem eigenen Vorteil

- weder vor allen natürlichen noch moralischen Übeln. Angesichts des

zugemuteten Leid-Ausmaßes jedoch sei Gott moralisch verpflichtet, „to share a
human life of suffering" (40). Des Weiteren dürfe Gott die Menschheit nicht im
Unklaren darüber belassen, dass er sich mit ihr in der Inkarnation solidarisiert
habe. „The Incarnation would not serve its purpose if humans did not learn about
it" (41). Um auch zukünftige Generationen darüber zu informieren, müsse (must)
Gott eine Kirche gründen (41).

Bereits hier regt sich jedoch Zweifel an der Stringenz des vorgelegten
apriorischen Argumentationsgangs. Denn die Behauptung, „God had to share our
human suffering" (39) wird von Swinburne strenggenommen nicht begründet,
sondern bloß durch ein Beispiel aus dem zwischenmenschlichen Bereich
veranschaulicht. Der Autor skizziert ein fiktives Szenario, in dem ein Land Opfer eines
militärischen Angriffs wird und in Folge dessen alle waffenfähigen jungen
Männer zur Verteidigung des Heimatlandes aufruft. Obwohl ein Vater gesetzlich
verbrieft ein Veto gegen die Einberufung seines Sohnes einlegen könnte,
verzichtet er darauf aufgrund „the gravity of the threat to the country's independence"

(40). Wenngleich der Vater wegen seines vorgerückten Alters nicht mehr
gesetzlich (legal obligation) zur Landesverteidigung verpflichtet sei, habe er
dennoch, da er seinem Sohn „the hardship and danger of military service" zumute,
die moralische Verpflichtung (moral obligation), mit diesem gemeinsam
einzurücken (40). Swinburne folgert daraus, dass auch Gott auf analoge Weise

tulates that conflict could arise between them just as it does between individual human

persons. [...] In Swinburne's conception, the Trinity consists of three independent individuals

who must lovingly collaborate with one another in a properly regulated and ordered
manner, but who could come into conflict."

29 SWINBURNE: Was Jesus God?, 34: „They [the divine persons] form a totally
integrated divine society, the Trinity, which acts as one coordinated whole."



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 181

verpflichtet sei, die den Menschen zugemuteten Übel und Leiden zu teilen. Lässt
sich in dieser Solidarität Gottes mit der leidenden Kreatur - über die Behauptung
hinaus, dass sie moralisch gefordert sei - eine Zweckmäßigkeit ausmachen? Und
falls ja, worin besteht diese? Swinburne wird im weiteren Verlauf seiner
Publikation die Sühneleistung als eine der wesentlichen Zielsetzungen der
Inkarnation ausweisen. Seiner bislang entwickelten Argumentation lässt sich jedoch
entgegenhalten, was Karl Rahner kritisch zur Theologie des Leidens Gottes
bemerkt hat: „Um - einmal primitiv gesagt - aus meinem Dreck und Schlamassel
und meiner Verzweiflung herauszukommen, nützt es mir doch nichts, wenn es

Gott - um es einmal grob zu sagen - genauso dreckig geht."30 Führt die Rede

vom leidenden Gott am Ende nicht auch bei Swinburne „nur [zu] einer sublimen
Verdoppelung menschlichen Leidens und menschlicher Ohnmacht"?31

3.5 Zur Christologie
Nicht unkommentiert darf des Weiteren Swinburnes Antwort auf die Frage „How
God could become human?" bleiben (41). Da jede trinitarische Person ihrem
Wesen nach göttlich sei, könne sie ihre Göttlichkeit durch die Inkarnation nicht
einbüßen oder ablegen. „So a divine person could only become human by
acquiring a human way of thinking and acting and a human body in addition to
his divine way of thinking and acting" (41). Kritisch gewürdigt wird im
Folgenden nur der in der Monographie präsentierte Vorschlag zur Denkmöglichkeit
eines Gottmenschen im Hinblick auf sein Wissen bzw. sein Bewusstsein. Das
klassische Lehrstück der scientia Christi erhält in der vorliegenden Untersuchung
einen stark psychologisierenden Anstrich. Bezüglich der Möglichkeit zweier, in
gewisser Hinsicht voneinander unabhängiger Überzeugungssysteme (the systems
of belief) beruft sich Swinburne auf Sigmund Freud, genauer auf den sogenannten
„Freudian account of the divided mind" (42). Diese aus Fallstudien menschlicher
Selbsttäuschung (human self-deception) gewonnene Sichtweise lege die Möglichkeit

nahe, dass ein Individuum absichtlich (intentionally) „a lesser belief system"
gesondert von seinem „main belief system" kultiviere (42). Ein Gottmensch
könne daher - aus eigenem freien Entschluss - neben seinen göttlichen
Überzeugungen (divine beliefs) auch „a separate system of semi-beliefs" besitzen, von
Swinburne „God Incarnate's human beliefs" genannt (43). In seinem menschlichen

Denken (human thinking) sei der Gottmensch sich mitunter nicht immer
seiner göttlichen Natur bewusst. „But he would clearly need to be conscious of it
some of the time in order to show his followers that he believed himself to be

divine, and so to give them good reason to believe that God had identified with
our suffering" (46).

Swinburnes Bemühen, eine Ontologie des Gottmenschen zu entfalten und
diesem bis in die Vollzüge von Wissen und Handeln hinein nachzuspüren, ist sehr

zu begrüßen. Wird hier doch der für die Rechtfertigung des christlichen Glaubens
unverzichtbare Versuch unternommen, die Denkmöglichkeit eines Gottmenschen
konkret durchzubuchstabieren. Vor allem für die deutschsprachige Theologie
können Swinburnes religionsphilosophische Ausführungen zu Wissen und Selbst-
bewusstsein des Gottmenschen anregend wirken. Liegt doch die Hochzeit der

30 IMHOFF, Paul / BlALLOWONS, Hubert (Hgg.): Karl Rahner im Gespräch. Bd. I. München:

Kösel 1982, 245f.
31 METZ, Johann Baptist: Theologie als Theodizeel In: OELMÜLLER, Willi (Hg.): Theo-

dizee - Gott vor Gericht? München: Fink 1990, 103-118, hier 117.



182 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

diesbezüglichen Debatte bereits einige Jahrzehnte zurück.32 Kritisch anzufragen
ist jedoch, ob der Rückgriff auf Freud und der Ausgang von einer psychologischen

Pathologie einen adäquaten hermeneutischen Schlüssel für das
Verständnis der Inkarnation abgeben.33 Nicht unberechtigt erscheint schließlich die
von William Reiser aufgeworfene Frage: „Does it make sense to speak of Jesus
being conscious of his divinity „some of the time"?"34 Und wäre eine solche Rede

von einer diskontinuierlichen Luzidität des Gottmenschen in Bezug auf seine
Göttlichkeit nicht durch eine stärker zu entfaltende Reflexion seiner Sendung und
seines Auftrages zu vertiefen? Einen möglichen Anknüpfungspunkt hierzu stellen
die Überlegungen bei Hans Urs von Balthasar zum „Begriff eines absoluten Sen-

dungsbewusstseins" dar.35
Aufhören lassen auch Swinburnes weitere christologische Ausführungen. So

hält er zwar mit dem Konzil von Chalkedon (the Chalcedonian definition) fest,
dass der Sohn Gottes bei seiner Empfängnis im Schoß Mariens eine menschliche
Natur erhalten habe. Unmittelbar anschließend bemerkt er jedoch: „This [human]
nature is therefore a contingent nature; Jesus did not need to have it in order to
exist" (48). Zu behaupten, für die Konstitution des Gottmenschen sei die menschliche

Natur nicht wesentlich bzw. erforderlich, läuft auf einen Doketismus hinaus.

Wohlwollend ließe sich Swinburnes Behauptung allein dahingehend interpretieren,

ihm sei ein Flüchtigkeitsfehler unterlaufen. Wenngleich zwar nicht für
Jesus, so gilt doch für eine trinitarische Person, dass die Annahme einer menschlichen

Natur nicht zu ihren notwendigen Existenzbedingungen zählt.

3.6 Zur Soteriologie
Wie bereits angedeutet, erfüllt das Inkarnationsgeschehen für Swinburne mehrere
Funktionen. Durch die Inkarnation solidarisiere sich Gott nicht nur mit dem Leid
der Menschen, sondern reagiere auch auf deren Sünde „by providing atonement
for that sin" (53). Sühne (atonement) impliziere vier Momente: Reue (repentance),

Entschuldigung (apology), Entschädigung bzw. Wiedergutmachung
(reparation) und tätige Buße (penance). Die Entschädigung beziehe sich auf die
Auswirkungen (the effects of wrongdoing) einer Verfehlung. Aufgearbeitet werden
müsse darüber hinaus aber auch das Faktum der Verfehlung selbst (the fact of
wrongdoing). Dazu müsse sich der Täter bei seinem Opfer entschuldigen. Habe er
sich bewusst und willentlich an jemandem vergangen (subjective wrongdoing), so
müsse die Entschuldigung mit aufrichtiger innerer Reue einhergehen. Liege

32 Vgl. GUTWENGER, Engelbert: Das menschliche Wissen des irdischen Christus. In:
ZKTh 76 (1954) 170-186. HAUBST, Rudolf: Die Gottanschauung und das natürliche
Erkenntniswachstum Christi. In: ThQ 137 (1957) 385-412. RAHNER, Karl: Dogmatische
Erwägung über das Wissen und Selbstbewusstsein Christi. In: DERS.: Sämtliche Werke:
Menschsein und Menschwerdung Gottes. Bd. 12. Freiburg i.Br.: Herder 2005, 335-352.
RIEDLINGER, Helmut: Geschichtlichkeit und Vollendung des Wissens Jesu. In: ThQ 146
(1966) 40-61.

33 WEINANDY: Swinburne's A Priori Errors.
http://www.firstthings.com/onthesquare/?p 1317: „It is incredible that he [Swinburne]

would employ a human mental pathology as the basic paradigm for conceiving the
Incarnation".

34 REISER, William: Rez. Was Jesus GodJ
http ://www.americamagazine.org/content/article.cfm?article_id 11299.

35 BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik II. Die Personen des Spiels. Teil 2. Einsiedeln:

Johannes 21998, 136-185.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 183

schließlich eine schwere Verfehlung (a serious wrongdoing) vor, so seien
Entschuldigung und Reue allein nicht ausreichend. Vielmehr müsse sich die Reue in
einer bußfertigen Praxis zugunsten des Opfers konkretisieren: „I need to show

you my repentance by doing something extra for you, doing for you more than is
needed to compensate for the effects of my wrongdoing [...]. I shall call doing
this making a penance" (54).

Aufgrund ihrer Geschöpflichkeit, ihrer „actual sins" und der Sünden ihrer
Vorfahren stünden die Menschen in Gottes Schuld. Daher sei es für sie schwer,
ichre Schuld ohne Gottes Hilfe auf angemessene Weise zu sühnen (proper
atonement) (56). Denn zur Wiedergutmachung ihrer „bad human lives" bedürfe
es eines vollkommenen menschlichen Lebens, das Gott offeriert werde (57).
Indem die zweite göttliche Person in Jesus Mensch werde und ein vollkommenes
Leben führe, habe Gott zugunsten der Menschheit einen „Akt der Wiedergutmachung"

(act of reparation) gesetzt.
Zwar könne Gott sich mit der Reue und der aufrichtigen Entschuldigung der

Menschen zufrieden geben. Besser aber sei es, er nehme die Verfehlungen der
Menschen sehr ernst und bestehe daher auf einer Wiedergutmachung
(reparation): „It involves the wrongdoer taking what he has done seriously" (60).

Dass Swinburne die Verfehlungen der Menschen nicht zu einem Kavaliersdelikt

depotenziert, über das Gott leichtfertig hinwegsieht, gilt es zu würdigen.
Denn die Betonung der Schwere der Sünde erfolgt zum Wohl des Sünders. Gottes
Lorderung nach Wiedergutmachung dient bei Swinburne der Sensibilisierung und
Bewusstwerdung der Abgründigkeit des sündigen Tuns. Dies lässt sich auch mit
Blick auf das klassische Sündenverständnis verdeutlichen. Wenn man mit der
kirchlichen Tradition die Sünde als Abkehr von Gott (aversio a Deo) bestimmt,
dann geht der Mensch - bildlich gesprochen - sündigend zu Gott auf Distanz.
Wer sich von seinem Gegenüber wegbewegt, kehrt zu diesem nicht bereits
dadurch zurück, dass er innehält. Vielmehr muss er den Rückweg antreten. Dies
gilt auf analoge Weise auch für das durch die Sünde gestörte Verhältnis des
Menschen zu Gott. Zur Heilung desselben ist es nicht damit getan, dass der Mensch
vom Sündigen ablässt. Vielmehr bedarf es auf Seiten des Menschen einer be-
wussten und gewollten Gegenbewegung zur Sünde, wie bereits Thomas von Aquin
lehrt.36

Dass diese Gegenbewegung das Erbringen einer Wiedergutmachung erfordert,
legt sich für Swinburne nicht zuletzt aufgrund der neutestamentlichen
Sühnetheologie, wie sie im Hebräerbrief entfaltet sei, nahe (58). Obwohl er zugesteht,
dass Gott den Menschen genauso gut andere Formen der Sühne konzedieren
könnte, räumt er diesen keinen Platz in seinen Ausführungen ein. Zuzustimmen
ist ihm, wenn er vermerkt, dass die christliche Tradition keinen „agreed account
of the doctrine of the Atonement" kennt (58). Nun ist aber mit Jürgen Werbick
davon auszugehen, dass „die Glaubwürdigkeitskrise, in die das Christliche seit
Beginn der Aufklärung hineingeraten ist", eminent mit dem „Nicht-mehr-Ver-
stehen bzw. Nicht-mehr-Verstehen-Wollen der Differenz zwischen Heil und

36 S. th. I—II, q.86, a.2, c: „Licet autem cesset actus peccati, quo homo discessit a

lumine rationis vel legis divinae, non tarnen statim homo ad illud redit in quo fuerat, sed

requiritur aliquis motus voluntatis contrarius primo motui. Sicut si aliquis sit distans alicui
per aliquem motum, non statim cessante motu fit ei propinquus, sed oportet quod
appropinquet rediens per motum contrarium." Vgl. S. th. I—II, q.113, a.5, c.



184 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Wohl", kurz mit einer Krise der Soteriologie zu tun hat.37 Angesichts der
Fragwürdigkeit des christlichen Erlösungsglaubens für viele Zeitgenossen wäre es
Swinburnes Monographie gut angestanden, auch auf alternative christliche Erlö-
sungs- und Sühnekonzepte38 einzugehen, wie etwa Gerard Hughes eingemahnt
hat.39 Und so bleiben Swinburnes Ausführungen einer eigentümlichen Spannung
verhaftet, die Hansjürgen Verweyen - in einem anderen Kontext - trefflich ins
Wort gebracht hat. Einerseits sei „die Vorstellung [von einem die Sünden anderer
sühnenden Tod] rational nicht mit dem Bekenntnis zu einem Gott zu vereinbaren,
der Liebe nicht nur als eine seiner Eigenschaften aufweist, sondern seinem ganzen
Sein nach die Liebe ist".40 Andererseits verführe „die berechtigte Kritik am
Gedanken eines Sühnetodes [...] zu verflachten Vorstellungen vom Wesen göttlicher
Liebe wie auch vom „Gewicht" der Sünde".41

Resümierend lässt sich festhalten: Swinburnes berechtigtes Anliegen, in die
Rede vom lieben Gott das Moment der göttlichen Gerechtigkeit einzutragen,
rückt seinen Ansatz in gefährliche Nähe zur Anselm von Canterbury
zugeschriebenen Erlösungslehre. Nun mag man uneins darüber sein, ob mit der für die
westkirchliche Tradition lange Zeit dominierenden Gestalt der Erlösungslehre
eine authentische Interpretation von Anselms Satisfaktionstheorie vorliegt.42
Kaum zu bestreiten ist jedoch, dass für diesen über jahrhunderte wirkmächtigen
Soteriologieentwurf die Vorstellung einer stellvertretenden Besänftigung Gottes
durch einen Gottmenschen zentral war. Auch bei Swinburne klingt diese
Denkfigur an, wenn er schreibt: „We can say to God, ,Please accept instead of the
life which I ought to have led (and the lives which my ancestors ought to have
led) this perfect life of Jesus as my reparation'."43 Dieser Passus insinuiert, der
Mensch müsse sich bemühen, Gott mit sich zu versöhnen, um Gottes Wohlwollen
erneut zu erlangen. Dem steht aber der neutestamentliche Befund entgegen,
wonach nicht Gott, sondern die Menschen der Versöhnung bedürfen. „Lasst euch
mit Gott versöhnen!" (2 Kor 5,20b). Dessen war sich auch Thomas von Aquin
bewusst, auf den sich Swinburne als Kronzeugen und Gewährsmann seines

37 WERBICK, Jürgen: Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie. Freiburg
i.Br.: Herder 22000, 429.

38 Zu alternativen „atonement-accounts" siehe: LUCAS, John R.: Reflections on the
atonement. In: PADGETT, Alan G. (ed.): Reason and the Christian Religion. Essays in
honour of Richard Swinburne. Oxford: Clarendon Press 1994, 265-275.

39 HUGHES, Gerard J.: Rez. Was Jesus God?
http://www.thinkingfaith.org/articles/BOOK_20081222_l.htm: „Again, that God more
reasonably chose to atone for our sins rather than, as Abelard argued, simply to forgive
them is indeed one very traditional position; but I would have liked to see the alternatives
taken somewhat more seriously."

40 VERWEYEN, Hansjürgen: Einführung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2008, 153.

41 VERWEYEN: Einführung in die Fundamentaltheologie, 153.
42 Vgl. KESSLER, Hans: Die theologische Bedeutung des Todes Jesu. Eine

traditionsgeschichtliche Untersuchung. Düsseldorf: Patmos 1970. GRESHAKE, Gisbert: Erlösung und
Freiheit. Zur Neuinterpretation der Erlösungslehre Anselms von Canterbury. In: ThQ
153 (1973) 323-345. SCHWAGER, Raymund: Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und
Deutung der Erlösungslehre. München: Kösel 1986, 161-191.

43 SWINBURNE: Was Jesus God?, 59.



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 185

eigenen Ansatzes beruft.44 Dass Christus die Menschen mit Gott versöhnt,
bedeutet für Thomas nicht, dass Gott sie von neuem (de novo) zu lieben beginnt. In
ewiger Liebe ist Gott - so Thomas - der Menschheit verbunden. Die
menschenfreundliche Liebe Gottes ist ihm Ursache, nicht Folge der Passion Christi.45

Vor allem angesichts der Zugehörigkeit Swinburnes zur griechisch-orthodoxen
Kirche verwundert die Bedeutung, die er dem Sühnemotiv einräumt. Denn „in
der Sicht der östlichen Theologie vom Leiden und Sterben Jesu" überwiegt - wie
Michael Kunzler ausführt - „der Aspekt der Therapie in eindeutiger Weise. Der
Aspekt der Sühne für die Sünden der Menschen fehlt fast völlig. Es geht um die
restlose Erfüllung des soteriologischen Grundsatzes [...]: Nur Gott kann erlösen;
dementsprechend kann nur als erlöst gelten, was von Gott angenommen worden
ist. Wenn zum menschlichen Leben der Tod gehört, weil der Mensch sich von der
lebenschaffenden Gemeinschaft mit Gott abgetrennt hat, dann muss auch der Tod
von Gott angenommen werden, damit der Mensch von ihm erlöst werden
kann."46

Dass die therapeutisch-pädagogische'Sicht des opus Christi bei Swinburne
nicht gänzlich fehlt, wird aus den im Werk angeführten Gründen deutlich, die
Gott zur Inkarnation veranlassen könnten. Neben der bereits genannten
Solidarität mit den Leidenden und der Sühneleistung mache die Vorbildfunktion des

von einem Gottmenschen geführten Lebens eine Inkarnation wahrscheinlich und
erwartbar (77). Ein Gottmensch werde die Menschen lehren, „how to life" (61).

4. Kritische Würdigung

Da eine rein apriorische Argumentation aber nicht aufzeigen könne, wann und
wo Gott Mensch werde, sei im zweiten Teil der Untersuchung darzulegen, „that
there is good evidence that Jesus was a prophet who satisfied all the above
requirements and that he was the only prophet in human history to do so" (85).
Und so legt Swinburne dar, dass Jesus ein vollkommenes, leidvolles Leben führte
(100-102), den Anspruch erhob, göttlich zu sein (102-106) und die menschlichen
Sünden zu sühnen (106f.). Des Weiteren, dass Jesus der Menschheit „plausible
,revealed' teaching on God and morality" eröffnet (107-111) und eine Kirche
gegründet habe (Ulf.). Die grundlegende Prämisse des zweiten Teils der
Monographie bildet die Annahme, „that it is plausible to suppose that, whether
indirectly through the natural forces which developed the religious sensitivity of
its human authors or by a more direct intervention into their conscious life, God
inspired the writing of the Bible, to convey both the very limited message
comprehensible at the time a passage was written and the deeper message
comprehensible later" (157). Unter fast vollständiger Ausblendung der
exegetischen Fachdiskussion resümiert Swinburne, dass die gegebene „evidence" des

44 SWINBURNE: Was Jesus God?, 58f.: „My account coincides with the account of the
Atonement which is given both by the Letter to the Hebrews [...] and also by St Thomas
Aquinas".

45 S. th. Ill, q.49, a.4, ad 2: „Christus non dicitur quantum ad hoc nos Deo
reconciliasse, quod de novo nos amare inciperet, cum scriptum sit, lerem. 31,3: In caritate
perpétua dilexi te."

46 KUNZLER, Michael: Amen, wir glauben. Eine Laiendogmatik nach dem Leitfaden des

Apostolischen Glaubensbekenntnisses. Paderborn: Bonifatius 1998, 405.



186 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Lebens und der Lehre Jesu dem entspreche, was von einem Gottmenschen
erwartbar sei (114).

Aufgrund der gebotenen Kürze kann hier nur auf wenige Aspekte des

aposteriorischen Argumentationsgangs des zweiten Teils eingegangen werden.
Zunächst gilt es Swinburnes Behauptung, „to establish that a prophet was God
Incarnate we need also God's signature on the prophet's work" (114), näher zu
beleuchten. Ohne Auferstehungsgeschehen, mit dem ein Siegel bzw. eine Signatur
Gottes vorliege, könne nicht ausgeschlossen werden, dass es sich bei Jesus zwar
um einen Propheten handle, der sich durch „the requisite sort of life [...] and
teaching" hervortue, der letztlich aber nur „an ordinary human" sei (114). Bereits
in der klassischen fundamentaltheologischen Argumentation herrschte
weitgehender Konsens darüber, dass sich „Jesus Christus (durch seine Wunder, vor
allem durch die Auferstehung; durch das Gesamtbild seiner Person) als der wahre
,Gesandte Gottes' (,Legatus divinus') erwiesen hat."47 Der Rekurs auf die
Auferstehung Jesu vermag aber nicht die Beweislast dafür zu tragen, dass dieser
Bote darüber hinaus der Sohn Gottes ist. Dessen ist sich auch Swinburne bewusst,
weswegen er einige Mühe darauf verwendet nachzuweisen, der historische Jesus
habe den Anspruch erhoben, göttlich zu sein. Dem Urteil vieler Exegeten, wonach
Jesus während seines irdischen Wirkens seine Gottheit nicht explizit verkündet
habe, stimmt Swinburne zu. Jesu diesbezügliche Zurückhaltung sei aber von der
göttlichen Heilspädagogik motiviert. Um Missverständnisse zu vermeiden,48 habe
sich Jesu Göttlichkeit vor der Auferstehung nur „by his actions and (implicitly) by
his words" manifestiert (104). Allein nachdem die Kreuzigung seine menschliche
Natur (the reality of his humanity) und die Auferstehung seine einzigartige
Stellung (unique status) eindrücklich unter Beweis gestellt hätten, habe Jesus
offen aussprechen können: „I am God" (103).

Auch um eine Antwort auf die Frage, warum Jesu jungfräuliche Geburt von
den ersten Christen nicht unmittelbar nach seinem Tod, sondern erst allmählich
in apologetischer Absicht berücksichtigt werde, ist Swinburne nicht verlegen.
Einerseits hätte das vorrangige Ziel der frühen Christen darin bestanden, die
Juden von der Messianität Jesu zu überzeugen. „They were therefore keen to
publicize only events for which good witness evidence could be produced, and,
[...] the testimony of one woman did not in the view of contemporary Jews
constitute good witness evidence" (98). Andererseits habe Maria gut daran getan,
die wundersamen Umstände bei der Empfängnis Jesu solange für sich zu behalten,
„until an enormously high view of the status of Jesus developed in the Church"
(99). Hätte Maria ihr „Geheimnis" vorzeitig publik gemacht, hätte sie
Unverständnis und den Verdacht auf außerehelichen Verkehr erregt (99).

Die zwei angeführten Beispiele sollten zur Illustration des in Teil II
vorherrschenden Argumentationsstils ausreichen. Dieser ist dadurch gekennzeichnet, dass

er sich von der Heiligen Schrift bzw. der kirchlichen Lehrtradition in die Pflicht
nehmen und zu Denken aufgeben lässt. Ein wenig fühlt man sich an das diligenter

47 WAGNER, Harald: Einführung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 21996, 15.

48 SWINBURNE: "Was Jesus God?, 102: „If Jesus had announced during his earthly
ministry ,1 am God', this would have been understood as a claim to be a pagan god, a

powerful and lustful being who had temporarily occupied a human body, and not the all-
good source of all being."



Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus 187

et pie considerare der Glaubensgeheimnisse beim Aquinaten erinnert.49 Dieser
Respekt vor der kirchlichen Lehrtradtion macht zugleich die Stärke wie auch die
Schwäche des Werkes aus, wie Graham Gould bemerkt hat: „a strength, [...]
because his philosophical apologetic is linked to the revelatory and credal
framework within which theology operates and thus remains closer than some
philosophies of religion to the concerns of theologians; a weakness because his
contentment with the central credal doctrines [...] fails completely to engage with
any of the reconstructive or interpretative efforts [...] of modern theology".50
Was Swinburne hier vorgelegt hat, ist somit „a distinctly conservative book. On
no issue, no item of the traditional credal belief, is doubt or the possibility of
change allowed to flourish".51 Anders formuliert: Bei Was Jesus God? hat man es

mit einem „old-fashioned work of Christian apologetics expressed in the language
of analytical philosophy" zu tun.52

Vor allem aus fundamentaltheologischer Perspektive ist Swinburnes Bemühen,
das Glaubensbekenntnis von Nizäa allgemein verständlich darzulegen und zu
rechtfertigen, zu begrüßen.53 Er bricht damit eine Lanze dafür, dass sich die
Verantwortung des Glaubens nicht dem „»Gründe-geben- und Gründe-verlangen-
Spiel« als der Kernoperation vernunftgeleiteter Kommunikation" entziehen
darf.54 Und so stellt Swinburnes Werk einerseits einen wichtigen Beitrag zur
Klärung der Frage „Wieviel Vernunft braucht der Glaube?" dar.55 Trägt es doch
dazu bei, die Vorzüge des analytischen Stils der Philosophie in und für die
Theologie fruchtbar zu machen. „Am ehesten könnte man analytische Philosophie
[...] als einen Stil des Philosophierens charakterisieren, der besonderen Wert auf
die Offenlegung argumentativer Strukturen legt und dabei besonders auf
sprachliche Präzisierung achtet".56 Andererseits rächt sich im vorliegenden Werk
die von Ansgar Beckermann zu den Merkmalen der analytischen Einstellung in
der Philosophie gezählte Überzeugung, dass „philosophische Probleme und
Vorschläge zu ihrer Lösung sich zeitunabhängig formulieren und bewerten
lassen".57 Denn der christliche Glaube ist nicht bloß eine philosophische

49 S.c.g. IV, c.54 [n. 3922]: „Si quis autem diligenter et pie incarnationis mysteria con-
sideret, inveniet tantam sapientiae profunditatem quod humanam Cognitionen! excedat".

50 GOULD, Graham: Rez. Was Jesus God? In: J Theol Studies 59 (2009) 850-852, hier
851.

51 HOULDEN, Leslie: Rez. Was Jesus God? In: Int J Philos Rel 65 (2009) 119-123, hier
120.

52 HUGHES, Gerard J.: Rez. Was Jesus God?

http://www.thinkingfaith.org/articles/BOOK_20081222_l.htm
53 SWINBURNE, Richard: Response to Thomas Weinandy's review of Was Jesus God?

http://www.firstthings.com/article.php3?id_article 6542: „The book was intended as an

exposition and justification of the doctrines of the Nicene Creed".
54 MÜLLER, Klaus: Rechenschaft über den Glauben auf dem Forum der Vernunft.

Debatten in der deutschen Fundamentaltheologie der Gegenwart - nach Rahner. In: RTLu
10 (2005) 183-206, hier 183.

55 MÜLLER, Klaus: Wieviel Vernunft braucht der Glaube? Erwägungen zur
Begründungsproblematik. In: DERS. (Hg.): Fundamentaltheologie - Fluchtlinien und gegenwärtige
Herausforderungen. Regensburg: Pustet 1998, 77-100.

56 LÖFFLER, Winfried: Wer hat Angst vor analytischer Philosophie? Zu einem immer
noch getrübten Verhältnis. In: StdZ 225 (2007) 375-388, hier 386.

57 GRUNDMANN, Thomas: Analytische Einführung in die Erkenntnistheorie. Berlin: de

Gruyter 2008, VII.



188 Rezensionsartikel - Besprechungen - comptes rendus

Angelegenheit, sondern beruht unaufgebbar auf geschichtlichen Ereignissen. Die
Verantwortung der im Glauben „behaupteten Wirklichkeit einer geschichtlich
ergangenen und weitervermittelten Offenbarung gehört [daher auch] vor das

Forum der historischen Vernunft."58 Die Rückfrage nach dem historischen Jesus
sucht man bei Swinburne ebenso vergeblich wie die Rezeption aktueller
exegetischer Erkenntnisse.

Trotz der Bewunderung, die Swinburnes argumentativer Rechtfertigung des

christlichen Credos geschuldet ist, bleibt die vom Neutestamentier Leslie Houl-
den aufgeworfene Frage im Recht: „How can this man feel he has come to a

satisfactory conclusion after so brief a discussion?"59 Nur unter Vorbehalt kann
daher dem Urteil von Marcus Knaup zugestimmt werden, wonach Swinburnes
aktuelles „Buch unbedingt zu empfehlen [ist] und einen möglichst großen interessierten

Leserkreis finden [sollte]".60 Denn um es mit Gerard J. Hughes zu sagen:
„This book is a very useful start, but certainly not the last word."61

58 VERWEYEN, Hansjürgen: Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie.
Regensburg: Pustet 32000, 35.

59 HOULDEN, Leslie: Rez. Was Jesus God? In: Int J Philos Rel 65 (2009) 119-123, hier
120.

60 Knaup, Marcus: Rez. Was Jesus God? In: ThPh 84 (2009) 101-103, hier 103.
61 HUGHES: Rez. Was Jesus God?

http://www.thinkingfaith.org/articles/BOOK_20081222_l.htm



Dragos Calma

La polysémie du terme averroïsme

Une publication salutaire et relativement récente sur l'averroïsme juif et latin
apporte des hypothèses intéressantes qui méritent une attention particulière. Il
s'agit du volume Averroès et les averroïsmes juif et latin, Actes du Colloque
International (Paris, 16-18 juin 2005), édité par J.-B. Brenet TEMA 40).
Brepols : Turnhout 2007.

On note, parmi les études consacrées à l'averroïsme latin, que Z. Kuksewicz
revient dans un bref article, sur un de ses sujets préférés : « La Découverte d'une
école averroïste inconnue : Erfurt » (299-306). Il y présente notamment la figure
intéressante, et encore peu étudiée, de Theodoricus de Magdeburg ou Theo-
doricus de Foro, l'auteur des Quaestiones super Physica (Bibliothèque
Universitaire de Wroclaw, ms. IVF9 et Munich, Clm. 8405), des Quaestiones
super De substantia orbisx et d'un commentaire au De anima (Krakow, Biblioteka
Jagiellonska, 742, f. 157ra-193vb) ; il a étudié la théologie à l'Université de Paris
en 1345-1348, avant de se rendre à Erfurt où il devient professeur auprès de

l'Eglise de Notre Dame. Z. Kuksewicz réaffirme son désaccord avec Sönke Lorenz
qui considérait que les trois textes mentionnés auparavant étaient écrits à Paris ;

selon le savant polonais, au moins deux auraient été composés à Bologne.
L'unique raison donnée est plutôt étonnante : « les Quaestiones super Physica
citent le nom d'un philosophe bolonais, contemporain de Théodoric, Matthieu de

Gubbio, le plus important des averroïstes bolonais, cité par ses collègues bolonais.

Or, il est inconcevable qu'un maître parisien cite un professeur bolonais
contemporain : les parisiens ne citaient même pas leurs propres collègues de leur
vivant » (301). Une hypothèse sans aucun fondement historique qui ne peut pas
constituer une preuve pour situer ou dater un texte. Il suffit de rappeler qu'un
des maîtres parisiens que Z. Kuksewicz connaît bien, Siger de Brabant, cite
explicitement deux de ses contemporains : Thomas d'Aquin et Albert le Grand2. Sans

parler encore d'un autre auteur étudié par le savant polonais, Jean de Jandun, qui
se vante comme étant le premier à connaître les travaux de Pietro d'Abano (de
Padoue) sur les Problemata2'.

Et même si le texte de la Physique, cité dans l'argumentation de Z. Kuksewicz,
aurait été écrit à Bologne, qu'en est-il des deux autres ouvrages On lit à la
même page : « et puisqu'un commentaire au De substantia Orbis, considéré
comme une introduction au texte plus ample offert par la Physique, précédait

1 Publié dans THEODORICUS DE MAGDEBURG : Quaestiones super De substantia orbis. Ein
averroistischer Text aus dem XIV. Jh., hg. von Z. Kuksewicz. Wroclaw : Ossolineum 1985.

2 SlGER DE Brabant : Quaestiones In tertium De anima. De anima intellectiva. De aeter-
nitate mundi Philosophes Médiévaux 13), éd. critique par B. Bazân. Louvain : Publications

universitaires 1972, 81, 1. 78-92: « Per quem autem modum anima intellectiva sit unita
corpori, et separata ab eodem, dicunt praecipui viri in philosophia Albertus et Thomas quod
substantia animae intellectivae unita est corpori dans esse eidem, sed potentia animae intel-
lectivae separata est a corpore, cum per Organum corporeum non operetur. Ratio autem Al-
berti, quod [...] Ratio autem Thomae est haec [...] » ; 83, 1. 40 : « Et primo de Alberto. Sup-
ponit enim quod [...] » ; p. 84, 1. 49 : « Thomas etiam internum non arguit, sed solum [...] » ;

86, 1. 101 : « Et secundum modum quem dicit Thomas, homo [...] »'

3 KUKSEWICZ, Z. : Les Problemata de Pietro d'Abano et leur «rédaction» par Jean de Jandun,
dans : Medioevo XI (1985) 113-137.



190 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

habituellement le commentaire de cette dernière œuvre d'Aristote, le De
substantia orbis serait aussi une œuvre bolonaise. [...] Toutefois, il n'est pas
exclut que ses Quaestiones sur le De anima soient de provenance parisienne ».

Z. Kuksewicz possède probablement des informations que le lecteur ne saurait

pas trouver par lui-même, mais qui ne sont pas non plus indiquées dans l'article ;

en effet, aucun des documents que nous connaissons n'atteste ce que soutient le

chercheur polonais. Dans les statuts de 1405 de l'Université de Bologne on trouve
seulement que le professeur ordinaire enseigne lors de la première année la
Physique d'Aristote (et le livre I du De generatione et corruptione) et le professeur
extraordinaire enseigne lors de la deuxième année un De substantia orbis (sans le

nom d'auteur) qui serait probablement le De mundo du Ps.-Aristote4. Même si
l'on faisait encore une concession à la thèse de Z. Kuksewicz et l'on supposait
qu'il s'agit bien du texte d'Averroès, le De substantia orbis n'était pas enseigné
avant la Physique. Ceci est donc un autre argument sans fondement : il est alors
évident que la question de la formation et notamment de l'enseignement de Theo-
doricus nécessite des réponses plus détaillées fondées sur des données plus solides

que nous ne saurons pas donner ici.
Si l'on reprend l'argumentation de Z. Kuksewicz, Theodoricus aurait été à

Erfurt vers 1350, mais on connaît seulement des textes qu'il aurait enseignés à

Bologne et/ou à Paris, avant cette date. De la même école averroïste, Z. Kuksewicz

mentionne encore Henricus de Wesalia qui aurait enseigné à l'école auprès
de l'église de St. Séverin dans les années 1340-1362 (on a de sa plume des

commentaires ad litteram sur YAnalytica Priora, Physica, Metaphysica) ;

Hermanus de Winterswijk qui quitte Erfurt en 1360, mais on connaît de lui des

Questiones sur le De generatione et sur les livres VII-XII Metaphysicae ; et, enfin,
Magister Hermanus qui est l'auteur des Questiones super De anima, livres I et II.
Vu cet enseignement assez intéressant dans les diverses écoles d'Erfurt, pourquoi
ne pas supposer que Theodoricus aurait exposé dans cette ville les trois textes qui
lui sont attribués D'autant plus que Henricus de Wesalia a, lui aussi, un
commentaire à la Physique, et Magister Hermanus un commentaire au De anima
faits à Erfurt.

Ce qui nous paraît cependant le plus important, du point de vue de l'histoire
de l'averroïsme latin, est l'interrogation à laquelle Z. Kuksewicz essaie de

répondre à la fin de son article : dans quelle mesure peut-on parler d'une convergence

d'idées et de thèmes entre ces auteurs comme laisse entendre la
dénomination « école averroïste d'Erfurt » Espérons que la nouvelle édition de son

ouvrage De Siger de Brabant à Jacques de Plaisance qui paraîtra, selon l'annonce
de l'auteur, sous le titre La théorie de l'intellect chez les averroïstes latins du

Moyen Age, apportera des renseignements supplémentaires et plus précises à cette
question.

D.N. Hasse pose une interrogation semblable dans l'article : « Averroica secta.
Notes on the Formation of Averroist Movement in Fourteenth-Century Bologna
and Renaissance Italy » (307-332). Il reprend le problème de l'usage du terme
averroista et souligne, à juste titre, que les recherches se font surtout à partir de

quelques textes imprimés et qu'elles portent rarement sur des traités non-psycho-
logique et d'autant moins sur d'autres universités que celles de Paris, Bologne et

4 MALGOLA, C. : Statuti délia Université e dei Collegi dello Studio Bolognese. Bologna :

1888, 274. Cf. GRENDLER, P.F. : The Universities of the Italian Renaissance. Baltimore : The
Johns Hopkins University Press 2002, 270.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 191

Padoue (l'école d'Erfurt constitue, d'ailleurs, une exception notable) ; il constate,
enfin, le manque d'un inventaire systématique des références médiévales aux
averroistae. Malgré ces notes critiques, D.N. Hasse ne suit pas un autre chemin
dans son article : son analyse porte sur les doctrines de l'intellect à Padoue
notamment (mais aussi à Paris et à Bologne) et considère seulement les textes
imprimés (incunables ou éditions récentes).

En ce qui concerne l'usage du mot averroista, D.N. Hasse distingue deux cas
possibles : (1) les auteurs qui se déclarent eux-mêmes averroïstes et (2) les auteurs
sont désignés de la sorte par leurs contemporains.

(1) Dans la première catégorie, il mentionne uniquement Pietro Pomponazzi
selon la célèbre formule : « multi averroistae de quorum numéro ego sum,
<dicunt> quod secundum ipsum deus continue conservât mundum [...] ».

(2) Pour la seconde catégorie, D.N. Hasse revient sur les occurrences
incontournables de Thomas d'Aquin, Gilles de Rome (observation : dans les textes cités
à la note 11, p. 310, le mot averroista n'apparaît pas), Roger Bacon et Raymond
Lulle (309-311). Il omet cependant le cas très important de Pierre de Jean Olivi5
qui désigne à cinq reprises certains de ses adversaires du nom à''averroistae (à la
fin des années 1270) et le terme couvre une diversité des doctrines. En reprenant
ici les conclusions de S. Piron6, notons que chez Olivi l'imposition du même
qualificatif, averroista, ne nie pas les singularités des personnages concernés, car
le groupe ainsi désigné n'a pas d'unité doctrinale interne - ce qui contredit, à

juste titre, la supposition de D.N. Hasse : « it has long been observed that the
term 'Averroista', since its firts occurrence in Thomas Aquinas' De unitate
intellectus, was linked to a specific philosophical position : Averroes' unicity
thesis » (316-317). D'ailleurs, plusieurs études, dont notamment celui de R.
Imbach, ont fait disparaître le spectre d'un averroïsme monosémique7 ; D.N. Hasse
semble cependant vouloir le ressusciter8.

Nous considérons aussi que D.N. Hasse traite d'une manière trop rapide le
XIVe siècle et le XVe siècle : « in the course of the fourteenth century, the
polemics against Averroes continue, but references to Averroïsts remain scarce »

(311). Les seuls exemples cités par D.N. Hasse, provenant de Guillaume
d'Alnwick, mentionnent des formules comme « sequaces opinionis Commenta-

5 Cf. Krizovljan, H. : Controversia doctrinalis inter magistros franciscanos et Sigerum de

Brabantia, dans : Collectanea Franciscana 27 (1957) 121-165, ici 123, n. 2 ; KENT, B. :

Virtues of the Will. The transformation of Ethics in Late Thirteenth Century. Washington :

The Catholic University of America Press 1995, 43-44 ; et notamment PIRON, S. : Olivi et les

averroïstes, dans : Calma, D. / COCCIA, E. (éds) : Les Sectatores Averrois. Noétique et cosmologie

au XIIT-XIV" siècles. Separatum de Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie
53 (2006) 1/2, 250-309.

6 PIRON, S. : Olivi et les averroïstes, 306.
7 IMBACH, R. : L'averroïsme latin du XIIIe siècle, dans : IMBACH, R. et MAIERÙ, A. : Gli

studi di filosofia medievale fra otto et novocento. Atti del convegno internazionale Roma, 21-
23 settembre 1989. Roma : Edizioni di storia e letteratura 1991, 191-208. Voir aussi

SCHMITT, Ch.B. : Renaissance averroism stuied through the Venetian editions of Aristotle-
Averroes, dans : L'Averroismo in Italia. Roma : Accademia Nazionale dei Lincei 1979, 121-
142, notamment 122.

8 II n'est cependant pas le seul qui défend encore cette idée héritée de Renan : J.M. Ayala
Martinez, par exemple, adopte la même position dans èFue Averroes un averroista dans :

Averroes y los averroismos. Actas del III Congreso Nacional de Filosofia Medieval. Saragossa :
Sociedad de Filosofia Medieval 1999, 257-266.



192 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

toris ». On devrait cependant noter qu'au début du XIVe on a Raymond Lulle qui
utilise le terme averroista plus de 191 fois. Le même qualificatif se lit dans des

traités de médecine de la fin du XIVe siècle et du début du XVe siècle ; ce qui est
intéressant non seulement pour la réaction contre l'averroïsme dans d'autres
domaines que la philosophie, mais aussi pour la polysémie du mot. Regardons
aussi l'œuvre d'Antoine Ricart, médecin catalan des rois d'Aragon de 1395 à

1422, et notamment trois passages qui attestent clairement que certains médecins
étaient considérés par leurs collègues comme averroïstes9.

Plus tardivement, aux XVIe et XVIIe siècles, le mot averroista désigne toujours
des doctrines variées : Maurice du Port, le célèbre commentateur de Duns Scot,
l'utilise à propos d'une théorie spécifique de l'analogie de l'être10, tandis que
Leibniz l'utilise comme synonyme pour spinozistes11 ou pour dénommer ceux qui

9 ANTOINE RICART : Libellus de quantitatibus et proportionibus humorum, publié par
DUREAU-LAPEYSSONNIE, Jean-Marie : L'œuvre d'Antoine Ricart, médecin catalan du XVe
siècle. Contribution à l'étude des tentatives médiévales pour appliquer les mathématiques à la
médecine, dans : G. BEAUJOUAN et al. : Médecine humaine et vétérinaire à la fin du Moyen
Age. Genève : Droz 1966, 297 : « Et, ut servetur uniformitas augmentorum, erit inde

processus ad gradus ulteriores per sesquialteram. Ex quo sequitur quod summa humorum
repletionis primi gradus habet se in sesquialtera proportione ad summam optimam, et secundi
ad primum et sic consequenter. Et si averroysta nollet hoc concedere, ymo poneret primum
augmentum dupli [...] » ; 301 : « ergo 12 cotile esset medietas tocius latitudinis secundi
gradus aut, secundum ymaginationem sumptam ex diferentiis graduum, diceret averroysta
quod esset tercia pars tocius latitudinis etc., et per consequens, secundum viam nostram,
sequitur quod latitudo tercii est 36 cotile, et sic latitudo quarti 54 cotile, et sic latitudo secundi

24 cotile [...] » ; 318 : « Unde inquirendum est de quolibet gradu humoralis qualitatis in
qua proportione se habent mutuo quatuor humores et hoc videtur velle Avicenna, prima primi,

quarta, primo, in fine capituli, quando dicit : 'Et dicunt quidam' et est prima conclusio
quod, in temperamento proportionis humoralis, quantitas sanguinis est in quadruplo major
quam melencolia : patet quia, sicut temperata complexio excedit temperamentum ponderis
augmento quadruplici, sic in temperamento humorali. Est verum quod averroysta diceret
quod in triplo, sed nos loquimur nunc supponendo proportionem dupli in sciencia de

gradibus secundum Alquindum ».
10 MAURICE DU Pont in : Duns SCOTUS : Opera omnia. T. VII : Metaphysica, lib. IV, q. I,

ed. L. Weddin. Lyon 1693, Paris 1893, 156 : « Sed notabis quod in tota hac disputatione
contra opinionem Avicennae, ut ostendantur argumenta non valere, addidit Doctor respon-
siones immediate, vel in margine ; unde dicuntur extra, vel in littera formaliter, et postmo-
dum assignatae sunt, ut supra. Efficacissimae tarnen sunt, quare defendes ea ; et licet multi
conentur infringere ipsas, et similiter satisfacere argumentis ad oppositum, tu tarnen assume
gladium solertiae Scoticae, et scutum sincerae veritatis Aristotelis, et clypeos confringes, et

capras disperdes, et garrulos dissipabis longuenter, et averroystarum umbrosas frondes ».

Texte déjà cité dans le célèbre article d'E. GlLSON : Avicienne et le point de départ de Duns
Scot, in : AHDLMA 2 (1927) 105, n.2.

11 LEIBNIZ, G.W. : De accidentibus, ed. G. Grua, Textes inédits d'après les manuscrits de
la Bibliothèque provinciale de Hanovre. T. II. Paris : PUF 1948, 546 : « Sequetur ergo omnes
sublatas esse de natura substantias mutabiles, qua ratione incideremus in dogmata Spinosae et
Averroistarum, et quorundam veterum qui solum Deum tanquam substantiam sive Naturam
considérantes creaturas non aliter quam ut Dei modos habent ». Il est également intéressant
de noter une autre occurrence du terme dans un fragment qui l'associe aux épicuriens :

« Marsilius Ficinus Florentinus Ioanni Pico Mirandulano Conphilosopho suo, S.D. Scribis
amice quam optime (quod mihi omnius est gratissimum) te multis quotidie suaedere, ac iam
persuasisse nonnuliis, ut epicurea impietate relicta, vel Averroica quadam opinione
posthabita, piam de anima Deoque sequantur Platonis nostri sententiam » (FlCINO, Marsilio :

Opera omnia. Torino : Bottega d'Erasmo 1962, 930).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 193

acceptent que la matière première est infinie et indéterminée12. Par ce qualificatif,
on désignait donc plusieurs doctrines et non seulement les très communes théories

de l'unité de l'intellect, de l'éternité du monde ou de l'infinité de la puissance
divine (- la dernière étant attribuée aux averroïstes par Raymond Lulle). Tout
cela aurait du attirer l'attention des chercheurs sur le fait que le sens que Thomas
donne au mot averroista n'est qu'un des multiples acceptions de l'averroïsme.

Nous devons cependant admettre avec D.N. Hasse qu'au XIVe siècle et dans la
première moitié du XVe les occurrences visant les averroïstes sont plutôt rares.
D.N. Hasse soulève ainsi une très intéressante question : est-ce que les
polémiques du XIVe et du XVe siècles visent plus Averroès que ses défenseurs latins
Si oui, quelle en est la raison et que faut-il en conclure La réponse de D.N.
Hasse est rapide : « one conclusion from this brief survey is that the external
evidence for the existence of 'Averroists' and thus also for the existence of an
Averroist current is much more convincing around 1500 than in the Middle
Ages » (315). Cet argument n'a pas une grande valeur étant donné que si la
présence d'une « preuve externe » (i.e. l'usage explicite du mot averroista) peut
indiquer l'existence effective d'une école ou d'un courant de pensée, le contraire
n'est pas valable : l'absence du mot ne constitue pas une preuve de la non-
existence de ce courant de pensée. Il suffit d'observer que les auteurs bolonais du
XIVe siècle (Taddeo da Parma et les autres) ne sont pas nommés averroïstae par
leur contemporains et pourtant ils étaient des féroces défenseurs d'Averroès (pour
l'unité de l'intellect et pour d'autres doctrines).

Dans le même sens, nous avouons une certaine réserve en ce qui concerne la
méthode de compter pour chaque siècle les défenseurs de l'unité de l'intellect afin
de constituer un classement des périodes les plus averroïstes («in Renaissance

Italy, the number of scholars who adopt the unicity thesis is larger than in the
fourteenth century », 321). Il est évident que ce genre de comparaison n'a aucune
valeur étant donné que le calcul prend en compte seulement des textes édités et,
dans les meilleures des cas, des incunables ; mais que reste-t-il de tous les textes
inédits (sans rien dire des ouvrages détruits ou perdus au cours des siècles) Il
vaudrait mieux les éditer que les ignorer.

L'étude de D.N. Hasse veut aussi apporter des preuves internes (doctrinales),
mais il prend en compte uniquement, et sans surprise, la doctrine de l'intellect
unique. Il distingue cinq groups de partisans de cette doctrine (317-322) qui
correspondent aux quatre phases de l'averroïsme latin de la classification de Z.
Kuksewicz (dans De Siger de Brabant à Jacques de Plaisance), auxquelles il ajoute
la cinquième phase : les auteurs de la Renaissance. Celle-ci se caractérise, selon
D.N. Hasse, par les disputes entre les membres de la secta Averrois à propos de la
spécificité de la pensée du Cordouan (324). Sont analysés Nicoletto Vernia,
Agostino Nifo, Paul de Venise, notamment à propos de leur réaction face à la
doctrine des espèces intelligibles de Jean de Jandun ; viennent ensuite, Marc-
antonio Zimara et son attaque probable contre Nifo, Pietro Pomponazzi et la
reprise de Siger de Brabant, Jean de Jandun, Jean Baconthorpe ; la dernière
position étudiée est celle de Luca Prassicio qui attaque Pomponazzi and Nifo -
chacun de ces auteurs essayant de trouver la véritable pensée d'Averroès,

12 LEIBNIZ, G.W. : Sämtliche Schriften und Briefe. 2. Reihe, Bd. 1. Berlin : Akademie-
Verlag 1926, 26 : « [...] quantitatem quoque habet materia, sed interminatam, ut vocant
Averroistae, seu indefinitam ; dum enim continua est, in partes secta non est, ergo in termini
in ea dantur ».



194 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

déchargée de toutes les interprétations des latins. Selon D.N. Hasse, Jean
Baconthorpe serait, avant le XVe siècle, « the sole exception to the trend of
anonymous references » (330) à polémiquer explicitement avec d'autres averroïstes
(en l'occurrence Thomas Wilton) ou à combattre les mauvaises lectures d'Aver-
roès.

Il faudrait regarder des manuscrits pour nuancer des propos aussi
catégoriques : Taverroïste Antoine de Parme cite, au tout début du XIVe siècle, Siger
de Brabant : dans un texte, en copiant de très longs extraits du De anima intel-
lectiva qu'il nie dans la conclusion finale13 ; dans un autre texte, pour accepter la
doctrine de l'operans intrinsecum qui est conforme à la pensée d'Averroès14 ou
pour le ridiculiser parce qu'il était incapable d'expliquer à quelle catégorie
appartiennent les espèces intelligibles15. Nombreuses sont aussi ses attaques contre

13 ANTOINE DE PARME : Questio de unitate intellectus. Bibliothèque Universitaire
Egyetemi Kônyvtâr de Budapest, ms. lat. 17, f. 164vb : « Preterea, magister Suggerius arguit
sic : illud quod habet esse absolutum a primo créante aliquem numerum seu differentiam seu
multitudinem, illud caret numéro seu multitudine. Sed anima intellectiva est huiusmodi. Ergo
et cetera. Maior est evidens et minor probatur quia causa multitudinis et differentie nume-
ralis, sicut unus asinus differet ab alio quia forma speciei habet esse in diversis partibus
materie, et sic relinquitur quod materia est causa numeri et differentie et multitudinis existen-
tium in eadem specie. [...] Preterea, nulla forma per se subsistens, habens esse absolutum a
materia potest habere plura individua numéro differentia. Sed anima intellectiva est huiusmodi.

Quare et cetera. Minor est evidens et probatio maioris patet quia tunc esset de se

individuata et tunc non posset multiplicari, quod sic declaratur : cum enim homo de sui ra-
tione esset iste, sicut Socrates vel Plato, sicut non possunt esse plures homines quorum quilibet
esset Socrates, ita non possunt esse plures homines. Nunc autem, si homo esset per se subsistens

<abstractum> a singularibus, homo de sui ratione esset individuatum. Omnis igitur
habens esse per se subsistens et habens esse absolutum habet de sui ratione esse individuatum.
Et si aliquis dicat quod Deus potest facere animam intellectivam similem in te et in me, dicen-
dum quod non est verum. Deus enim non potest facere contradictoria simul, nec posset facere
quod essent plures homines quorum quilibet esset iste Socrates. Sic enim faceret quod ipsi
essent plures homines et unus, plures et non plures, unus et non unus. Si igitur anima
intellectiva est aliquid individuatum, ut dictum est, esset facere aliquam animam intellectivam
cum ilia que nunc est, esset illam factam esse aliam et eamdem cum alia. In separatis enim a
materia individum est sua species et sub specie est etiam ipsum contineri sub alio individuo;
quod est impossibile. ». Cf. SlGER DE BRABANT : De anima intellectiva, 101, 1. 22-102, 1. 28 ;

101, 1. 18-22; 102, 1. 29—44 ; 103, 1. 48—59. Les passages en italiques correspondent au texte
de Siger. Nous gardons la graphie des manuscrits.

44 ANTOINE de Parme : Dubia et remotiones circa intellectum agentem et possibilem. Vat.
lat. 6768, f. 166ra : « Sugerius dat unum simile de arte hedificii : nam quando ego edifico
lignum quia ars hedificii est in anima mea et est extra lignum ideo lignum dicitur moveri ab

extra quia movetur ab arte que est extra ipsum. Si ergo nos poneremus quod ars hedificandi
esset coniuncta ligno sicut est coniuncta mihi, tunc lignum diceretur hedificari ab intrinseco
et formaliter operari per talem artem et nullus tamen poneret quod ars ilia daret esse ligno.
Simile est hic quia intelligere et intellectus non sunt nisi velud artes quedam. Sic ergo apparet
per quem modum intellectus est forma nobis secundum Averroym ». Cf. SlGER DE BRABANT :

De anima intellectiva, 75, 1. 68—74.
15 ANTOINE DE Parme : Dubia et remotiones circa intellectum agentem et possibilem. Vat.

lat. 6768, f. 167ra : « Sed ex alia parte, ponere quod iste species (intelligibiles - n.n.) sint
quedam substantie videtur absurdum dicere tum species iste fiunt abstracte a speciebus ima-
ginatis ; tune si poneremus quod essent substantie, poneremus etiam quod in ipsa ymagina-
tione reciperentur substantie. Quod absurdum videtur et ideo difficile est videre quid sint.
Dico adeo quod Sugerus Magnus nescivit determinare quid sint, ymmo dixit quod tu legas in
Predicamentis si vis scire in quo predicamento sint. Actamen quantum ad nostrum propo-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 195

Thomas d'Aquin et Gilles de Rome, cités explicitement par Antoine, parce qu'ils
ont mal interprété Averroès16. Il ne faut donc pas attendre la Renaissance pour
voir surgir ce genre de problématique.

D.N. Hasse note également que le débat entre les averroïstes de la
Renaissance « clearly indicates that Averroes was taken very seriously not only as a

commentator, but as a philosopher» (331). Comme si avant cette période, en
raison du prétendu manque de polémique entre les sectateurs d'Averroès, celui-ci
n'était pas très sérieusement pris en compte Si cela était le cas, comment expliquer

alors que Jean de Jandun commente le De substantia orbis et son contemporain,

le très souvent oublié Urbanus Bononiensis, commente le commentaire
d'Averroès à la Physique d'Aristote17. D'ailleurs, Urbanus est nommé par ses

contemporains Doctor Averroista ou Urbanus Averroista (deux occurrences
supplémentaires du mot averroista pour les amoureux des statistiques).

Une autre manière de comprendre à quel point les auteurs du XIIIe siècle
prenaient très sérieusement Averroès, c'est d'étudier sa présence réelle dans les

textes et notamment à partir des citations explicites chez des auteurs qui ne

comptent pas parmi ses sectateurs.
C'est exactement ce que fait F. Caldera dans son article : « La source inattendue

d'un 'neo-augustinien' : Averroès dans le Commentaire sur les Senteces de
Guillaume de la Mare » (275-298). L'enjeu de cette étude est de changer l'image
figée de ce franciscain connu surtout pour son Correctorium fratris Thomae.

Avant de présenter ces nouveaux aspects, F. Caldera s'attaque à une vielle
tradition historiographique, la seule qui, selon elle, existerait à ce sujet et qui
considère l'anti-averroïsme comme la plus vive expression de St. Bonaventure et
de ses disciples. Elle ne connaît pas malheureusement l'article de G.J. McAleer

situm spectat, quia non impedit, dicamus quod sit de genere accidentis eo quod id videtur
magis probabile secundum quod communiter ponitur et quod sit de genere quantitatis licet
sint quidam qui dicant quod sint de genere relationis ». Je n'ai pas trouvé le lieu auquel
Antoine fait référence.

16 ANTOINE de Parme : Dubia et remotiones circa intellectum agentem et possibilem. Vat.
lat. 6768, f. 165r : « Et hoc ipsi arguunt ex dicto Averroys qui dicit quod intellectus possibilis
sit forma in nobis per speciem intelligibilem. Ergo cum species intelligibilis sit ipsa intellectio
et ipsum intelligere dicunt quod intentio eius est, cum intelligere sit operatio eius, quod ope-
ratio sit coniuncta, sed substantia sit separata. Sed isti male opinionem eius recitant et cito
posset cavillari quia si operatio est coniuncta corpori de necessitate et substantia eius est
coniuncta corpori eo quod accidens non separatur a suo subiecto, et ideo si eius accidens est
coniunctum materie et subiectum est coniunctum materie. Et ideo non est hec intentio eius.
Sed intentio eius est : quia et substantia intellectus et intelligere ipsum utraque hec posuit
separata et quodammodo coniuncta » ; Ibid., f. 165v : « Et non debet deduci hoc ad
intentionem eius sicut quidam deducunt. Dicit enim Egidius quod Commentator ideo dicit
quod nos dicebamur intelligere per intellectum et quod intellectus uniebatur nobis, quia species

intelligibilis eadem est que habet esse in intellectu et in ymaginatione. Quia ergo eadem
est species, ideo intellectus per speciem unitur nobis. Sed ipse solvit hoc et dicit quod licet sit
eadem, tarnen habet esse alio et alio modo et ideo propter hoc non diceremur intelligere
formaliter. Sed ipse male deducit eius verba. [...] Sed debet deduci illo modo quo dictum est et
tunc apparet qualiter intellectus unitur nobis sic quod per ipsum nos dicimus formaliter
intelligere ».

17 Sur Urbanus voir l'excellent article de ERMATINGER, Ch. : Urbanus Averroista and some
early fourteenth century philosophers, dans: Manuscripta 11 (1967) 3-38. Plus récemment voir
SCHMIEJA, H. : Urbanus Averroista und die mittelalterlichen Handschriften des

Physikkommentars von Averroes, dans : Bulletin de philosophie médiévale 42 (2000) 133—153.



196 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

qui avait déjà montré, en 1996, l'importance des citations explicites d'Averroès
chez Richard de Middleton (Mediavilla) et Roger Marston au sujet de la matière
première18. Il aurait été également très utile de considérer les conclusions de

l'article publié en 1992 par E. Michael, « Averroes and the Plurality of Forms »

(Franciscan Studies 92 (1992) 155-182) qui analyse explicitement la présence des

citations d'Averroès dans le Correctorium de Guillaume de la Mare (161-163),
dans le De gradu formarum de Richard de Middleton (Mediavilla) et chez d'autres
franciscains (Duns Scot, Roger Marston, Pierre de Jean Olivi, Guillaume d'Ock-
ham). E. Michael démontre que les citations d'Averroès dans le Correctorium,
concernant la pluralité des formes substantielles, sont utilisées pour attaquer la

position de Thomas19. Ces manques bibliographiques ne diminue cependant pas
l'originalité de l'étude de F. Caldera, qui se caractérise par une minutieuse analyse

des citations du Cordouan. Elle montre ainsi que Guillaume de la Mare le
cite pour trois grands thèmes : théologie, psychologie et cosmologie.

II est manifestement intéressant de constater que Guillaume se sert d'Averroès

pour démontrer la nécessité du monothéisme chrétien (279) ou dans les questions
sur les attributs divins (281sq.). En ce qui concerne la théorie du non-étant (284),
on pourrait ajouter à l'analyse de F. Caldera qu'une citation explicite d'Averroès
utilisée par Guillaume de la Mare se trouve chez Thomas, mais d'une manière
tacite20. Guillaume est plus proche d'Averroès que Thomas qui l'interprète plutôt,
mais sans s'éloigner de sa source cachée. Dans ce cas, au moins, il est évident que
Guillaume ne reprend pas la citation ou les références de Thomas (pour répondre
partiellement à la question de F. Caldera p. 296) qui, à notre connaissance, ne
mentionne jamais les livres V et VI du commentaire d'Averroès à la Physique.

18 McALEER, G.J. : Augustinian Interpretations of Averroes with respect to the Status of
Prime Matter, dans : Modern Schoolman 73 (1996) 159-172.

19 Sur l'usage d'Averroès contre Thomas voir aussi McALEER, G.J.: Disputing the Unity
of the World. The Importance of Res and the Influence ofAverroes in Giles of Rome's Critique
of Thomas Aquinas concerning the Unity of the World, dans : Journal of the History of Philosophy

36/1 (1998) 29-55.
20 Au tableau donné par F. Caldera j'ajoute le passage de Thomas et le texte commenté

de la Métaphysique d'Aristote (XII, 2, 1069b 25-30), dans la traduction de Guillaume de

Morbeke, est : « Dubitabit autem utique aliquis ex quali non ente est generatio; tripliciter
enim non ens. Si itaque aliquid est potentia, at tarnen non ex quocumque sed alterum ex
altero. Neque sufficiens quia simul res omnes; differunt enim materia, quoniam quare infinita
facta sunt sed non unum? Intellectus enim unus; quare si et materia una, illud factum est actu
cuius materia erat potentia ». THOMAS D'AQUIN : Metaphysica, 1. 12, lec. 2 (Marietti, 2437,
571) : « Deinde cum dicit dubitabit autem solvit quamdam dubitationem circa praedeter-
minata; dicens, quod aliquis potest dubitare, cum generatio sit transmutatio de non ente in
ens, ex quo non ente in ens fit generatio. Dicitur enim non ens tripliciter. Uno modo quod
nullo modo est; et ex tali non ente non fit generatio, quia ex nihilo nihil fit secundum na-
turam. Alio modo dicitur non ens ipsa privatio, quae consideratur in aliquo subiecto: et ex
tali non ente fit quidem generatio, sed per accidens, inquantum scilicet generatio fit ex
subiecto, cui accidit privatio. Tertio modo dicitur non ens ipsa materia, quae, quantum est de

se, non est ens actu, sed ens potentia. Et ex tali non ente fit generatio per se. Et hoc est quod
dicit, quod si aliquod non ens est ens in potentia, ex tali, scilicet non ente, fit generatio per
se ». Voici le texte d'AVERROÈS : In Metaph. XII, c. 11, f. 297 rb D : « Non ens enim dicitur
tripliciter. Et intendit, quorum unum est non ens simpliciter, quod non habet esse, neque
imaginationem. Secundum est non esse, quod est in materia, scilicet privatio formarum.
Tertium est ens in potentia. Ens enim in potentia dicitur non ens, scilicet non ens in actu ».



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 197

Une autre source intermédiaire que Guillaume n'a pas consultée, au moins

pour certains fragments, est Albert le Grand ; la preuve en est une citation que
Guillaume fait du commentaire au De celo d'Averroès (cité par Caldera p. 288
d'après l'édition incunable malgré la nouvelle édition de 200321) à propos de la
doctrine de la duplex alteratio ; dans le De homine, Albert traite le sujet selon la
manière d'Averroès, sans le citer cependant22. Thomas, quant à lui, traite de la
duplex alteratio d'une manière étrangère à Averroès (qui n'est pas cité) et à

Albert, mais proche sous certains aspects (expressions et thématique) de
Guillaume23. La citation donnée et le thème lu chez Albert se trouvent également
chez Roger Bacon et Nicolas de Strassbourg24. Peut-on alors conclure que
Guillaume lit et cite Averroès avec des intermédiaires

En ce qui concerne la constitution ontologique des substances spirituelles, F.

Caldera observe que Guillaume associe les saints et Averroès contre Thomas
(« sed hoc est contra sanctos et contra Commentatorem », 295). La polémique de

Guillaume se déroule donc sous la forme d'un antithomisme rushdien, une forme
d'opposition au maître dominicain qui mérite d'être comparée aux autres
manifestations antithomistes médiévales.

Les thèmes cosmologiques (le ciel empyrée et le mouvement des astres) sont
traités par Guillaume de la Mare en faisant appel au Cordouan qu'il accepte,
parfois, au détriment de Bonaventure (291) ou Augustin (292sq.).

L'étude de tous ces aspects représente la preuve irréfutable que Guillaume
considère Averroès comme une véritable autorité philosophique à laquelle il
recourt pour nombre de ses thèses, bien que les questions dangereuses (l'unicité
de l'intellect etc.) soient rejetées (295). Ce qui est effectivement une marque
d'originalité de Guillaume ; mais on ne peux pas partager l'idée que en raison de

cet usage d'Averroès, Guillaume est « un penseur assez isolé à son époque »

(295) : les études de E. Michael et G.J. McAleer ont démontré que d'autres

24 Averroes : Cordubensis Commentum Magnum super libro De celo et mundi
Aristotelis, ed. F. J. Carmody, R. Arnzen, G. Endress. Leuven : Peeters 2003.

22 ALBERT le Grand : De quatuor coœquœvis, III, q. 7, art. 3, ad 2 (Borgnet, t. 34, 402) :

« Ad aliud dicendum, quod duplex est alteratio : quaedam enim est alteratio quae exigit
praeparationem ipsius subjecti per qualitates sensibiles secundum tactum : et haec praecedit
generationem. Quaedam est sine praeparatione subjecti, sicut est immutatio diaphani a lucido
vel tenebroso praesente ; et haec non praecedit generationem de necessitate : et haec est
alteratio orbis et lunae : luna enim propter inferioritatem sui orbis ignobilior est caeteris
stellis, et ideo talem recipit immutationem, nihilomnibus tamen orbis in qualibet parte non
stellata secundum hujusmodi alterationem alterator ».

23 THOMAS D'Aquin : Super Sent., lib. 1 d. 17 q. 2 a. 1 ad 5 : « Ad quintum dicendum,
quod, cum alteratio passiva includat in intellectu suo passionem, sicut duplex est passio, ita et
duplex est alteratio. Dicitur enim communiter passio uno modo omnis receptio, secundum
etiam quod intelligere pati dicitur, et sic etiam alteratio secundum istam passionem consistit
in qualibet variatione circa receptionem alicuius qualitatis; et hoc modo potest esse alteratio
etiam in substantiis pure intellectualibus, et sic alteratio potest esse in caritate. Alio modo
dicitur proprie passio, quando abiicitur aliquid a substantia, et hoc est ex actione contrarii
transmutantis; et secundum istam passionem alteratio dicta non est nisi circa sensibilia et circa

sensibilem partem animae per se, et circa intellectum per accidens, quantum ad illas
qualitates quae in parte intellectiva ex sensibus oriuntur, sicut sunt omnes habitus acquisiti;
quorum non est Caritas ».

24 BACON, Roger: Opera hactenus inedita, ed. Robert Steele. Vol. 7. Oxford: Clarendon
Press 1941, 48. NIKOLAUS VON STRASSBURG : Summa, lib. 2, tract. 1-2, ed. Gianfranco
Pellegrino. Hamburg: F. Meiner 2009, 21.



198 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

franciscains s'en servaient ; parmi les dominicains, il faut mentionner notamment
Dietrich de Freiberg et Meister Eckhart qui trouvent en Averroès le support pour
de très nombreuses doctrines (l'intellect agent, les accidents etc.). Pour tous ces

auteurs, et d'autres encore, « Averroès est sûrement un philosophe d'envergure
qui doit être apprécié comme tel, et non pas seulement comme exégète des textes
d'Aristote » (296). Une conclusion évidemment correcte et contraire à celle de
D.H. Hasse.

Le genre d'étude que F. Caldera entreprend est essentiel pour une meilleure
connaissance de la réception d'Averroès dans le monde latin ; il faudrait multiplier

les analyses minutieuses, bien que très fastidieuses, des citations explicites
du Cordouan (les implicites sont plus difficiles à identifier), les comparer au texte
source, les expliquer doctrinalement (en tenant compte des déformations opérée
par l'auteur) et déterminer ensuite la dette philosophique envers la source. On ne
peut que saluer l'entreprise de F. Caldera et espérer qu'une étude plus ample sur
toutes les citations d'Averroès dans le Commentaire de Guillaume de la Mare soit
prochainement publiée.

Le volume édité par J.-B. Brenet est particulièrement important pour les
recherches sur Averroès et sa fortune dans les milieux latin et hébreu. Il est la

preuve que l'averroïsme ou le rushdisme continue de susciter l'intérêt des spécialistes

et que pour apporter du neuf il faut dynamiser la recherche : publier les
nombreux textes inédits annoncés depuis plus de vingt ans ou déléguer d'autres
personnes pour cette tâche, proposer des méthodes nouvelles ou moins usitées
(par exemple, l'analyse des citations explicites ou implicites), trouver des
nouvelles interrogations philosophiques et historiques. Mais, avant tout, il est grand
temps d'éditer des auteurs comme Jean de Jandun (qui ne dispose d'aucune
édition et étude philologique véritable) ou Siger de Brabant (la moitié de ses textes
sont encore inédits) ; ensuite, chercher de nouveaux textes et constituer un
catalogue détaillé des manuscrits averroïstes afin de comprendre la circulation des

textes et des idées. Cela demande cependant un travail en équipe et des collaborations

internationales coordonnées par une commission ; la SIEPM serait
évidemment le cadre idéal pour une telle tâche.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

KrÜGER, Malte Dominik: Göttliche Freiheit. Die Trinitätslehre in Schellings
Spätphilosophie Religion in Philosophy and Theology 31). Tübingen: Mohr
Siebeck 2008. 346 S. ISBN: 978-3-16-149533-5.

Krügers vorliegende Arbeit versucht eine Darstellung der Trinitätslehre von
Schellings Spätphilosophie. Sie verdankt sich dabei einer doppelten Fragestellung:

Einerseits geht es um die Darstellung eines der differenziertesten
Trinitätskonzepte der Theologiegeschichte, in der der dogmatischen Tradition

ebenso wie der philosophischen Erkenntnis bis hin zur Kritik Kants
Rechnung getragen werden soll, andererseits geht es um ein Denken von Freiheit.

Diese ist, so Krüger Schelling folgend, „was die Welt im Innersten
zusammenhält" (V). Krügers Leitthese ist, dass menschliche Freiheit gerade in
der Erkenntnis der Freiheit Gottes gedacht und zum Ausdruck gebracht
werden kann, denn nur der „funktionslose Gott erfüllt die Funktion, die Welt
des Menschen in ihrer faktischen Eigenständigkeit verständlich zu machen"
(284).

Für die Realisierung dieses anspruchsvollen Konzepts interpretiert Krüger
die beiden Hauptwerke der Spätphilosophie Schellings, die er sehr gekonnt in
Beziehung zu einander setzt, nämlich die Darstellung der reinrationalen
Philosophie und die Philosophie der Offenbarung, bei der er aus gut begründeten
Motiven die Urfassung heranzieht. Dadurch gelingt es der Arbeit, organisch
die „negative" und die „positive" Philosophie von Schelling zu verbinden. Im
Einzelnen beginnt Krüger, ausgehend von Kants transzendentalem Ideal, mit
einer sehr überzeugenden Interpretation der Schellingschen Potenzenlehre.
Mit dieser gelangt das „Ich" zum Begriff der Logizität einer das Göttliche
widerspiegelnden Weltseele, in der absolutes Subjekt, absolutes Objekt und
absolutes Subjekt-Objekt vereinigt sind. Allerdings treten in dieser Weltseele
im Versuch, sich als Individuum zu setzen, Vernunft und Wille auseinander
(„Sündenfall"), sodass sie faktisch außer Gott fällt und zum „Geist" wird. In
Entsprechung zur nicht mehr logifizierbaren eigenen Individualität dieses
Geistes offenbart sich das göttliche Wesen als individuelles Gegenüber.
Diesem Gegenüber kann sich der Mensch in seiner moralischen und
noetischen Endlichkeit nicht mehr mittels der eigenen Vernunft bemächtigen,
sondern ist auf dessen Erlösungshandeln, welches sich in der Schöpfung
offenbart, hingeordnet. Damit leitet der Autor zu einer detaillierten und
stimmigen Interpretation der Philosophie der Offenbarung (positive Philosophie)
über, in der er den Akzent besonders auf die Transzendenz des in der
Ewigkeit als des Anderen der Zeit „verorteten" Vaters legt, der mittels der in
die Zeit tretenden göttlichen Potenzen, die sich in ihrer eschatologischen
Endgestalt als „Sohn" und „Geist" offenbaren, den Menschen zu erlösen
vermag, ohne selbst in Abhängigkeit zu diesem Erlösungsgeschehen zu geraten.

Krügers für die Schellingforschung gleichermaßen wichtige wie anregende
Arbeit zeichnet sich durch eine detaillierte und gut nachvollziehbare
Interpretation der Hauptwerke der Spätschriften Schellings aus, sehr hilfreich ist
seine gründliche und sachlich argumentierte Diskussion des aktuellen For-



200 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

schungsstandes. Anfragen könnte man, ob nicht Schelling zu sehr „theolo-
gisiert" wird und ob es nicht angezeigt wäre, Schellings Spätphilosophie
stärker als Fortführung der Kantischen Wissenskritik und Kritik einer
Subjektmetaphysik zu lesen, in der Freiheit als „Selbstsetzung" des Willens
bestimmt wird.

Kurt Appel

KÜHN, Rolf: Gottes Selbstoffenbarung als Leben. Religionspbilosophie und
Lebensphänomenologie. Würzburg: Echter Verlag 2009. 214 p. ISBN 978-3-
429-03165-7.

Excellent traducteur du grand philosophe français Michel Henry, dont il a

introduit la pensée en Allemagne, R.K. est aujourd'hui l'auteur d'une œuvre
importante, dont la plus grande partie est consacrée à l'élucidation et à

l'application aux divers domaines de la vie personnelle, sociale, culturelle,
des principes de la « phénoménologie matérielle» fondée sur la suspension de

toute theoria au profit d'une praxis intérieure en son essence auto-affective.
La pensée et les ouvrages de R. Kühn manifestent, comme leur caractère le

plus avéré, la fidélité à la perspective de cette philosophie, branchée sur une
sphère d'originarité radicale - la « Vie » - que R.K. s'est efforcé de mettre en
évidence comme la sphère déterminante sine qua non des différentes régions
de la Lebenswelt humaine. Ce « retour » ou « retournement » vers « l'essentiel
absolu » et sa phénoménalité propre est particulièrement digne d'intérêt dans
la mesure où il se réfère comme dans l'ouvrage mentionné ci-dessus, à la
Religion chrétienne et plus précisément à Celui qui la fonde et la résume en
Lui : Jésus-Christ, « Fils de Dieu » et « Verbe fait chair ».

A ce propos on peut dire que la philosophie du Christianisme, fondée sur
la « phénoménologie matérielle» de Michel Henry, est suspendue à
l'affirmation liminaire du Prologue de St. Jean : « Au commencement était le Verbe

» (Jn 1,1), que complète l'auto-affirmation christique du chapitre XIV :

« Moi, je suis la Voie, la Vérité et la Vie » (Jn 14,6). (C'est le double point de

départ de la christologie de M. Henry, élaborée dans C'est moi, la vérité,
1996). A travers l'orientation constante, tout au long de son œuvre et de sa

réflexion (et ici même, plus particulièrement la partie I), de la perspective
originaire, on apprend à reconnaître que cette dernière détermine la
philosophie du Christianisme qui en procède en tant que philosophie rigoureuse,
c'est-à-dire comme un discours rationnel : entendue, comme le dit Rolf Kühn,
« dans son intelligibilité originaire, à condition de comprendre cette dernière
à son tour dans son caractère expérimental. » La Révélation ne se produit pas
dans les limites d'un monde ni de l'histoire. Il s'agit d'une autorévélation
(Jn 1,5). Sur ces principes de base, l'incarnation ne peut plus être interprétée
comme un simple événement, un fait, dans la phénoménalité qui est celle de

tout fait, c'est-à-dire comme un advenir visible, et pas simplement comme le
devenir visible d'une réalité invisible. C'est un « voir l'invisible », rigoureusement

déterminé par ce dernier terme, qui est l'objet de la phénoménologie
matérielle et qui inspire ici le discours kühnien - discours qu'il faut entendre
conformément au titre de l'ouvrage comme celui de Yautomanifestation de



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 201

Dieu comme Vie. Le « fait » premier, c'est la Vie et c'est à celle-ci (et non pas
à une corporéité physique invoquée souvent par un catéchisme élémentaire),
ainsi qu'au corps vivant qu'elle anime qu'il faut renvoyer la chair en laquelle
s'incarne le Verbe.

C'est un « commencement» qui ouvre la sphère religieuse dans le christianisme,

ouverture prédéterminée par la suspension (qui n'est pas seulement
méthodique) du monde et de toute représentation en général. Immédiatement
ici, et c'est un trait intéressant de la réflexion de l'auteur, intervient, avec
l'idée de Dieu comme Vie, l'idée de communauté articulée sur le procès trini-
taire de l'advenir du Fils ou du Verbe éternel dans le Père, et donc une
certaine déduction du concept d'Eglise à partir de la filialité christique. Le
« vivre ensemble » se présente ici comme essentiellement pré-mondain et
même antérieur à l'ego - état de co-présence, d'étreinte divino-humaine
infrangible (cf. 10-12ss.) Et c'est par cette voie que se fait jour comme un
thème essentiel, l'idée de 1'« union » du Fils dans le Père comme des fils
vivants dans le Fils et la procession de ces derniers en Lui - leur « naissance
éternelle » ou « deuxième naissance » (cf. l'Evangile de Nicodème, Jn 3,1-
21). Dans cet ensemble de réalités et d'essences phénoménologiques s'enracinent

l'être et le sens de la subjectivité en sa nature irreprésentable et infra-
mondaine. Là aussi se donne à entendre la rupture du christianisme et de son
essence avec les sphères de la théologie et de la religion proprement dites -
rupture dont les actes et le discours du Christ dans les Evangiles témoignent
sans cesse. Ainsi se fait jour aussi bien une « philosophie de la religion » -
thème central de l'ouvrage - rigoureusement phénoménologique, sans
présupposés théologiques, dont l'objet est une « religion » de la Vie, laquelle
renvoie à une « expérience ». En tant qu'elle se fonde sur un éprouver, de nature
pathétique, charnelle, dans cette « Parole de Dieu » qui est le Premier Vivant,
le Logos incarnée, le Christianisme se fonde sur l'apparaître divin originaire,
tel que l'exprime le dogme de la Trinité - sur l'intériorité réciproque du Père
et du Fils, le Dieu trinitaire propre au « monothéisme » chrétien. (Elle permet
à l'auteur de démonter les objections d'autisme ou d'essentialisme souvent
adressées à la phénoménologie de la subjectivité vivante développée dans la
phénoménologie matérielle.)

La thématique chrétienne se développe selon les grands schèmes
conceptuels qui rendent compte de la Vie divine dans le Christianisme : 1. celui
du jaillissement de la Source première, de l'advenir éternel de la Vie, qui
forment 2. les contenus de l'Apparaître ou de la Phénoménalité originelle,
laquelle renvoie à une Déité vivante, expérimentale, « praxique », telle
qu'elle se révèle, dans le message évangélique, à travers la personne de Jésus-
Christ. Et telle qu'elle donne naissance immédiatement, dans le concept
phénoménologique de l'unité comme union (Einheit), à une auto-épreuve de et
dans la chair de la Déité et son auto-révélation dans l'auto-affection.
Ensemble articulé d'idées qui détermine la problématique proprement
chrétienne du rapport de l'homme à Dieu : c'est essentiellement celle de
l'accessibilité de Dieu, dans l'intériorité du vivant dans la Vie absolue ; celle,
ensuite, de la manifestation, dans le Christ, de la chair ; celle, enfin, de

l'accomplissement de l'expérience mystique. Le monde moderne, à cet égard,



202 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

apparaîtra comme un monde qui se définit essentiellement par l'oubli de la
dimension originaire de la déité, comme par l'oubli de l'originarité divine de

tout apparaître. Le discours philosophique de R.K. dévoile ici le sens et la fin
de l'entreprise phénoménologique de M. Henry et de sa philosophie du
Christianisme (Cf .C'est moi, la Vérité, 1996 et Parole du Christ, 2002).

Une certaine réduction de la raison théologique comme de la pratique et
croyance religieuses, nous jettent immédiatement en domaine mystique.
L'auteur définit ce dernier comme la réalité de la vie dans son vivre subjectif,
ne se déployant dans aucun savoir thématique, mais concentrée sur un pouvoir

(Könnensvollzug), concept privilégié auquel R.K. fait jouer le rôle d'un
concept directeur au sein de la phénoménologie matérielle, en raison de la
thèse centrale de la corporéité irréductible de la subjectivité dans cette
philosophie. Cependant, le concept de l'auto-affection et de son épreuve dans
le continu de l'expérience corporelle demeure la clef de cette philosophie. La
notion de « mystique » s'en trouve modifiée et agrandie d'autant. Si la vie se

réalise dans la créature selon le sentiment ou l'auto-sentir de cette vie,
conformément à une dialectique de la douleur et de la joie inhérentes à ce sentir,
la signification de l'expérience mystique fondée sur la vie et son auto-affection
accède alors au statut d'une expérience intelligible dans l'échange transparent
d'une inter-expérience de l'homme en Dieu et de Dieu dans l'homme, telles
que rendue possible par la Révélation du Verbe fait chair, et la génération
immanente en lui de toute chair. La spécificité de l'expérience religieuse
chrétienne réside là, ainsi que la signification véritable de la médiation chris-
tique dans le rapport de l'homme à l'Absolu divin, son principe. Médiation
intériorisante et unificatrice au sein d'un éprouver - la Vie même - double et
indiscernable. Ce sentir identique et partagé, c'est le fond de la notion
d'amour (l'amour étant essentiellement un souffrir et un jouir,
essentiellement souffrance et joie d'aimer), telle qu'elle se réalise aussi, bien
qu'imparfaitement, dans les amours humaines et les rapports intersubjectifs que
l'on qualifie à juste titre de « communautaires », et dans lesquels, en effet, ce

qui est « commun » implique un élément d'identité sans fusion ni confusion,
sans lequel il n'y a pas d'amour. Cet élément que l'homme partage avec Dieu
et qui l'unit à Lui dans le Verbe fait chair, c'est cette dernière précisément,
élucidée par la phénoménologie matérielle comme le procès de l'auto-
affection, qui fait du Dieu chrétien un Dieu d'Amour. « La mystique, déclare
l'auteur, est la plénitude transcendantale concrète de cet éprouver dans la

pure joie de la Vie (de Dieu), laquelle ne doit plus s'appuyer sur quoi que ce
soit d'extérieur pour réaliser cette puissance intérieure propre à tout
sentiment au sens de ce pur pouvoir [...] » (178). Cette essence de la mystique ne
détermine pas, par conséquent, selon l'auteur, une région particulière de la
Lebenswelt ni de la Kulturwelt, mais nourrit et mobilise toutes les formes de
l'action et de la pensée humaine, désignant la force originelle qui permet à

l'ensemble de nos potentialités de se déployer.
L'auteur va jusqu'au bout du principe de l'immanence et du concept de la

subjectivité qui gouvernent la phénoménologie matérielle, lorsqu'il nous fait
comprendre - ce qui est assez rare chez les interprètes de ce courant
philosophique - que la radicalité de l'immanence implique une intégration du non-
moi dans le champ de l'intériorité et que la réduction du « monde » est une



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 203

introduction dans le Royaume de la vie. Le non-moi ou l'autre moi n'en sont
nullement pour autant rejetés. Le plus bel exemple en est celui de la beauté
naturelle ou artistique, lesquelles ne peuvent s'entendre du seul étant ou objet
beau, mais présupposent une origine dans la sphère intérieure vivante
{lebendig) de la subjectivité, laquelle fait de toute œuvre d'art un « vivant »,
et par suite une réalité sacrée. L'exemple suprême en est cependant celui de
la transfiguration de tout être aimé, et par excellence de celui qui est pour
moi un autre « vivant », par la sainte et divine, et suprêmement unificatrice,
charité. (« Soyez uns », dit le Christ).

De façon générale, le Dieu ou « Déité », objet de la religion et son
automanifestation dans le Christianisme, élève ce dernier bien au-dessus du «

religieux » commun des modalités de la culture, fût-elle supérieure aux autres
modalités. La « Religion » chrétienne ne se « phénoménalise », c'est-à-dire
n'accède au degré d'une Révélation - dans laquelle le Divin possède l'entière
initiative - que par ce consentement, cet abandon (par renoncement à toute
extériorité) qui est le contraire de toute volonté de puissance - donc par cette
épochè pratique qui est impliqué dans le procès immanent de la Vie. Dans la
sphère transcendantale, c'est-à-dire la plus profonde de la subjectivité et son
auto-éprouver consubstantiel se trouve tissé le mystère de la relation intime
du sujet vivant à son Verbe originel et celui de sa génération en Lui.

Aussi bien, l'oubli de l'origine est, sans doute, le principal caractère de

l'athéisme de nos sociétés, qui procéderait, si l'on suit ici R.K., de la
naturalisation de l'affect constitutif, bien qu'invisible, de la pensée comme de l'action

humaine. Cette tendance au naturalisme trouve elle-même son origine
dans l'universalisation {Allgemeinheit), au sein de notre culture occidentale,
de l'objectivité comme structure déterminante, empruntée aux structures
épistémologiques, aux paramètres et aux régulation théoriques abstraites de
la techno-science (cf. 213 et passim). La vie comme objet d'une maîtrise et
d'une domination, et toutes les tentatives pour la guérir, la corriger et
finalement la « dresser » en l'adaptant à ce qui n'est pas elle ou demeure hors
d'elle (étant naturel ou matériel, représentations, idéologies, etc.), met en
œuvre des types de thérapies qui lui sont foncièrement étrangères et qui,
comme telles, fonctionnent comme des facteurs d'aliénation, source des

multiples dérives psychologiques qui menacent aujourd'hui l'individu
humain.

On retiendra enfin, inscrite au centre de la philosophie de la religion à

l'œuvre ici, la notion originale d'« esthétique » de la vie et de l'Absolu, fondée

sur l'idée de la splendeur ou gloire {Herrlichkeit), rayonnement de
1' « Automanifestation de Dieu », pour reprendre le titre de l'ouvrage. Le

concept se réfère à la plénitude originelle de l'affect, à la joie consubstantielle
au pur fait d'être affecté {Affiziertheit) et à son éprouver dans l'Essence
originaire de toute affection. - L'ouvrage en général est un bel exemple de la
fécondité de la phénoménologie matérielle en territoire germanique, où elle a

inspiré recherches et travaux dans les domaines de la psychologie, de la

philosophie de l'art, de la théologie, de la pensée socio-politique, etc.

Gabrielle Dufour-Kowalska



204 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

GRAF, Friedrich Wilhelm: Missbrauchte Götter. Zum Menschenbilderstreit in
der Moderne. München: Verlag C.H. Beck 2009. 208 S. ISBN 978-3-406-
58478-7.

Einer der bekanntesten Einträge in Max Frischs Tagebüchern ist die Variation
zum Gebot, sich von Gott kein Bildnis zu machen: „Es dürfte auch in diesem
Sinne gelten: Gott als das Lebendige in jedem Menschen, das, was nicht
erfaßbar ist. Es ist eine Versündigung, die wir, so wie sie an uns begangen wird,
fast ohne Unterlaß wieder begehen". Was hier als Aphorismus formuliert
wird, ist dem Münchener Theologen Friedrich Wilhelm Graf Anlass zu einem
Buch über den Zusammenhang zwischen Gottesbildern und Menschenwürde,
das im besten Sinne des Wortes eine Streitschrift ist: Seine Auseinandersetzung

mit dem Gebot, sich kein Bildnis von Gott zu machen, wird zur
scharfsichtigen und scharfzüngigen Abwehr jeglicher Banalisierung des

Gottesbildes und der daraus folgenden Selbst-Vergöttlichung des Menschen.
In vier Kapiteln präsentiert Graf eine Art Archäologie der Begrifflichkeit des

Diskurses über Gott und entwickelt aus ihr eine Kulturgeschichte der religiösen

Anthropologie der Nachkriegszeit, in deren Zentrum die Kritik des

Begriffs der Menschenwürde steht, vor allem aber sein inflationärer
Verschleiß im öffentlichen Diskurs.

Flinter Grafs ironisch formuliertem Anspruch, den Leser auf „Erkundungsreisen

in die grandiosen Imaginationswelten religiösen Bewusstseins"
mitzunehmen und dabei auch das „theologiepolitisch verminte divinalsemantische
Feld" nicht auszulassen, taucht eine luzide Analyse der Begriffe auf, welche
dem zeitgenössischen theologischen Diskurs oftmals allzu selbstverständlich
erscheinen. So zeigt er, wie das Wort „Gottesbilder" bei Luther zum ersten
Mal Verwendung findet, und zeichnet den Kontext der Entstehung von
einstmaligen Neologismen wie „Monotheismus" und „Pantheismus" nach, die

spätestens seit Jan Assmans Studie zur „Mosaischen Unterscheidung" im
Rampenlicht der Selbstverständigung des jüdisch-christlichen Glaubens steht.
Aber selbst dieses Doppeladjektiv hat vor Grafs Kritik der theologischen
Sprache keinen Bestand, müsse man doch angesichts der „Theodiversität"
eher von „Judentümern" und „Christentümern" sprechen, denen das

ursprünglich einende Band des Abbildungsverbotes des ganz anderen, ja fremden

Gottes abhanden gekommen sei. Die Vielfalt der Gottesbilder sei das

Resultat so genannter Sattelzeiten, in denen sich das religionssemantische
Universum sprunghaft ausdehne: Eine solche Epoche war die Reformation,
eine solche war ebenfalls die Schwelle vom 18. zum 19. Jahrhundert mit der
Verschränkung von Weltgeschichte und Heilsgeschichte und der Deutung der
französischen Revolution als Weltgericht. Und eine solche Sattelzeit sei auch
die aktuelle Epoche, in welcher der Individualisierungsprozess zu einer
Vielzahl privater „Funktionsgötter" geführt habe, welche im Geist der
Hoffnung auf Erfüllung partikularer Sehnsüchte angebetet werden. Damit
werde nicht nur der universale Anspruch auf Erlösung preisgeben, sondern
der Transzendenzabstand zwischen Schöpfer und Geschöpf gänzlich
aufgehoben: Gott ist dann nicht weniger als „das Lebendige in jedem Menschen",
wie Frisch formulierte - vor allem ist er aber auch nicht mehr.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 205

Es ist diese notwenige, aber eben auch fatale Korrelativität von Gottesbild
und Menschenbild, die im Zentrum der Kapitel Menschenbilder und
Gottesgnadenwürde steht; mit souveränem Gestus vermeidet Graf die Aporien der
Feuerbach'schen Projektionstheorie, indem er, unter Rekurs auf Oswald von
Nell-Breuning, das Problem der Perspektivität des Sehens anspricht und
damit zu begründen sucht, dass jedes Bild, das wir uns von Gott wie vom
Menschen machen, das Objekt unserer Betrachtung bannt - was dazu führe,
dass der Betrachter sich in letzter Konsequenz zur Idolatrie zwinge. Gerne
möchte man dem Autor in seiner Polemik gegen allzu billige Götzenbilder
folgen, die unsere Gesellschaft produziert; und ebenso schlüssig scheint seine
Invektive gegen religiöse Würdenträger, die gegen eine vermeintliche
Verspottung religiöser Darstellungen, ob diese das Kreuz oder den Propheten
Mohammed im Karikaturenstreit betreffen, gebetsmühlenartig das Recht auf
Schutz der Religion betonen - so als ob religiöse Symbole nicht schon immer
Ärgernis und Torheit in den Augen derer waren, die sich ihnen zu entziehen
versuchten. Aber, so möchte man Graf entgegenhalten, ist der Mensch nicht
ein homo videns, der die abstrakte Botschaft der Sprache und die
Selbstoffenbarung des Wortes in Bilder übersetzt? Die Weltsicht werde durch
Sprache erst möglich, schrieb Wilhelm von Humboldt, um das Humanum der
Sprache aus der falschen Alternative von reiner Kommunikation im Sinne des

Austauschs von Informationen einerseits und Benennung im Sinne magischer
Fixierung des Bezeichneten andererseits zu retten. Ist nicht Sprache wesensmäßig

metaphorisch und insofern immer auf Bilder angewiesen? Freilich
nicht auf solche, die sich selbst genügen. Theologie als Logos, als Rede von
Gott, versteht sich vernünftigerweise immer als sprachlicher und bildlicher
Verweis auf das ganz andere, das totaliter aliter ist und damit jenseits der
Sprache liegt.

Der Anspruch auf Bildlosigkeit gerät Graf allerdings zur Aporie, wo er
nicht die theologische, sondern die anthropologische Dimension betrifft:
„Aber darf der freiheitliche Staat seinen Bürgern rechtsverbindliche Sinnikonen

vorschreiben?", fragt er rhetorisch, ohne sich um die Gegenfrage zu
kümmern, wie sich denn der Verzicht auf ein inhaltlich und kategorial definiertes
Menschenbild in der Verfassung eines Landes niederschlagen könnte - und
welche Folgen ein solcher Verzicht zeitigen könnte. „Niemand geht in den
Bildern auf, die er von sich selbst gemacht hat", schreibt Graf, und darin ist
ihm vorbehaltlos zuzustimmen, ebenso wie in der Feststellung, dass Gott
immer schon ganz anders ist, als die Bilder, die sich Menschen von ihm
machen. Diese theologische Stringenz macht die provokanten Thesen seines
Buches, die mit so vielen Beispielen von gedankenlosem Reden über Gott und
die Menschenwürde illustriert werden, so lesenswert. Sind jedoch Bilder
tatsächlich immer „nur Folgeprodukte von Einbildungen"? Und bedarf es wirklich

immer des „ikonoklastischen Muts", wenn Menschen sich Bilder von
Gott machen, um ihn wahrzunehmen? „Die Wahr-nehmung Gottes des
Unwahrnehmbaren und doch durch seine freie Gnade wahrnehmbar Gewordenen

vollzieht sich dort, wo Gott in die Welt kommt, sogar Welt wird",
schreibt Hans Urs von Balthasar in seiner Theologischen Ästhetik. Dass die
Menschen sich ein Bild von Gott machen, ist eben die Bedingung der
Möglichkeit, überhaupt von ihm zu sprechen; das Wissen darum, dass Gott in



206 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

keinem dieser Bilder aufgeht, kann zu ikonoklastischem Mut führen - oder
aber zu dem Mut, im Vorläufigen Spuren des Ewigen wahrzunehmen.

Clemens Klünemann

LOETTEL, Gerhard: Der Doppelaspekt des Geistes. Neue physikalisch-philosophische

Zeitvorstellung für Offenheit der Zukunft, Verantwortung und
Verheißung. Eine theologisch-philosophische Textsammlung. Frankfurt: Peter
Lang Verlag 2009. 197 S. ISBN 978-3-631-59434-6.

Die Descartessche Spaltung der Welt hat uns eine „geistlose Natur" einerseits
und einen „naturlosen Geist" andererseits beschert. Loettel - Naturwissenschaftler

und Theologe - zeigt, dass diese Trennung die tiefere Ursache vieler
Katastrophen der modernen Welt ist. Er entwickelt aus den Zeitanalysen von
Georg Picht und Carl Friedrich von Weizsäcker heraus die Erkenntnis, dass
die „Objekte" der modernen Wissenschaft nichts anderes sind als die
objektivierte Form des Geistes, dem die nichtobjektivierbare Form des Geistes

als Verheißung, Vision, Offenbarung und Adventus Gottes korrespondiert.
Nur in der Erfahrung des „ganzen Geistes" in seinem Doppelaspekt ist die
Wahrnehmung von Verantwortung möglich. Ausgangspunkt von Loettels
Überlegungen ist die Durchbrechung der Monopolstellung der linearen Zeit
durch die theoretische Physik am Anfang des 20. Jahrhunderts. Die Einheit
der Zeit ist nicht in der stehenden Gegenwart (oder auch Ewigkeit) zu
suchen, sie kommt aus der vieldimensionalen modalen Zeit, in der sich im
Gefüge und Gewebe der drei Zeitmodi Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft die Einheit der Zeit erfahren lässt. Besonderen Akzent trägt dabei die
Offenheit der Zukunft, weil nur sie Möglichkeiten für die Gegenwart aus sich
entlässt und damit zur „Verantwortung des Geistes" (Picht) befähigt. Loettel
vergisst aber bei aller Betonung des nichtobjektivierbaren Geist-Aspektes
nicht, dass das Gefüge der Zeit auch immer an Vergangenheit, Faktizität und
Notwenigkeit gebunden bleiben muss; nicht idealistisches Absehen von den
wissenschaftlich-technischen Gegebenheiten rettet uns in der Krise, sondern
nur das Zusammendenken der beiden Aspekte des Geistes.

Loettel stellt uns in seiner Textsammlung vor, wie sich diese Gedanken bei
ihm seit den siebziger Jahren entfaltet haben. Gerade der Einblick in seine
Werkstatt macht das Buch interessant, weil so ganz deutlich wird, dass die
Beantwortung jeder Frage sofort neue Fragestellungen entstehen lässt und
damit neue Horizonte öffnet. Dabei ergeben sich Einsichten in die verschiedensten

Zusammenhänge. Beispiele: Die drei abrahamischen Weltreligionen
können sich einander zuordnen im Sinne der von Niels Bohr entwickelten
quantenphysikalischen Komplementarität. So können sie zu einem Bündnis
kommen, das sich der überlebensnotwendigen Verantwortung in der sich
globalisierenden Welt stellt. (122f.) Mit der Kernenergie versuchen wir, den
Teufel mit Beelzebub auszutreiben: Energiebereitstellung und Energieverbrauch

sind die zentralen Formen der objektivierenden Bemächtigung der
Welt. Mehr Energie bedeutet mehr Macht, mehr Machtmissbrauch, mehr
Zerstörung der kulturellen und natürlichen Lebenssysteme. (65ff.). An
anderer Stelle wird die Wirkungsgeschichte der Auferstehung Jesu Christi mit



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 207

Hilfe des Zeitmodischemas in die Erfahrung der Geschichte eingezeichnet
(143ff.).

Insgesamt: Loettels Hin- und Hergehen zwischen den zwei Aspekten des
Geistes erweist sich als stimulierend für das Gespräch zwischen Naturwissenschaften

einerseits und Philosophie und Theologie andererseits.

Gerhard Liedke

SlTTER-LlVER, Beat (Hg.) assisted by HiLTBRUNNER, Thomas: Universality:
From Theory to Practice. An intercultural and interdisciplinary debate about
facts, possibilities, lies and myths. Fribourg: Academic Press 2009. 545 S.

ISBN: 978-3-7278-1650-5.

Im Jahr 1990 richteten sich die Mitglieder der islamischen Konferenz in der
„Kairoer Erklärung der Menschenrechte im Islam" gegen die universelle
Gültigkeit der Menschenrechte, wie sie in der UN-Erklärung von 1948
verankert sind. Der Vorwurf lautete, dass diese Rechte ein westliches Derivat
darstellten und somit nur in diesem Kulturkreis Gültigkeit postulieren
dürften. Die Debatte um die Absolutheit und universale Gültigkeit gewisser
Werte und Normen für alle Individuen ist somit sehr aktuell sowie von
politischer Relevanz. Der von Beat Sitter-Liver herausgegebene umfangreiche
Sammelband Universality: From Theory to Practice. An intercultural and
interdisciplinary debate about facts, possibilities, lies and myths reagiert auf
die Notwendigkeit, den Universalismusbegriff genauer zu klären. Damit trägt
er zu einem wichtigen Diskurs bei, der neben den Wissenschaften auch
Bereiche wie den Welthandel, die internationale Politik sowie die Religionen
betrifft: Werden die im Westen proklamierten Werte von anderen Gemeinschaften

geteilt? Können sich die Religionen auf gewisse allgemeingültige
Normen einigen? Gibt es eine globale, universale Ethik? Auf diese Fragen will
der Band in sieben Sektionen, welche dem Universalismus in verschiedenen
Bereichen gewidmet sind, Antworten finden.
Als Voraussetzung dieses Projektes dient die Annahme, dass die Frage nach
der Universalität gewisser Werte in einem interkulturellen und interdisziplinären

Diskurs angenähert werden kann, wie der Untertitel des Bandes suggeriert.

Doch eine solche Vorstellung operiert mit der Vorannahme einer
allgemeinen, kulturübergreifenden Rationalität sowie der universalen Gültigkeit
der Diskursethik. Dieser Problematik nimmt sich der Rechtswissenschaftler
Philippe Mastronardi in der ersten Sektion des Bandes zur Universalität im
Kontext von Hoffnung, Mythos und Realität in seinem Beitrag „Universality:
A Discursive Project in Search for Inter-Rational Truth and Rightness" an: Er
postuliert, dass die Regeln der Diskursethik vorgängig selbst in einem
interkulturellen und -disziplinären Rahmen thematisiert werden müssten und das

westliche Argumentationsmodell nicht als Norm herangezogen werden dürfe:
"Here, we will have to make space for non-western traditions of legitimacy
that do not depend on the European concept of rationality and reasoning."
(83f.) Der Westen ist gemäss Mastronardi gefordert, auch andere
Rationalitätstypen als den eigenen anzuerkennen. Die Ausgangslage bilden zwei
grundlegende Prinzipien, nämlich „the recognition of one another and



208 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

everyone's right to differ from other." (90) Als bindendes Glied im Diskurs
wird somit der Respekt vor der Meinung des Gegenübers angesehen. Es stellt
sich jedoch die Frage, ob der Autor damit nicht seinerseits die Anerkennung
eines bestimmten Grundwertes voraussetzen muss, dessen Universalität nicht
unumstritten ist.

Einen Leitfaden durch sämtliche Sektionen des Bandes bildet die Frage, ob
es universelle Regeln mit normativer Kraft gibt, welche für alle Menschen
gültig sind. Diese Fragestellung kann exemplarisch am Beitrag "Universal
Values or the Tyranny of Values?" von FIoo Nam Seelmann-Park aufgezeigt
werden: Die Autorin verficht die These, dass der Wertbegriff ein gänzlich
westliches Konzept sei. Werde ihm universelle Gültigkeit zugeschrieben, be-
hafte ihn in den Augen nicht-westlicher Kulturen ein „tinge of tyranny"
(112). Die Philosophin erläutert dies anhand der Geschichte Koreas und
Japans, welche im 19. Jahrhundert durch den Werteimperialismus westlicher
Länder eine tiefgreifende kulturelle Krise erlebten. Statt auf Werte stützen
sich die Menschen in den Ländern Südostasiens auf philosophische Kategorien

wie die fünf Elemente, Tao oder Ying und Yang, welche keine universelle
Gültigkeit für sich beanspruchen. Damit deckt Seelmann-Park die Abhängigkeit

des eigenen Denkens von der kulturellen Umgebung auf: "One's mind is
therefore to a great extent culture-bound; this causes a culture-blindness. It is
this dependency on viewpoint which leads us to distinguish between right and

wrong or superior and inferior values, to judgement, and eventually to
attack." (103) Als Lösungsansatz propagiert sie den Respekt den Mitmenschen

gegenüber sowie die Anerkennung von Differenzen. Es drängt sich
jedoch die Frage auf, ob diese beiden Prinzipien nicht selbst in die Kategorie
von allgemeingültigen Werten fallen, welche die Autorin in ihrem Beitrag
kritisiert.

Die Thematik des Kultur- sowie Wertrelativismus, wie ihn Seelmann-Park
vertritt, bildet Gegenstandsbereich weiterer Aufsätze des Bandes. So ist die
dritte Sektion des Buches, nach einer philosophischen Auseinandersetzung
von Agnes Heller mit Hegel und dem historischen Universalismus sowie
einem Beitrag von Hans-Martin Schönherr-Mann zur globalen Ethik und der
negativen Ökologie in der zweiten Sektion, gänzlich der Relativismuskritik
gewidmet: Während Gertrud Nunner-Winkler Fakten aus kulturvergleichenden

empirischen Studien an Kindern gegen den Relativismus anführt, erörtert
Heiner Roetz mit einem Schwerpunkt auf China die Kulturrelativismusargumente

im Bereich der Bioethik. Hille Haker und Michelle Becka
vertreten in ihrem Beitrag „Clash of Cultures - Clash of Morals?" anhand des

Beispiels des Rechts auf Gesundheitsversorgung die Ansicht, dass
unterschiedliche Forderungen an die Weltpolitik oftmals nicht einfach kulturell,
sondern vor allem sozial und ökonomisch bedingt sind. Ihrer Meinung nach
verfügen viele Kulturgemeinschaften zwar über dieselben grundlegenden
(Menschen-)Rechte, sind sich jedoch über die Prioritätensetzung uneinig.

Den Menschenrechten kommt im vorliegenden Sammelband allgemein ein
hoher Stellenwert zu. So ist die ganze vierte Sektion der Frage nach deren
Universalität gewidmet. Während Stefan Trechsel aufzeigt, inwiefern
fundamentalistische Ansichten unverträglich mit den Menschenrechten sind, kritisiert

Marianne Heimbach-Steins die androzentrische Ausrichtung dieser ei-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 209

gentlich als allgemeingültig proklamierten Rechte. Dagegen widmet sich die
Philosophin Simone Zurbuchen dem Thema der Verträglichkeit eines universalen

Regimes der Menschenrechte mit dem Kulturpluralismus. Sie vertritt
die These, dass auch diejenigen Gemeinschaften toleriert werden sollten,
welche in ihrer kulturellen Praxis die Menschenrechte verletzen - sofern die
Teilnahme aus freien Stücken erfolgt und es den Mitgliedern jederzeit frei
steht, die Gruppierung zu verlassen. Die abhängigen und verletzlichen
Gemeinschaftsmitglieder, welche ihre Partizipation nicht frei gewählt haben,
sollten indes, so Zurbuchen, vor menschenrechtsverletzenden Praktiken
geschützt werden. Es muss indes kritisch hinterfragt werden, ob dies schlussendlich

nicht doch in eine Anpassung von Minderheiten an vorgegebene Normen

mündet und somit das kulturelle Selbstverständnis gewisser Gruppen
beschnitten wird. Dies würde weiterführende Überlegungen zur Definition
der Identität von kulturellen Minderheiten bedingen.

Die praktische Relevanz der Universalismusthematik wird in vielen
Beiträgen offensichtlich. Zu erwähnen sind hier etwa Thomas Cottiers „Cosmopolitan

Values in International Economic Law: Myths and Realities",
Alexandre Duchênes „Universality in Tension: The Protection of Minorities
at the United Nations", Janine Dahindens „Migration and Mobility: Universality

and Resulting Tensions" oder Kathinka Evers „Ethics in Science: A
Socio-Political Challenge", um nur einige zu nennen. Die Autoren zeigen
überzeugend auf, inwiefern die Universalismusthematik auch für die
Naturwissenschaften, die Jurisprudenz, die Politik sowie für die Ökonomie von
Bedeutung ist.

Der Band kann jedoch nicht verhehlen, dass er in einem eher westlich
geprägten Umfeld entstanden ist. Davon zeugt, dass die meisten nicht-westlichen

Autoren ihre Sicht stetig mit dem eurozentrischen Standpunkt als

angenommene Ausgangsnorm kontrastieren, anstatt ihr eigenes Verständnis
des Universalismus aufzuzeigen. Erwähnenswerte Ausnahmen bilden die
Beiträge in der siebten Sektion zu den Religionen, in welcher Reiner Wimmer,
Fan Lizhu sowie John Fernandes die Werte und Prinzipien verschiedener
Religionen und Glaubensrichtungen gleichwertig zu Wort kommen lassen,
sowie der Aufsatz Albertine Tshibilondi Ngoyis, welcher der afrikanischen
Sichtweise auf den Universalismus gewidmet ist.

Die Einteilung des Buches in sieben thematische Sektionen ist teilweise
leider nicht ganz gelungen. So fehlen innerhalb der Sektionen - mit wenigen
lobenswerten Ausnahmen - sowohl ein roter Faden wie auch eine direkte
Bezugnahme der Autoren aufeinander. Zudem erscheint die Zuordnung einiger

Aufsätze zu bestimmten Sektionen gelegentlich willkürlich. Dies kann
jedoch den Stellenwert der einzelnen Beiträge nicht diskreditieren. Vielmehr
stellt gerade die Vielfältigkeit der Herangehensweisen der verschiedenen
Autoren an die Universalismusproblematik eine der grossen Stärken des Bandes
dar. Die Herausgeber lösen ihr im Untertitel des Werkes gegebenes Versprechen,

einen interkulturellen und interdisziplinären Diskurs vorzulegen, ein
und bieten dem Leser einen überzeugenden Einstieg in die eigene
Auseinandersetzung mit der Universalismusthematik. Es bleibt zu hoffen, dass der
attraktive Sammelband nicht nur bei Philosophen und Theologen Anklang
finden wird, sondern dass auch Personen in Praxisfeldern wie der Wirtschaft,



210 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der Jurisprudenz, den Naturwissenschaften sowie der Politik, welche in ihrem
Berufsalltag in interkulturellem oder interdisziplinärem Austausch stehen,
sich dieser lohnenswerten Lektüre annehmen.

Angela Martin

BUCKENMAIER, Achim / PESCH, Rudolf / WEIMER, Ludwig: Der Jude Jesus.
Zum Gespräch zwischen Rabbi Neusner und dem Papst Benedikt XVI.
Paderborn: Bonifatius-Verlag 2008. 118 S. ISBN 978-3-89710-149-8.

Es ist eigentlich im jüdisch-christlichen Dialog der letzten zweitausend Jahre
ein einmaliges Ereignis: Ein Papst, Benedikt XVI., und ein bekannter
jüdischer Rabbi, Jacob Neusner, sprechen mit einander über Jesus. In dieser
Materie ist von vornherein keine Einigung zu erwarten, aber doch vielleicht
Annäherungen oder Klärungen im Bewusstsein bestehender Differenz? Es gab

jedenfalls in den letzten Jahrzehnten auf beiden Seiten ein ernsthaftes
Bemühen, die Gemeinsamkeiten wieder stärker in den Vordergrund zu rücken.
Während die jüdische Seite wieder den Juden Jesus entdeckt und „heimzuholen"

versucht hat, besann sich die katholische Theologie vor allem seit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil wieder stärker auf die jüdischen Wurzeln Jesu.

Jacob Neusner (*1932), der das freundschaftlich-respektvolle Gespräch
mit christlichen Theologen sucht, hat aber auch immer klar gemacht, dass er
von der Gültigkeit der jüdischen Interpretation der Heiligen Schrift überzeugt
ist und klare Worte nicht scheut.

Angelehnt an viele Einzelanalysen aus dem Matthäusevangelium, das ihm
die verlässliche Grundlage für die Rekonstruktion authentischen Materials
über den historischen Jesus ist, war er schon in seinem Jesusbuch (A Rabbi
talks with Jesus, 1993) zu der Auffassung gelangt, man müsse „Judentum und
Christentum gänzlich unabhängig voneinander sehen" (Rabbi, 12). Die Tora,
so seine These, lebt im „Hier und Jetzt", während Jesus eine „Botschaft für
das Jenseits (den Himmel) verkündet" (157) und die Tora übertreten hat.
Papst Benedikt nahm diese Vorgaben auf (Jesus von Nazareth, 2008). Er
begrüßt, dass Neusner das Bemühen Jesu anerkennt, die Tora zu reformieren
und zu verbessern. Er versucht seinem Gesprächspartner verständlich zu
machen, warum er glaubt, gute Gründe zu haben, dass Jesus die Tora auch
wirklich erfüllt habe und daher „Tora in Person" genannt werden kann.
Neusner hingegen hält in seiner Replik an seiner Grundthese fest (vgl.
Jerusalempost vom 22.6.2007). Ja man könnte sogar sagen, Neusner spitzt noch

zu, wenn er behauptet, es sei für Juden schwieriger, einen Dialog mit dem
Christentum als mit dem Islam zu führen.

In dieses Gespräch haben sich nun drei Theologen der integrierten
Gemeinde, allen voran der bekannte Exeget Rudolf Pesch, mit je einem Beitrag
in dem kleinen Band Der Jude Jesus von Nazareth eingeschaltet. Sie sind sich
dabei bewusst, „dass kontroverstheologische und ökumenische Fragen, mit in
den jüdisch-christlichen Dialog hineingehören" (111). Gut lesbar und informativ

geschrieben, wollen sie die Klärung des Verhältnisses Jesus und die
Tora voranbringen. In diesem Sinne untersucht Ludwig Weimer am Text, ob
Neusner das Matthäusevangelium, vor allem einen so zentralen Text wie die



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 211

Bergpredigt, nicht doch all zu flüchtig und einseitig gelesen hat. Achim
Buckenmaier gibt zu bedenken, dass in der Frage, ob Jesus die Tora reformiert

oder deformiert hat, das religiöse Gespräch nicht abstrakt-theoretisch
bleiben darf, sondern auch immer der Blick auf die Praxis mit einschließen
muss.

Rudolf Pesch rät dazu, auf beiden Seiten nicht mit steilen Thesen oder
einer einseitiger Textauswahl den Dialog zu beginnen, sondern zunächst eine
gemeinsame textliche und inhaltliche Basis suchen. Nähme man „das Gesamtzeugnis

der Evangelien", dann könnte dies „den Ausgangspunkt des Dialogs,
der mit dem Jesusbuch des Papstes begonnen hat, verändern und dann auch
im Dialog zwischen Judentum und Christentum neue Schritte ermöglichen"
(51). Vor allem aber müsse man die Ubereinstimmung zwischen Jesus und
dem „ewigen Israel", die „in der Berufung auf das Hauptgebot und der
Verpflichtung auf Mose und die Propheten als zureichender Weisung" liege,
„im weiterführenden Gespräch ausführlicher und ausdrücklicher" (51) zu
bedenken.

Damit liegt nun der Ball wieder auf jüdischer Seite und die Autoren
erhoffen sich eine fruchtbare Fortsetzung des angefangenen Dialogs.

Das leicht lesbare und dabei sehr informative Buch ist jedem zu
empfehlen, der sich für den jüdisch-christlichen Dialog und seine aktuelle
Entwicklung interessiert.

Andreas Uwe Müller

GRESCHAT, Martin: Martin Bucer. Ein Reformator und seine Zeit (1491-
1551). Münster: Aschendorf 2009. 339 S. ISBN 978-3-402-12780-3.

Von allen Reformatoren, die weder eine dauerhafte Kirche noch ein nach
ihnen benanntes Rechtgläubigkeitssystem begründeten, ist er vom Namen her
der bekannteste - und, was Lehre und Leben betrifft, der unbekannteste
zugleich: Martin Bucer (1491-1551) aus Schlettstadt, tätig überwiegend in
Straßburg, gestorben in Cambridge. Dass es keinen „Bucerismus" als klar
abgegrenzte Glaubensrichtung gibt, führte sein Straßburger Nachbar Calvin
auf die allzu große Nachgiebigkeit des Schlettstädters gegenüber Autoritäten,
sei es dem Papst, sei es Luther, zurück. Und in der Tat ist der theologische
Spagat, der im lebensgeschichtlichen Zeitraffer hervortritt, bemerkenswert:
Während der Marburger Religionsgespräche von Luther wegen seiner
Abendmahlslehre, die jegliche Form der Realpräsenz leugnet und das „est" im „hoc
est corpus meum" im übertragenen Sinn von „bedeutet" auffasst, als
Abweichler von der wahren Doktrin verworfen, wird Bucer sieben Jahre später
vom selben Wittenberger Reformator als Bruder in Christo approbiert. Nur
fünf Jahre später wiederum ist Bucer beim Regensburger Religionsgespräch
führend daran beteiligt, den nicht mehr für möglich gehaltenen Konsens mit
der katholischen Seite im zentralen Punkt der Rechtfertigung des Menschen
durch Glauben und Werke auszuhandeln. In schroffem Gegensatz zu diesen
vermittelnden Positionen war Bucer in Straßburg wie an allen anderen
Wirkungsorten intensiv darum bemüht, das Leben seiner Gemeinde über die
Einheit im Glauben hinaus durch verbindliche Ordnungen zu gestalten; dass



212 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

dabei mancherlei Zwangs- und Kontrollmittel zur Anwendung gelangten,
brachte ihm neben aller Kritik an seiner dogmatischen Kompromissbereitschaft

die Bewunderung Calvins ein - und führte in England, wo nach der
„Verstaatlichung" der Kirche unter Heinrich VIII. kirchliche Riten und
Lebensformen breiter Kreise weiterhin traditionell geprägt waren, zu Konfrontationen

und Konflikten. Den hier kurz skizzierten äußeren und inneren
Lebensweg zeichnet die (in der hier vorliegenden zweiten Auflage leicht
überarbeitete bzw. aktualisierte) Biographie materialreich und sachkundig nach,
und zwar als eine Zeitzeugen-Vita, mit dem Straßburger Reformator als

„Solisten" und der europäischen Geschichte als „Orchestrierung". Lür ein
solches Vorgehen bietet sich die Lebensgeschichte Bucers, des Umtriebigen, des

„Reformations-Maklers", geradezu exemplarisch an. Im Gegensatz zu den
„Dogmatikern" Luther, Zwingli und Calvin stand für ihn eine reformatorische

Einheitsfront mit gemeinsamen Basiswerten, unter Zurückstellung aller
theologischen Linessen und Spitzfindigkeiten, im Vordergrund - symptomatisch,

dass gerade dieser Versuch, verbunden mit der Strategie, in süddeutschen

Reichsstädten einen eigenen kirchlichen und theologischen Weg im
Einzelnen einzuschlagen, auf der ganzen Linie scheiterte. Wo sich
konfessionspolitisch etwas ereignete, da war auch Bucer - nach diesem Leitmotiv
weitet sich die vorliegende Biographie notwendigerweise zu einem umfassend
angelegten Zeitpanorama. Dass sich dabei auch einige Unschärfen einschleichen

- so ist mit der Kennzeichnung Zürichs als „demokratisch" (mit den
Anführungsstrichen im Text) nicht viel gewonnen -, ist selbstverständlich,
ebenso, dass vor den vielfältigen Wendungen des Lebens wie der Geschichte
die Kernaussagen der Bucerschen Schriften oft nur summarisch zusammen-
gefasst werden können. Einige „ruhende" Kapitel, in denen sich über die
(transparent resümierte) Eucharistie-Auslegung hinaus die eigenständigen
Akzentsetzungen Bucers, des Theologen, ausführlicher hätten darlegen lassen,
wären daher wünschenswert. So gilt die Aussage des Verfassers, dass sein
Protagonist nie zu einer eigentlichen theologischen Summe gelangt sei,
partiell auch für sein eigenes Buch. Dass sich moralische Wertungen in
reformationsgeschichtliche Darstellungen einschleichen, war und ist üblich -
so wird Bucer die Neigung zu einer „problematischen Gesetzlichkeit"
unterstellt, was sich ja nur auf einen Vergleich mit dem Verständnis des 21.
Jahrhunderts beziehen kann. Solche und ähnliche Urteile zu Meinungen und
Verhaltensweisen des Helden sind Geschmackssache; erfreulicherweise sind
sie in der vorliegenden Studie sparsam eingestreut und nie penetrant. Lazit:
ein äußerst kompetentes, gut geschriebenes, nicht selten fesselnd lesbares
Standardwerk, das eine schillernde Gestalt ungeachtet einzelner weiter
bestehender Unschärfen historisch fassbar macht.

Volker Reinhardt



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 213

CATALANI, Luigi: I Porretani. Una scuola di pensiero tra alto e basso Medioevo
Nutrix 2). Turnhout: Brepols 2009. 385 p. ISBN 978-2-503-52547-1.

Le volume de Catalani se veut d'être la première synthèse historiographique
d'un groupe de maîtres parmi les plus intéressants du XIIe siècle. Même si
l'existence d'une école porrétaine est bien connue de l'historiographie
contemporaine, l'hétérogénéité des contributions offertes par ses représentants
est telle qu'elle rend problématique la catégorie même d'école, choisie
jusqu'ici pour regrouper de tels maîtres, et justifiant l'option de l'auteur de
les dénommer Porretani. On a l'habitude de définir une école à partir d'un
maître dont les œuvres ont doctrinalement une valeur d'autorité et à qui les
élèves se rapportent de façon fidèle, souvent sans développer de doctrines
propres. Gilbert de Poitiers, au contraire, auquel tous les auteurs et les

œuvres examinées par Catalani se réfèrent, ne joue pas tant le rôle de maître
de doctrine, et ses écrits ne sont pas retenus comme fondateurs d'un système
doctrinal spécifique, mais il laisse à ses héritiers (directs ou pas) une méthode

pour affronter les questions philosophiques et théologiques débattues dans les
écoles du XIIe siècle (256). C'est cette spécificité que Catalani souligne
plusieurs fois comme l'un des traits communs aux Porrétains, en montrant même

correctement, dans la seconde section du volume, qu'une partie considérable
de l'hérédité de Gilbert est constituée également de doctrines philosophiques
spécifiques.

La première partie du volume commence par une ample revue sur
l'historiographie de l'époque moderne à celle contemporaine, en particulier sur les
études qui ont tenté de définir les diverses âmes de l'école porrétaine (chap.
I). Parmi les contributions les plus remarquables allant dans cette direction il
faut souligner celles de Vicaire, Landgraf, Dondaine et, pour la littérature
italienne, Bertola. Une mention tout à fait particulière mérite le travail
scientifique de Nikolaus Häring, auquel nous devons les éditions des œuvres de
Gilbert de Poitiers et de la plus grande partie des Porrétains.

Cette revue historiographique est suivie d'un chapitre (chap. II) qui non
seulement rassemble les témoignages des élèves directs de Gilbert à propos de

son enseignement, mais qui synthétise également les données jusqu'ici
connues sur la diffusion manuscrite de ses œuvres et les représentations
enluminées qui l'accompagnent, les documents élaborés autour du procès subit
par l'évêque de Poitiers, pour se conclure par les jugements rapportés par des

contemporains sur les Porrétains. S'annoncent ainsi au moins quatre typologies

de Porrétains (,,lo studente del maestro Gilberto, il divulgatore dello
scrittore Gilberto, il sostenitore dell'accusato Gilberto, l'ammiratore del ves-
covo Gilberto", 14), dont les écrits se divisent en trois groupes (chap. III):
d'une part nous avons des œuvres de logique et des œuvres théologiques qui
s'inspirent de l'enseignement direct de Gilbert; d'autre part, des écrits de
maîtres (en particulier de la seconde moitié du XIIe siècle) qui peuvent être
considérés comme des héritiers spirituels de Gilbert, dont l'enseignement et
la méthode sont mis en place afin d'élaborer des doctrines autonomes dans le
cadre de la théologie; enfin, nous avons des écrits qui se proposent explicitement

de défendre les doctrines de Gilbert, en montrant la concordance avec
les autorités patristiques et l'orthodoxie. Cette première partie du volume se



214 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

clôt par une chronologie bien utile (153-156), en tant qu'elle récapitule sché-

matiquement les moments décisifs de l'histoire des Porrétains entre 1076,
année présupposée de la naissance de Gilbert de Poitiers, et le premier quart
du XIIIe siècle.

Cette première partie du volume, bien que riche et précieuse quant aux
informations transmises, comporte cependant quelques imprécisions qu'il
convient de souligner. Dans le paragraphe dédié à Simon de Tournai 109—

113), par exemple, Catalani soutient encore que Simon est parmi les premiers
à utiliser le 'nouvel Aristote', en citant la Physica et le De anima. Or, Richard
Heinzmann1 avait déjà démontré que de telles références sont dues à la

réception des textes de l'Antiquité tardive plutôt qu'à une lecture directe
d'Aristote de la part de Simon. Les indications des manuscrits contenants les

œuvres de Simon de Tournai et de Raoul Ardent sont, en outre, erronées.2

La seconde partie du volume est consacrée à l'étude doctrinale de cinq
perspectives théoriques partagées par le Porrétains, analysées par Catalani dans

chaque chapitre à travers une exposition synthétique de la pensée de Gilbert
et sa réception dans quelques œuvres de ses héritiers. Le but de l'auteur est
de déterminer quelques catégories interprétatives qui puissent unir un groupe
de penseurs, même s'il est hétérogène.

La première perspective (chap. IV) est représentée par la très articulée
métaphysique des formes de l'évêque de Poitiers, fruit de la complexe
interaction entre éléments platoniciens (formalisme ontologique) et éléments
aristotéliciens (autonomie ontologique de chaque réalité intramondaine), relus

par l'intermédiaire de Boèce. La distinction entre subsistentia et subsistens, la
double interprétation (philosophico-naturelle et théologique) des axiomes
boéciens, la doctrine de la pluralité des formes et celle de leur réalisme singu-

1 HEINZMANN, R.: Die Institutiones in sacram paginam des Simon von Tournai.
Einleitung und Quaestionenverzeichnis. München: Ferdinand Schöningh 1967, 10-22.

2 En ce qui concerne Simone, les manuscrits connus pour la Summa theologica ou
Institutiones in sacram paginam sont au nombre de six (Burgo de Osma, Biblioteca
Capitular, Cod. 147 manque dans la liste de Catalani et le manuscit Paris, BnF est le Lat.
3114A plutôt que le 3144A). Sept (et non quatre) sont les manuscrits signalés par Warichez
dans l'édition des Disputationes, auxquels doit être ajouté un manuscrit appartenant à une
collection privée: cf. LAWSON, A.: The Shrewsbury MS. of the Disputationes of Simon of
Tournai. In: RTAM 16 (1949) 317-318. Ce sont bien quinze (et non six) manuscrits qui
contiennent VExpositio Symboli Athanasii: cf. HÄRING, N. (éd.): Simon of Tournai's
Commentary on the So-called Athanasian Creed. In: AHDLMA 43 (1976) 135-199,
auxquels, je tiens ici à le préciser, doit être ajouté Berlin, Staatsbibliothek Preussischer
Kulturbesitz, Ms. theol. lat. qu. 239, ff. lra-15rb, jusqu'ici ignoré de l'historiographie sur
Simone (cf. ACHTEN, G.: Die theologischen lateinischen Handschriften in Quarto der
Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz Berlin. Teil 1. Ms. theol. lat. qu. 141-266.
Wiesbaden: Harrassowitz 1979, 167-168). Ce manuscrit conserve, en plus du commentaire
de Simone au Symbolum pseudo-athanasien, un extrait du De fide catholica contra
haeriticos d'Alain de Lille. En ce qui concerne Raoul Ardent, un des encyclopédistes les

plus connus de la fin du XIIe siècle, de son Speculum universale sont connus huit
manuscrits, mais dont seulement trois contiennent l'oeuvre complète: cf. GRÜNDEL, J.: Das
Speculum universale des Radulphus Ardens. München: Max Hueber 1961, 4. Catalani, à la

p. 118, en cite seulement deux manuscrits et, à la p. 119 (n. 122), il cite un passage d'un
troisième manuscrit.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 215

lier sont illustrées par Catalani à travers l'œuvre de Guillaume de Lucca,
l'anonyme Tractatus „Invisibilia Dei" et quelques écrits logiques, tel que le

Compendium logicae porretanum. Dans l'analyse des doctrines de la confor-
mitas et de la participatio extrinseca l'auteur reparcourt, en outre, les

diverses positions des écoles du XIIe siècle sur le problème des universaux. Le
caractère particulier du réalisme de Gilbert, pour lequel il n'existe pas de

formes communes mais plutôt seulement des formes singulières (pas une forme
'humanité' commune aux individus de l'espèce homme, mais plusieurs et
différentes formes 'humanité' autant qu'il y a d'hommes singuliers) est ainsi
justement mis en lumière. Toutefois, Catalani conclut en relevant que la
position de Gilbert exprime un „realismo moderato" (181) et peut être définie
comme une „posizione realista intorno agli universali" (182), termes qui ne
rendent peut-être pas bien raison de la singularité du réalisme de Gilbert. Ce

type de réalisme est en effect fondé sur la distinction originale entre singulier
et individuel et sur la thèse selon laquelle l'universel en tant que tel se
constitue à un niveau d'abstraction mentale, comme collectio de plusieurs formes
singulières identiques, tandis que dans la réalité, il ne correspond à aucune
entité autonome à celui-ci.3

La seconde perspective envisagée par l'auteur est celle de l'entrelacement
entre grammaire et dialectique dans les écoles du XIIe siècle (chap. V). Après
avoir identifié les apports spécifiques de Gilbert concernant les doctrines
logiques et grammaticales (198-206), Catalani étudie l'héritage de sa pensée
principalement dans trois écrits: le Compendium logicae porretanum, le

fragment des Glosulae porretanae super Priscianum minorem, et le fragment
du Commentarium in Categorias Aristotelis. D'ultérieurs témoignages directs
d'une telle influence sont repérables dans les écrits théologiques de la moitié
du XIIe siècle, ceux indirects dans les écrits de la seconde moitié du XIIe
siècle (217-225). La proposition des Porrétains constitue, selon l'auteur, une
sorte de „'realismo progressista', intendendo con questa formula un'atti-
tudine logico-filosofica ancorata alla migliore tradizione del platonismo alto-
medievale, ma ben predisposta ad accogliere gli stimoli provenienti dall'im-
postazione alternativa, rappresentata dalla logica aristotelica" (226). Les

principales caractéristiques d'une telle proposition sont: ,,lo stretto legame
tra analisi logico-grammaticale e analisi ontologica, [...] la rielaborazione cri-
tica del modello semantico boeziano, l'analisi dei molteplici risvolti del no-
men, la teoria délia doppia significazione dei termini, le sottili distinzioni dei
vari modi significandi e praedicandi, la messa a punto di un'ermeneutica ma-
tura e consapevole delle diverse rationes del discorso" [ibidem).

Le thème de la division de la philosophie et son lien intrinsèque avec le
thème du statut ontologique des êtres et celui de l'articulation de la faculté de

3 Cf. JOLIVET, J.: Trois variations médiévales sur l'universel et l'individu: Roscelin,
Abélard, Gilbert de la Porrée. In: Revue de Métaphysique et de Morale 97.1 (1992) 111-
155 (repr. in ID. : Perspectives médiévales et arabes. Paris: Vrin 2006, 29-70), en
particulier p. 149: « Gilbert est bien réaliste, bien que son réalisme porte sur la forme et non
sur l'universel ». Sur ces thèmes, on peut lire le récent essai de VALENTE, L.: Un realismo
singolare. Forme e universali in Gilberto di Poitiers e nella Scuola Porretana. In: Documenti
e studi sulla tradizione filosofica medievale 19 (2008) 191-246.



216 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

l'âme constituent les axes de la troisième perspective commune aux Porré-
tains (chap. VI), que l'auteur cherche à connaître à partir des propositions
boéciennes (surtout celles du De Trinitate), reprises par Gilbert de Poitiers.
Dans un tel cadre, les Porrétains partagent l'effort de définir les divers
domaines du savoir et de placer la théologie dans un contexte scientifique, même

en présentant des positions quelque peu variées (240). Par exemple le
Tractatus „lnvisibilia Dei" présente une épistémologie de matrice clairement
augustinienne („prima per secunda, ignota per nota, intelligibilia per sensi-
bilia capiuntur", 242), mais qui n'est par ailleurs pas indifférent à l'influence
exercée par les Victorins,4 élément omis par Catalani. La distinction opérée
par Guillaume de Lucca entre un opifex tbeologicus et un opifex logicus est
d'un grand intérêt, car tous deux sont unis par le même artificium qui est la
philosophie entendue comme voie d'accès à la vérité, et la très riche articulation

des facultés de l'âme et des sciences théorétiques présentes dans les

œuvres d'Alain de Lille.
La quatrième perspective qui lie les Porrétains est la structuration

systématique du savoir théologique, en le séparant de l'exégèse biblique et en
recourant aux instruments de l'analyse logico-grammaticale (chap. VII). Une
telle tentative donna vie à une diversité des genres littéraires (sententiae,
quaestiones, summae, regulae) qui sont rapidement examinés par Catalani.

L'analyse des propositions et des termes utilisés en théologie est la
dernière perspective que les Porrétains partagent et à laquelle ils ont contribué
de façon plus significative (chap. VIII). Une telle analyse vise à éclaircir les

principes qui règlent le langage théologique, comme par exemple la doctrine
de la transsumptio nominum a naturalibus ad theologica, qui constitue un
nœud central de la pensée de Gilbert. L'ensemble des doctrines concernant le

sermo tbeologicus est approfondi de manière critique dans les Sententiae
magistri Gisleberti et dans les Sententiae divinitatis, alors que le Tractatus
„lnvisibilia dei" et Guillaume de Lucca intègrent les instances de Gilbert avec
celles de la tradition pseudo-dionysienne. Une fois encore, la synthèse la plus
originale est offerte par les œuvres d'Alain de Lille, à qui Catalani dédie une
ample analyse.

En conclusion, la seconde partie du volume est appréciable pour la
définition des cinq lignes directrices le long desquelles se développe l'activité
spéculative des Porrétains, bien que les recherches les plus récentes sur les
arguments tour à tour traités ne soient pas toujours prises en considération.5 En

4 Cf. PoiREL, D.: Livre de la nature et débat trinitaire au XIIe siècle. Le De tribus diebus
de Hugues de Saint-Victor. Turnhout : Brepols 2002, 188-189; VALENTE, L.: Scholastic
Theology in the 12th Century Latin West. The Treatise lnvisibilia Dei. In: OLSZEWSKI, M.
(éd.): What is "Theology" in the Middle Ages? Religious Culture of Europe (llth-15th
Centuries). Münster: Aschendorff 2007, 59-84.

5 Par ex., sur le thème des catégories ubi et quando dans la Summa „Quoniam homines"

d'Alain voir l'essai important de LUCENTINI, P.: Dialettica, teologia filosofia. Alano di
Lilla e Amalrico di Bène. In: SOLÈRE, J.-L. / VASILIU, A. / GALONNIER, A. (éds.): Alain de

Lille, le docteur universel. Turnhout: Brepols 2005, 277-288. Du même volume sont aussi
omis l'essai de Poirel sur les influences des Victorins dans l'œuvre d'Alain et celui de

Valente sur les doctrines linguistiques dans la Summa „Quoniam homines". Parmi les
extraits publiés de la Summa „Abel" de Pierre le Chantre, en plus de ceux rappelés par



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 217

général, le livre de Catalani a le mérite de porter à nouveau l'attention de la
communauté scientifique sur un groupe hétérogène de maîtres parmi les plus
intéressants pour des résultats spéculatifs et des analyses linguistiques du XIIe
siècle, en en soulignant les perspectives théoriques communes et en en
caractérisant les contributions singulières. De plus, le volume livre deux stimulations

pour les recherches futures: d'un côté, l'invitation à préparer des
éditions critiques des textes encore inédits; de l'autre, la nécessité d'un examen
approfondi à propos de la notion historiographique d'école (ou écoles)
utilisée pour les maîtres de la seconde moitié du XIIe siècle.

Francesco Siri

BULTMANN, Rudolf / Heidegger, Martin: Briefwechsel 1925-1975.
Herausgegeben von Andreas Großmann und Christof Landmesser. Mit einem Geleitwort

von Eberhard Jüngel. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2009. 342
S. ISBN 978-3-465-03603-6.

„Lieber Freund!" - so beginnt (fast) jeder Brief der kürzlich publizierten
Korrespondenz zwischen dem evangelischen Neutestamentier Rudolf Bultmann
(1884-1976) und dem Seins-Philosophen Martin Heidegger (1889-1976).
Ein Dokument der Freundschaft liegt damit vor, einer Denkfreundschaft, die
an Tiefe langsam, ja tastend gewinnt und deren Bestand 1933 durch
Heideggers ver(w)irrte Hoffnungen auf das „neue Reich" bedroht ist; denn
der Briefwechsel reicht über ganze fünf Dekaden, wobei er mitten in der
Weimarer Zeit 1925 einsetzt, das Nazi-Regime fast ausschliesslich im Modus
des Schweigens überlebt und erst nach dem Zweiten Weltkrieg wieder
aufgenommen wird, ohne jedoch zur früheren Lebendigkeit zurück zu gelangen.
Die letzten bis 1975 reichenden Grüsse sind die von einander fernen Freunden,

welche sich von Krankheit und Isolation gezeichnet wehmütig-verklä-
rend an die gemeinsamen Marburger Jahre erinnern.

Diese überaus lange Zeitspanne hat es nicht gerade vereinfacht, einen
kontinuierlichen Austausch dokumentieren zu können, weil vieles, worauf der
eine reagiert, vom anderen nicht mehr erhalten ist. Immerhin sind in den
Archiven und Nachlässen insgesamt 120 Briefe oder Karten erhalten, von
denen 73 aus Heideggers Feder stammen, während die restlichen 47 Bultmann
verfasste. Die beiden Herausgeber, Andreas Großmann und Christof
Landmesser, kommentieren die Schriftstücke in Fussnoten sehr zurückhaltend,
nachdem sie in einem Vorwort (IX-XXV) auf bestimmte Leitlinien des Materials

aufmerksam machen, editorische Entscheidungen gebührend kurz benennen

und schliesslich ein Verzeichnis des hier erstmals zugänglich Gemachten
bieten. All dies geschieht als Gemeinschaftsproduktion der beiden Stammverlage,

wobei sich im rein Ausserlichen Vittorio Klostermann gegenüber Mohr
Siebeck durchgesetzt hat. Gerahmt wird das Produkt ihrer Kooperation durch
ein Geleitwort des Theologen Eberhard Jüngel, der in seinem knappen Text

Catalani (265, n. 32), on rappelle également les essais de Thouzellier et Dahan
respectivement aux entrées ecclesia militans et iudaei, toutes deux signalées dans PETRUS CANTOR:

Verbum adbreviatum. Ed. M. Boutry. CCCM 196). Turnhout: Brepols 2004, LV.



218 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

beiden ,,nachdenkliche[n] Denker[n]" (V) selbst nachdenkt, während den Ab-
schluss sechs Anhänge bilden, die Heideggers philosophisches Interesse an
Theologumena sowie umgekehrt Bultmanns Anläufe, Heidegger zu verstehen,
exemplarisch belegen und dadurch die Verortung der Briefe erleichtern können.

Dies ist auch deshalb zu begrüssen, weil die Lektüre der Korrespondenz
von ganz unterschiedlichen Hinsichten geleitet sein kann, weshalb ich fünf
Ebenen unterscheiden möchte.

1. Persönliches-, Die Briefe geben eindrücklich Zeugnis von der eingangs
erwähnten Denkfreundschaft beider; diese Näherbestimmung ist nötig, weil
Bultmann und Heidegger von ähnlichen intellektuellen Fragen umgetrieben
waren, die sie in einem geteilten Horizont - der akademischen Welt -
gemeinsam stellten. Ihre freundschaftliche Wertschätzung füreinander beruhte
nicht auf Interessen jenseits dieser Fragen (im Gegensatz etwa zur Beziehung
zwischen Heidegger und Gadamer), sondern gründete fast ausschliesslich auf
dem ehrlichen Respekt für die denkerische Ernsthaftigkeit des jeweils anderen.

In einer ersten Phase kommt es zur Annäherung, die sich im Briefwechsel
kaum spiegeln kann, handelt es sich doch um Heideggers Zeit in Marburg ab

1923, wo Bultmann seine Professur bereits zwei Jahre zuvor antrat. Diese
(geographische) Nähe, die Briefe weitgehend erübrigt, aber einen engen
Austausch in Lehre und Lektüre ermöglichte, endete 1928 mit Heideggers Wechsel

nach Freiburg. Dieser sei ihm allein Bultmanns wegen schwer gefallen, wie
der Autor von Sein und Zeit wissen lässt (55f.). Damit setzt die zweite und
intensivste Phase des Austausches ein, der sich über die Hälfte der Dokumente

verdanken, obwohl sie lediglich fünf Jahre währte. Das „Du" tritt an
die Stelle distanzierterer Anreden, familiäre Grüsse drücken aufs Neue die
Verbundenheit aus, aber die grossen Fragen zur Beziehung von Phänomenologie

und Theologie sind der eigentliche Gehalt dieser Periode (siehe unter
4). Diese reisst 1933 jäh ab; Bultmann mahnt seinen Freund so zurückhaltend
wie entschieden, um bis weit in die Nachkriegszeit den Kontakt (soweit
erhalten) fast ganz auf sich beruhen zu lassen. Nach dieser dritten Phase folgt
eine letzte, die von rückschauender Dankbarkeit für „die schönsten Jahre in
Marburg" (214) getragen bleibt - im Wissen um zugefügte Enttäuschungen
und im Zweifel, ob nun von anderen die Schlachten wirklich ausgetragen
werden können.

2. Politisches: Tagespolitisches spielt in dieser Korrespondenz eine ganz
untergeordnete Rolle. Wenn hier vom Politischen die Rede ist, bezieht sich
dies ausschliesslich auf die Geschehnisse von 1933. Es beginnt interessanterweise

mit einem Gerücht: Bultmann fragt Heidegger, ob etwas dran ist an der
Kunde, dass dieser in die NSDAP eingetreten sei (187), um die Antwort zu
erhalten: „Ich bin nicht Mitglied dieser Partei und werde es nie sein" (191;
kursiv im Orig.). Schon ein halbes Jahr später besass er das Parteibuch und
behielt es bis 1945. Bultmanns Glückwünsche zum Rektorat Heideggers
bleiben aus; stattdessen formuliert er „Wünsche" (193), die darauf hinauslaufen,

dass dieser die Hybris und die Atmosphäre der Beklemmung der
neuen Zeit erkenne (194f.), um sorgend daran zu zweifeln, dass „Du Dich an
der rechten Stelle und am rechten Zeitpunkt eingesetzt hast" (195).

Ich halte es für eine gute Entscheidung der Herausgeber, Bultmanns
Erklärung vom 2. Mai 1933, die er zu Beginn einer Vorlesung den Studenten



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 219

vorgetragen hat, als Anhang D mit abzudrucken; denn so wird ein Thema,
welches in einem Brief Bultmanns angesprochen ist, vertieft, nämlich die
„Aufgabe der Theologie in der gegenwärtigen Situation" zu klären (276; vgl.
196). Der Exeget erinnert in beiden Schriftstücken daran, dass der Glaube an
Gott durchaus ein positives Verhältnis zum „Volkstum" unterhalte, wobei in
die Bejahung stets die verantwortliche Kritik an den notwendigen
Zweideutigkeiten alles Bestehenden eingezeichnet ist. Die Diffamierung der Juden
spricht Bultmann ebenso an (285) wie die Infragestellung des Christentums
(286), ohne jedoch eine Reaktion vom Rektor auf die Leitunterscheidung
zwischen Schöpfung und Geschöpf zu erhalten.

3. Akademisches: Ein eher zweifelhaftes Licht auf Heidegger und
Bultmann wirft ihr zum Teil vernichtendes Urteil über Kollegen, auch und gerade
zu solchen, die ihnen nahe stehen. Was hier zum Beispiel zu Karl Barth (126,
181, 187), Eduard Thurneysen (163), Karl Jaspers (179), Karl Löwith (207),
ganz besonders aber zu Rudolf Otto (41, 91, 103) sowie dem „Charlatan"
Erich Przywara (107, 123) zu lesen ist, sagt mehr über die Arroganz der so
Urteilenden als über die so Beurteilten. Das Ganze ist bestimmt vom Zweifel
an den Fähigkeiten der jüngeren Generation, weswegen Berufungen zum
existentiellen Ereignis werden - deren Verhinderung freilich in noch grösserem
Masse. Heidegger hält schliesslich ganz zu Recht fest, dass sich „Depressionen

einer Fakultät wegen heute nicht mehr lohnen" (97; Satz etwas
umgestellt), während Bultmann berichtet, sich einmal so für seine Zunft geschämt
zu haben, dass er dem Theologentag 1928 einen Jazz-Klub in Frankfurt
vorziehen musste (75).

Der Berufungskonflikt ging im Fall des Letzteren soweit, dass er auf
Grund der ständigen landeskirchlichen Einmischungen in Besetzungsfragen
drohen wollte, seine Professur zur Verfügung zu stellen - ein ernsthafter
Konflikt bahnte sich an, in dem Heidegger als Berater fungiert, nicht zuletzt
deshalb, weil Bultmann in Erwägung zog, sich im ultimativen Fall in Freiburg
für Philosophie zu habilitieren (150)! Vom „Freiburger Plan" riet der
Eingeweihte jedoch ab (153), nicht jedoch ohne die Degradierung der Universität
zur Berufsschule beklagend vorwegzunehmen und daher für eine „freie
aristokratische [...] Akademie" zu plädieren (152).

4. Theologisch-Philosophisches: Die Verhältnisbestimmung der Philosophie
zur Positivität und damit Wissenschaftlichkeit der Theologie bildet den sich
durchziehenden Leitfaden des Briefwechsels in seiner theoretischen Hinsicht.
Bultmann hat sich sehr gewünscht, seinen Aufsatz „Der Begriff der
Offenbarung im Neuen Testament" gemeinsam mit Heideggers berüchtigtem Vortrag

„Phänomenologie und Theologie" als Zeugnis geteilten Ringens publizieren

zu können (60). Doch dazu kam es nicht; vielmehr dauerte es bis 1969,
dass Heidegger seinen Text freigab, nun hingegen mit einem
erläuterndmodifizierenden „Anhang" versehen (in Wegmarken, 68-77). Nachdem
Heidegger diesen Text Bultmann nicht nur zugesendet, sondern auch gewidmet

hatte (237), rafft sich dieser zu seinem letzten längeren Brief auf (237-
245). Darin verbleibt der Theologe jedoch bei dem, was sein Gefährte schon
1924 im genannten Vortrag (ohne den „Anhang") festhielt, nämlich dass das
Verhältnis zwischen Philosophie und Theologie dasjenige zwischen ontolo-
gisch-existentialer Fundamentalanalyse und deren ontisch-existentieller Fül-



220 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

lung sei. Alle theologischen Begriffe besässen einen vorchristlichen, rein
ontologisch fassbaren Gehalt, der von der nicht-wissenschaftlichen Philosophie

zu vermessen sei, während die Theologie auf Grund der „Christlichkeit"
als ihrem Positum einen wenn auch nachgeordneten Anspruch auf
Wissenschaftlichkeit erheben könne (am Beispiel von „Schuld" und „Sünde" wird
diese Beziehung kurz veranschaulicht; 241).

Obwohl Bultmann in seinen Erwägungen zur Dialektik zwischen
objektivierendem und nicht-objektivierendem Denken der Theologie über Heideggers

Text von 1924 hinausgeht (244f.), ist seine Lesart besagter Relation zum
Zeitpunkt ihrer Abfassung - wir schreiben das Jahr 1970 - längst anachronistisch.

Heidegger selbst legte sich früh die entscheidenden Einwände vor,
die letztlich dafür sorgten, dass „Phänomenologie und Theologie" so spät
publiziert wurde. Erstens fragt Heidegger, woher die philosophische Ontologie
überhaupt ihr Vokabular bezieht, wenn gilt, dass „die Sprache kein Werk des

Menschen ist: Die Sprache spricht. Der Mensch spricht nur, indem er der
Sprache entspricht" (so in Wegmarken, 72; vgl. im Briefwechsel: 208). Neben
dieser sprachphilosophischen Überlegung bemängelte Heidegger an seinem
frühen Entwurf, zweitens, den „Charakter der Theologie" (62) nicht
hinreichend erfasst zu haben, weil sich die Positivität der Theologie von
derjenigen fundamental unterscheide, die anderen Wissenschaften zukomme
(87). Schliesslich stellt er drittens die Theologie als eine Wissenschaft ganz in
Frage, sofern ein naturwissenschaftlich-technisches Verständnis angesetzt
werde (223).

Diese Gründe gegen die von Bultmann erhoffte gemeinsame Veröffentlichung

und für eine sehr viel spätere Publikation des Vortrages samt Anhang
verbindet Heidegger mit einem anderen Bereich der Zusammenarbeit - oder
besser: deren Verweigerung. Bultmann fungierte als der Hauptherausgeber
der Theologischen Rundschau, zu deren Mitwirkung er Heidegger gewinnen
wollte. Dieser sagte im letzten Moment ab, stand aber bereits als
Mitverantwortlicher auf dem Deckblatt (und blieb dort bis 1944). Heideggers
Absage klingt gewunden und ist nicht in erster Linie philosophischer Natur;
sie beruht vielmehr auf Befürchtungen, missverständlich rezipiert und
dadurch isoliert zu werden (87). Tatsächlich tritt er immer vehementer und in
gewisser Opposition zu Bultmann für eine strikte Trennung zwischen Theologie

und philosophischer Phänomenologie ein (108), ohne jedoch zu einer
haltbaren Relationierung beider zurück zu finden, sodass der Briefwechsel
spiegelt, wie Bultmanns und Heideggers diesbezügliche Überlegungen einerseits

auseinanderdriften, andererseits einem fragmentarischen Torso
entgegensteuern.

5. Ungesagtes: Das Auseinanderdriften mag darin begründet sein, dass für
Bultmann die wesentliche Bezugsgrösse lediglich Sein und Zeit geblieben ist,
während ihn Heideggers späteres Werk kaum beeinflussen konnte (was nicht
heisst, er hätte dieses gar nicht zur Kenntnis genommen: vgl. die als Anhang F
abgedruckten Reflexionen zum „Denkweg" Heideggers). Dennoch: Grund,
Kern und Konsequenz der sog. „Kehre" ab 1929 bleiben in den Briefen
unthematisch. Aber selbst wenn der Blick auf das Frühwerk konzentriert ist,
sucht man die eingehendere Behandlung konkreterer Wendungen Heideggers
Fundamentalontologie vergeblich, etwa die theologisch besonders interessan-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 221

te Freilegung der Sorge-Struktur oder die eigenwillige Todesanalyse. Diese
existentialen Interpretationen haben nun bei Bultmann ihre kritische Rückseite

bekanntlich in der entmythologisierenden Erhebung einer „eigentlichen
Intention" biblischer Texte. Bultmann selbst ging hier auf dieses herme-
neutische Problem gar nicht ein; von Heidegger wird es lediglich en passant
angetippt (210, 227). Weitet man wiederum den Betrachtungshorizont etwas
aus, ist dieser Austausch - einmal abgesehen von dem unter 2 Gesagten -
auch kein zeitgeschichtliches Dokument: Von den Weimarer Jahren, dem
Krieg oder der Aufbauzeit danach zeigen sich die hier versammelten Briefe
seltsam unberührt.

Damit liegt eine in Manchem aufschlussreiche, fast gänzlich im Reich des
Akademisch-Intellektuellen verbleibende Korrespondenz vor. Diese zugänglich

gemacht zu haben, ist das Verdienst beider Herausgeber, sodass zugleich
Bultmanns Wunsch, etwas Gemeinsames mit seinem Freund Martin zu
veröffentlichen, doch noch eine gelungene Erfüllung finden konnte.

Hartmut von Sass


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

