Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)
Heft: 1
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

CHRISTOPH J. AMOR
Was Jesus God? Kritisches zu Richard Swinburnes gleichnamigem Buch

1. Zur Situierung des Werkes

Mit der vorliegenden Veroffentlichung! bleibt Richard Swinburne seinem mit der
Studie Is there a God?¢2 initiierten Vorhaben treu, eine breitere interessierte
Offentlichkeit auf allgemeinverstindliche Weise in die grundlegenden Thesen
seiner einschligigen religionsphilosophischen Fachpublikationen einzufiihren.
Mit Is there a God? legte der 2002 emeritierte Oxforder Ordinarius fiir Philo-
sophy of the Christian Religion eine populdrwissenschaftliche Fassung seines
inzwischen zum Klassiker der philosophischen Gotteslehre avancierten Werks The
Existence of God3 vor. Diese auch ins Deutsche iibertragene Studie4 bildet das
Herzstiick von Swinburnes Trilogie zur Philosophie des Theismus (the philosophy
of theism), welche die Untersuchungen The Coherence of TheismS, The Existence
of God und Faith and Reason® umfasst.

Grundlegend fiir das Verstindnis von The Existence of God ist Swinburnes
Uberzeugung, dass die menschliche Vernunft hinsichtlich der Frage nach der
Existenz Gottes fihig sei, zu einer ,fairly well-justified conclusion® zu gelangen.”
Nach der Sichtung sowohl der intrinsischen Mdoglichkeit als auch der explanato-
rischen Kraft des Theismus, der Priifung des kosmologischen und teleologischen
Arguments, sowie der ,arguments from consciousness, morality, providence, his-
tory, miracles [and] religious experience“ kommt Swinburne zum Schluss: ,,On
our total evidence theism is more probable than not.“8

Seiner Trilogie liefl Swinburne eine Tetralogie zur Philosophie der christlichen
Lehre (the philosophy of the Christian doctrine) folgen. Den Auftakt machte

1 SWINBURNE, Richard: Was Jesus God? Oxford: Oxford University Press 2008. 175 S.
ISBN 978-0-19-920311-6.

2 SWINBURNE, Richard: Is there a God? Oxford: Oxford University Press 1996.
3 SWINBURNE, Richard: The Existence of God. Oxford: Clarendon Press 22004.
4 SWINBURNE, Richard: Die Existenz Gottes. Stuttgart: Reclam 1987.

5 SWINBURNE, Richard: The Coherence of Theism. Revised Edition. Oxford: Clarendon
Press 1993.

6 SWINBURNE, Richard: Faith and Reason. Oxford: Clarendon Press 22005.
7 SWINBURNE: The Existence of God, 2.
8 SWINBURNE: The Existence of God, 342.



Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus 175

1989 Responsibility and Atonement?, 1991 gefolgt von Revelation10 und 1994
von The Christian God1l. Den krénenden Abschluss vollzog Swinburne 1998 mit
Providence and the Problem of Evil12,

2. Struktur und Gliederung

Die vorliegende Publikation hat zwar im Allgemeinen die Gesamtheit von Swin-
burnes Trilogie und Tetralogie zur Voraussetzung. Im Besonderen aber kniipft sie
an die Monographie Is there a God? an, als deren konsequente Fortsetzung
(sequel) sie konzipiert ist. Und so bildet die Konklusion von Is there a God?13 den
Ausgangspunkt fiir Was Jesus God? Zentrales Anliegen der neuesten Veroffent-
lichung von Swinburne ist der Nachweis, dass es sich bei Gott, wenn er tat-
sichlich existiert, um ,the Christian God“ handelt. Anders formuliert: Wenn ein
gottliches Wesen existiert, dann sind die Hauptlehren (the main doctrines) der
christlichen Kirche iiber Gott ,very probably true“.14

Die Umsetzung dieses Vorhabens wird in zwei Schritten vollzogen, denen die
Gliederung der Untersuchung in zwei Teile Rechnung trigt. Wihrend der erste
Teil (3-87) unter dem programmatischen Leitwort ,,God loves us“ steht, bildet
das Motto ,,God shows us that He loves us“ die thematische Klammer des zweiten
Teils (89-170).

Im ersten Teil expliziert Swinburne zunichst seinen Gottesbegriff und er-
ldutert ,the nature of the claim that there is God“ (5). Dann skizziert er die zen-
tralen theologischen Lehren des Christentums iiber Wesen und Handeln Gottes
und benennt apriorische Griinde ,for believing them to be true“ (5). Insgesamt
umfasst Teil I sechs Kapitel: ,,God* (5-27), ,,God is love“ (28-38), ,,God shared
our human nature“ (39-52), ,God atoned for our wrongdoing“ (53-60), ,,God
teaches us how to live“ (61-77) und ,,God offers us heaven“ (78-87).

Den Ausgangspunkt des zweiten Teils der Untersuchung bilden zum einen die
moderate Wahrscheinlichkeit ,on other evidence®, dass Gott existiert, zum an-
deren die in Teil I angefithrten apriorischen Argumente fiir die Wahrheit zen-
traler christlicher Lehren. Diese ,a priori reasons“ ergeben sich fiir Swinburne
aus dem Wesen Gottes und dem allgemeinen Zustand der Menschheit (5). Auf
diesem Hintergrund werden im zweiten Teil des Werkes im Rahmen einer Kumu-
lativargumentation mit ,,the historical evidence about the life and Resurrection of
Jesus“ sowie ,the subsequent teaching of the Church® aposteriorische Griinde
angefithrt, um die Wahrscheinlichkeit, dass die christlichen Lehren wahr sind, zu
erhéhen (5).

Wie bereits Teil I setzt sich auch Teil II aus sechs Kapiteln zusammen: ,, The
life and death of Jesus“ (91-113), ,, The Resurrection of Jesus“ (114-127), ,,Pro-

9 SWINBURNE, Richard: Responsibility and Atonement. Oxford: Oxford University Press
1989.

10 SWINBURNE, Richard: Revelation: From Metaphor to Analogy. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 22007.

11 SWINBURNE, Richard: The Christian God. Oxford: Clarendon Press 1994.

12 SWINBURNE, Richard: Providence and the Problem of Evil. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 1998.

13 SWINBURNE: Is there a God?, 141: ,The conclusion of this book was that, on sig-
nificant balance of probability, there is a God.*“

14 SWINBURNE: Was Jesus God?, 1.



176 Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus

visional conclusion®“ (128-133), ,The Church“ (134-143), ,, The Bible* (144-
160) und ,,Final conclusion® (161-170).

Damit wird als Gliederungsprinzip der Monographie ersichtlich: Im ersten
Teil erortert Swinburne a priori die Wahrscheinlichkeit dafiir, dass Gott, auf-
grund seiner spezifischen Natur, auf eine bestimmte Art und Weise innerweltlich
in Aktion treten werde. Priziser formuliert erwigt er ,the prior evidence“ der
Wahrscheinlichkeit dafiir, dass Gott, wie es das Christentum bekennt, sowohl
durch einen einzelnen Menschen (Jesus Christus) als auch mittels einer Ge-
meinschaft (die Kirche) in die Geschichte eingegriffen habe und eingreife. Im
zweiten Teil der Untersuchung fiihrt er ,the posterior (historical) evidence® dafiir
an, dass Gott tatsichlich so gehandelt hat, wie die apriorische Spekulation iiber
Wesen und Wirken eines allmichtigen, allwissenden und vollkommen guten
Gottes in Teil I erwarten lisst (27).

3. Anfragen und Nachfragen

3.1 Zum Verstindnis von Theismus und religiosem Glauben

Unter ,,Gott“ versteht Swinburne eine im Rahmen des logisch Mdoglichen all-
michtige und allwissende, vollkommen freie und ewige, d.h. unvergingliche
»gottliche Person® (6). Kennzeichnend fiir eine Person sei, dass sie neben Willens-
freiheit und bestimmten Uberzeugungen auch iiber die Fihigkeit zu intentionalem
Handeln verfiige (6). Als vollkommen freie Person wiirden Gottes Entschei-
dungen nicht von irrationalen Kriften beeinflusst. Gott werde sich daher stets
entweder fiir die beste Handlung (the best action) bzw. wenn mehrere gleich gute
Handlungsalternativen zur Auswahl stiinden, fiir eine ,equal best action“ oder
eine ,action of a best or equal best kind“ entscheiden (10). Neben den Gott
wesentlich zukommenden Eigenschaften der Allmacht, Allwissenheit, vollkomme-
nen Freiheit, Ewigkeit und ontologischen Notwendigkeit verfiige er des Weiteren
auch iiber akzidentelle bzw. kontingente Eigenschaften, wie etwa die Eigenschaft,
Schépfer und Erhalter des Kosmos zu sein (13).

Welche Griinde fiihrt Swinburne zugunsten der Existenz eines derartig
beschaffenen géttlichen Wesens ins Feld? Es sind die bereits aus seinen einschli-
gigen Publikationen bekannten ,,arguments of natural theology®, die in der vorlie-
genden Veréffentlichung vorausgesetzt und nicht weiter ausgefithrt werden (16).
Treu bleibt Swinburne auch seiner weithin bekannten Sicht des Theismus als einer
wexplanatory hypothesis“, die mit dem Anspruch einhergehe, das spezifische So-
Sein beobachtbarer Daten zu erkliren (16). Unverindert prisentiert sich ferner
die vorgeschlagene Kriteriologie zur Beurteilung von Hypothesen: Eine Hypo-
these sei dann ,,wahrscheinlich wahr“ (probably true), wenn sie einfach (simple)13
sei, mit der sogenannten ,background evidence“16 in Einklang stehe und jene
Daten erwarten lasse, deren Auftreten ansonsten unwahrscheinlich wire (16).
Beim Theismus handle es sich um eine ,sehr einfache Hypothese®, da sie die
Existenz einer einzigen goéttlichen Entitit mit ,sehr wenigen®“ (very few), ,sehr

15 SWINBURNE: Was Jesus God?, 17: ,A hypothesis is simple in so far as it postulates
few substances and simply describable properties, few kinds of substances and simply des-
cribable properties, including properties of behaving in simple ways.“

16 SWINBURNE: Was Jesus God?, 17: ,[Prior evidence is] evidence which is not a (pro-
bable) consequence of the truth or falsity of the hypothesis in question, but comes from an
area outside the scope of that hypothesis.“



Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus LZ7

einfach beschreibbaren Eigenschaften® (very simply describable properties) postu-
liere (19). Da der Theismus dariiber hinaus beanspruche, ,the most general fea-
tures of the universe® zu erkliren, gebe es keine ,,prior evidence“, mit der diese
Hypothese abgeglichen werden kénnte (19).

Gegen Swinburnes wahrscheinlichkeitstheoretische Sicht von Theismus und
religiosem Glauben 148t sich meines Erachtens jedoch einwenden, dass Gott keine
Hypothese ist. Um mit Thomas Schirtl zu sprechen: ,Religiéser Glaube hat mit
Gewissheit zu tun (und nicht mit relativer Wahrscheinlichkeit), auch wenn diese
Gewissheit von der Gewissheit des Wissens noch einmal verschieden ist.“17 Reli-
gidsen Uberzeugungen haftet eine Gewissheit an, ,die sich darin zeigt, dass eine
Person an den in Rede stehenden ,Sachverhalten® festhalten wird und die Geltung
der diese ,Sachverhalte® ausdriickenden Aussagen nicht ohne weiteres zur Dispo-
sition stellen kann, ohne dadurch ebenso ihre Identitit und ihre Weltsicht zur
Disposition zu stellen.“18

3.2 Zur Theodizeeproblematik

Einen weiteren Problemiiberhang der vorliegenden Publikation markieren
Swinburnes knapp gehaltene Ausfithrungen zum ,problem of evil“. Auch die
Theodizeeproblematik schmilert fiir Swinburne die Plausibilitit des Theismus
nicht. Dreh- und Angelpunkt seines Theodizee-Entwurfs!® bildet die Annahme,
»ein guter Gott“ erwarte sich von den Menschen, dass sie aus eigenem Entschluss
zu ,good people“ heranreifen und darin Gliick und Erfiillung finden. Deswegen
liege Gott sehr daran, den Menschen ,a deep responsability for ourselves and
each other” zuzumuten (20). Genuine Verantwortung fiir seine Mitmenschen
kénne ein Mensch aber nur dann iibernehmen, wenn deren Wohl und Wehe ent-
scheidend von seinen Entscheidungen und Handlungen abhinge. Das Verhalten
zu Mit- und Umwelt prige zugleich aber auch den Charakter des Handelnden
selbst. In Ankniipfung an die klassische habitus-Lehre spricht sich Swinburne
dafiir aus, dass verfestigte Verhaltensweisen und Handlungsmuster allmahlich die
Bediirfnisstruktur (the desires), unter deren Einfluss der Einzelne steht, verindern
konnen. ,So gradually over time [...] we may eventually form either a very good
character or a very bad character” (20). Auf diesem Hintergrund vertritt
Swinburne die These: In einer Welt, die keine natiirlichen, sondern nur die aus
dem Missbrauch der menschlichen Freiheit resultierenden moralischen Ubel auf-
weise, hitten viele Menschen keine Mdoglichkeit, die fiir die Ausprigung ihres
Charakters ,crucial choices® zu treffen (20£.).20 Diesbeziiglich ist jedoch kritisch

17 SCHARTL, Thomas: Die Rationalitit religioser Uberzeugungen. In: StdZ 227 (2009)
257-271, hier 261.

18 SCHARTL, Thomas: Der religiose Glaube im Windschatten des Wissensbegriffs? Anfra-
gen an den Entwurf Alvin Plantingas. In: KAMPMANN, Tobias / SCHARTL, Thomas (Hgg.):
Der christliche Glaube vor dem Anspruch des Wissens. Miinster: Aschendorff 2006, 87-146,
hier 137f.

19 Vgl. SWINBURNE: Providence and the Problem of Evil. DERS.: Why does God allow
Evil? In: CAHN, Steven M./ SHATZ, David (eds.): Questions about God. Today’s Philo-
sophers ponder the Divine. Oxford: Oxford University Press 2002, 19-35. DERS.: Das
Problem des Ubels. In: SCHMIDT-LEUKEL, Perry (Hg.): Berechtigte Hoffnung. Uber die Mog-
lichkeit, verniinftig und zugleich Christ zu sein. Paderborn: Bonifatius 1995, 111-121.

20 SWINBURNE: Was Jesus God?, 21: ,Humans need the pain and disability caused by
disease and old age if we are to have the opportunity to choose freely whether to be pa-
tient and cheerful, or to be gloomy and resentful, in the face of our own suffering; and the



178 Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus

dagegenzuhalten, dass sowohl die faktische Quantitdt als auch die Qualitdt der
innerweltlichen moralischen Ubel dem Menschen hinlinglich erméglichen,
sittlich relevante bzw. fiir die Persénlichkeitsentwicklung signifikante Entschei-
dungen zu treffen. Scharfsinnig hat dies vor mehr als zwei Jahrzehnten bereits
Eleonore Stump an Swinburnes Theodizee beanstandet.2! Um auf signifikante
Weise Gebrauch von seinem freien Willen zu machen, ist es — so Stump — nicht
notwendig, dass der Mensch mit Krankheiten, Naturkatastrophen und Ahnlichem
konfrontiert wird.22

Nur mehr als zynisch liflt sich schlieflich die folgende Bemerkung von
Swinburne werten: It is nevertheless a great privilege to be of use to someone
else, not just by what you choose to do but by what you are allowed to suffer®
(21). Sie ruft Erinnerungen an frithere verstérende AuRerungen des Autors wach,
so etwa als er 1995 bemerkte: ,,An dieser Stelle mochte ich nochmals darauf
hinweisen, dass es ein Nutzen fiir den Leidenden ist, dass sein Leid ein Mittel ist,
wodurch derjenige, der ihm Leid zugefiigt hat, die Gelegenheit bekam, eine
gewichtige Wahl zwischen Gut und Bose zu treffen, die er ansonsten nicht gehabt
hitte.“23 Grundsitzlich stellt sich meines Erachtens die Frage nach der Kompa-
tibilitit von Swinburnes Theodizee mit zentralen christlichen Grundiiberzeugun-
gen. Ist es mit dem christlichen Gottesbild vereinbar, dass Gott Menschen ,for
the sake of some greater good (to themselves or others)“ leidverursachende Ubel
zumutet (40)? Hat aus christlicher Sicht Gott als unser Schépfer tatsichlich das
Recht (the right), ,to impose on some of us bad things [...] and to allow us to be
hurt by others, if this is necessary for our own well-being or the well-being of
others“ (21)? Abschligig wurde diese Frage unter anderem von der bereits ge-
nannten Stump beantwortet. Laut Stump ist Gott nur dann gerechtfertigt, Un-
schuldige leiden zu lassen, wenn das Leid den Betroffenen selbst zum Vorteil ge-
reicht, und sei es nur, dass ihnen durch das zugemutete Leid grofere Ubel erspart
bleiben. Swinburnes Theodizee-Entwurf, der Gottes Zulassung der Ubel durch
den Rekurs auf ein allgemeines Gut — die Erméglichung sittlich relevanter Ent-
scheidungen — und/oder den Nutzen fiir Dritte (,for the sake of others®) rechtfer-
tigt, geiflelt Stump als eine problematische und inadiquate Losung. Einem Gott,
der Menschen aufgrund eines ,,general, communal good“ leiden lasse, kénne man
weder Vertrauen noch Liebe entgegenbringen.24 Denn der von Swinburne ge-
zeichnete Gott nehme Opfer des Systems (victims of the system) in Kauf, deren

opportunity to choose freely to show or not to show compassion to others who suffer, and
to give or not to give our time and money to helping them.*

21 sTump, Eleonore: Knowledge, Freedom and the Problem of Evil. In: Int ] Phil Rel
14 (1983) 49-58, hier 57: ,,God could fail to prevent all major evils, thus leaving man
serious choices and a serious choice of destiny, simply by failing to prevent all major man-
made evils, those for which man rather than God is responsible. And so it is not necessary
for God to allow natural evils to occur in order to give man serious choices.

22 STUMP, Eleonore: The Problem of Evil. In: Faith and Philosophy 2 (1985) 392-423,
hier 396: ,The world would contain ample opportunity for significant exercise of free will
even without natural evil. Belsen and Hiroshima were the results of significant exercises of
free will, and those free choices would have been possible even if the world contained no
birth defects, cancer, tornadoes, or drought.“

23 SWINBURNE: Das Problem des Ubels, 116.

24 STUMP, Eleonore: Rez. God, Knowledge, and Mpystery. Essays in Philosophical
Theology. By Peter van Inwagen. In: The Philosophical Review 106 (1997) 464-467, hier
466.



Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus 179

Leid bestenfalls fiir andere etwas Positives, fiir sie selbst aber radikal etwas Nicht-
sein-Sollendes darstelle.25

3.3 Zur Trinitdtstheologie

Aus theologischer Warte problematisch sind ferner Swinburnes Ausfithrungen im
Unterkapitel ,,God is a Trinity“ (28-34) des zweiten Kapitels. Nachdem er im
ersten Kapitel fiir die Existenz eines allmichtigen, allwissenden, vollkommen
freien und ewigen géttlichen Wesens argumentiert hat, versucht er nun anhand
apriorischer Griinde aufzuzeigen, dass Gott, wenn er existiert, aller Voraussicht
nach trinitarisch verfasst ist. Als vollkommen gute Person zeichne sich ,the divine
person® durch Liebe aus. Eine liebende Person bendétige (need) jemanden, den sie
lieben koénne. Vollkommene Liebe im Sinne von ,totally mutual love® bedeute
Liebe zu einem Gleichgestellen (equal) (28). Aufgrund des klassischen Axioms
»bonum est diffusivum sui®“ (the Dionysian principle) sei eine vollkommene, aber
einsame (solitary) Person bestrebt, sich ein gleichwertiges Gegeniiber zu erschaf-
fen, mit dem sie all ihren Besitz teilen konne (28). Die erste gottliche Person,
Gott Vater, werde daher eine zweite gottliche Person, den Sohn, ins Dasein rufen.
Um nicht einem Egoismus zu zweit zu frénen - ,,A twosome can be selfish.“ (29)
- miisse die Liebe des Vaters zum Sohn den Wunsch implizieren, mit diesem zu
kooperieren ,in further total sharing with an equal“ (29). Folge der Verwirk-
lichung dieses Wunsches sei das dritte Mitglied (member) der Trinitdt, der Hei-
lige Geist.

Kritisch anzufragen gilt es hier, warum Liebe erst dann ihre hochste Voll-
endung erlangt, wenn sie einem gleichrangigen Partner gilt. Thomas Gaston hat
meines Erachtens zu Recht zu Bedenken gegeben, ob nicht gerade jene Liebe
grofler sei, die jemandem erwiesen wird, der sie nicht zu erwidern vermag.26

Aufgrund eines duflerst problematischen trinitarischen Person-Begriffs stellt
sich fiir Swinburne die Frage, wie sich ein Konflikt (conflict) zwischen den gott-
lichen Personen in Bezug auf divergierende Handlungsabsichten vermeiden
lisst.27 Die vorgeschlagene Losung besteht darin, dass jede trinitarische Person
ihren eigenen, von dem der anderen Personen unterschiedenen Kompetenz- und
Tatigkeitsbereich (sphere of activity) besitzt. ,Then each could be omnipotent,
but there would be no conflict because in virtue of their perfect goodness no
divine person would try to do an act of a kind which would be incompatible with
an act which another divine person was trying to do“ (30). Diesen Uberlegungen
liegt offensichtlich das Modell einer sozialen Trinitdtslehre zugrunde, das bei
Swinburne massiv Gefahr liuft, in einen Tritheismus umzuschlagen. Den Grund
fir diese dogmatisch bedenkliche Sicht der Trinitédt erblickt Thomas Weinandy in
der univoken Verwendung des Personbegriffs bei Swinburne.28 Dass Weinandy in

25 STUMP: Knowledge, Freedom and the Problem of Evil, 54.

26 GASTON, Thomas E.: Rez. Was Jesus God? In: Hey J 50 (2009) 168f., hier 169:
»Why must love be shared to be perfect and why with an equal? (It is not greater love
demonstrated to one who cannot return in kind?)“

27 SWINBURNE: Was Jesus God?, 30: ,Even though they [the divine persons] are each
perfectly good, will not one try to do one equal best act while another tries to do an
incompatible equal best act?*

28 WEINANDY, Thomas: Swinburne’s A Priori Errors.

http://www.firstthings.com/onthesquare/?p=1317: ,Swinburne’s univocal use of con-
cepts gives rise to false presuppositions which leads to erroneous conclusions. For exam-
ple, since he conceives the three divine persons as like human persons, he wrongly pos-



180 Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus

seiner Diagnose richtig liegt, bestitigt unter anderem die folgende Passage der
Untersuchung. Swinburne legt darin dar, dass er im Ausgang von dem, was eine
»good ordinary human person“ ausmacht, ein Verstindnis dessen gewinnen will,
was es fiir Gott bedeutet, ,to be a good person“ (24). Dass die Differenz
zwischen dem menschlichen und dem trinitarischen Personsein in der aktuellen
Veroffentlichung nicht im gebotenen Ausmafl gewahrt bleibt, verdeutlicht Swin-
burnes Vergleich der Trinitit mit einer véllig aufeinander abgestimmten Gesell-
schaft.29 Bezeichnend ist auch die folgende Charakterisierung menschlicher und
gottlicher Personen: ,,Divine persons and human persons are persons in the sense
that they are individuals who have beliefs and powers [...] and choose freely
which actions to perform® (48).

3.4 Cur Deus homo? Zur Inkarnationslebre

Im dritten Unterkapitel (,,God shared our human nature®) des ersten Teils befasst
sich Swinburne mit der Inkarnationsthematik. Er vertritt die These, die Mensch-
werdung eines liebenden Gottes (besser: einer liebenden gottlichen Person) sei a
priori wahrscheinlich und erwartbar. Eine der géttlichen Personen werde sich so
radikal mit der Menschheit solidarisieren, dass sie das Leben eines Menschen
fithren und auch die Ubel, unter denen die Menschen leiden, ertragen werde. In
und mit der leiderfiillten Existenz der inkarnierten gottlichen Person antworte
Gott auf das vielfiltige Leid und die Siinde der Menschen (39). Wie bereits
ausgefiihrt, bewahrt Gott laut Swinburne die Menschheit - zu ihrem eigenen Vor-
teil — weder vor allen natiirlichen noch moralischen Ubeln. Angesichts des
zugemuteten Leid-Ausmafles jedoch sei Gott moralisch verpflichtet, ,to share a
human life of suffering” (40). Des Weiteren diirfe Gott die Menschheit nicht im
Unklaren dariiber belassen, dass er sich mit ihr in der Inkarnation solidarisiert
habe. ,, The Incarnation would not serve its purpose if humans did not learn about
it“ (41). Um auch zukiinftige Generationen dariiber zu informieren, miisse (must)
Gott eine Kirche griinden (41).

Bereits hier regt sich jedoch Zweifel an der Stringenz des vorgelegten
apriorischen Argumentationsgangs. Denn die Behauptung, ,,God had to share our
human suffering“ (39) wird von Swinburne strenggenommen nicht begriindet,
sondern blof durch ein Beispiel aus dem zwischenmenschlichen Bereich veran-
schaulicht. Der Autor skizziert ein fiktives Szenario, in dem ein Land Opfer eines
militirischen Angriffs wird und in Folge dessen alle waffenfihigen jungen
Minner zur Verteidigung des Heimatlandes aufruft. Obwohl ein Vater gesetzlich
verbrieft ein Veto gegen die Einberufung seines Sohnes einlegen konnte, ver-
zichtet er darauf aufgrund ,the gravity of the threat to the country’s indepen-
dence® (40). Wenngleich der Vater wegen seines vorgeriickten Alters nicht mehr
gesetzlich (legal obligation) zur Landesverteidigung verpflichtet sei, habe er den-
noch, da er seinem Sohn ,the hardship and danger of military service“ zumute,
die moralische Verpflichtung (moral obligation), mit diesem gemeinsam einzu-
riicken (40). Swinburne folgert daraus, dass auch Gott auf analoge Weise

tulates that conflict could arise between them just as it does between individual human
persons. [...] In Swinburne’s conception, the Trinity consists of three independent indivi-
duals who must lovingly collaborate with one another in a properly regulated and ordered
manner, but who could come into conflict.“

29 SWINBURNE: Was Jesus God?, 34: ,They [the divine persons] form a totally inte-
grated divine society, the Trinity, which acts as one coordinated whole.“



Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus 181

verpflichtet sei, die den Menschen zugemuteten Ubel und Leiden zu teilen. Lisst
sich in dieser Solidaritit Gottes mit der leidenden Kreatur — tiber die Behauptung
hinaus, dass sie moralisch gefordert sei — eine Zweckmifligkeit ausmachen? Und
falls ja, worin besteht diese? Swinburne wird im weiteren Verlauf seiner
Publikation die Sithneleistung als eine der wesentlichen Zielsetzungen der Inkar-
nation ausweisen. Seiner bislang entwickelten Argumentation ldsst sich jedoch
entgegenhalten, was Karl Rahner kritisch zur Theologie des Leidens Gottes
bemerkt hat: ,,Um - einmal primitiv gesagt — aus meinem Dreck und Schlamassel
und meiner Verzweiflung herauszukommen, niitzt es mir doch nichts, wenn es
Gott — um es einmal grob zu sagen — genauso dreckig geht.“30 Fiihrt die Rede
vom leidenden Gott am Ende nicht auch bei Swinburne ,,nur [zu] einer sublimen
Verdoppelung menschlichen Leidens und menschlicher Ohnmacht“?31

3.5 Zur Christologie

Nicht unkommentiert darf des Weiteren Swinburnes Antwort auf die Frage ,How
God could become human?“ bleiben (41). Da jede trinitarische Person ihrem
Wesen nach gottlich sei, konne sie ihre Gottlichkeit durch die Inkarnation nicht
einbiilen oder ablegen. ,So a divine person could only become human by
acquiring a human way of thinking and acting and a human body in addition to
his divine way of thinking and acting“ (41). Kritisch gewiirdigt wird im Fol-
genden nur der in der Monographie prisentierte Vorschlag zur Denkméglichkeit
eines Gottmenschen im Hinblick auf sein Wissen bzw. sein Bewusstsein. Das
klassische Lehrstiick der scientia Christi erhilt in der vorliegenden Untersuchung
einen stark psychologisierenden Anstrich. Beziiglich der Moglichkeit zweier, in
gewisser Hinsicht voneinander unabhingiger Uberzeugungssysteme (the systems
of belief) beruft sich Swinburne auf Sigmund Freud, genauer auf den sogenannten
»Freudian account of the divided mind“ (42). Diese aus Fallstudien menschlicher
Selbsttiuschung (human self-deception) gewonnene Sichtweise lege die Méglich-
keit nahe, dass ein Individuum absichtlich (intentionally) ,a lesser belief system®
gesondert von seinem ,main belief system® kultiviere (42). Ein Gottmensch
kénne daher — aus eigenem freien Entschluss — neben seinen gottlichen Uber-
zeugungen (divine beliefs) auch ,,a separate system of semi-beliefs“ besitzen, von
Swinburne , God Incarnate’s human beliefs“ genannt (43). In seinem mensch-
lichen Denken (human thinking) sei der Gottmensch sich mitunter nicht immer
seiner gottlichen Natur bewusst. ,,But he would clearly need to be conscious of it
some of the time in order to show his followers that he believed himself to be
divine, and so to give them good reason to believe that God had identified with
our suffering® (46).

Swinburnes Bemiihen, eine Ontologie des Gottmenschen zu entfalten und
diesem bis in die Vollziige von Wissen und Handeln hinein nachzuspiiren, ist sehr
zu begriiffen. Wird hier doch der fiir die Rechtfertigung des christlichen Glaubens
unverzichtbare Versuch unternommen, die Denkmdéglichkeit eines Gottmenschen
konkret durchzubuchstabieren. Vor allem fiir die deutschsprachige Theologie
kénnen Swinburnes religionsphilosophische Ausfithrungen zu Wissen und Selbst-
bewusstsein des Gottmenschen anregend wirken. Liegt doch die Hochzeit der

30 IMHOFF, Paul / BIALLOWONS, Hubert (Hgg.): Karl Rabner im Gesprich. Bd. 1. Miin-
chen: Késel 1982, 245f.

31 METZ, Johann Baptist: Theologie als Theodizee? In: OELMULLER, Willi (Hg.): Theo-
dizee — Gott vor Gericht? Miinchen: Fink 1990, 103-118, hier 117.



182 Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus

diesbeziiglichen Debatte bereits einige Jahrzehnte zuriick.32 Kritisch anzufragen
ist jedoch, ob der Riickgriff auf Freud und der Ausgang von einer psycholo-
gischen Pathologie einen adiquaten hermeneutischen Schliissel fiir das Ver-
stindnis der Inkarnation abgeben.33 Nicht unberechtigt erscheint schliefflich die
von William Reiser aufgeworfene Frage: ,,Does it make sense to speak of Jesus
being conscious of his divinity ,,some of the time“?“34 Und wire eine solche Rede
von einer diskontinuierlichen Luziditit des Gottmenschen in Bezug auf seine
Gottlichkeit nicht durch eine stirker zu entfaltende Reflexion seiner Sendung und
seines Auftrages zu vertiefen? Einen méglichen Ankniipfungspunkt hierzu stellen
die Uberlegungen bei Hans Urs von Balthasar zum ,,Begriff eines absoluten Sen-
dungsbewusstseins“ dar.35

Aufhoren lassen auch Swinburnes weitere christologische Ausfiihrungen. So
hilt er zwar mit dem Konzil von Chalkedon (the Chalcedonian definition) fest,
dass der Sohn Gottes bei seiner Empfingnis im Schoff Mariens eine menschliche
Natur erhalten habe. Unmittelbar anschlieffend bemerkt er jedoch: ,, This [human]
nature is therefore a contingent nature; Jesus did not need to have it in order to
exist“ (48). Zu behaupten, fiir die Konstitution des Gottmenschen sei die mensch-
liche Natur nicht wesentlich bzw. erforderlich, liuft auf einen Doketismus hin-
aus. Wohlwollend liefe sich Swinburnes Behauptung allein dahingehend interpre-
tieren, ihm sei ein Fliichtigkeitsfehler unterlaufen. Wenngleich zwar nicht fiir
Jesus, so gilt doch fiir eine trinitarische Person, dass die Annahme einer mensch-
lichen Natur nicht zu ihren notwendigen Existenzbedingungen zihlt.

3.6 Zur Soteriologie

Wie bereits angedeutet, erfiillt das Inkarnationsgeschehen fiir Swinburne mehrere
Funktionen. Durch die Inkarnation solidarisiere sich Gott nicht nur mit dem Leid
der Menschen, sondern reagiere auch auf deren Siinde ,,by providing atonement
for that sin“ (53). Sithne (atonement) impliziere vier Momente: Reue (repen-
tance), Entschuldigung (apology), Entschidigung bzw. Wiedergutmachung (re-
paration) und titige Bufle (penance). Die Entschidigung beziehe sich auf die Aus-
wirkungen (the effects of wrongdoing) einer Verfehlung. Aufgearbeitet werden
miisse dariiber hinaus aber auch das Faktum der Verfehlung selbst (the fact of
wrongdoing). Dazu miisse sich der Titer bei seinem Opfer entschuldigen. Habe er
sich bewusst und willentlich an jemandem vergangen (subjective wrongdoing), so
miisse die Entschuldigung mit aufrichtiger innerer Reue einhergehen. Liege

32 Vgl. GUTWENGER, Engelbert: Das menschliche Wissen des irdischen Christus. In:
ZKTh 76 (1954) 170-186. HAUBST, Rudolf: Die Gottanschauung und das natiirliche Er-
kenntniswachstum Christi. In: ThQ 137 (1957) 385-412. RAHNER, Karl: Dogmatische
Erwdgung iiber das Wissen und Selbstbewusstsein Christi. In: DERS.: Sdmtliche Werke:
Menschsein und Menschwerdung Gottes. Bd. 12. Freiburg i.Br.: Herder 2005, 335-352.
RIEDLINGER, Helmut: Geschichtlichkeit und Vollendung des Wissens Jesu. In: ThQ 146
(1966) 40-61.

33 WEINANDY: Swinburne’s A Priori Errors.

http://www.firstthings.com/onthesquare/?p=1317: ,It is incredible that he [Swinburne]
would employ a human mental pathology as the basic paradigm for conceiving the Incar-
nation®.

34 REISER, William: Rez. Was Jesus God?
http://www.americamagazine.org/content/article.cfm?article_id=11299.

35 BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik II. Die Personen des Spiels. Teil 2. Einsie-
deln: Johannes 21998, 136-185.



Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus 183

schliefflich eine schwere Verfehlung (a serious wrongdoing) vor, so seien Ent-
schuldigung und Reue allein nicht ausreichend. Vielmehr miisse sich die Reue in
einer bufSfertigen Praxis zugunsten des Opfers konkretisieren: ,I need to show
you my repentance by doing something extra for you, doing for you more than is
needed to compensate for the effects of my wrongdoing [...]. I shall call doing
this making a penance® (54).

Aufgrund ihrer Geschopflichkeit, ihrer ,actual sins“ und der Siinden ihrer
Vorfahren stiinden die Menschen in Gottes Schuld. Daher sei es fiir sie schwer,
ichre Schuld ohne Gottes Hilfe auf angemessene Weise zu sithnen (proper
atonement) (56). Denn zur Wiedergutmachung ihrer ,bad human lives“ bediirfe
es eines vollkommenen menschlichen Lebens, das Gott offeriert werde (57). In-
dem die zweite gottliche Person in Jesus Mensch werde und ein vollkommenes
Leben fithre, habe Gott zugunsten der Menschheit einen ,Akt der Wiedergut-
machung® (act of reparation) gesetzt.

Zwar kénne Gott sich mit der Reue und der aufrichtigen Entschuldigung der
Menschen zufrieden geben. Besser aber sei es, er nehme die Verfehlungen der
Menschen sehr ernst und bestehe daher auf einer Wiedergutmachung (repa-
ration): ,,It involves the wrongdoer taking what he has done seriously“ (60).

Dass Swinburne die Verfehlungen der Menschen nicht zu einem Kavaliers-
delikt depotenziert, iiber das Gott leichtfertig hinwegsieht, gilt es zu wiirdigen.
Denn die Betonung der Schwere der Siinde erfolgt zum Wohl des Siinders. Gottes
Forderung nach Wiedergutmachung dient bei Swinburne der Sensibilisierung und
Bewusstwerdung der Abgriindigkeit des siindigen Tuns. Dies ldsst sich auch mit
Blick auf das klassische Siindenverstindnis verdeutlichen. Wenn man mit der
kirchlichen Tradition die Siinde als Abkehr von Gott (aversio a Deo) bestimmt,
dann geht der Mensch — bildlich gesprochen - siindigend zu Gott auf Distanz.
Wer sich von seinem Gegeniiber wegbewegt, kehrt zu diesem nicht bereits
dadurch zuriick, dass er innehilt. Vielmehr muss er den Riickweg antreten. Dies
gilt auf analoge Weise auch fiir das durch die Siinde gestérte Verhiltnis des Men-
schen zu Gott. Zur Heilung desselben ist es nicht damit getan, dass der Mensch
vom Siindigen ablidsst. Vielmehr bedarf es auf Seiten des Menschen einer be-
wussten und gewollten Gegenbewegung zur Siinde, wie bereits Thomas von Aquin
lehrt.36

Dass diese Gegenbewegung das Erbringen einer Wiedergutmachung erfordert,
legt sich fiir Swinburne nicht zuletzt aufgrund der neutestamentlichen Siithne-
theologie, wie sie im Hebrierbrief entfaltet sei, nahe (58). Obwohl er zugesteht,
dass Gott den Menschen genauso gut andere Formen der Sithne konzedieren
kénnte, riumt er diesen keinen Platz in seinen Ausfithrungen ein. Zuzustimmen
ist ihm, wenn er vermerkt, dass die christliche Tradition keinen ,agreed account
of the doctrine of the Atonement“ kennt (58). Nun ist aber mit Jiirgen Werbick
davon auszugehen, dass ,die Glaubwiirdigkeitskrise, in die das Christliche seit
Beginn der Aufklirung hineingeraten ist“, eminent mit dem ,Nicht-mehr-Ver-
stehen bzw. Nicht-mehr-Verstehen-Wollen der Differenz zwischen Heil und

36 §. th. I-II, q.86, a.2, c: ,Licet autem cesset actus peccati, quo homo discessit a
lumine rationis vel legis divinae, non tamen statim homo ad illud redit in quo fuerat, sed
requiritur aliquis motus voluntatis contrarius primo motui. Sicut si aliquis sit distans alicui
per aliquem motum, non statim cessante motu fit ei propinquus, sed oportet quod
appropinquet rediens per motum contrarium.“ Vgl. S. th. I-II, q.113, a.5, c.



184 Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus

Wohl“, kurz mit einer Krise der Soteriologie zu tun hat.37 Angesichts der
Fragwiirdigkeit des christlichen Erlésungsglaubens fiir viele Zeitgenossen wire es
Swinburnes Monographie gut angestanden, auch auf alternative christliche Erlo-
sungs- und Sithnekonzepte38 einzugehen, wie etwa Gerard Hughes eingemahnt
hat.3 Und so bleiben Swinburnes Ausfithrungen einer eigentiimlichen Spannung
verhaftet, die Hansjiirgen Verweyen — in einem anderen Kontext — trefflich ins
Wort gebracht hat. Einerseits sei ,die Vorstellung [von einem die Siinden anderer
sithnenden Tod] rational nicht mit dem Bekenntnis zu einem Gott zu vereinbaren,
der Liebe nicht nur als eine seiner Eigenschaften aufweist, sondern seinem ganzen
Sein nach die Liebe ist“.40 Andererseits verfithre ,,die berechtigte Kritik am Ge-
danken eines Sithnetodes [...] zu verflachten Vorstellungen vom Wesen géttlicher
Liebe wie auch vom ,,Gewicht“ der Siinde“.41

Resiimierend ldsst sich festhalten: Swinburnes berechtigtes Anliegen, in die
Rede vom lieben Gott das Moment der goéttlichen Gerechtigkeit einzutragen,
riickt seinen Ansatz in gefihrliche Nihe zur Anselm von Canterbury zuge-
schriebenen Erlésungslehre. Nun mag man uneins dariiber sein, ob mit der fiir die
westkirchliche Tradition lange Zeit dominierenden Gestalt der Erlésungslehre
eine authentische Interpretation von Anselms Satisfaktionstheorie vorliegt.42
Kaum zu bestreiten ist jedoch, dass fiir diesen {iber jahrhunderte wirkmichtigen
Soteriologieentwurf die Vorstellung einer stellvertretenden Besinftigung Gottes
durch einen Gottmenschen zentral war. Auch bei Swinburne klingt diese
Denkfigur an, wenn er schreibt: ,,We can say to God, ,Please accept instead of the
life which I ought to have led (and the lives which my ancestors ought to have
led) this perfect life of Jesus as my reparation‘.“43 Dieser Passus insinuiert, der
Mensch miisse sich bemiihen, Gott mit sich zu verséhnen, um Gottes Wohlwollen
erneut zu erlangen. Dem steht aber der neutestamentliche Befund entgegen,
wonach nicht Gott, sondern die Menschen der Verséhnung bediirfen. ,,Lasst euch
mit Gott verséhnen!“ (2 Kor 5,20b). Dessen war sich auch Thomas von Aquin
bewusst, auf den sich Swinburne als Kronzeugen und Gewihrsmann seines

37 WERBICK, Jiirgen: Den Glauben verantworten. Eine Fundamentaltheologie. Freiburg
i.Br.: Herder 22000, 429.

38 Zu alternativen ,atonement-accounts® siehe: LUCAS, John R.: Reflections on the
atonement. In: PADGETT, Alan G. (ed.): Reason and the Christian Religion. Essays in
honour of Richard Swinburne. Oxford: Clarendon Press 1994, 265-275.

39 HUGHES, Gerard J.: Rez. Was Jesus God?
http://www.thinkingfaith.org/articlessBOOK 20081222 1.htm: ,Again, that God more
reasonably chose to atone for our sins rather than, as Abelard argued, simply to forgive
them is indeed one very traditional position; but I would have liked to see the alternatives
taken somewhat more seriously.*

40 VERWEYEN, Hansjiirgen: Einfiihbrung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2008, 153.

41 VERWEYEN: Einfiihrung in die Fundamentaltheologie, 153.

42 Vgl. KESSLER, Hans: Die theologische Bedeutung des Todes Jesu. Eine traditions-
geschichtliche Untersuchung. Diisseldorf: Patmos 1970. GRESHAKE, Gisbert: Erlésung und
Freiheit. Zur Neuinterpretation der Erlosungslebre Anselms von Canterbury. In: ThQ
153 (1973) 323-345. SCHWAGER, Raymund: Der wunderbare Tausch. Zur Geschichte und
Deutung der Erlosungslebre. Miinchen: Kosel 1986, 161-191.

43 SWINBURNE: Was Jesus God?, 59.



Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus 185

eigenen Ansatzes beruft.44 Dass Christus die Menschen mit Gott versdhnt, be-
deutet fiir Thomas nicht, dass Gott sie von neuem (de novo) zu lieben beginnt. In
ewiger Liebe ist Gott — so Thomas — der Menschheit verbunden. Die menschen-
freundliche Liebe Gottes ist ihm Ursache, nicht Folge der Passion Christi.4>

Vor allem angesichts der Zugehorigkeit Swinburnes zur griechisch-orthodoxen
Kirche verwundert die Bedeutung, die er dem Siithnemotiv einriumt. Denn ,in
der Sicht der 6stlichen Theologie vom Leiden und Sterben Jesu® iiberwiegt — wie
Michael Kunzler ausfithrt — ,,der Aspekt der Therapie in eindeutiger Weise. Der
Aspekt der Siihne fiir die Siinden der Menschen fehlt fast vollig. Es geht um die
restlose Erfiillung des soteriologischen Grundsatzes [...]: Nur Gott kann erl6sen;
dementsprechend kann nur als erl6st gelten, was von Gott angenommen worden
ist. Wenn zum menschlichen Leben der Tod gehért, weil der Mensch sich von der
lebenschaffenden Gemeinschaft mit Gott abgetrennt hat, dann muss auch der Tod
von Gott angenommen werden, damit der Mensch von ihm erlést werden
kann.“46

Dass die therapeutisch-pidagogische "Sicht des opus Christi bei Swinburne
nicht ginzlich fehlt, wird aus den im Werk angefiihrten Griinden deutlich, die
Gott zur Inkarnation veranlassen konnten. Neben der bereits genannten Soli-
daritit mit den Leidenden und der Siihneleistung mache die Vorbildfunktion des
von einem Gottmenschen gefiithrten Lebens eine Inkarnation wahrscheinlich und
erwartbar (77). Ein Gottmensch werde die Menschen lehren, ,how to life“ (61).

4. Kritische Wiirdigung

Da eine rein apriorische Argumentation aber nicht aufzeigen kénne, wann und
wo Gott Mensch werde, sei im zweiten Teil der Untersuchung darzulegen, ,that
there is good evidence that Jesus was a prophet who satisfied all the above
requirements and that he was the only prophet in human history to do so“ (85).
Und so legt Swinburne dar, dass Jesus ein vollkommenes, leidvolles Leben fiihrte
(100-102), den Anspruch erhob, gottlich zu sein (102-106) und die menschlichen
Siinden zu sithnen (106f.). Des Weiteren, dass Jesus der Menschheit ,,plausible
,;revealed® teaching on God and morality® er6ffnet (107-111) und eine Kirche
gegriindet habe (111f.). Die grundlegende Primisse des zweiten Teils der Mono-
graphie bildet die Annahme, ,that it is plausible to suppose that, whether
indirectly through the natural forces which developed the religious sensitivity of
its human authors or by a more direct intervention into their conscious life, God
inspired the writing of the Bible, to convey both the very limited message
comprehensible at the time a passage was written and the deeper message
comprehensible later® (157). Unter fast vollstindiger Ausblendung der exege-
tischen Fachdiskussion resiimiert Swinburne, dass die gegebene ,evidence“ des

44 SWINBURNE: Was Jesus God?, 58f.: ,My account coincides with the account of the
Atonement which is given both by the Letter to the Hebrews [...] and also by St Thomas
Aquinas“.

45 S. th. 11, q.49, a.4, ad 2: ,Christus non dicitur quantum ad hoc nos Deo
reconciliasse, quod de novo nos amare inciperet, cum scriptum sit, Ierem. 31,3: In caritate
perpetua dilexi te.*

46 KUNZLER, Michael: Amen, wir glauben. Eine Laiendogmatik nach dem Leitfaden des
Apostolischen Glaubensbekenntnisses. Paderborn: Bonifatius 1998, 405.



186 Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus

Lebens und der Lehre Jesu dem entspreche, was von einem Gottmenschen
erwartbar sei (114).

Aufgrund der gebotenen Kiirze kann hier nur auf wenige Aspekte des
aposteriorischen Argumentationsgangs des zweiten Teils eingegangen werden.
Zunichst gilt es Swinburnes Behauptung, ,to establish that a prophet was God
Incarnate we need also God’s signature on the prophet’s work“ (114), niher zu
beleuchten. Ohne Auferstehungsgeschehen, mit dem ein Siegel bzw. eine Signatur
Gottes vorliege, konne nicht ausgeschlossen werden, dass es sich bei Jesus zwar
um einen Propheten handle, der sich durch ,the requisite sort of life [...] and
teaching” hervortue, der letztlich aber nur ,an ordinary human® sei (114). Bereits
in der klassischen fundamentaltheologischen Argumentation herrschte weit-
gehender Konsens dariiber, dass sich ,Jesus Christus (durch seine Wunder, vor
allem durch die Auferstehung; durch das Gesamtbild seiner Person) als der wahre
,Gesandte Gottes* (,Legatus divinus‘) erwiesen hat.“47 Der Rekurs auf die
Auferstehung Jesu vermag aber nicht die Beweislast dafiir zu tragen, dass dieser
Bote dariiber hinaus der Sohn Gottes ist. Dessen ist sich auch Swinburne bewusst,
weswegen er einige Miihe darauf verwendet nachzuweisen, der historische Jesus
habe den Anspruch erhoben, géttlich zu sein. Dem Urteil vieler Exegeten, wonach
Jesus wihrend seines irdischen Wirkens seine Gottheit nicht explizit verkiindet
habe, stimmt Swinburne zu. Jesu diesbeziigliche Zuriickhaltung sei aber von der
gottlichen Heilspidagogik motiviert. Um Missverstindnisse zu vermeiden,*8 habe
sich Jesu Gottlichkeit vor der Auferstehung nur ,,by his actions and (implicitly) by
his words“ manifestiert (104). Allein nachdem die Kreuzigung seine menschliche
Natur (the reality of his humanity) und die Auferstehung seine einzigartige
Stellung (unique status) eindriicklich unter Beweis gestellt hitten, habe Jesus
offen aussprechen kénnen: ,,I am God“ (103).

Auch um eine Antwort auf die Frage, warum Jesu jungfriuliche Geburt von
den ersten Christen nicht unmittelbar nach seinem Tod, sondern erst allmihlich
in apologetischer Absicht beriicksichtigt werde, ist Swinburne nicht verlegen.
Einerseits hitte das vorrangige Ziel der frithen Christen darin bestanden, die
Juden von der Messianitit Jesu zu iiberzeugen. ,,They were therefore keen to
publicize only events for which good witness evidence could be produced, and,
[...] the testimony of one woman did not in the view of contemporary Jews
constitute good witness evidence® (98). Andererseits habe Maria gut daran getan,
die wundersamen Umstinde bei der Empfiangnis Jesu solange fiir sich zu behalten,
»until an enormously high view of the status of Jesus developed in the Church®
(99). Hitte Maria ihr ,,Geheimnis®“ vorzeitig publik gemacht, hitte sie Unver-
stindnis und den Verdacht auf auflerehelichen Verkehr erregt (99).

Die zwei angefiihrten Beispiele sollten zur Illustration des in Teil II vorherr-
schenden Argumentationsstils ausreichen. Dieser ist dadurch gekennzeichnet, dass
er sich von der Heiligen Schrift bzw. der kirchlichen Lehrtradition in die Pflicht
nehmen und zu Denken aufgeben lisst. Ein wenig fithlt man sich an das diligenter

47 WAGNER, Harald: Einfiihrung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 21996, 15.

48 SWINBURNE: Was Jesus God?, 102: ,If Jesus had announced during his earthly
ministry ,I am God*, this would have been understood as a claim to be a pagan god, a
powerful and lustful being who had temporarily occupied a human body, and not the all-
good source of all being.“



Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus 187

et pie considerare der Glaubensgeheimnisse beim Aquinaten erinnert.4? Dieser
Respekt vor der kirchlichen Lehrtradtion macht zugleich die Stirke wie auch die
Schwiche des Werkes aus, wie Graham Gould bemerkt hat: ,a strength, [...]
because his philosophical apologetic is linked to the revelatory and credal
framework within which theology operates and thus remains closer than some
philosophies of religion to the concerns of theologians; a weakness because his
contentment with the central credal doctrines [...] fails completely to engage with
any of the reconstructive or interpretative efforts [...] of modern theology“.50
Was Swinburne hier vorgelegt hat, ist somit ,a distinctly conservative book. On
no issue, no item of the traditional credal belief, is doubt or the possibility of
change allowed to flourish“.51 Anders formuliert: Bei Was Jesus God? hat man es
mit einem ,,0ld-fashioned work of Christian apologetics expressed in the language
of analytical philosophy“ zu tun.52

Vor allem aus fundamentaltheologischer Perspektive ist Swinburnes Bemiihen,
das Glaubensbekenntnis von Nizia allgemein verstindlich darzulegen und zu
rechtfertigen, zu begriifen.53 Er bricht damit eine Lanze dafiir, dass sich die Ver-
antwortung des Glaubens nicht dem ,»Griinde-geben- und Griinde-verlangen-
Spiel« als der Kernoperation vernunftgeleiteter Kommunikation® entziehen
darf.54 Und so stellt Swinburnes Werk einerseits einen wichtigen Beitrag zur
Klirung der Frage ,Wieviel Vernunft braucht der Glaube?* dar.55 Trigt es doch
dazu bei, die Vorziige des analytischen Stils der Philosophie in und fiir die
Theologie fruchtbar zu machen. ,,Am ehesten kénnte man analytische Philosophie
[...] als einen Stil des Philosophierens charakterisieren, der besonderen Wert auf
die Offenlegung argumentativer Strukturen legt und dabei besonders auf
sprachliche Prizisierung achtet“.56 Andererseits richt sich im vorliegenden Werk
die von Ansgar Beckermann zu den Merkmalen der analytischen Einstellung in
der Philosophie gezihlte Uberzeugung, dass ,philosophische Probleme und
Vorschlige zu ihrer Lésung sich zeitunabhingig formulieren und bewerten
lassen“.57 Denn der christliche Glaube ist nicht bloff eine philosophische

49 S.c.g. IV, ¢.54 [n. 3922]: ,,Si quis autem diligenter et pie incarnationis mysteria con-
sideret, inveniet tantam sapientiae profunditatem quod humanam cognitionem excedat®.

50 GouLD, Graham: Rez. Was Jesus God? In: ] Theol Studies 59 (2009) 850-852, hier
851.

51 HOULDEN, Leslie: Rez. Was Jesus God? In: Int ] Philos Rel 65 (2009) 119-123, hier
120.

52 HUGHES, Gerard ].: Rez. Was Jesus God?
http://www.thinkingfaith.org/articles/BOOK 20081222 1.htm

53 SWINBURNE, Richard: Response to Thomas Weinandy’s review of Was Jesus God?
http://www.firstthings.com/article.php3?id_article=6542: ,The book was intended as an
exposition and justification of the doctrines of the Nicene Creed®.

54 MULLER, Klaus: Rechenschaft iiber den Glauben auf dem Forum der Vernunft.
Debatten in der deutschen Fundamentaltheologie der Gegenwart — nach Rahner. In: RTLu
10 (2005) 183-206, hier 183.

55 MULLER, Klaus: Wieviel Vernunft braucht der Glaube? Erwdgungen zur Begriin-
dungsproblematik. In: DERS. (Hg.): Fundamentaltheologie — Fluchtlinien und gegenwirtige
Herausforderungen. Regensburg: Pustet 1998, 77-100.

56 LOFFLER, Winfried: Wer hat Angst vor analytischer Philosophie? Zu einem immer
noch getriibten Verhdltnis. In: StdZ 225 (2007) 375-388, hier 386.

57 GRUNDMANN, Thomas: Analytische Einfiibrung in die Erkenntnistheorie. Berlin: de
Gruyter 2008, VII.



188 Rezensionsartikel — Besprechungen — comptes rendus

Angelegenheit, sondern beruht unaufgebbar auf geschichtlichen Ereignissen. Die
Verantwortung der im Glauben ,behaupteten Wirklichkeit einer geschichtlich
ergangenen und weitervermittelten Offenbarung gehort [daher auch] vor das
Forum der historischen Vernunft.“58 Die Riickfrage nach dem historischen Jesus
sucht man bei Swinburne ebenso vergeblich wie die Rezeption aktueller exege-
tischer Erkenntnisse.

Trotz der Bewunderung, die Swinburnes argumentativer Rechtfertigung des
christlichen Credos geschuldet ist, bleibt die vom Neutestamentler Leslie Houl-
den aufgeworfene Frage im Recht: ,How can this man feel he has come to a
satisfactory conclusion after so brief a discussion?“5? Nur unter Vorbehalt kann
daher dem Urteil von Marcus Knaup zugestimmt werden, wonach Swinburnes
aktuelles ,,Buch unbedingt zu empfehlen [ist] und einen méglichst groflen interes-
sierten Leserkreis finden [sollte]“.60 Denn um es mit Gerard J. Hughes zu sagen:
» T his book is a very useful start, but certainly not the last word.“61

58 VERWEYEN, Hansjiirgen: Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie.
Regensburg: Pustet 32000, 35.

59 HOULDEN, Leslie: Rez. Was Jesus God? In: Int ] Philos Rel 65 (2009) 119-123, hier
120.

60 KNAUP, Marcus: Rez. Was Jesus God? In: ThPh 84 (2009) 101-103, hier 103.

61 HUGHES: Rez. Was Jesus God?
http://www.thinkingfaith.org/articless BOOK_20081222_1.htm



DRAGOS CALMA

La polysémie du terme averroisme

Une publication salutaire et relativement récente sur ’averroisme juif et latin
apporte des hypothéses intéressantes qui méritent une attention particuliére. Il
s’agit du volume Averroes et les averroismes juif et latin, Actes du Colloque
International (Paris, 16-18 juin 2005), édité par J.-B. Brenet (= TEMA 40).
Brepols : Turnhout 2007.

On note, parmi les études consacrées a I’averroisme latin, que Z. Kuksewicz
revient dans un bref article, sur un de ses sujets préférés : « La Découverte d’une
école averroiste inconnue : Erfurt » (299-306). Il y présente notamment la figure
intéressante, et encore peu étudiée, de Theodoricus de Magdeburg ou Theo-
doricus de Foro, l’auteur des Quaestiones super Physica (Bibliothéque
Universitaire de Wroctaw, ms. IVF9 et Munich, Clm. 8405), des Quaestiones
super De substantia orbis! et d’un commentaire au De anima (Krakéw, Biblioteka
Jagielloniska, 742, f. 157ra-193vb) ; il a étudié la théologie a ’Université de Paris
en 1345-1348, avant de se rendre a Erfurt on il devient professeur auprés de
I’Eglise de Notre Dame. Z. Kuksewicz réaffirme son désaccord avec Sonke Lorenz
qui considérait que les trois textes mentionnés auparavant étaient écrits a Paris ;
selon le savant polonais, au moins deux auraient été composés a Bologne.
L’unique raison donnée est plutét étonnante : « les Quaestiones super Physica
citent le nom d’un philosophe bolonais, contemporain de Théodoric, Matthieu de
Gubbio, le plus important des averroistes bolonais, cité par ses collégues bolo-
nais. Or, il est inconcevable qu’un maitre parisien cite un professeur bolonais
contemporain : les parisiens ne citaient méme pas leurs propres collégues de leur
vivant » (301). Une hypothése sans aucun fondement historique qui ne peut pas
constituer une preuve pour situer ou dater un texte. Il suffit de rappeler qu’un
des maitres parisiens que Z. Kuksewicz connait bien, Siger de Brabant, cite expli-
citement deux de ses contemporains : Thomas d’Aquin et Albert le Grand2. Sans
parler encore d’un autre auteur étudié par le savant polonais, Jean de Jandun, qui
se vante comme étant le premier A connaitre les travaux de Pietro d’Abano (de
Padoue) sur les Problemata3.

Et méme si le texte de la Physique, cité dans ’argumentation de Z. Kuksewicz,
aurait été écrit 2 Bologne, qu’en est-il des deux autres ouvrages ? On lit 4 la
méme page : «et puisquun commentaire au De substantia orbis, considéré
comme une introduction au texte plus ample offert par la Physique, précédait

1 Publié dans THEODORICUS DE MAGDEBURG : Quaestiones super De substantia orbis. Ein
averroistischer Text aus dem XIV. Jh., hg. von Z. Kuksewicz. Wroctaw : Ossolineum 1985.

2 SIGER DE BRABANT : Quaestiones In tertium De anima. De anima intellectiva. De aeter-
nitate mundi (= Philosophes Médiévaux 13), éd. critique par B. Bazdn. Louvain : Publica-
tions universitaires 1972, 81, 1. 78-92: « Per quem autem modum anima intellectiva sit unita
corpori, et separata ab eodem, dicunt praecipui viri in philosophia Albertus et Thomas quod
substantia animae intellectivae unita est corpori dans esse eidem, sed potentia animae intel-
lectivae separata est a corpore, cum per organum corporeum non operetur. Ratio autem Al-
berti, quod [...] Ratio autem Thomae est haec [...] » ; 83, l. 40 : « Et primo de Alberto. Sup-
ponit enim quod [...] » ; p. 84, l. 49 : « Thomas etiam intentum non arguit, sed solum [...] » ;
86, 1. 101 : « Et secundum modum quem dicit Thomas, homo [...] »

3 KUKSEWICZ, Z. : Les Problemata de Pietro d’Abano et leur «<rédaction» par Jean de Jandun,
dans : Medioevo XI (1985) 113-137.



190 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

habituellement le commentaire de cette derniére ceuvre d’Aristote, le De
substantia orbis serait aussi une ceuvre bolonaise. [...] Toutefois, il n’est pas ex-
clut que ses Quaestiones sur le De anima soient de provenance parisienne ».

Z. Kuksewicz posséde probablement des informations que le lecteur ne saurait
pas trouver par lui-méme, mais qui ne sont pas non plus indiquées dans ’article ;
en effet, aucun des documents que nous connaissons n’atteste ce que soutient le
chercheur polonais. Dans les statuts de 1405 de ’Université de Bologne on trouve
seulement que le professeur ordinaire enseigne lors de la premiére année la
Physique d’Aristote (et le livre I du De generatione et corruptione) et le professeur
extraordinaire enseigne lors de la deuxiéme année un De substantia orbis (sans le
nom d’auteur) qui serait probablement le De mundo du Ps.-Aristotet. Méme si
’on faisait encore une concession a la thése de Z. Kuksewicz et ’on supposait
qu’il s’agit bien du texte d’Averroes, le De substantia orbis n’était pas enseigné
avant la Physique. Ceci est donc un autre argument sans fondement : il est alors
évident que la question de la formation et notamment de ’enseignement de Theo-
doricus nécessite des réponses plus détaillées fondées sur des données plus solides
que nous ne saurons pas donner ici.

Si I’on reprend P’argumentation de Z. Kuksewicz, Theodoricus aurait été a
Erfurt vers 1350, mais on connait seulement des textes qu’il aurait enseignés a
Bologne et/ou 2 Paris, avant cette date. De la méme école averroiste, Z. Kukse-
wicz mentionne encore Henricus de Wesalia qui aurait enseigné a I’école aupres
de I’église de St. Séverin dans les années 1340-1362 (on a de sa plume des
commentaires ad litteram sur 1’Analytica Priora, Physica, Metaphysica) ;
Hermanus de Winterswijk qui quitte Erfurt en 1360, mais on connait de lui des
Questiones sur le De generatione et sur les livres VII-XII Metaphysicae ; et, enfin,
Magister Hermanus qui est ’auteur des Questiones super De anima, livres I et II.
Vu cet enseignement assez intéressant dans les diverses écoles d’Erfurt, pourquoi
ne pas supposer que Theodoricus aurait exposé dans cette ville les trois textes qui
lui sont attribués ? D’autant plus que Henricus de Wesalia a, lui aussi, un
commentaire a la Physique, et Magister Hermanus un commentaire au De anima
faits a Erfurt.

Ce qui nous parait cependant le plus important, du point de vue de I’histoire
de laverroisme latin, est I’interrogation a laquelle Z. Kuksewicz essaie de ré-
pondre 2 la fin de son article : dans quelle mesure peut-on parler d’une conver-
gence d’idées et de thémes entre ces auteurs comme laisse entendre la déno-
mination « école averroiste d’Erfurt » ? Espérons que la nouvelle édition de son
ouvrage De Siger de Brabant a Jacques de Plaisance qui paraitra, selon ’annonce
de P’auteur, sous le titre La théorie de intellect chez les averroistes latins du
Moyen Age, apportera des renseignements supplémentaires et plus précises a cette
question.

D.N. Hasse pose une interrogation semblable dans I’article : « Averroica secta.
Notes on the Formation of Averroist Movement in Fourteenth-Century Bologna
and Renaissance Italy » (307-332). Il reprend le probléme de I'usage du terme
averroista et souligne, 2 juste titre, que les recherches se font surtout a partir de
quelques textes imprimés et qu’elles portent rarement sur des traités non-psycho-
logique et d’autant moins sur d’autres universités que celles de Paris, Bologne et

4 MALGOLA, C. : Statuti della Universita e dei Collegi dello Studio Bolognese. Bologna :
1888, 274. Cf. GRENDLER, P.F. : The Universities of the Italian Renaissance. Baltimore : The
Johns Hopkins University Press 2002, 270.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 191

Padoue (I’école d’Erfurt constitue, d’ailleurs, une exception notable) ; il constate,
enfin, le manque d’un inventaire systématique des références médiévales aux
averroistae. Malgré ces notes critiques, D.N. Hasse ne suit pas un autre chemin
dans son article : son analyse porte sur les doctrines de l’intellect 3 Padoue
notamment (mais aussi a4 Paris et 2 Bologne) et considére seulement les textes
imprimés (incunables ou éditions récentes).

En ce qui concerne I’usage du mot averroista, D.N. Hasse distingue deux cas
possibles : (1) les auteurs qui se déclarent eux-mémes averroistes et (2) les auteurs
sont désignés de la sorte par leurs contemporains.

(1) Dans la premiére catégorie, il mentionne uniquement Pietro Pomponazzi
selon la célébre formule : « multi averroistae de quorum numero ego sum,
<dicunt> quod secundum ipsum deus continue conservat mundum [...] ».

(2) Pour la seconde catégorie, D.N. Hasse revient sur les occurrences incon-
tournables de Thomas d’Aquin, Gilles de Rome (observation : dans les textes cités
a la note 11, p. 310, le mot averroista n’apparait pas), Roger Bacon et Raymond
Lulle (309-311). Il omet cependant le cas trés important de Pierre de Jean Olivi>
qui désigne a cinq reprises certains de ses adversaires du nom d’averroistae (a la
fin des années 1270) et le terme couvre une diversité des doctrines. En reprenant
ici les conclusions de S. Piron6, notons que chez Olivi 'imposition du méme
qualificatif, averroista, ne nie pas les singularités des personnages concernés, car
le groupe ainsi désigné n’a pas d’unité doctrinale interne — ce qui contredit, a
juste titre, la supposition de D.N. Hasse : « it has long been observed that the
term ‘Averroista’, since its firts occurrence in Thomas Aquinas’ De wunitate
intellectus, was linked to a specific philosophical position : Averroes’ unicity
thesis » (316-317). D’ailleurs, plusieurs études, dont notamment celui de R. Im-
bach, ont fait disparaitre le spectre d’un averroisme monosémique? ; D.N. Hasse
semble cependant vouloir le ressusciters.

Nous considérons aussi que D.N. Hasse traite d’une maniére trop rapide le
XIVe siécle et le XV siécle : «in the course of the fourteenth century, the
polemics against Averroes continue, but references to Averroists remain scarce »
(311). Les seuls exemples cités par D.N. Hasse, provenant de Guillaume
d’Alnwick, mentionnent des formules comme « sequaces opinionis Commenta-

5 Cf. KRIZOVLJAN, H. : Controversia doctrinalis inter magistros franciscanos et Sigerum de
Brabantia, dans : Collectanea Franciscana 27 (1957) 121-16S5, ici 123, n. 2 ; KENT, B.:
Virtues of the Will. The transformation of Ethics in Late Thirteenth Century. Washington :
The Catholic University of America Press 1995, 43—-44 ; et notamment PIRON, S. : Olivi et les
averroistes, dans : CALMA, D. / COCCIA, E. (éds) : Les Sectatores Averrois. Noétique et cosmo-
logie au XIII°-XIV* siécles. Separatum de Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie
53 (2006) 1/2, 250-309.

6 PIRON, S. : Olivi et les averroistes, 306.

7 IMBACH, R. : L’averroisme latin du XIII¢ siécle, dans : IMBACH, R. et MAIERU, A. : Gli
studi di filosofia medievale fra otto et novocento. Atti del convegno internazionale Roma, 21-
23 settembre 1989. Roma : Edizioni di storia e letteratura 1991, 191-208. Voir aussi
SCHMITT, Ch.B. : Renaissance averroism stuied through the venetian editions of Aristotle-
Averroes, dans : L’Averroismo in Italia. Roma : Accademia Nazionale dei Lincei 1979, 121-
142, notamment 122.

8 11 n’est cependant pas le seul qui défend encore cette idée héritée de Renan : J.M. Ayala
Martinez, par exemple, adopte la méme position dans éFue Averroes un averroista ¢ dans :
Averroes y los averroismos. Actas del III Congreso Nacional de Filosoffa Medieval. Saragossa :
Sociedad de Filosofia Medieval 1999, 257-266.



192 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

toris ». On devrait cependant noter qu’au début du XIV¢ on a Raymond Lulle qui
utilise le terme averroista plus de 191 fois. Le méme qualificatif se lit dans des
traités de médecine de la fin du XIVe siécle et du début du XV© siécle ; ce qui est
intéressant non seulement pour la réaction contre ’averroisme dans d’autres
domaines que la philosophie, mais aussi pour la polysémie du mot. Regardons

~

aussi 1’ceuvre d’Antoine Ricart, médecin catalan des rois d’Aragon de 1395 a
1422, et notamment trois passages qui attestent clairement que certains médecins
étaient considérés par leurs collégues comme averroistes?.

Plus tardivement, aux XVI¢ et XVII® siécles, le mot averroista désigne toujours
des doctrines variées : Maurice du Port, le célebre commentateur de Duns Scot,
I'utilise 4 propos d’une théorie spécifique de I’analogie de I’étrel0, tandis que
Leibniz I'utilise comme synonyme pour spinozistes!! ou pour dénommer ceux qui

9 ANTOINE RICART : Libellus de quantitatibus et proportionibus humorum, publié par
DUREAU-LAPEYSSONNIE, Jean-Marie : L’ceuvre d’Antoine Ricart, médecin catalan du XV*
siécle. Contribution a I’étude des tentatives médiévales pour appliquer les mathématiques a la
médecine, dans : G. BEAUJOUAN et al. : Médecine humaine et vétérinaire a la fin du Moyen
Age. Genéve: Droz 1966, 297 : «Et, ut servetur uniformitas augmentorum, erit inde
processus ad gradus ulteriores per sesquialteram. Ex quo sequitur quod summa humorum
repletionis primi gradus habet se in sesquialtera proportione ad summam optimam, et secundi
ad primum et sic consequenter. Et si gaverroysta nollet hoc concedere, ymo poneret primum
augmentum dupli [...] »; 301: «ergo 12 cotile esset medietas tocius latitudinis secundi
gradus aut, secundum ymaginationem sumptam ex diferentiis graduum, diceret averroysta
quod esset tercia pars tocius latitudinis etc., et per consequens, secundum viam nostram,
sequitur quod latitudo tercii est 36 cotile, et sic latitudo quarti 54 cotile, et sic latitudo secun-
di 24 cotile [...] » ; 318 : « Unde inquirendum est de quolibet gradu humoralis qualitatis in
qua proportione se habent mutuo quatuor humores et hoc videtur velle Avicenna, prima pri-
mi, quarta, primo, in fine capituli, quando dicit : ‘Et dicunt quidam’ et est prima conclusio
quod, in temperamento proportionis humoralis, quantitas sanguinis est in quadruplo major
quam melencolia : patet quia, sicut temperata complexio excedit temperamentum ponderis
augmento quadruplici, sic in temperamento humorali. Est verum quod averroysta diceret
quod in triplo, sed nos loquimur nunc supponendo proportionem dupli in sciencia de
gradibus secundum Alquindum ».

10 MAURICE DU PONT in : DUNS SCOTUS : Opera omnia. T. VI : Metaphysica, lib. IV, q. I,
ed. L. Weddin. Lyon 1693, Paris 1893, 156 : « Sed notabis quod in tota hac disputatione
contra opinionem Avicennae, ut ostendantur argumenta non valere, addidit Doctor respon-
siones immediate, vel in margine ; unde dicuntur extra, vel in littera formaliter, et postmo-
dum assignatae sunt, ut supra. Efficacissimae tamen sunt, quare defendes ea ; et licet multi
conentur infringere ipsas, et similiter satisfacere argumentis ad oppositum, tu tamen assume
gladium solertiae Scoticae, et scutum sincerae veritatis Aristotelis, et clypeos confringes, et
capras disperdes, et garrulos dissipabis longuenter, et averroystarum umbrosas frondes ».
Texte déja cité dans le célébre article d’E. GILSON : Avicienne et le point de départ de Duns
Scot, in : AHDLMA 2 (1927) 105, n.2.

11 LEIBNIZ, G.W. : De accidentibus, ed. G. Grua, Textes inédits d’aprés les manuscrits de
la Bibliothéque provinciale de Hanovre. T. 11. Paris : PUF 1948, 546 : « Sequetur ergo omnes
sublatas esse de natura substantias mutabiles, qua ratione incideremus in dogmata Spinosae et
Averroistarum, et quorundam veterum qui solum Deum tanquam substantiam sive Naturam
considerantes creaturas non aliter quam ut Dei modos habent ». Il est également intéressant
de noter une autre occurrence du terme dans un fragment qui Passocie aux épicuriens :
« Marsilius Ficinus Florentinus Ioanni Pico Mirandulano Conphilosopho suo, S.D. Scribis
amice quam optime (quod mihi omnius est gratissimum) te multis quotidie suaedere, ac iam
persuasisse nonnuliis, ut epicurea impietate relicta, vel Averroica quadam opinione post-
habita, piam de anima Deoque sequantur Platonis nostri sententiam » (FICINO, Marsilio :
Opera omnia. Torino : Bottega d’Erasmo 1962, 930).



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 193

acceptent que la matiére premiére est infinie et indéterminée!2, Par ce qualificatif,
on désignait donc plusieurs doctrines et non seulement les trés communes théo-
ries de 'unité de I’intellect, de ’éternité du monde ou de I’infinité de la puissance
divine (- la derniére étant attribuée aux averroistes par Raymond Lulle). Tout
cela aurait du attirer ’attention des chercheurs sur le fait que le sens que Thomas
donne au mot averroista n’est qu'un des multiples acceptions de ’averroisme.

Nous devons cependant admettre avec D.N. Hasse qu’au XIV* siécle et dans la
premiére moitié du XV¢ les occurrences visant les averroistes sont plutét rares.
D.N. Hasse souléve ainsi une trés intéressante question : est-ce que les polé-
miques du XIV¢ et du XV¢ siécles visent plus Averroés que ses défenseurs latins ?
Si oui, quelle en est la raison et que faut-il en conclure ? La réponse de D.N.
Hasse est rapide : « one conclusion from this brief survey is that the external
evidence for the existence of ‘Averroists’ and thus also for the existence of an
Averroist current is much more convincing around 1500 than in the Middle
Ages » (315). Cet argument n’a pas une grande valeur étant donné que si la
présence d’une « preuve externe » (i.e. I'usage explicite du mot averroista) peut
indiquer I’existence effective d’une école ou d’un courant de pensée, le contraire
n’est pas valable : ’absence du mot ne constitue pas une preuve de la non-
existence de ce courant de pensée. Il suffit d’observer que les auteurs bolonais du
XIVe siécle (Taddeo da Parma et les autres) ne sont pas nommés averroistae par
leur contemporains et pourtant ils étaient des féroces défenseurs d’Averroés (pour
Punité de I’intellect et pour d’autres doctrines).

Dans le méme sens, nous avouons une certaine réserve en ce qui concerne la
méthode de compter pour chaque siécle les défenseurs de I'unité de ’intellect afin
de constituer un classement des périodes les plus averroistes («in Renaissance
Italy, the number of scholars who adopt the unicity thesis is larger than in the
fourteenth century », 321). Il est évident que ce genre de comparaison n’a aucune
valeur étant donné que le calcul prend en compte seulement des textes édités et,
dans les meilleures des cas, des incunables ; mais que reste-t-il de tous les textes
inédits (sans rien dire des ouvrages détruits ou perdus au cours des siécles) ? Il
vaudrait mieux les éditer que les ignorer.

L’étude de D.N. Hasse veut aussi apporter des preuves internes (doctrinales),
mais il prend en compte uniquement, et sans surprise, la doctrine de Pintellect
unique. Il distingue cinq groups de partisans de cette doctrine (317-322) qui
correspondent aux quatre phases de I’averroisme latin de la classification de Z.
Kuksewicz (dans De Siger de Brabant a Jacques de Plaisance), auxquelles il ajoute
la cinquieme phase : les auteurs de la Renaissance. Celle-ci se caractérise, selon
D.N. Hasse, par les disputes entre les membres de la secta Averrois a propos de la
spécificité de la pensée du Cordouan (324). Sont analysés Nicoletto Vernia,
Agostino Nifo, Paul de Venise, notamment a propos de leur réaction face a la
doctrine des espéces intelligibles de Jean de Jandun ; viennent ensuite, Marc-
antonio Zimara et son attaque probable contre Nifo, Pietro Pomponazzi et la
reprise de Siger de Brabant, Jean de Jandun, Jean Baconthorpe ; la derniére
position étudiée est celle de Luca Prassicio qui attaque Pomponazzi and Nifo —
chacun de ces auteurs essayant de trouver la véritable pensée d’Averroés,

12 LEIBNIZ, G.W. : Sdmtliche Schriften und Briefe. 2. Reibe, Bd. 1. Berlin : Akademie-
Verlag 1926, 26 : «[...] quantitatem quoque habet materia, sed interminatam, ut vocant
Averroistae, seu indefinitam ; dum enim continua est, in partes secta non est, ergo in termini
in ea dantur ».



194 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

déchargée de toutes les interprétations des latins. Selon D.N. Hasse, Jean
Baconthorpe serait, avant le XV® siécle, « the sole exception to the trend of ano-
nymous references » (330) a polémiquer explicitement avec d’autres averroistes
(en 'occurrence Thomas Wilton) ou a combattre les mauvaises lectures d’Aver-
roes.

Il faudrait regarder des manuscrits pour nuancer des propos aussi caté-
goriques : ’averroiste Antoine de Parme cite, au tout début du XIV* siécle, Siger
de Brabant : dans un texte, en copiant de trés longs extraits du De anima intel-
lectiva qu’il nie dans la conclusion finale!3 ; dans un autre texte, pour accepter la
doctrine de Poperans intrinsecum qui est conforme a la pensée d’Averroés!4 ou
pour le ridiculiser parce qu’il était incapable d’expliquer a quelle catégorie appar-
tiennent les espéces intelligibles!5. Nombreuses sont aussi ses attaques contre

13 ANTOINE DE PARME : Questio de unitate intellectus. Bibliotheéque Universitaire
Egyetemi Konyvtar de Budapest, ms. lat. 17, f. 164vb : « Preterea, magister Suggerius arguit
sic : illud quod habet esse absolutum a primo creante aliquem numerum seu differentiam seu
multitudinem, illud caret numero seu multitudine. Sed anima intellectiva est huiusmodi. Ergo
et cetera. Maior est evidens et minor probatur quia causa multitudinis et differentie nume-
ralis, sicut unus asinus differet ab alio quia forma speciei habet esse in diversis partibus
materie, et sic relinquitur quod materia est causa numeri et differentie et multitudinis existen-
tium in eadem specie. [...] Preterea, nulla forma per se subsistens, habens esse absolutum a
materia potest habere plura individua numero differentia. Sed anima intellectiva est huius-
modi. Quare et cetera. Minor est evidens et probatio maioris patet quia tunc esset de se
individuata et tunc non posset multiplicari, quod sic declaratur : cum enim homo de sui ra-
tione esset iste, sicut Socrates vel Plato, sicut non possunt esse plures homines quorum quilibet
esset Socrates, ita non possunt esse plures homines. Nunc autem, si homo esset per se subsis-
tens <abstractum> a singularibus, homo de sui ratione esset individuatum. Omnis igitur
habens esse per se subsistens et habens esse absolutum habet de sui ratione esse individuatum.
Et si aliquis dicat quod Deus potest facere animam intellectivam similem in te et in me, dicen-
dum quod non est verum. Deus enim non potest facere contradictoria simul, nec posset facere
quod essent plures homines quorum quilibet esset iste Socrates. Sic enim faceret quod ipsi
essent plures homines et unus, plures et non plures, unus et non unus. Si igitur anima
intellectiva est aliquid individuatum, ut dictum est, esset facere aliquam animam intellectivam
cum illa que nunc est, esset illam factam esse aliam et eamdem cum alia. In separatis enim a
materia individum est sua species et sub specie est etiam ipsum contineri sub alio individuo;
quod est impossibile. ». Cf. SIGER DE BRABANT : De anima intellectiva, 101, 1. 22-102, 1. 28 ;
101, 1. 18-22; 102, 1. 29-44 ; 103, 1. 48-59. Les passages en italiques correspondent au texte
de Siger. Nous gardons la graphie des manuscrits.

14 ANTOINE DE PARME : Dubia et remotiones circa intellectum agentem et possibilem. Vat.
lat. 6768, f. 166ra : « Sugerius dat unum simile de arte hedificii : nam quando ego edifico
lignum quia ars hedificii est in anima mea et est extra lignum ideo lignum dicitur moveri ab
extra quia movetur ab arte que est extra ipsum. Si ergo nos poneremus quod ars hedificandi
esset coniuncta ligno sicut est coniuncta mihi, tunc lignum diceretur hedificari ab intrinseco
et formaliter operari per talem artem et nullus tamen poneret quod ars illa daret esse ligno.
Simile est hic quia intelligere et intellectus non sunt nisi velud artes quedam. Sic ergo apparet
per quem modum intellectus est forma nobis secundum Averroym ». Cf. SIGER DE BRABANT :
De anima intellectiva, 75, 1. 68-74.

15 ANTOINE DE PARME : Dubia et remotiones circa intellectum agentem et possibilem. Vat.
lat. 6768, f. 167ra : « Sed ex alia parte, ponere quod iste species (intelligibiles — n.n.) sint
quedam substantie videtur absurdum dicere tum species iste fiunt abstracte a speciebus ima-
ginatis ; tunc si poneremus quod essent substantie, poneremus etiam quod in ipsa ymagina-
tione reciperentur substantie. Quod absurdum videtur et ideo difficile est videre quid sint.
Dico adeo quod Sugerus Magnus nescivit determinare quid sint, ymmo dixit quod tu legas in
Predicamentis si vis scire in quo predicamento sint. Actamen quantum ad nostrum propo-



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 195

Thomas d’Aquin et Gilles de Rome, cités explicitement par Antoine, parce qu’ils
ont mal interprété Averroés!6. Il ne faut donc pas attendre la Renaissance pour
voir surgir ce genre de problématique.

D.N. Hasse note également que le débat entre les averroistes de la Re-
naissance « clearly indicates that Averroes was taken very seriously not only as a
commentator, but as a philosopher » (331). Comme si avant cette période, en
raison du prétendu manque de polémique entre les sectateurs d’Averroés, celui-ci
n’était pas trés sérieusement pris en compte ! Si cela était le cas, comment expli-
quer alors que Jean de Jandun commente le De substantia orbis et son contem-
porain, le trés souvent oublié Urbanus Bononiensis, commente le commentaire
d’Averroés a la Physique d’Aristotel”. D’ailleurs, Urbanus est nommé par ses
contemporains Doctor Averroista ou Urbanus Averroista (deux occurrences
supplémentaires du mot averroista pour les amoureux des statistiques).

Une autre maniére de comprendre a quel point les auteurs du XIII® siecle
prenaient trés sérieusement Averroés, c’est d’étudier sa présence réelle dans les
textes et notamment a partir des citations explicites chez des auteurs qui ne
comptent pas parmi ses sectateurs.

C’est exactement ce que fait F. Caldera dans son article : « La source inatten-
due d’un ‘neo-augustinien’ : Averroés dans le Commentaire sur les Senteces de
Guillaume de la Mare » (275-298). L’enjeu de cette étude est de changer I’image
figée de ce franciscain connu surtout pour son Correctorium fratris Thomae.

Avant de présenter ces nouveaux aspects, F. Caldera s’attaque a une vielle
tradition historiographique, la seule qui, selon elle, existerait a ce sujet et qui
considére I’anti-averroisme comme la plus vive expression de St. Bonaventure et
de ses disciples. Elle ne connait pas malheureusement I’article de G.J. McAleer

situm spectat, quia non impedit, dicamus quod sit de genere accidentis eo quod id videtur
magis probabile secundum quod communiter ponitur et quod sit de genere quantitatis licet
sint quidam qui dicant quod sint de genere relationis ». Je n’ai pas trouvé le lieu auquel
Antoine fait référence.

16 ANTOINE DE PARME : Dubia et remotiones circa intellectum agentem et possibilem. Vat.
lat. 6768, f. 165r : « Et hoc ipsi arguunt ex dicto Averroys qui dicit quod intellectus possibilis
sit forma in nobis per speciem intelligibilem. Ergo cum species intelligibilis sit ipsa intellectio
et ipsum intelligere dicunt quod intentio eius est, cum intelligere sit operatio eius, quod ope-
ratio sit coniuncta, sed substantia sit separata. Sed isti male opinionem eius recitant et cito
posset cavillari quia si operatio est coniuncta corpori de necessitate et substantia eius est
coniuncta corpori eo quod accidens non separatur a suo subiecto, et ideo si eius accidens est
coniunctum materie et subiectum est coniunctum materie. Et ideo non est hec intentio eius.
Sed intentio eius est : quia et substantia intellectus et intelligere ipsum utraque hec posuit
separata et quodammodo coniuncta » ; Ibid., f. 165v: « Et non debet deduci hoc ad
intentionem eius sicut quidam deducunt. Dicit enim Egidius quod Commentator ideo dicit
quod nos dicebamur intelligere per intellectum et quod intellectus uniebatur nobis, quia spe-
cies intelligibilis eadem est que habet esse in intellectu et in ymaginatione. Quia ergo eadem
est species, ideo intellectus per speciem unitur nobis. Sed ipse solvit hoc et dicit quod licet sit
eadem, tamen habet esse alio et alio modo et ideo propter hoc non diceremur intelligere for-
maliter. Sed ipse male deducit eius verba. [...] Sed debet deduci illo modo quo dictum est et
tunc apparet qualiter intellectus unitur nobis sic quod per ipsum nos dicimus formaliter in-
telligere ».

17 Sur Urbanus voir ’excellent article de ERMATINGER, Ch. : Urbanus Averroista and some
early fourteenth century philosophers, dans: Manuscripta 11 (1967) 3—38. Plus récemment voir
SCHMIEJA, H.: Urbanus Averroista und die mittelalterlichen Handschriften des Physik-
kommentars von Averroes, dans : Bulletin de philosophie médiévale 42 (2000) 133-153.



196 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

qui avait déja montré, en 1996, 'importance des citations explicites d’Averroés
chez Richard de Middleton (Mediavilla) et Roger Marston au sujet de la matiére
premiérel8, Il aurait été également trés utile de considérer les conclusions de
Particle publié en 1992 par E. Michael, « Averroes and the Plurality of Forms »
(Franciscan Studies 92 (1992) 155-182) qui analyse explicitement la présence des
citations d’Averroés dans le Correctorium de Guillaume de la Mare (161-163),
dans le De gradu formarum de Richard de Middleton (Mediavilla) et chez d’autres
franciscains (Duns Scot, Roger Marston, Pierre de Jean Olivi, Guillaume d’Ock-
ham). E. Michael démontre que les citations d’Averroés dans le Correctorium,
concernant la pluralité des formes substantielles, sont utilisées pour attaquer la
position de Thomas!?. Ces manques bibliographiques ne diminue cependant pas
I’originalité de I’étude de F. Caldera, qui se caractérise par une minutieuse ana-
lyse des citations du Cordouan. Elle montre ainsi que Guillaume de la Mare le
cite pour trois grands thémes : théologie, psychologie et cosmologie.

Il est manifestement intéressant de constater que Guillaume se sert d’Averroés
pour démontrer la nécessité du monothéisme chrétien (279) ou dans les questions
sur les attributs divins (281sq.). En ce qui concerne la théorie du non-étant (284),
on pourrait ajouter a I’analyse de F. Caldera qu’une citation explicite d’Averroés
utilisée par Guillaume de la Mare se trouve chez Thomas, mais d’une maniére
tacite20, Guillaume est plus proche d’Averroés que Thomas qui I’interpréte plutot,
mais sans s’éloigner de sa source cachée. Dans ce cas, au moins, il est évident que
Guillaume ne reprend pas la citation ou les références de Thomas (pour répondre
partiellement 2 la question de F. Caldera p. 296) qui, a notre connaissance, ne
mentionne jamais les livres V et VI du commentaire d’Averroés a la Physique.

18 MCALEER, G.]. : Augustinian Interpretations of Averroes with respect to the Status of
Prime Matter, dans : Modern Schoolman 73 (1996) 159-172.

19 Sur I'usage d’Averroés contre Thomas voir aussi MCALEER, G.].: Disputing the Unity
of the World. The Importance of Res and the Influence of Averroes in Giles of Rome’s Critique
of Thomas Aquinas concerning the Unity of the World, dans : Journal of the History of Philo-
sophy 36/1 (1998) 29-55.

20 Au tableau donné par F. Caldera j’ajoute le passage de Thomas et le texte commenté
de la Métaphysique d’Aristote (XII, 2, 1069b 25-30), dans la traduction de Guillaume de
Morbeke, est : « Dubitabit autem utique aliquis ex quali non ente est generatio; tripliciter
enim non ens. Si itaque aliquid est potentia, at tamen non ex quocumgque sed alterum ex
altero. Neque sufficiens quia simul res omnes; differunt enim materia, quoniam quare infinita
facta sunt sed non unum? Intellectus enim unus; quare si et materia una, illud factum est actu
cuius materia erat potentia ». THOMAS D’AQUIN : Metaphysica, 1. 12, lec. 2 (Marietti, 2437,
571) : « Deinde cum dicit dubitabit autem solvit quamdam dubitationem circa praedeter-
minata; dicens, quod aliquis potest dubitare, cum generatio sit transmutatio de non ente in
ens, ex quo non ente in ens fit generatio. Dicitur enim non ens tripliciter. Uno modo quod
nullo modo est; et ex tali non ente non fit generatio, quia ex nihilo nihil fit secundum na-
turam. Alio modo dicitur non ens ipsa privatio, quae consideratur in aliquo subiecto: et ex
tali non ente fit quidem generatio, sed per accidens, inquantum scilicet generatio fit ex
subiecto, cui accidit privatio. Tertio modo dicitur non ens ipsa materia, quae, quantum est de
se, non est ens actu, sed ens potentia. Et ex tali non ente fit generatio per se. Et hoc est quod
dicit, quod si aliquod non ens est ens in potentia, ex tali, scilicet non ente, fit generatio per
se ». Voici le texte d’AVERROES : In Metaph. X1, c. 11, f. 297 rb D : « Non ens enim dicitur
tripliciter. Et intendit, quorum unum est non ens simpliciter, quod non habet esse, neque
imaginationem. Secundum est non esse, quod est in materia, scilicet privatio formarum.
Tertium est ens in potentia. Ens enim in potentia dicitur non ens, scilicet non ens in actu ».



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 197

Une autre source intermédiaire que Guillaume n’a pas consultée, au moins
pour certains fragments, est Albert le Grand ; la preuve en est une citation que
Guillaume fait du commentaire au De celo d’Averroés (cité par Caldera p. 288
d’apres I’édition incunable malgré la nouvelle édition de 20032!) a propos de la
doctrine de la duplex alteratio ; dans le De homine, Albert traite le sujet selon la
maniére d’Averroés, sans le citer cependant?2. Thomas, quant a lui, traite de la
duplex alteratio d’une maniére étrangére a Averroés (qui n’est pas cité) et a
Albert, mais proche sous certains aspects (expressions et thématique) de
Guillaume?3, La citation donnée et le théme lu chez Albert se trouvent également
chez Roger Bacon et Nicolas de Strassbourg?4. Peut-on alors conclure que
Guillaume lit et cite Averroés avec des intermédiaires ?

En ce qui concerne la constitution ontologique des substances spirituelles, F.
Caldera observe que Guillaume associe les saints et Averroés contre Thomas
(« sed hoc est contra sanctos et contra Commentatorem », 295). La polémique de
Guillaume se déroule donc sous la forme d’un antithomisme rushdien, une forme
d’opposition au maitre dominicain qui mérite d’étre comparée aux autres mani-
festations antithomistes médiévales.

Les thémes cosmologiques (le ciel empyrée et le mouvement des astres) sont
traités par Guillaume de la Mare en faisant appel au Cordouan qu’il accepte,
parfois, au détriment de Bonaventure (291) ou Augustin (292sq.).

L’étude de tous ces aspects représente la preuve irréfutable que Guillaume
considére Averroés comme une véritable autorité philosophique a laquelle il
recourt pour nombre de ses théses, bien que les questions dangereuses (I’unicité
de Pintellect etc.) soient rejetées (295). Ce qui est effectivement une marque
d’originalité de Guillaume ; mais on ne peux pas partager I’idée que en raison de
cet usage d’Averroés, Guillaume est « un penseur assez isolé a son époque »
(295) : les études de E. Michael et G.J. McAleer ont démontré que d’autres

21 AVERROES : Cordubensis Commentum Magnum super libro De celo et mundi
Aristotelis, ed. F. J. Carmody, R. Arnzen, G. Endress. Leuven : Peeters 2003.

22 ALBERT LE GRAND : De quatuor cocequeevis, 111, q. 7, art. 3, ad 2 (Borgnet, t. 34, 402) :
« Ad aliud dicendum, quod duplex est alteratio : quaedam enim est alteratio quae exigit
praeparationem ipsius subjecti per qualitates sensibiles secundum tactum : et haec praecedit
generationem. Quaedam est sine praeparatione subjecti, sicut est immutatio diaphani a lucido
vel tenebroso praesente ; et haec non praecedit generationem de necessitate : et haec est
alteratio orbis et lunae : luna enim propter inferioritatem sui orbis ignobilior est caeteris
stellis, et ideo talem recipit immutationem, nihilomnibus tamen orbis in qualibet parte non
stellata secundum hujusmodi alterationem alterator ».

23 THOMAS D’AQUIN : Super Sent., lib. 1 d. 17 q. 2 a. 1 ad 5 : « Ad quintum dicendum,
quod, cum alteratio passiva includat in intellectu suo passionem, sicut duplex est passio, ita et
duplex est alteratio. Dicitur enim communiter passio uno modo omnis receptio, secundum
etiam quod intelligere pati dicitur, et sic etiam alteratio secundum istam passionem consistit
in qualibet variatione circa receptionem alicuius qualitatis; et hoc modo potest esse alteratio
etiam in substantiis pure intellectualibus, et sic alteratio potest esse in caritate. Alio modo
dicitur proprie passio, quando abiicitur aliquid a substantia, et hoc est ex actione contrarii
transmutantis; et secundum istam passionem alteratio dicta non est nisi circa sensibilia et cir-
ca sensibilem partem animae per se, et circa intellectum per accidens, quantum ad illas
qualitates quae in parte intellectiva ex sensibus oriuntur, sicut sunt omnes habitus acquisiti;
quorum non est caritas ».

24 BACON, Roger: Opera hactenus inedita, ed. Robert Steele. Vol. 7. Oxford: Clarendon
Press 1941, 48. NIKOLAUS VON STRASSBURG : Summa, lib. 2, tract. 1-2, ed. Gianfranco
Pellegrino. Hamburg: F. Meiner 2009, 21.



198 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

franciscains s’en servaient ; parmi les dominicains, il faut mentionner notamment
Dietrich de Freiberg et Meister Eckhart qui trouvent en Averroés le support pour
de trés nombreuses doctrines (I’intellect agent, les accidents etc.). Pour tous ces
auteurs, et d’autres encore, « Averroés est siirement un philosophe d’envergure
qui doit étre apprécié comme tel, et non pas seulement comme exégéte des textes
d’Aristote » (296). Une conclusion évidemment correcte et contraire a celle de
D.H. Hasse.

Le genre d’étude que F. Caldera entreprend est essentiel pour une meilleure
connaissance de la réception d’Averroés dans le monde latin ; il faudrait multi-
plier les analyses minutieuses, bien que trés fastidieuses, des citations explicites
du Cordouan (les implicites sont plus difficiles 2 identifier), les comparer au texte
source, les expliquer doctrinalement (en tenant compte des déformations opérée
par 'auteur) et déterminer ensuite la dette philosophique envers la source. On ne
peut que saluer ’entreprise de F. Caldera et espérer qu’une étude plus ample sur
toutes les citations d’Averroés dans le Commentaire de Guillaume de la Mare soit
prochainement publiée.

Le volume édité par J.-B. Brenet est particuliérement important pour les
recherches sur Averroés et sa fortune dans les milieux latin et hébreu. Il est la
preuve que ’averroisme ou le rushdisme continue de susciter I’intérét des spécia-
listes et que pour apporter du neuf il faut dynamiser la recherche : publier les
nombreux textes inédits annoncés depuis plus de vingt ans ou déléguer d’autres
personnes pour cette tiche, proposer des méthodes nouvelles ou moins usitées
(par exemple, I’analyse des citations explicites ou implicites), trouver des nou-
velles interrogations philosophiques et historiques. Mais, avant tout, il est grand
temps d’éditer des auteurs comme Jean de Jandun (qui ne dispose d’aucune édi-
tion et étude philologique véritable) ou Siger de Brabant (la moitié de ses textes
sont encore inédits) ; ensuite, chercher de nouveaux textes et constituer un
catalogue détaillé des manuscrits averroistes afin de comprendre la circulation des
textes et des idées. Cela demande cependant un travail en équipe et des collabo-
rations internationales coordonnées par une commission ; la SIEPM serait évi-
demment le cadre idéal pour une telle tiche.



REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

KRUGER, Malte Dominik: Géttliche Freiheit. Die Trinitdtslebre in Schellings
Spdtphilosophie (= Religion in Philosophy and Theology 31). Tiibingen: Mohr
Siebeck 2008. 346 S. ISBN: 978-3-16-149533-5.

Kriigers vorliegende Arbeit versucht eine Darstellung der Trinititslehre von
Schellings Spitphilosophie. Sie verdankt sich dabei einer doppelten Fragestel-
lung: Einerseits geht es um die Darstellung eines der differenziertesten
Trinititskonzepte der Theologiegeschichte, in der der dogmatischen Tradi-
tion ebenso wie der philosophischen Erkenntnis bis hin zur Kritik Kants
Rechnung getragen werden soll, andererseits geht es um ein Denken von Frei-
heit. Diese ist, so Kriiger Schelling folgend, ,was die Welt im Innersten
zusammenhilt“ (V). Kriigers Leitthese ist, dass menschliche Freiheit gerade in
der Erkenntnis der Freiheit Gottes gedacht und zum Ausdruck gebracht
werden kann, denn nur der ,funktionslose Gott erfiillt die Funktion, die Welt
des Menschen in ihrer faktischen Eigenstindigkeit verstindlich zu machen®
(284).

Fiir die Realisierung dieses anspruchsvollen Konzepts interpretiert Kriiger
die beiden Hauptwerke der Spatphilosophie Schellings, die er sehr gekonnt in
Beziehung zu einander setzt, nimlich die Darstellung der reinrationalen Philo-
sophie und die Philosophie der Offenbarung, bei der er aus gut begriindeten
Motiven die Urfassung heranzieht. Dadurch gelingt es der Arbeit, organisch
die ,negative“ und die ,positive“ Philosophie von Schelling zu verbinden. Im
Einzelnen beginnt Kriiger, ausgehend von Kants transzendentalem Ideal, mit
einer sehr iiberzeugenden Interpretation der Schellingschen Potenzenlehre.
Mit dieser gelangt das ,Ich“ zum Begriff der Logizitit einer das Gottliche
widerspiegelnden Weltseele, in der absolutes Subjekt, absolutes Objekt und
absolutes Subjekt-Objekt vereinigt sind. Allerdings treten in dieser Weltseele
im Versuch, sich als Individuum zu setzen, Vernunft und Wille auseinander
(,Stindenfall“), sodass sie faktisch aufler Gott fillt und zum ,,Geist“ wird. In
Entsprechung zur nicht mehr logifizierbaren eigenen Individualitit dieses
Geistes offenbart sich das gottliche Wesen als individuelles Gegeniiber.
Diesem Gegeniiber kann sich der Mensch in seiner moralischen und
noetischen Endlichkeit nicht mehr mittels der eigenen Vernunft bemichtigen,
sondern ist auf dessen Erlosungshandeln, welches sich in der Schépfung
offenbart, hingeordnet. Damit leitet der Autor zu einer detaillierten und stim-
migen Interpretation der Philosophie der Offenbarung (positive Philosophie)
iiber, in der er den Akzent besonders auf die Transzendenz des in der
Ewigkeit als des Anderen der Zeit ,verorteten“ Vaters legt, der mittels der in
die Zeit tretenden gottlichen Potenzen, die sich in ihrer eschatologischen
Endgestalt als ,,Sohn“ und ,,Geist“ offenbaren, den Menschen zu erlésen ver-
mag, ohne selbst in Abhingigkeit zu diesem Erlésungsgeschehen zu geraten.

Kriigers fiir die Schellingforschung gleichermafien wichtige wie anregende
Arbeit zeichnet sich durch eine detaillierte und gut nachvollziehbare Inter-
pretation der Hauptwerke der Spitschriften Schellings aus, sehr hilfreich ist
seine griindliche und sachlich argumentierte Diskussion des aktuellen For-



200 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

schungsstandes. Anfragen kénnte man, ob nicht Schelling zu sehr ,theolo-
gisiert® wird und ob es nicht angezeigt wire, Schellings Spitphilosophie
stirker als Fortfithrung der Kantischen Wissenskritik und Kritik einer Sub-
jektmetaphysik zu lesen, in der Freiheit als ,,Selbstsetzung® des Willens be-
stimmt wird.

KURT APPEL

KUHN, Rolf: Gottes Selbstoffenbarung als Leben. Religionsphilosophie und
Lebensphinomenologie. Wiirzburg: Echter Verlag 2009. 214 p. ISBN 978-3-
429-03165-7.

Excellent traducteur du grand philosophe francais Michel Henry, dont il a
introduit la pensée en Allemagne, R.K. est aujourd’hui "auteur d’une ceuvre
importante, dont la plus grande partie est consacrée a |’élucidation et 2
I’application aux divers domaines de la vie personnelle, sociale, culturelle,
des principes de la « phénoménologie matérielle» fondée sur la suspension de
toute theoria au profit d’une praxis intérieure en son essence auto-affective.
La pensée et les ouvrages de R. Kithn manifestent, comme leur caractére le
plus avéré, la fidélité a la perspective de cette philosophie, branchée sur une
sphére d’originarité radicale — la « Vie » — que R.K. s’est efforcé de mettre en
évidence comme la sphére déterminante sine qua non des différentes régions
de la Lebenswelt humaine. Ce « retour » ou « retournement » vers « I’essentiel
absolu » et sa phénoménalité propre est particuliérement digne d’intérét dans
la mesure on il se référe comme dans ’ouvrage mentionné ci-dessus, a la
Religion chrétienne et plus précisément a Celui qui la fonde et la résume en
Lui : Jésus-Christ, « Fils de Dieu » et « Verbe fait chair ».

A ce propos on peut dire que la philosophie du Christianisme, fondée sur
la « phénoménologie matérielle» de Michel Henry, est suspendue a I’affir-
mation liminaire du Prologue de St. Jean : « Au commencement était le Ver-
be » (Jn 1,1), que compléte 'auto-affirmation christique du chapitre XIV :
« Moi, je suis la Voie, la Vérité et la Vie » (Jn 14,6). (C’est le double point de
départ de la christologie de M. Henry, élaborée dans C’est moi, la vérité,
1996). A travers 'orientation constante, tout au long de son ceuvre et de sa
réflexion (et ici méme, plus particuliérement la partie I), de la perspective
originaire, on apprend a reconnaitre que cette derniére détermine la philo-
sophie du Christianisme qui en procéde en tant que philosophie rigoureuse,
c’est-a-dire comme un discours rationnel : entendue, comme le dit Rolf Kiihn,
« dans son intelligibilité originaire, 4 condition de comprendre cette derniére
a son tour dans son caractére expérimental. » La Révélation ne se produit pas
dans les limites d’'un monde ni de l’histoire. Il s’agit d’une autorévélation
(Jn 1,5). Sur ces principes de base, I’incarnation ne peut plus étre interprétée
comme un simple événement, un fait, dans la phénoménalité qui est celle de
tout fait, c’est-a-dire comme un advenir visible, et pas simplement comme le
devenir visible d’une réalité invisible. C’est un « voir I’invisible », rigoureu-
sement déterminé par ce dernier terme, qui est ’objet de la phénoménologie
matérielle et qui inspire ici le discours kithnien — discours qu’il faut entendre
conformément au titre de ouvrage comme celui de automanifestation de



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 201

Dieu comme Vie. Le « fait » premier, c’est la Vie et c’est a celle-ci (et non pas
a une corporéité physique invoquée souvent par un catéchisme élémentaire),
ainsi qu’au corps vivant qu’elle anime qu’il faut renvoyer la chair en laquelle
s’incarne le Verbe.

C’est un « commencement» qui ouvre la sphéere religieuse dans le christia-
nisme, ouverture prédéterminée par la suspension (qui n’est pas seulement
méthodique) du monde et de toute représentation en général. Immédiatement
ici, et c’est un trait intéressant de la réflexion de I’auteur, intervient, avec
I’idée de Dieu comme Vie, I’idée de communauté articulée sur le procés trini-
taire de I’advenir du Fils ou du Verbe éternel dans le Pére, et donc une cer-
taine déduction du concept d’Eglise a partir de la filialité christique. Le
« vivre ensemble » se présente ici comme essentiellement pré-mondain et
méme antérieur 2 ’ego — état de co-présence, d’étreinte divino-humaine in-
frangible (cf. 10-12ss.) Et c’est par cette voie que se fait jour comme un
théme essentiel, I’idée de I’« union » du Fils dans le Pére comme des fils
vivants dans le Fils et la procession de ces derniers en Lui — leur « naissance
éternelle » ou « deuxiéme naissance » (cf. ’Evangile de Nicodéme, Jn 3,1-
21). Dans cet ensemble de réalités et d’essences phénoménologiques s’enra-
cinent ’étre et le sens de la subjectivité en sa nature irreprésentable et infra-
mondaine. La aussi se donne a entendre la rupture du christianisme et de son
essence avec les sphéres de la théologie et de la religion proprement dites —
rupture dont les actes et le discours du Christ dans les Evangiles témoignent
sans cesse. Ainsi se fait jour aussi bien une « philosophie de la religion » —
théme central de I'ouvrage - rigoureusement phénoménologique, sans pré-
supposés théologiques, dont I’objet est une « religion » de la Vie, laquelle ren-
voie A une « expérience ». En tant qu’elle se fonde sur un éprouver, de nature
pathétique, charnelle, dans cette « Parole de Dieu » qui est le Premier Vivant,
le Logos incarnée, le Christianisme se fonde sur I’apparaitre divin originaire,
tel que ’exprime le dogme de la Trinité — sur I’intériorité réciproque du Pére
et du Fils, le Dieu trinitaire propre au « monothéisme » chrétien. (Elle permet
a P’auteur de démonter les objections d’autisme ou d’essentialisme souvent
adressées a la phénoménologie de la subjectivité vivante développée dans la
phénoménologie matérielle.)

La thématique chrétienne se développe selon les grands schémes con-
ceptuels qui rendent compte de la Vie divine dans le Christianisme : 1. celui
du jaillissement de la Source premiére, de I’advenir éternel de la Vie, qui
forment 2. les contenus de I’Apparaitre ou de la Phénoménalité originelle,
laquelle renvoie a une Déité vivante, expérimentale, « praxique », telle
qu’elle se révéle, dans le message évangélique, a travers la personne de Jésus-
Christ. Et telle qu’elle donne naissance immédiatement, dans le concept phé-
noménologique de I'unité comme union (Einheit), 2 une auto-épreuve de et
dans la chair de la Déité et son auto-révélation dans [’auto-affection.
Ensemble articulé d’idées qui détermine la problématique proprement chré-
tienne du rapport de I’homme a Dieu: c’est essentiellement celle de
I’accessibilité de Dieu, dans ’intériorité du vivant dans la Vie absolue ; celle,
ensuite, de la manifestation, dans le Christ, de la chair ; celle, enfin, de
’accomplissement de I’expérience mystique. Le monde moderne, 2 cet égard,



202 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

apparaitra comme un monde qui se définit essentiellement par I’oubli de la
dimension originaire de la déité, comme par 'oubli de I’originarité divine de
tout apparaitre. Le discours philosophique de R.K. dévoile ici le sens et la fin
de l’entreprise phénoménologique de M. Henry et de sa philosophie du
Christianisme (Cf .C’est moi, la Vérité, 1996 et Parole du Christ, 2002).

Une certaine réduction de la raison théologique comme de la pratique et
croyance religieuses, nous jettent immédiatement en domaine mystique.
L’auteur définit ce dernier comme la réalité de la vie dans son vivre subjectif,
ne se déployant dans aucun savoir thématique, mais concentrée sur un pou-
voir (Konnensvollzug), concept privilégié auquel R.K. fait jouer le réle d’un
concept directeur au sein de la phénoménologie matérielle, en raison de la
thése centrale de la corporéité irréductible de la subjectivité dans cette
philosophie. Cependant, le concept de ’auto-affection et de son épreuve dans
le continu de I’expérience corporelle demeure la clef de cette philosophie. La
notion de « mystique » s’en trouve modifiée et agrandie d’autant. Si la vie se
réalise dans la créature selon le sentiment ou ’auto-sentir de cette vie, con-
formément 4 une dialectique de la douleur et de la joie inhérentes a ce sentir,
la signification de I’expérience mystique fondée sur la vie et son auto-affection
accéde alors au statut d’une expérience intelligible dans I’échange transparent
d’une inter-expérience de ’homme en Dieu et de Dieu dans ’homme, telles
que rendue possible par la Révélation du Verbe fait chair, et la génération
immanente en lui de toute chair. La spécificité de 1’expérience religieuse
chrétienne réside 13, ainsi que la signification véritable de la médiation chris-
tique dans le rapport de I’homme a I’Absolu divin, son principe. Médiation
intériorisante et unificatrice au sein d’un éprouver — la Vie méme — double et
indiscernable. Ce sentir identique et partagé, c’est le fond de la notion
d’amour (amour étant essentiellement un souffrir et un jouir, essen-
tiellement souffrance et joie d’aimer), telle qu’elle se réalise aussi, bien qu’im-
parfaitement, dans les amours humaines et les rapports intersubjectifs que
I’on qualifie a juste titre de « communautaires », et dans lesquels, en effet, ce
qui est « commun » implique un élément d’identité sans fusion ni confusion,
sans lequel il n’y a pas d’amour. Cet élément que I’homme partage avec Dieu
et qui 'unit a Lui dans le Verbe fait chair, c’est cette derniére précisément,
élucidée par la phénoménologie matérielle comme le procés de |’auto-
affection, qui fait du Dieu chrétien un Dieu d’Amour. « La mystique, déclare
I’auteur, est la plénitude transcendantale concréte de cet éprouver dans la
pure joie de la Vie (de Dieu), laquelle ne doit plus s’appuyer sur quoi que ce
soit d’extérieur pour réaliser cette puissance intérieure propre a tout sen-
timent au sens de ce pur pouvoir [...] » (178). Cette essence de la mystique ne
détermine pas, par conséquent, selon I"auteur, une région particuliére de la
Lebenswelt ni de la Kulturwelt, mais nourrit et mobilise toutes les formes de
I’action et de la pensée humaine, désignant la force originelle qui permet a
I’ensemble de nos potentialités de se déployer.

L’auteur va jusqu’au bout du principe de 'immanence et du concept de la
subjectivité qui gouvernent la phénoménologie matérielle, lorsqu’il nous fait
comprendre — ce qui est assez rare chez les interprétes de ce courant philo-
sophique - que la radicalité de 'immanence implique une intégration du non-
moi dans le champ de Pintériorité et que la réduction du « monde » est une



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 203

introduction dans le Royaume de la vie. Le non-moi ou I’autre moi n’en sont
nullement pour autant rejetés. Le plus bel exemple en est celui de la beauté
naturelle ou artistique, lesquelles ne peuvent s’entendre du seul étant ou objet
beau, mais présupposent une origine dans la sphére intérieure vivante
(lebendig) de la subjectivité, laquelle fait de toute ceuvre d’art un « vivant »,
et par suite une réalité sacrée. L’exemple supréme en est cependant celui de
la transfiguration de tout étre aimé, et par excellence de celui qui est pour
moi un autre « vivant », par la sainte et divine, et suprémement unificatrice,
charité. (« Soyez uns », dit le Christ).

De facon générale, le Dieu ou « Déité », objet de la religion et son auto-
manifestation dans le Christianisme, éléve ce dernier bien au-dessus du « re-
ligieux » commun des modalités de la culture, fit-elle supérieure aux autres
modalités. La « Religion » chrétienne ne se « phénoménalise », c’est-a-dire
n’accéde au degré d’une Révélation — dans laquelle le Divin posséde I’entiére
initiative — que par ce consentement, cet abandon (par renoncement a toute
extériorité) qui est le contraire de toute volonté de puissance — donc par cette
époché pratique qui est impliqué dans le procés immanent de la Vie. Dans la
sphére transcendantale, c’est-a-dire la plus profonde de la subjectivité et son
auto-éprouver consubstantiel se trouve tissé le mystére de la relation intime
du sujet vivant a4 son Verbe originel et celui de sa génération en Lui.

Aussi bien, ’oubli de I’origine est, sans doute, le principal caractére de
I’athéisme de nos sociétés, qui procéderait, si I’on suit ici R.K., de la natu-
ralisation de 'affect constitutif, bien qu’invisible, de la pensée comme de ’ac-
tion humaine. Cette tendance au naturalisme trouve elle-méme son origine
dans P'universalisation (Allgemeinbeit), au sein de notre culture occidentale,
de l’objectivité comme structure déterminante, empruntée aux structures
épistémologiques, aux paramétres et aux régulation théoriques abstraites de
la techno-science (cf. 213 et passim). La vie comme objet d’une maitrise et
d’une domination, et toutes les tentatives pour la guérir, la corriger et
finalement la « dresser » en ’adaptant a ce qui n’est pas elle ou demeure hors
d’elle (étant naturel ou matériel, représentations, idéologies, etc.), met en
ceuvre des types de thérapies qui lui sont fonciérement étrangéres et qui,
comme telles, fonctionnent comme des facteurs d’aliénation, source des
multiples dérives psychologiques qui menacent aujourd’hui Pindividu hu-
main.

On retiendra enfin, inscrite au centre de la philosophie de la religion a
I’ceuvre ici, la notion originale d’« esthétique » de la vie et de I’Absolu, fon-
dée sur I’idée de la splendeur ou gloire (Herrlichkeit), rayonnement de
I’ « Automanifestation de Dieu », pour reprendre le titre de ’ouvrage. Le
concept se référe a la plénitude originelle de ’affect, a la joie consubstantielle
au pur fait d’étre affecté (Affiziertheit) et & son éprouver dans I’Essence ori-
ginaire de toute affection. — L’ouvrage en général est un bel exemple de la
fécondité de la phénoménologie matérielle en territoire germanique, ou elle a
inspiré recherches et travaux dans les domaines de la psychologie, de la
philosophie de I’art, de la théologie, de la pensée socio-politique, etc.

GABRIELLE DUFOUR-KOWALSKA



204 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

GRAF, Friedrich Wilhelm: Missbrauchte Gétter. Zum Menschenbilderstreit in
der Moderne. Miinchen: Verlag C.H. Beck 2009. 208 S. ISBN 978-3-406-
58478-7.

Einer der bekanntesten Eintrige in Max Frischs Tagebiichern ist die Variation
zum Gebot, sich von Gott kein Bildnis zu machen: ,,Es diirfte auch in diesem
Sinne gelten: Gott als das Lebendige in jedem Menschen, das, was nicht er-
fallbar ist. Es ist eine Versiindigung, die wir, so wie sie an uns begangen wird,
fast ohne Unterlafl wieder begehen®“. Was hier als Aphorismus formuliert
wird, ist dem Miinchener Theologen Friedrich Wilhelm Graf Anlass zu einem
Buch iiber den Zusammenhang zwischen Gottesbildern und Menschenwiirde,
das im besten Sinne des Wortes eine Streitschrift ist: Seine Auseinander-
setzung mit dem Gebot, sich kein Bildnis von Gott zu machen, wird zur
scharfsichtigen und scharfziingigen Abwehr jeglicher Banalisierung des
Gottesbildes und der daraus folgenden Selbst-Vergottlichung des Menschen.
In vier Kapiteln prisentiert Graf eine Art Archiologie der Begrifflichkeit des
Diskurses iiber Gott und entwickelt aus ihr eine Kulturgeschichte der religi-
o0sen Anthropologie der Nachkriegszeit, in deren Zentrum die Kritik des
Begriffs der Menschenwiirde steht, vor allem aber sein inflationdrer Ver-
schleifs im 6ffentlichen Diskurs.

Hinter Grafs ironisch formuliertem Anspruch, den Leser auf ,,Erkundungs-
reisen in die grandiosen Imaginationswelten religiésen Bewusstseins“ mitzu-
nehmen und dabei auch das ,theologiepolitisch verminte divinalsemantische
Feld“ nicht auszulassen, taucht eine luzide Analyse der Begriffe auf, welche
dem zeitgenossischen theologischen Diskurs oftmals allzu selbstverstindlich
erscheinen. So zeigt er, wie das Wort ,,Gottesbilder® bei Luther zum ersten
Mal Verwendung findet, und zeichnet den Kontext der Entstehung von einst-
maligen Neologismen wie ,Monotheismus“ und ,Pantheismus® nach, die
‘spitestens seit Jan Assmans Studie zur ,Mosaischen Unterscheidung® im
Rampenlicht der Selbstverstindigung des jiidisch-christlichen Glaubens steht.
Aber selbst dieses Doppeladjektiv hat vor Grafs Kritik der theologischen
Sprache keinen Bestand, miisse man doch angesichts der ,Theodiversitit®
eher von ,Judentiimern® und ,,Christentiimern® sprechen, denen das ur-
spriinglich einende Band des Abbildungsverbotes des ganz anderen, ja frem-
den Gottes abhanden gekommen sei. Die Vielfalt der Gottesbilder sei das
Resultat so genannter Sattelzeiten, in denen sich das religionssemantische
Universum sprunghaft ausdehne: Eine solche Epoche war die Reformation,
eine solche war ebenfalls die Schwelle vom 18. zum 19. Jahrhundert mit der
Verschrinkung von Weltgeschichte und Heilsgeschichte und der Deutung der
franzosischen Revolution als Weltgericht. Und eine solche Sattelzeit sei auch
die aktuelle Epoche, in welcher der Individualisierungsprozess zu einer
Vielzahl privater ,Funktionsgotter” gefithrt habe, welche im Geist der
Hoffnung auf Erfiillung partikularer Sehnsiichte angebetet werden. Damit
werde nicht nur der universale Anspruch auf Erlésung preisgeben, sondern
der Transzendenzabstand zwischen Schopfer und Geschopf ginzlich aufge-
hoben: Gott ist dann nicht weniger als ,,das Lebendige in jedem Menschen®,
wie Frisch formulierte — vor allem ist er aber auch nicht mehr.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 205

Es ist diese notwenige, aber eben auch fatale Korrelativitit von Gottesbild
und Menschenbild, die im Zentrum der Kapitel Menschenbilder und Gottes-
gnadenwiirde steht; mit souverinem Gestus vermeidet Graf die Aporien der
Feuerbach’schen Projektionstheorie, indem er, unter Rekurs auf Oswald von
Nell-Breuning, das Problem der Perspektivitit des Sehens anspricht und
damit zu begriinden sucht, dass jedes Bild, das wir uns von Gott wie vom
Menschen machen, das Objekt unserer Betrachtung bannt — was dazu fiihre,
dass der Betrachter sich in letzter Konsequenz zur Idolatrie zwinge. Gerne
mochte man dem Autor in seiner Polemik gegen allzu billige Go6tzenbilder
folgen, die unsere Gesellschaft produziert; und ebenso schliissig scheint seine
Invektive gegen religiése Wiirdentriger, die gegen eine vermeintliche Ver-
spottung religioser Darstellungen, ob diese das Kreuz oder den Propheten
Mohammed im Karikaturenstreit betreffen, gebetsmiihlenartig das Recht auf
Schutz der Religion betonen — so als ob religiose Symbole nicht schon immer
Argernis und Torheit in den Augen derer waren, die sich ihnen zu entziehen
versuchten. Aber, so mdchte man Graf entgegenhalten, ist der Mensch nicht
ein homo videns, der die abstrakte Botschaft der Sprache und die Selbst-
offenbarung des Wortes in Bilder iibersetzt? Die Weltsicht werde durch
Sprache erst moglich, schrieb Wilhelm von Humboldt, um das Humanum der
Sprache aus der falschen Alternative von reiner Kommunikation im Sinne des
Austauschs von Informationen einerseits und Benennung im Sinne magischer
Fixierung des Bezeichneten andererseits zu retten. Ist nicht Sprache wesens-
miflig metaphorisch und insofern immer auf Bilder angewiesen? Freilich
nicht auf solche, die sich selbst geniigen. Theologie als Logos, als Rede von
Gott, versteht sich verniinftigerweise immer als sprachlicher und bildlicher
Verweis auf das ganz andere, das totaliter aliter ist und damit jenseits der
Sprache liegt.

Der Anspruch auf Bildlosigkeit gerdt Graf allerdings zur Aporie, wo er
nicht die theologische, sondern die anthropologische Dimension betrifft:
»Aber darf der freiheitliche Staat seinen Biirgern rechtsverbindliche Sinniko-
nen vorschreiben?“, fragt er rhetorisch, ohne sich um die Gegenfrage zu kiim-
mern, wie sich denn der Verzicht auf ein inhaltlich und kategorial definiertes
Menschenbild in der Verfassung eines Landes niederschlagen kénnte — und
welche Folgen ein solcher Verzicht zeitigen konnte. ,Niemand geht in den
Bildern auf, die er von sich selbst gemacht hat®, schreibt Graf, und darin ist
ihm vorbehaltlos zuzustimmen, ebenso wie in der Feststellung, dass Gott
immer schon ganz anders ist, als die Bilder, die sich Menschen von ihm
machen. Diese theologische Stringenz macht die provokanten Thesen seines
Buches, die mit so vielen Beispielen von gedankenlosem Reden iiber Gott und
die Menschenwiirde illustriert werden, so lesenswert. Sind jedoch Bilder tat-
siachlich immer ,nur Folgeprodukte von Einbildungen“? Und bedarf es wirk-
lich immer des ,ikonoklastischen Muts“, wenn Menschen sich Bilder von
Gott machen, um ihn wahrzunehmen? ,Die Wahr-nehmung Gottes des Un-
wahrnehmbaren und doch durch seine freie Gnade wahrnehmbar Geworde-
nen vollzieht sich dort, wo Gott in die Welt kommt, sogar Welt wird®,
schreibt Hans Urs von Balthasar in seiner Theologischen Asthetik. Dass die
Menschen sich ein Bild von Gott machen, ist eben die Bedingung der Még-
lichkeit, tiberhaupt von ihm zu sprechen; das Wissen darum, dass Gott in



206 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

keinem dieser Bilder aufgeht, kann zu ikonoklastischem Mut fiihren — oder
aber zu dem Mut, im Vorldufigen Spuren des Ewigen wahrzunehmen.

CLEMENS KLUNEMANN

LOETTEL, Gerhard: Der Doppelaspekt des Geistes. Neue physikalisch-philoso-
phische Zeitvorstellung fiir Offenbeit der Zukunft, Verantwortung und Ver-
heiffung. Eine theologisch-philosophische Textsammlung. Frankfurt: Peter
Lang Verlag 2009. 197 S. ISBN 978-3-631-59434-6.

Die Descartessche Spaltung der Welt hat uns eine ,geistlose Natur® einerseits
und einen ,naturlosen Geist“ andererseits beschert. Loettel — Naturwissen-
schaftler und Theologe — zeigt, dass diese Trennung die tiefere Ursache vieler
Katastrophen der modernen Welt ist. Er entwickelt aus den Zeitanalysen von
Georg Picht und Carl Friedrich von Weizsicker heraus die Erkenntnis, dass
die ,Objekte” der modernen Wissenschaft nichts anderes sind als die
objektivierte Form des Geistes, dem die nichtobjektivierbare Form des Geis-
tes als Verheiffung, Vision, Offenbarung und Adventus Gottes korrespondiert.
Nur in der Erfahrung des ,ganzen Geistes in seinem Doppelaspekt ist die
Wahrnehmung von Verantwortung moglich. Ausgangspunkt von Loettels
Uberlegungen ist die Durchbrechung der Monopolstellung der linearen Zeit
durch die theoretische Physik am Anfang des 20. Jahrhunderts. Die Einheit
der Zeit ist nicht in der stehenden Gegenwart (oder auch Ewigkeit) zu
suchen, sie kommt aus der vieldimensionalen modalen Zeit, in der sich im
Gefiige und Gewebe der drei Zeitmodi Vergangenheit, Gegenwart und Zu-
kunft die Einheit der Zeit erfahren lisst. Besonderen Akzent trigt dabei die
Offenheit der Zukunft, weil nur sie Méglichkeiten fiir die Gegenwart aus sich
entldsst und damit zur ,Verantwortung des Geistes“ (Picht) befihigt. Loettel
vergisst aber bei aller Betonung des nichtobjektivierbaren Geist-Aspektes
nicht, dass das Gefiige der Zeit auch immer an Vergangenheit, Faktizitit und
Notwenigkeit gebunden bleiben muss; nicht idealistisches Absehen von den
wissenschaftlich-technischen Gegebenheiten rettet uns in der Krise, sondern
nur das Zusammendenken der beiden Aspekte des Geistes.

Loettel stellt uns in seiner Textsammlung vor, wie sich diese Gedanken bei
ihm seit den siebziger Jahren entfaltet haben. Gerade der Einblick in seine
Werkstatt macht das Buch interessant, weil so ganz deutlich wird, dass die
Beantwortung jeder Frage sofort neue Fragestellungen entstehen lidsst und
damit neue Horizonte 6ffnet. Dabei ergeben sich Einsichten in die verschie-
densten Zusammenhinge. Beispiele: Die drei abrahamischen Weltreligionen
konnen sich einander zuordnen im Sinne der von Niels Bohr entwickelten
quantenphysikalischen Komplementaritit. So kdnnen sie zu einem Biindnis
kommen, das sich der iiberlebensnotwendigen Verantwortung in der sich
globalisierenden Welt stellt. (122f.) Mit der Kernenergie versuchen wir, den
Teufel mit Beelzebub auszutreiben: Energiebereitstellung und Energiever-
brauch sind die zentralen Formen der objektivierenden Bemichtigung der
Welt. Mehr Energie bedeutet mehr Macht, mehr Machtmissbrauch, mehr
Zerstorung der kulturellen und natiirlichen Lebenssysteme. (65ff.). An an-
derer Stelle wird die Wirkungsgeschichte der Auferstehung Jesu Christi mit



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 207

Hilfe des Zeitmodischemas in die Erfahrung der Geschichte eingezeichnet
(143f£t.).

Insgesamt: Loettels Hin- und Hergehen zwischen den zwei Aspekten des
Geistes erweist sich als stimulierend fiir das Gesprich zwischen Naturwissen-
schaften einerseits und Philosophie und Theologie andererseits.

GERHARD LIEDKE

SITTER-LIVER, Beat (Hg.) assisted by HILTBRUNNER, Thomas: Universality:
From Theory to Practice. An intercultural and interdisciplinary debate about
facts, possibilities, lies and myths. Fribourg: Academic Press 2009. 545 S.
ISBN: 978-3-7278-1650-5.

Im Jahr 1990 richteten sich die Mitglieder der islamischen Konferenz in der
»Kairoer Erklirung der Menschenrechte im Islam® gegen die universelle
Giiltigkeit der Menschenrechte, wie sie in der UN-Erklirung von 1948
verankert sind. Der Vorwurf lautete, dass diese Rechte ein westliches Derivat
darstellten und somit nur in diesem Kulturkreis Giiltigkeit postulieren
diirften. Die Debatte um die Absolutheit und universale Giiltigkeit gewisser
Werte und Normen fiir alle Individuen ist somit sehr aktuell sowie von
politischer Relevanz. Der von Beat Sitter-Liver herausgegebene umfangreiche
Sammelband Universality: From Theory to Practice. An intercultural and
interdisciplinary debate about facts, possibilities, lies and myths reagiert auf
die Notwendigkeit, den Universalismusbegriff genauer zu kliren. Damit trigt
er zu einem wichtigen Diskurs bei, der neben den Wissenschaften auch Be-
reiche wie den Welthandel, die internationale Politik sowie die Religionen
betrifft: Werden die im Westen proklamierten Werte von anderen Gemein-
schaften geteilt? Kdnnen sich die Religionen auf gewisse allgemeingiiltige
Normen einigen? Gibt es eine globale, universale Ethik? Auf diese Fragen will
der Band in sieben Sektionen, welche dem Universalismus in verschiedenen
Bereichen gewidmet sind, Antworten finden.

Als Voraussetzung dieses Projektes dient die Annahme, dass die Frage nach
der Universalitidt gewisser Werte in einem interkulturellen und interdiszipli-
ndren Diskurs angendhert werden kann, wie der Untertitel des Bandes sugge-
riert. Doch eine solche Vorstellung operiert mit der Vorannahme einer allge-
meinen, kulturiibergreifenden Rationalitit sowie der universalen Giiltigkeit
der Diskursethik. Dieser Problematik nimmt sich der Rechtswissenschaftler
Philippe Mastronardi in der ersten Sektion des Bandes zur Universalitit im
Kontext von Hoffnung, Mythos und Realitit in seinem Beitrag ,,Universality:
A Discursive Project in Search for Inter-Rational Truth and Rightness® an: Er
postuliert, dass die Regeln der Diskursethik vorgingig selbst in einem inter-
kulturellen und -diszipliniren Rahmen thematisiert werden miissten und das
westliche Argumentationsmodell nicht als Norm herangezogen werden diirfe:
“Here, we will have to make space for non-western traditions of legitimacy
that do not depend on the European concept of rationality and reasoning.”
(83f.) Der Westen ist gemiss Mastronardi gefordert, auch andere Rationa-
lititstypen als den eigenen anzuerkennen. Die Ausgangslage bilden zwei
grundlegende Prinzipien, ndmlich ,the recognition of one another and



208 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

everyone’s right to differ from other.“ (90) Als bindendes Glied im Diskurs
wird somit der Respekt vor der Meinung des Gegeniibers angesehen. Es stellt
sich jedoch die Frage, ob der Autor damit nicht seinerseits die Anerkennung
eines bestimmten Grundwertes voraussetzen muss, dessen Universalitit nicht
unumstritten ist.

Einen Leitfaden durch simtliche Sektionen des Bandes bildet die Frage, ob
es universelle Regeln mit normativer Kraft gibt, welche fiir alle Menschen
giiltig sind. Diese Fragestellung kann exemplarisch am Beitrag “Universal
Values or the Tyranny of Values?” von Hoo Nam Seelmann-Park aufgezeigt
werden: Die Autorin verficht die These, dass der Wertbegriff ein gidnzlich
westliches Konzept sei. Werde ihm universelle Giiltigkeit zugeschrieben, be-
hafte ihn in den Augen nicht-westlicher Kulturen ein ,tinge of tyranny®
(112). Die Philosophin erlidutert dies anhand der Geschichte Koreas und
Japans, welche im 19. Jahrhundert durch den Werteimperialismus westlicher
Linder eine tiefgreifende kulturelle Krise erlebten. Statt auf Werte stiitzen
sich die Menschen in den Lindern Siidostasiens auf philosophische Katego-
rien wie die fiinf Elemente, Tao oder Ying und Yang, welche keine universelle
Giltigkeit fiir sich beanspruchen. Damit deckt Seelmann-Park die Abhingig-
keit des eigenen Denkens von der kulturellen Umgebung auf: “One’s mind is
therefore to a great extent culture-bound; this causes a culture-blindness. It is
this dependency on viewpoint which leads us to distinguish between right and
wrong or superior and inferior values, to judgement, and eventually to
attack.” (103) Als Losungsansatz propagiert sie den Respekt den Mitmen-
schen gegeniiber sowie die Anerkennung von Differenzen. Es dringt sich je-
doch die Frage auf, ob diese beiden Prinzipien nicht selbst in die Kategorie
von allgemeingiiltigen Werten fallen, welche die Autorin in ihrem Beitrag
kritisiert.

Die Thematik des Kultur- sowie Wertrelativismus, wie ihn Seelmann-Park
vertritt, bildet Gegenstandsbereich weiterer Aufsitze des Bandes. So ist die
dritte Sektion des Buches, nach einer philosophischen Auseinandersetzung
von Agnes Heller mit Hegel und dem historischen Universalismus sowie
einem Beitrag von Hans-Martin Schonherr-Mann zur globalen Ethik und der
negativen Okologie in der zweiten Sektion, ginzlich der Relativismuskritik
gewidmet: Wihrend Gertrud Nunner-Winkler Fakten aus kulturvergleichen-
den empirischen Studien an Kindern gegen den Relativismus anfiihrt, erortert
Heiner Roetz mit einem Schwerpunkt auf China die Kulturrelativismus-
argumente im Bereich der Bioethik. Hille Haker und Michelle Becka ver-
treten in ihrem Beitrag ,,Clash of Cultures — Clash of Morals?“ anhand des
Beispiels des Rechts auf Gesundheitsversorgung die Ansicht, dass unter-
schiedliche Forderungen an die Weltpolitik oftmals nicht einfach kulturell,
sondern vor allem sozial und 6konomisch bedingt sind. Threr Meinung nach
verfiigen viele Kulturgemeinschaften zwar iiber dieselben grundlegenden
(Menschen-)Rechte, sind sich jedoch iiber die Priorititensetzung uneinig.

Den Menschenrechten kommt im vorliegenden Sammelband allgemein ein
hoher Stellenwert zu. So ist die ganze vierte Sektion der Frage nach deren
Universalitit gewidmet. Wihrend Stefan Trechsel aufzeigt, inwiefern funda-
mentalistische Ansichten unvertriglich mit den Menschenrechten sind, kriti-
siert Marianne Heimbach-Steins die androzentrische Ausrichtung dieser ei-



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 209

gentlich als allgemeingiiltig proklamierten Rechte. Dagegen widmet sich die
Philosophin Simone Zurbuchen dem Thema der Vertriglichkeit eines univer-
salen Regimes der Menschenrechte mit dem Kulturpluralismus. Sie vertritt
die These, dass auch diejenigen Gemeinschaften toleriert werden sollten,
welche in ihrer kulturellen Praxis die Menschenrechte verletzen — sofern die
Teilnahme aus freien Stiicken erfolgt und es den Mitgliedern jederzeit frei
steht, die Gruppierung zu verlassen. Die abhingigen und verletzlichen Ge-
meinschaftsmitglieder, welche ihre Partizipation nicht frei gewihlt haben,
sollten indes, so Zurbuchen, vor menschenrechtsverletzenden Praktiken ge-
schiitzt werden. Es muss indes kritisch hinterfragt werden, ob dies schluss-
endlich nicht doch in eine Anpassung von Minderheiten an vorgegebene Nor-
men miindet und somit das kulturelle Selbstverstindnis gewisser Gruppen
beschnitten wird. Dies wiirde weiterfithrende Uberlegungen zur Definition
der Identitdt von kulturellen Minderheiten bedingen.

Die praktische Relevanz der Universalismusthematik wird in vielen Bei-
trigen offensichtlich. Zu erwihnen sind hier etwa Thomas Cottiers ,,Cosmo-
politan Values in International Economic Law: Myths and Realities®,
Alexandre Duchénes ,Universality in Tension: The Protection of Minorities
at the United Nations®, Janine Dahindens ,Migration and Mobility: Univer-
sality and Resulting Tensions“ oder Kathinka Evers ,Ethics in Science: A
Socio-Political Challenge“, um nur einige zu nennen. Die Autoren zeigen
tiberzeugend auf, inwiefern die Universalismusthematik auch fiir die Natur-
wissenschaften, die Jurisprudenz, die Politik sowie fiir die Okonomie von
Bedeutung ist.

Der Band kann jedoch nicht verhehlen, dass er in einem eher westlich
gepriagten Umfeld entstanden ist. Davon zeugt, dass die meisten nicht-west-
lichen Autoren ihre Sicht stetig mit dem eurozentrischen Standpunkt als
angenommene Ausgangsnorm kontrastieren, anstatt ihr eigenes Verstindnis
des Universalismus aufzuzeigen. Erwihnenswerte Ausnahmen bilden die Bei-
trige in der siebten Sektion zu den Religionen, in welcher Reiner Wimmer,
Fan Lizhu sowie John Fernandes die Werte und Prinzipien verschiedener
Religionen und Glaubensrichtungen gleichwertig zu Wort kommen lassen,
sowie der Aufsatz Albertine Tshibilondi Ngoyis, welcher der afrikanischen
Sichtweise auf den Universalismus gewidmet ist.

Die Einteilung des Buches in sieben thematische Sektionen ist teilweise
leider nicht ganz gelungen. So fehlen innerhalb der Sektionen — mit wenigen
lobenswerten Ausnahmen — sowohl ein roter Faden wie auch eine direkte
Bezugnahme der Autoren aufeinander. Zudem erscheint die Zuordnung eini-
ger Aufsitze zu bestimmten Sektionen gelegentlich willkiirlich. Dies kann
jedoch den Stellenwert der einzelnen Beitrige nicht diskreditieren. Vielmehr
stellt gerade die Vielfiltigkeit der Herangehensweisen der verschiedenen Au-
toren an die Universalismusproblematik eine der grossen Stirken des Bandes
dar. Die Herausgeber losen ihr im Untertitel des Werkes gegebenes Verspre-
chen, einen interkulturellen und interdiszipliniren Diskurs vorzulegen, ein
und bieten dem Leser einen iiberzeugenden Einstieg in die eigene Ausein-
andersetzung mit der Universalismusthematik. Es bleibt zu hoffen, dass der
attraktive Sammelband nicht nur bei Philosophen und Theologen Anklang
finden wird, sondern dass auch Personen in Praxisfeldern wie der Wirtschaft,



210 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

der Jurisprudenz, den Naturwissenschaften sowie der Politik, welche in ihrem
Berufsalltag in interkulturellem oder interdisziplinirem Austausch stehen,
sich dieser lohnenswerten Lektiire annehmen.

ANGELA MARTIN

BUCKENMAIER, Achim / PESCH, Rudolf/ WEIMER, Ludwig: Der Jude Jesus.
Zum Gesprich zwischen Rabbi Neusner und dem Papst Benedikt XVI.
Paderborn: Bonifatius-Verlag 2008. 118 S. ISBN 978-3-89710-149-8.

Es ist eigentlich im jiidisch-christlichen Dialog der letzten zweitausend Jahre
ein einmaliges Ereignis: Ein Papst, Benedikt XVI., und ein bekannter jii-
discher Rabbi, Jacob Neusner, sprechen mit einander iiber Jesus. In dieser
Materie ist von vornherein keine Einigung zu erwarten, aber doch vielleicht
Anniherungen oder Klirungen im Bewusstsein bestehender Differenz? Es gab
jedenfalls in den letzten Jahrzehnten auf beiden Seiten ein ernsthaftes Be-
miihen, die Gemeinsamkeiten wieder stirker in den Vordergrund zu riicken.
Wihrend die jiidische Seite wieder den Juden Jesus entdeckt und ,heimzu-
holen® versucht hat, besann sich die katholische Theologie vor allem seit dem
Zweiten Vatikanischen Konzil wieder stirker auf die jiidischen Wurzeln Jesu.

Jacob Neusner (*1932), der das freundschaftlich-respektvolle Gesprich
mit christlichen Theologen sucht, hat aber auch immer klar gemacht, dass er
von der Giiltigkeit der jiidischen Interpretation der Heiligen Schrift iiberzeugt
ist und klare Worte nicht scheut.

Angelehnt an viele Einzelanalysen aus dem Matthiusevangelium, das ihm
die verlissliche Grundlage fiir die Rekonstruktion authentischen Materials
iiber den historischen Jesus ist, war er schon in seinem Jesusbuch (A Rabbi
talks with Jesus, 1993) zu der Auffassung gelangt, man miisse ,,Judentum und
Christentum ginzlich unabhingig voneinander sehen®“ (Rabbi, 12). Die Tora,
so seine These, lebt im ,Hier und Jetzt“, wihrend Jesus eine ,,Botschaft fiir
das Jenseits (den Himmel) verkiindet® (157) und die Tora iibertreten hat.
Papst Benedikt nahm diese Vorgaben auf (Jesus von Nazareth, 2008). Er be-
griifft, dass Neusner das Bemiihen Jesu anerkennt, die Tora zu reformieren
und zu verbessern. Er versucht seinem Gesprichspartner verstindlich zu
machen, warum er glaubt, gute Griinde zu haben, dass Jesus die Tora auch
wirklich erfiillt habe und daher ,Tora in Person“ genannt werden kann.
Neusner hingegen hilt in seiner Replik an seiner Grundthese fest (vgl. Jeru-
salempost vom 22.6.2007). Ja man kénnte sogar sagen, Neusner spitzt noch
zu, wenn er behauptet, es sei fiir Juden schwieriger, einen Dialog mit dem
Christentum als mit dem Islam zu fiihren.

In dieses Gesprich haben sich nun drei Theologen der integrierten Ge-
meinde, allen voran der bekannte Exeget Rudolf Pesch, mit je einem Beitrag
in dem kleinen Band Der Jude Jesus von Nazareth eingeschaltet. Sie sind sich
dabei bewusst, ,dass kontroverstheologische und 6kumenische Fragen, mit in
den jiidisch-christlichen Dialog hineingehéren“ (111). Gut lesbar und infor-
mativ geschrieben, wollen sie die Klirung des Verhiltnisses Jesus und die
Tora voranbringen. In diesem Sinne untersucht Ludwig Weimer am Text, ob
Neusner das Matthiusevangelium, vor allem einen so zentralen Text wie die



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 211

Bergpredigt, nicht doch all zu fliichtig und einseitig gelesen hat. Achim
Buckenmaier gibt zu bedenken, dass in der Frage, ob Jesus die Tora refor-
miert oder deformiert hat, das religiose Gesprich nicht abstrakt-theoretisch
bleiben darf, sondern auch immer der Blick auf die Praxis mit einschliefSen
muss.

Rudolf Pesch rit dazu, auf beiden Seiten nicht mit steilen Thesen oder
einer einseitiger Textauswahl den Dialog zu beginnen, sondern zunichst eine
gemeinsame textliche und inhaltliche Basis suchen. Nihme man ,das Gesamt-
zeugnis der Evangelien®, dann kénnte dies ,den Ausgangspunkt des Dialogs,
der mit dem Jesusbuch des Papstes begonnen hat, verindern und dann auch
im Dialog zwischen Judentum und Christentum neue Schritte ermoglichen®
(51). Vor allem aber miisse man die Ubereinstimmung zwischen Jesus und
dem ,ewigen Israel“, die ,in der Berufung auf das Hauptgebot und der
Verpflichtung auf Mose und die Propheten als zureichender Weisung® liege,
»im weiterfiihrenden Gesprich ausfiihrlicher und ausdriicklicher® (51) zu be-
denken.

Damit liegt nun der Ball wieder auf jiidischer Seite und die Autoren
erhoffen sich eine fruchtbare Fortsetzung des angefangenen Dialogs.

Das leicht lesbare und dabei sehr informative Buch ist jedem zu em-
pfehlen, der sich fiir den jidisch-christlichen Dialog und seine aktuelle Ent-
wicklung interessiert.

ANDREAS UWE MULLER

GRESCHAT, Martin: Martin Bucer. Ein Reformator und seine Zeit (1491-
1551). Miinster: Aschendorf 2009. 339 S. ISBN 978-3-402-12780-3.

Von allen Reformatoren, die weder eine dauerhafte Kirche noch ein nach
ihnen benanntes Rechtgliubigkeitssystem begriindeten, ist er vom Namen her
der bekannteste — und, was Lehre und Leben betrifft, der unbekannteste zu-
gleich: Martin Bucer (1491-1551) aus Schlettstadt, titig iiberwiegend in
Strallburg, gestorben in Cambridge. Dass es keinen ,,Bucerismus® als klar
abgegrenzte Glaubensrichtung gibt, fithrte sein Straflburger Nachbar Calvin
auf die allzu grofle Nachgiebigkeit des Schlettstidters gegeniiber Autorititen,
sei es dem Papst, sei es Luther, zuriick. Und in der Tat ist der theologische
Spagat, der im lebensgeschichtlichen Zeitraffer hervortritt, bemerkenswert:
Wihrend der Marburger Religionsgespriche von Luther wegen seiner Abend-
mahlslehre, die jegliche Form der Realprisenz leugnet und das ,,est” im ,hoc
est corpus meum® im iibertragenen Sinn von ,bedeutet“ auffasst, als Ab-
weichler von der wahren Doktrin verworfen, wird Bucer sieben Jahre spiter
vom selben Wittenberger Reformator als Bruder in Christo approbiert. Nur
fiinf Jahre spiter wiederum ist Bucer beim Regensburger Religionsgesprich
fiilhrend daran beteiligt, den nicht mehr fiir méglich gehaltenen Konsens mit
der katholischen Seite im zentralen Punkt der Rechtfertigung des Menschen
durch Glauben und Werke auszuhandeln. In schroffem Gegensatz zu diesen
vermittelnden Positionen war Bucer in Straflburg wie an allen anderen
Wirkungsorten intensiv darum bemiiht, das Leben seiner Gemeinde iiber die
Einheit im Glauben hinaus durch verbindliche Ordnungen zu gestalten; dass



212 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

dabei mancherlei Zwangs- und Kontrollmittel zur Anwendung gelangten,
brachte ihm neben aller Kritik an seiner dogmatischen Kompromissbereit-
schaft die Bewunderung Calvins ein — und fiihrte in England, wo nach der
»Verstaatlichung® der Kirche unter Heinrich VIII. kirchliche Riten und Le-
bensformen breiter Kreise weiterhin traditionell geprigt waren, zu Konfron-
tationen und Konflikten. Den hier kurz skizzierten #ufleren und inneren
Lebensweg zeichnet die (in der hier vorliegenden zweiten Auflage leicht iiber-
arbeitete bzw. aktualisierte) Biographie materialreich und sachkundig nach,
und zwar als eine Zeitzeugen-Vita, mit dem Strafburger Reformator als
»Solisten® und der europiischen Geschichte als ,,Orchestrierung®. Fiir ein sol-
ches Vorgehen bietet sich die Lebensgeschichte Bucers, des Umtriebigen, des
»Reformations-Maklers®, geradezu exemplarisch an. Im Gegensatz zu den
»Dogmatikern® Luther, Zwingli und Calvin stand fiir ihn eine reformato-
rische Einheitsfront mit gemeinsamen Basiswerten, unter Zuriickstellung aller
theologischen Finessen und Spitzfindigkeiten, im Vordergrund — symptoma-
tisch, dass gerade dieser Versuch, verbunden mit der Strategie, in siiddeut-
schen Reichsstidten einen eigenen kirchlichen und theologischen Weg im
Einzelnen einzuschlagen, auf der ganzen Linie scheiterte. Wo sich konfes-
sionspolitisch etwas ereignete, da war auch Bucer — nach diesem Leitmotiv
weitet sich die vorliegende Biographie notwendigerweise zu einem umfassend
angelegten Zeitpanorama. Dass sich dabei auch einige Unschirfen einschlei-
chen - so ist mit der Kennzeichnung Ziirichs als ,,demokratisch® (mit den
Anfiihrungsstrichen im Text) nicht viel gewonnen —, ist selbstverstindlich,
ebenso, dass vor den vielfiltigen Wendungen des Lebens wie der Geschichte
die Kernaussagen der Bucerschen Schriften oft nur summarisch zusammen-
gefasst werden konnen. Einige ,ruhende“ Kapitel, in denen sich iiber die
(transparent resiimierte) Eucharistie-Auslegung hinaus die eigenstindigen
Akzentsetzungen Bucers, des Theologen, ausfiihrlicher hitten darlegen lassen,
wiren daher wiinschenswert. So gilt die Aussage des Verfassers, dass sein
Protagonist nie zu einer eigentlichen theologischen Summe gelangt sei,
partiell auch fiir sein eigenes Buch. Dass sich moralische Wertungen in
reformationsgeschichtliche Darstellungen einschleichen, war und ist iiblich —
so wird Bucer die Neigung zu einer ,problematischen Gesetzlichkeit®
unterstellt, was sich ja nur auf einen Vergleich mit dem Verstindnis des 21.
Jahrhunderts beziehen kann. Solche und dhnliche Urteile zu Meinungen und
Verhaltensweisen des Helden sind Geschmackssache; erfreulicherweise sind
sie in der vorliegenden Studie sparsam eingestreut und nie penetrant. Fazit:
ein duflerst kompetentes, gut geschriebenes, nicht selten fesselnd lesbares
Standardwerk, das eine schillernde Gestalt ungeachtet einzelner weiter
bestehender Unschirfen historisch fassbar macht.

VOLKER REINHARDT



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 213

CATALANI, Luigi: I Porretani. Una scuola di pensiero tra alto e basso Medioevo
(= Nutrix 2). Turnhout: Brepols 2009. 385 p. ISBN 978-2-503-52547-1.

Le volume de Catalani se veut d’étre la premiére synthése historiographique
d’un groupe de maitres parmi les plus intéressants du XII® siecle. Méme si
’existence d’une école porrétaine est bien connue de I’historiographie con-
temporaine, [’hétérogénéité des contributions offertes par ses représentants
est telle qu’elle rend problématique la catégorie méme d’école, choisie
jusqu’ici pour regrouper de tels maitres, et justifiant I’option de ’auteur de
les dénommer Porretani. On a I’habitude de définir une école a partir d’un
maitre dont les ceuvres ont doctrinalement une valeur d’autorité et a qui les
éléves se rapportent de facon fidéle, souvent sans développer de doctrines
propres. Gilbert de Poitiers, au contraire, auquel tous les auteurs et les
ceuvres examinées par Catalani se référent, ne joue pas tant le role de maitre
de doctrine, et ses écrits ne sont pas retenus comme fondateurs d’un systéme
doctrinal spécifique, mais il laisse a ses héritiers (directs ou pas) une méthode
pour affronter les questions philosophiques et théologiques débattues dans les
écoles du XII® siecle (256). C’est cette spécificité que Catalani souligne plu-
sieurs fois comme ’'un des traits communs aux Porrétains, en montrant méme
correctement, dans la seconde section du volume, qu’une partie considérable
de ’hérédité de Gilbert est constituée également de doctrines philosophiques
spécifiques.

La premiére partie du volume commence par une ample revue sur I’histo-
riographie de I’époque moderne a celle contemporaine, en particulier sur les
études qui ont tenté de définir les diverses Ames de I’école porrétaine (chap.
I). Parmi les contributions les plus remarquables allant dans cette direction il
faut souligner celles de Vicaire, Landgraf, Dondaine et, pour la littérature ita-
lienne, Bertola. Une mention tout a fait particuliére mérite le travail scien-
tifique de Nikolaus Hiring, auquel nous devons les éditions des ceuvres de
Gilbert de Poitiers et de la plus grande partie des Porrétains.

Cette revue historiographique est suivie d’un chapitre (chap. II) qui non
seulement rassemble les témoignages des éléves directs de Gilbert A propos de
son enseignement, mais qui synthétise également les données jusqu’ici con-
nues sur la diffusion manuscrite de ses ceuvres et les représentations enlu-
minées qui I’accompagnent, les documents élaborés autour du procés subit
par I’évéque de Poitiers, pour se conclure par les jugements rapportés par des
contemporains sur les Porrétains. S’annoncent ainsi au moins quatre typolo-
gies de Porrétains (,lo studente del maestro Gilberto, il divulgatore dello
scrittore Gilberto, il sostenitore dell’accusato Gilberto, ’ammiratore del ves-
covo Gilberto“, 14), dont les écrits se divisent en trois groupes (chap. III):
d’une part nous avons des ceuvres de logique et des ceuvres théologiques qui
s’inspirent de I’enseignement direct de Gilbert; d’autre part, des écrits de
maitres (en particulier de la seconde moitié du XII® siécle) qui peuvent étre
considérés comme des héritiers spirituels de Gilbert, dont I’enseignement et
la méthode sont mis en place afin d’élaborer des doctrines autonomes dans le
cadre de la théologie; enfin, nous avons des écrits qui se proposent explici-
tement de défendre les doctrines de Gilbert, en montrant la concordance avec
les autorités patristiques et ’orthodoxie. Cette premiére partie du volume se



214 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

clot par une chronologie bien utile (153-156), en tant qu’elle récapitule sché-
matiquement les moments décisifs de I’histoire des Porrétains entre 1076,
année présupposée de la naissance de Gilbert de Poitiers, et le premier quart
du XIII® siecle.

Cette premiére partie du volume, bien que riche et précieuse quant aux
informations transmises, comporte cependant quelques imprécisions qu’il
convient de souligner. Dans le paragraphe dédié a Simon de Tournai (109-
113), par exemple, Catalani soutient encore que Simon est parmi les premiers
a utiliser le ‘nouvel Aristote’, en citant la Physica et le De anima. Or, Richard
Heinzmann! avait déja démontré que de telles références sont dues a la
réception des textes de I’Antiquité tardive plutét qu’a une lecture directe
d’Aristote de la part de Simon. Les indications des manuscrits contenants les
ceuvres de Simon de Tournai et de Raoul Ardent sont, en outre, erronées.2

La seconde partie du volume est consacrée a I’étude doctrinale de cinq per-
spectives théoriques partagées par le Porrétains, analysées par Catalani dans
chaque chapitre a travers une exposition synthétique de la pensée de Gilbert
et sa réception dans quelques ceuvres de ses héritiers. Le but de 'auteur est
de déterminer quelques catégories interprétatives qui puissent unir un groupe
de penseurs, méme s’il est hétérogene.

La premiére perspective (chap. IV) est représentée par la trés articulée
métaphysique des formes de ’évéque de Poitiers, fruit de la complexe inter-
action entre éléments platoniciens (formalisme ontologique) et éléments ari-
stotéliciens (autonomie ontologique de chaque réalité intramondaine), relus
par I’intermédiaire de Boéce. La distinction entre subsistentia et subsistens, la
double interprétation (philosophico-naturelle et théologique) des axiomes
boéciens, la doctrine de la pluralité des formes et celle de leur réalisme singu-

1 HEINZMANN, R.: Die Institutiones in sacram paginam des Simon von Tournai.
Einleitung und Quaestionenverzeichnis. Miinchen: Ferdinand Schéningh 1967, 10-22.

2 En ce qui concerne Simone, les manuscrits connus pour la Summa theologica ou
Institutiones in sacram paginam sont au nombre de six (Burgo de Osma, Biblioteca
Capitular, Cod. 147 manque dans la liste de Catalani et le manuscit Paris, BnF est le Lat.
3114A plutdét que le 3144A). Sept (et non quatre) sont les manuscrits signalés par Warichez
dans I’édition des Disputationes, auxquels doit étre ajouté un manuscrit appartenant a une
collection privée: cf. LAWSON, A.: The Shrewsbury MS. of the Disputationes of Simon of
Tournai. In: RTAM 16 (1949) 317-318. Ce sont bien quinze (et non six) manuscrits qui
contiennent I’Expositio Symboli Athanasii: cf. HARING, N. (éd.): Simon of Tournai’s
Commentary on the So-called Athanasian Creed. In: AHDLMA 43 (1976) 135-199,
auxquels, je tiens ici a le préciser, doit étre ajouté Berlin, Staatsbibliothek Preussischer
Kulturbesitz, Ms. theol. lat. qu. 239, ff. 1ra-15rb, jusqu’ici ignoré de lhistoriographie sur
Simone (cf. ACHTEN, G.: Die theologischen lateinischen Handschriften in Quarto der
Staatsbibliothek Preussischer Kulturbesitz Berlin. Teil 1. Ms. theol. lat. qu. 141-266.
Wiesbaden: Harrassowitz 1979, 167-168). Ce manuscrit conserve, en plus du commentaire
de Simone au Symbolum pseudo-athanasien, un extrait du De fide catholica contra
haeriticos d’Alain de Lille. En ce qui concerne Raoul Ardent, un des encyclopédistes les
plus connus de la fin du XII®¢ siécle, de son Speculum universale sont connus huit
manuscrits, mais dont seulement trois contiennent I’ceuvre compléte: cf. GRUNDEL, J.: Das
Speculum universale des Radulphus Ardens. Miinchen: Max Hueber 1961, 4. Catalani, a la
p. 118, en cite seulement deux manuscrits et, a la p. 119 (n. 122), il cite un passage d’un
troisiéme manuscrit.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 215

lier sont illustrées par Catalani a travers I’ceuvre de Guillaume de Lucca,
I’anonyme Tractatus ,Invisibilia Dei et quelques écrits logiques, tel que le
Compendium logicae porretanum. Dans ’analyse des doctrines de la confor-
mitas et de la participatio extrinseca ’auteur reparcourt, en outre, les di-
verses positions des écoles du XII® siécle sur le probléme des universaux. Le
caractére particulier du réalisme de Gilbert, pour lequel il n’existe pas de
formes communes mais plutét seulement des formes singuliéres (pas une forme
‘humanité’ commune aux individus de I’espéce homme, mais plusieurs et
différentes formes ‘humanité’ autant qu’il y a d’hommes singuliers) est ainsi
justement mis en lumiére. Toutefois, Catalani conclut en relevant que la po-
sition de Gilbert exprime un ,realismo moderato“ (181) et peut étre définie
comme une ,posizione realista intorno agli universali“ (182), termes qui ne
rendent peut-étre pas bien raison de la singularité du réalisme de Gilbert. Ce
type de réalisme est en effect fondé sur la distinction originale entre singulier
et individuel et sur la thése selon laquelle 'universel en tant que tel se con-
stitue A un niveau d’abstraction mentale, comme collectio de plusieurs formes
singuliéres identiques, tandis que dans la réalité, il ne correspond a aucune
entité autonome a celui-ci.?

La seconde perspective envisagée par I’auteur est celle de I’entrelacement
entre grammaire et dialectique dans les écoles du XII° siécle (chap. V). Aprés
avoir identifié les apports spécifiques de Gilbert concernant les doctrines lo-
giques et grammaticales (198-206), Catalani étudie I’héritage de sa pensée
principalement dans trois écrits: le Compendium logicae porretanum, le
fragment des Glosulae porretanae super Priscianum minorem, et le fragment
du Commentarium in Categorias Aristotelis. D’ultérieurs témoignages directs
d’une telle influence sont repérables dans les écrits théologiques de la moitié
du XII¢ siécle, ceux indirects dans les écrits de la seconde moitié du XII°
siécle (217-225). La proposition des Porrétains constitue, selon I’auteur, une
sorte de ,‘realismo progressista’, intendendo con questa formula un’atti-
tudine logico-filosofica ancorata alla migliore tradizione del platonismo alto-
medievale, ma ben predisposta ad accogliere gli stimoli provenienti dall’im-
postazione alternativa, rappresentata dalla logica aristotelica® (226). Les
principales caractéristiques d’une telle proposition sont: ,lo stretto legame
tra analisi logico-grammaticale e analisi ontologica, [...] la rielaborazione cri-
tica del modello semantico boeziano, I’analisi dei molteplici risvolti del no-
men, la teoria della doppia significazione dei termini, le sottili distinzioni dei
vari modi significandi e praedicandi, la messa a punto di un’ermeneutica ma-
tura e consapevole delle diverse rationes del discorso® (ibidem).

Le théme de la division de la philosophie et son lien intrinséque avec le
théme du statut ontologique des étres et celui de ’articulation de la faculté de

3 Cf. JOLIVET, J.: Trois variations médiévales sur 'universel et I’individu: Roscelin,
Abélard, Gilbert de la Porrée. In: Revue de Métaphysique et de Morale 97.1 (1992) 111-
155 (repr. in ID. : Perspectives médiévales et arabes. Paris: Vrin 2006, 29-70), en parti-
culier p. 149: « Gilbert est bien réaliste, bien que son réalisme porte sur la forme et non
sur 'universel ». Sur ces thémes, on peut lire le récent essai de VALENTE, L.: Un realismo
singolare. Forme e universali in Gilberto di Poitiers e nella Scuola Porretana. In: Documenti
e studi sulla tradizione filosofica medievale 19 (2008) 191-246.



216 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

’ame constituent les axes de la troisiéme perspective commune aux Porré-
tains (chap. VI), que l'auteur cherche a connaitre a partir des propositions
boéciennes (surtout celles du De Trinitate), reprises par Gilbert de Poitiers.
Dans un tel cadre, les Porrétains partagent I’effort de définir les divers do-
maines du savoir et de placer la théologie dans un contexte scientifique, mé-
me en présentant des positions quelque peu variées (240). Par exemple le
Tractatus ,Invisibilia Dei” présente une épistémologie de matrice clairement
augustinienne (,prima per secunda, ignota per nota, intelligibilia per sensi-
bilia capiuntur®, 242), mais qui n’est par ailleurs pas indifférent a I’influence
exercée par les Victorins,* élément omis par Catalani. La distinction opérée
par Guillaume de Lucca entre un opifex theologicus et un opifex logicus est
d’un grand intérét, car tous deux sont unis par le méme artificium qui est la
philosophie entendue comme voie d’accés a la vérité, et la trés riche articu-
lation des facultés de I’ame et des sciences théorétiques présentes dans les
ceuvres d’Alain de Lille.

La quatriéme perspective qui lie les Porrétains est la structuration systé-
matique du savoir théologique, en le séparant de I’exégese biblique et en re-
courant aux instruments de I’analyse logico-grammaticale (chap. VII). Une
telle tentative donna vie a une diversité des genres littéraires (sententiae,
quaestiones, summae, regulae) qui sont rapidement examinés par Catalani.

L’analyse des propositions et des termes utilisés en théologie est la der-
niére perspective que les Porrétains partagent et a laquelle ils ont contribué
de fagon plus significative (chap. VIII). Une telle analyse vise a éclaircir les
principes qui réglent le langage théologique, comme par exemple la doctrine
de la transsumptio nominum a naturalibus ad theologica, qui constitue un
nceud central de la pensée de Gilbert. L’ensemble des doctrines concernant le
sermo theologicus est approfondi de maniére critique dans les Sententiae
magistri Gisleberti et dans les Sententiae divinitatis, alors que le Tractatus
»Invisibilia dei” et Guillaume de Lucca intégrent les instances de Gilbert avec
celles de la tradition pseudo-dionysienne. Une fois encore, la synthése la plus
originale est offerte par les ceuvres d’Alain de Lille, 2 qui Catalani dédie une
ample analyse.

En conclusion, la seconde partie du volume est appréciable pour la défi-
nition des cinq lignes directrices le long desquelles se développe Iactivité spé-
culative des Porrétains, bien que les recherches les plus récentes sur les argu-
ments tour A tour traités ne soient pas toujours prises en considération.5 En

4 Cf. POIREL, D.: Livre de la nature et débat trinitaire au XII° siécle. Le De tribus diebus
de Hugues de Saint-Victor. Turnhout : Brepols 2002, 188-189; VALENTE, L.: Scholastic
Theology in the 12th Century Latin West. The Treatise Invisibilia Dei. In: OLSZEWSKI, M.
(éd.): What is “Theology” in the Middle Ages? Religious Culture of Europe (11th-15th
Centuries). Miinster: Aschendorff 2007, 59-84.

5 Par ex., sur le théme des catégories ubi et quando dans la Summa ,,Quoniam homi-
nes“ d’Alain voir I’essai important de LUCENTINI, P.: Dialettica, teologia filosofia. Alano di
Lilla e Amalrico di Béne. In: SOLERE, J.-L./ VASILIU, A./ GALONNIER, A. (éds.): Alain de
Lille, le docteur universel. Turnhout: Brepols 2005, 277-288. Du méme volume sont aussi
omis I’essai de Poirel sur les influences des Victorins dans I’ceuvre d’Alain et celui de
Valente sur les doctrines linguistiques dans la Summa ,,Quoniam homines”. Parmi les
extraits publiés de la Summa ,Abel“ de Pierre le Chantre, en plus de ceux rappelés par



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 217

général, le livre de Catalani a le mérite de porter a nouveau ’attention de la
communauté scientifique sur un groupe hétérogéne de maitres parmi les plus
intéressants pour des résultats spéculatifs et des analyses linguistiques du XII°
siecle, en en soulignant les perspectives théoriques communes et en en carac-
térisant les contributions singulieres. De plus, le volume livre deux stimula-
tions pour les recherches futures: d’un c6té, I’invitation a préparer des édi-
tions critiques des textes encore inédits; de I’autre, la nécessité d’un examen
approfondi A propos de la notion historiographique d’école (ou écoles) uti-
lisée pour les maitres de la seconde moitié du XII° siecle.

FRANCESCO SIRI

BULTMANN, Rudolf / HEIDEGGER, Martin: Briefwechsel 1925-1975. Heraus-
gegeben von Andreas Groffmann und Christof Landmesser. Mit einem Geleit-
wort von Eberhard Jiingel. Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2009. 342
S. ISBN 978-3-465-03603-6.

»Lieber Freund!“ — so beginnt (fast) jeder Brief der kiirzlich publizierten Kor-
respondenz zwischen dem evangelischen Neutestamentler Rudolf Bultmann
(1884-1976) und dem Seins-Philosophen Martin Heidegger (1889-1976).
Ein Dokument der Freundschaft liegt damit vor, einer Denkfreundschaft, die
an Tiefe langsam, ja tastend gewinnt und deren Bestand 1933 durch
Heideggers ver(w)irrte Hoffnungen auf das ,neue Reich®“ bedroht ist; denn
der Briefwechsel reicht iiber ganze fiinf Dekaden, wobei er mitten in der
Weimarer Zeit 1925 einsetzt, das Nazi-Regime fast ausschliesslich im Modus
des Schweigens iiberlebt und erst nach dem Zweiten Weltkrieg wieder aufge-
nommen wird, ohne jedoch zur fritheren Lebendigkeit zuriick zu gelangen.
Die letzten bis 1975 reichenden Griisse sind die von einander fernen Freun-
den, welche sich von Krankheit und Isolation gezeichnet wehmiitig-verkla-
rend an die gemeinsamen Marburger Jahre erinnern.

Diese iiberaus lange Zeitspanne hat es nicht gerade vereinfacht, einen
kontinuierlichen Austausch dokumentieren zu kénnen, weil vieles, worauf der
eine reagiert, vom anderen nicht mehr erhalten ist. Immerhin sind in den
Archiven und Nachlissen insgesamt 120 Briefe oder Karten erhalten, von de-
nen 73 aus Heideggers Feder stammen, wihrend die restlichen 47 Bultmann
verfasste. Die beiden Herausgeber, Andreas GrofSmann und Christof Land-
messer, kommentieren die Schriftstiicke in Fussnoten sehr zuriickhaltend,
nachdem sie in einem Vorwort (IX-XXV) auf bestimmte Leitlinien des Mate-
rials aufmerksam machen, editorische Entscheidungen gebiihrend kurz benen-
nen und schliesslich ein Verzeichnis des hier erstmals zugidnglich Gemachten
bieten. All dies geschieht als Gemeinschaftsproduktion der beiden Stammver-
lage, wobei sich im rein Ausserlichen Vittorio Klostermann gegeniiber Mohr
Siebeck durchgesetzt hat. Gerahmt wird das Produkt ihrer Kooperation durch
ein Geleitwort des Theologen Eberhard Jiingel, der in seinem knappen Text

Catalani (265, n. 32), on rappelle également les essais de Thouzellier et Dahan respec-
tivement aux entrées ecclesia militans et iudaei, toutes deux signalées dans PETRUS CAN-
TOR: Verbum adbreviatum. Ed. M. Boutry. (= CCCM 196). Turnhout: Brepols 2004, LV.



218 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

beiden ,nachdenkliche[n] Denker[n]“ (V) selbst nachdenkt, wihrend den Ab-
schluss sechs Anhinge bilden, die Heideggers philosophisches Interesse an
Theologumena sowie umgekehrt Bultmanns Anldufe, Heidegger zu verstehen,
exemplarisch belegen und dadurch die Verortung der Briefe erleichtern kon-
nen. Dies ist auch deshalb zu begriissen, weil die Lektiire der Korrespondenz
von ganz unterschiedlichen Hinsichten geleitet sein kann, weshalb ich fiinf
Ebenen unterscheiden mochte.

1. Personliches: Die Briefe geben eindriicklich Zeugnis von der eingangs
erwihnten Denkfreundschaft beider; diese Niherbestimmung ist nétig, weil
Bultmann und Heidegger von dhnlichen intellektuellen Fragen umgetrieben
waren, die sie in einem geteilten Horizont — der akademischen Welt — ge-
meinsam stellten. Thre freundschaftliche Wertschitzung fiireinander beruhte
nicht auf Interessen jenseits dieser Fragen (im Gegensatz etwa zur Beziehung
zwischen Heidegger und Gadamer), sondern griindete fast ausschliesslich auf
dem ehrlichen Respekt fiir die denkerische Ernsthaftigkeit des jeweils ande-
ren. In einer ersten Phase kommt es zur Anndherung, die sich im Briefwechsel
kaum spiegeln kann, handelt es sich doch um Heideggers Zeit in Marburg ab
1923, wo Bultmann seine Professur bereits zwei Jahre zuvor antrat. Diese
(geographische) Nihe, die Briefe weitgehend eriibrigt, aber einen engen Aus-
tausch in Lehre und Lektiire ermdglichte, endete 1928 mit Heideggers Wech-
sel nach Freiburg. Dieser sei ihm allein Bultmanns wegen schwer gefallen, wie
der Autor von Sein und Zeit wissen lisst (55f.). Damit setzt die zweite und
intensivste Phase des Austausches ein, der sich {iber die Hilfte der Doku-
mente verdanken, obwohl sie lediglich fiinf Jahre wihrte. Das ,,Du® tritt an
die Stelle distanzierterer Anreden, familiire Griisse driicken aufs Neue die
Verbundenheit aus, aber die grossen Fragen zur Beziehung von Phinomeno-
logie und Theologie sind der eigentliche Gehalt dieser Periode (siche unter
4). Diese reisst 1933 jih ab; Bultmann mahnt seinen Freund so zuriickhaltend
wie entschieden, um bis weit in die Nachkriegszeit den Kontakt (soweit er-
halten) fast ganz auf sich beruhen zu lassen. Nach dieser dritten Phase folgt
eine letzte, die von riickschauender Dankbarkeit fiir ,die schénsten Jahre in
Marburg® (214) getragen bleibt — im Wissen um zugefiigte Enttduschungen
und im Zweifel, ob nun von anderen die Schlachten wirklich ausgetragen
werden konnen.

2. Politisches: Tagespolitisches spielt in dieser Korrespondenz eine ganz
untergeordnete Rolle. Wenn hier vom Politischen die Rede ist, bezieht sich
dies ausschliesslich auf die Geschehnisse von 1933. Es beginnt interessanter-
weise mit einem Geriicht: Bultmann fragt Heidegger, ob etwas dran ist an der
Kunde, dass dieser in die NSDAP eingetreten sei (187), um die Antwort zu
erhalten: ,Ich bin nicht Mitglied dieser Partei und werde es nie sein“ (191;
kursiv im Orig.). Schon ein halbes Jahr spiter besass er das Parteibuch und
behielt es bis 1945. Bultmanns Gliickwiinsche zum Rektorat Heideggers
bleiben aus; stattdessen formuliert er ,Wiinsche® (193), die darauf hinaus-
laufen, dass dieser die Hybris und die Atmosphire der Beklemmung der
neuen Zeit erkenne (194f.), um sorgend daran zu zweifeln, dass ,,Du Dich an
der rechten Stelle und am rechten Zeitpunkt eingesetzt hast“ (195).

Ich halte es fiir eine gute Entscheidung der Herausgeber, Bultmanns
Erklirung vom 2. Mai 1933, die er zu Beginn einer Vorlesung den Studenten



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 219

vorgetragen hat, als Anbang D mit abzudrucken; denn so wird ein Thema,
welches in einem Brief Bultmanns angesprochen ist, vertieft, nimlich die
»Aufgabe der Theologie in der gegenwirtigen Situation® zu kliren (276; vgl.
196). Der Exeget erinnert in beiden Schriftstiicken daran, dass der Glaube an
Gott durchaus ein positives Verhiltnis zum ,,Volkstum® unterhalte, wobei in
die Bejahung stets die verantwortliche Kritik an den notwendigen Zwei-
deutigkeiten alles Bestehenden eingezeichnet ist. Die Diffamierung der Juden
spricht Bultmann ebenso an (285) wie die Infragestellung des Christentums
(286), ohne jedoch eine Reaktion vom Rektor auf die Leitunterscheidung
zwischen Schopfung und Geschopf zu erhalten.

3. Akademisches: Ein eher zweifelhaftes Licht auf Heidegger und Bult-
mann wirft ihr zum Teil vernichtendes Urteil iiber Kollegen, auch und gerade
zu solchen, die ihnen nahe stehen. Was hier zum Beispiel zu Karl Barth (126,
181, 187), Eduard Thurneysen (163), Karl Jaspers (179), Karl Léwith (207),
ganz besonders aber zu Rudolf Otto (41, 91, 103) sowie dem ,,Charlatan®
Erich Przywara (107, 123) zu lesen ist, sagt mehr iiber die Arroganz der so
Urteilenden als iiber die so Beurteilten. Das Ganze ist bestimmt vom Zweifel
an den Fihigkeiten der jiingeren Generation, weswegen Berufungen zum exis-
tentiellen Ereignis werden — deren Verhinderung freilich in noch grésserem
Masse. Heidegger hilt schliesslich ganz zu Recht fest, dass sich ,Depressio-
nen einer Fakultit wegen heute nicht mehr lohnen® (97; Satz etwas umge-
stellt), wihrend Bultmann berichtet, sich einmal so fiir seine Zunft geschimt
zu haben, dass er dem Theologentag 1928 einen Jazz-Klub in Frankfurt vor-
ziehen musste (75).

Der Berufungskonflikt ging im Fall des Letzteren soweit, dass er auf
Grund der stindigen landeskirchlichen Einmischungen in Besetzungsfragen
drohen wollte, seine Professur zur Verfiigung zu stellen — ein ernsthafter
Konflikt bahnte sich an, in dem Heidegger als Berater fungiert, nicht zuletzt
deshalb, weil Bultmann in Erwigung zog, sich im ultimativen Fall in Freiburg
fiir Philosophie zu habilitieren (150)! Vom ,Freiburger Plan“ riet der Einge-
weihte jedoch ab (153), nicht jedoch ohne die Degradierung der Universitit
zur Berufsschule beklagend vorwegzunehmen und daher fiir eine ,freie aristo-
kratische [...] Akademie® zu pliadieren (152).

4, Theologisch-Philosophisches: Die Verhiltnisbestimmung der Philosophie
zur Positivitit und damit Wissenschaftlichkeit der Theologie bildet den sich
durchziehenden Leitfaden des Briefwechsels in seiner theoretischen Hinsicht.
Bultmann hat sich sehr gewiinscht, seinen Aufsatz ,Der Begriff der Offen-
barung im Neuen Testament“ gemeinsam mit Heideggers beriichtigtem Vor-
trag ,Phinomenologie und Theologie® als Zeugnis geteilten Ringens publizie-
ren zu konnen (60). Doch dazu kam es nicht; vielmehr dauerte es bis 1969,
dass Heidegger seinen Text freigab, nun hingegen mit einem erliuternd-
modifizierenden ,Anhang“ versehen (in Wegmarken, 68-77). Nachdem
Heidegger diesen Text Bultmann nicht nur zugesendet, sondern auch gewid-
met hatte (237), rafft sich dieser zu seinem letzten lingeren Brief auf (237-
245). Darin verbleibt der Theologe jedoch bei dem, was sein Gefihrte schon
1924 im genannten Vortrag (ohne den ,,Anhang®) festhielt, nimlich dass das
Verhiltnis zwischen Philosophie und Theologie dasjenige zwischen ontolo-
gisch-existentialer Fundamentalanalyse und deren ontisch-existentieller Fiil-



220 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

lung sei. Alle theologischen Begriffe besissen einen vorchristlichen, rein
ontologisch fassbaren Gehalt, der von der nicht-wissenschaftlichen Philoso-
phie zu vermessen sei, wihrend die Theologie auf Grund der ,,Christlichkeit“
als ihrem Positum einen wenn auch nachgeordneten Anspruch auf Wissen-
schaftlichkeit erheben kénne (am Beispiel von ,Schuld“ und ,Siinde* wird
diese Beziehung kurz veranschaulicht; 241).

Obwohl Bultmann in seinen Erwigungen zur Dialektik zwischen objekti-
vierendem und nicht-objektivierendem Denken der Theologie iiber Heideg-
gers Text von 1924 hinausgeht (244f.), ist seine Lesart besagter Relation zum
Zeitpunkt ihrer Abfassung — wir schreiben das Jahr 1970 - lingst anachro-
nistisch. Heidegger selbst legte sich frith die entscheidenden Einwinde vor,
die letztlich dafiir sorgten, dass ,Phinomenologie und Theologie“ so spit pu-
bliziert wurde. Erstens fragt Heidegger, woher die philosophische Ontologie
iiberhaupt ihr Vokabular bezieht, wenn gilt, dass ,,die Sprache kein Werk des
Menschen ist: Die Sprache spricht. Der Mensch spricht nur, indem er der
Sprache entspricht® (so in Wegmarken, 72; vgl. im Briefwechsel: 208). Neben
dieser sprachphilosophischen Uberlegung bemingelte Heidegger an seinem
frithen Entwurf, zweitens, den ,Charakter der Theologie“ (62) nicht hin-
reichend erfasst zu haben, weil sich die Positivitit der Theologie von der-
jenigen fundamental unterscheide, die anderen Wissenschaften zukomme
(87). Schliesslich stellt er drittens die Theologie als eine Wissenschaft ganz in
Frage, sofern ein naturwissenschaftlich-technisches Verstindnis angesetzt
werde (223).

Diese Griinde gegen die von Bultmann erhoffte gemeinsame Veré6ffen-
tlichung und fiir eine sehr viel spitere Publikation des Vortrages samt Anhang
verbindet Heidegger mit einem anderen Bereich der Zusammenarbeit — oder
besser: deren Verweigerung. Bultmann fungierte als der Hauptherausgeber
der Theologischen Rundschau, zu deren Mitwirkung er Heidegger gewinnen
wollte. Dieser sagte im letzten Moment ab, stand aber bereits als Mitver-
antwortlicher auf dem Deckblatt (und blieb dort bis 1944). Heideggers
Absage klingt gewunden und ist nicht in erster Linie philosophischer Natur;
sie beruht vielmehr auf Befiirchtungen, missverstindlich rezipiert und da-
durch isoliert zu werden (87). Tatsdchlich tritt er immer vehementer und in
gewisser Opposition zu Bultmann fiir eine strikte Trennung zwischen Theo-
logie und philosophischer Phinomenologie ein (108), ohne jedoch zu einer
haltbaren Relationierung beider zuriick zu finden, sodass der Briefwechsel
spiegelt, wie Bultmanns und Heideggers diesbeziigliche Uberlegungen einer-
seits auseinanderdriften, andererseits einem fragmentarischen Torso entge-
gensteuern.

5. Ungesagtes: Das Auseinanderdriften mag darin begriindet sein, dass fiir
Bultmann die wesentliche Bezugsgrosse lediglich Sein und Zeit geblieben ist,
wihrend ihn Heideggers spiteres Werk kaum beeinflussen konnte (was nicht
heisst, er hitte dieses gar nicht zur Kenntnis genommen: vgl. die als Anhang F
abgedruckten Reflexionen zum ,Denkweg“ Heideggers). Dennoch: Grund,
Kern und Konsequenz der sog. ,,Kehre“ ab 1929 bleiben in den Briefen un-
thematisch. Aber selbst wenn der Blick auf das Frithwerk konzentriert ist,
sucht man die eingehendere Behandlung konkreterer Wendungen Heideggers
Fundamentalontologie vergeblich, etwa die theologisch besonders interessan-



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 221

te Freilegung der Sorge-Struktur oder die eigenwillige Todesanalyse. Diese
existentialen Interpretationen haben nun bei Bultmann ihre kritische Riick-
seite bekanntlich in der entmythologisierenden Erhebung einer ,eigentlichen
Intention® biblischer Texte. Bultmann selbst ging hier auf dieses herme-
neutische Problem gar nicht ein; von Heidegger wird es lediglich en passant
angetippt (210, 227). Weitet man wiederum den Betrachtungshorizont etwas
aus, ist dieser Austausch — einmal abgesehen von dem unter 2 Gesagten —
auch kein zeitgeschichtliches Dokument: Von den Weimarer Jahren, dem
Krieg oder der Aufbauzeit danach zeigen sich die hier versammelten Briefe
seltsam unberiihrt.

Damit liegt eine in Manchem aufschlussreiche, fast ginzlich im Reich des
Akademisch-Intellektuellen verbleibende Korrespondenz vor. Diese zuging-
lich gemacht zu haben, ist das Verdienst beider Herausgeber, sodass zugleich
Bultmanns Wunsch, etwas Gemeinsames mit seinem Freund Martin zu ver-
Offentlichen, doch noch eine gelungene Erfiillung finden konnte.

HARTMUT VON SASS



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

