
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Moralité et émotions

Autor: Schroeter, Laura / Schroeter, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Laura Schroeter et François Schroeter

Moralité et Emotions

Selon David Hume, nos sentiments doivent occuper une place centrale dans

toute approche du phénomène moral. Lorsque nous jugeons qu'une action est
moralement condamnable, par exemple, nous ne décrivons pas un état de fait
indépendant de nos émotions. Nous exprimons simplement notre sentiment de

désapprobation à l'égard de l'action en question.
La position sentimentaliste Humienne a exercé une influence considérable

sur la métaéthique analytique du 20eme siècle. De A.J. Ayer et Charles Stevenson
à Simon Blackburn et Allan Gibbard,1 un nombre important de spécialistes de
la métaéthique ont élaboré des outils théoriques sophistiqués pour tenter de
défendre l'idée Humienne selon laquelle nos jugements moraux sont de simples
expressions de nos émotions. Malgré tous ces efforts, la position sentimentaliste

demeure cependant fortement contestée. Bon nombre de spécialistes de la
métaéthique estiment en effet que les défenseurs du sentimentalisme moral ne

peuvent revendiquer les intuitions fortes que nous avons au sujet de l'objectivité

du domaine moral. Si la moralité n'est qu'affaire de sentiments, comment
nos jugements moraux peuvent-ils en effet prétendre cerner une vérité objective

Selon Jesse Prinz, d'importantes nouvelles données empiriques concernant
les émotions et leur rôle dans la genèse de nos jugements moraux permettent
aujourd'hui de consolider de façon décisive la position sentimentaliste tant face
à ses critiques que face à ses concurrents sur la scène métaéthique. C'est là en
tous les cas ce que Prinz s'attache à démontrer dans un ouvrage récent et d'ores
et déjà très remarqué.2

Dans la présente discussion, nous nous pencherons tout d'abord sur les données

empiriques que Prinz invoque en faveur de sa position sentimentaliste. Ces
données sont importantes et nous permettent de clarifier le rôle des émotions
dans la genèse de nos jugements moraux. Nous aimerions suggérer ensuite que
les sources empiriques citées par Prinz ne suffisent de loin pas à établir, ainsi
qu'il le suggère, le bien fondé du sentimentalisme moral.

1 Ayer, A.J. : Language, truth, and logic. Victor Gollancz 1936; STEVENSON, C. : Ethics
and language. Yale: Yale University Press 1944; BLACKBURN, S. : Ruling passions. Oxford:
Oxford University Press 1998; GlBBARD, A. : Wise choices, apt feelings. Harvard: Harvard
University Press 1990.

2 PRINZ, J. : The Emotional Construction of Morals. Oxford: Oxford University Press

2007. Toutes les références dans le texte sont à cet ouvrage.



Moralité et Émotions 165

1. Les nouvelles données empiriques

Le développement de nouvelles méthodes neuroscientifiques sophistiquées,
telles que l'imagerie cérébrale, a permis de confirmer l'occurrence d'émotions
lorsque nous formons nos jugements moraux. Même si nous n'en sommes pas
directement conscients, les centres neuronaux responsables de nos émotions
sont activés lorsqu'un sujet doit juger, par exemple, s'il est juste ou non de

pendre un innocent. Par contre, nos centres émotionnels ne sont pas activés de

façon comparable quand il s'agit de déterminer si un jugement purement
factuel (tel que, par exemple « les pierres sont composées d'eau ») est ou non
correct (22).

Selon Prinz, les émotions n'accompagnent pas simplement nos jugements
moraux, elles les influencent directement. Parmi les nombreuses études
récentes qui semblent établir ce fait, Prinz cite le cas de sujets hypnotisés de façon
à ressentir une violente émotion de dégoût lorsqu'ils entendent le mot « accepter

» ou le mot « souvent ». On demande ensuite à ces sujets d'évaluer la
moralité de scénarios où un homme politique accepte des pots-de-vin, ou est
souvent confronté à des offres de pots-de-vin. Lorsque le mot associé au dégoût
est présent dans la description du scénario, la condamnation morale de l'action
en question s'en trouve très fortement renforcée. En fait, les sujets en viennent
même à trouver moralement répréhensibles des actions moralement neutres
(telles que choisir un sujet de discussion intéressant) lorsque le mot 'souvent'
est utilisé pour décrire de telles actions (27-28).

De nombreuses autres études confirment que la simple présence d'un sentiment

de dégoût (par exemple face à certains actes d'ordre sexuel, tels que les
relations homosexuelles) suffit à déclencher dans une majorité de sujets un
jugement très fort de condamnation morale. Même s'ils sont parfaitement
incapables de formuler aucune raison qui puisse justifier leurs jugements moraux,
ces sujets n'en demeurent pas moins fermement convaincus de la validité de
leurs jugements. Ils estiment même qu'il doit exister des principes moraux justifiant

leurs jugements - le problème étant à leurs yeux qu'ils ne parviennent
simplement pas à mettre le doigt sur ces principes. L'émotion de dégoût semble
donc générer non seulement des opinions morales très fortes, mais également la
conviction que ces opinions sont justifiées par des raisons et des principes décisifs

(29-32).
De nouvelles études concernant les psychopathes semblent également indiquer

que notre capacité de former des jugements moraux est directement liée à

nos capacités émotionnelles (42-47). Traditionnellement, le cas des psychopathes
est invoqué dans les discussions métaéthiques par ceux qui doutent de l'existence
d'un tel lien entre jugements moraux et émotions. Après tout, les psychopathes
sont des sujets intelligents qui semblent très bien comprendre ce que la moralité
requiert, même si les commandements moraux ne suscitent en eux aucune émotion

et aucun désir d'agir de façon morale. Le cas des psychopathes semble
donc indiquer que la présence d'émotions appropriées n'est pas une condition
nécessaire à la formation de jugements moraux. Selon Prinz, il convient de

rejeter une telle conclusion. En fait, les psychopathes ont une compréhension
très sérieusement déficiente de la moralité : ils sont incapables de distinguer



166 Laura Schroeter et François Schroeter

entre les règles morales et les règles purement conventionnelles. Une telle
distinction joue pourtant un rôle central dans notre compréhension de la moralité.
Très jeunes, les enfants comprennent qu'il existe une différence cruciale entre
les commandements moraux (« il ne faut pas voler le bien d'autrui ») et les

règles fondées uniquement sur une autorité conventionnelle (« il ne faut pas
parler en classe lorsque le maître l'interdit »). Prinz suggère donc, de manière à

notre avis convaincante, que les psychopathes ne peuvent pas former d'authentiques

jugements moraux : comme ils ne maîtrisent pas la distinction moral /
conventionnel, les psychopathes ne peuvent pas former des jugements portant
précisément sur la moralité d'une action. De même, un sujet qui ne maîtrise pas
la différence entre le rouge et l'orange ne peut pas juger si un objet est ou non
rouge - il peut seulement juger si un objet possède soit l'une des deux couleurs

rouge ou orange, soit une autre couleur. Les déficits émotionnels des psychopathes

semblent donc empêcher ces derniers de former d'authentiques
jugements moraux.

Prinz tente également de consolider le lien entre jugements moraux et émotions

en invoquant le caractère apparemment désuni du domaine moral (47-49,
68-84). La classe des actions immorales comprend une énorme variété de

comportements - mentir, voler, tuer, harceler, insulter, polluer, vandaliser, manquer

de respect à autrui, ne pas respecter sa propre personne, etc. Comment
trouver un principe unifiant un ensemble d'actions aussi disparates Selon
Prinz, les adversaires du sentimentalisme moral ne sont jamais parvenus à

découvrir un principe qui puisse unifier de manière plausible l'ensemble du
domaine moral. A son avis, il est naïf de croire que l'essence de la moralité - ce

que toutes les actions immorales ont en commun - peut être définie
indépendamment de nos réactions émotionnelles. Si l'on accepte par contre l'hypothèse
sentimentaliste Humienne - selon laquelle nos jugements moraux sont simplement

l'expression d'un sentiment de désapprobation - le principe unifiant le
domaine moral devient alors évident. Ce qui unifie fondamentalement toutes
les actions immorales est simplement le fait qu'elles élicitent en nous un sentiment

négatif de désapprobation. Selon Prinz, si nous analysons de plus près les
diverses émotions normalement associées au sentiment de désapprobation, nous
trouvons enfin une explication plausible de la diversité des actions condamnées

par la moralité.
La discussion de Prinz est ici particulièrement intéressante et mérite que

l'on s'y arrête. Prinz note que les tabous sexuels jouent un rôle important dans

nos codes moraux : la moralité traditionnelle condamne l'inceste, l'adultère, la
bestialité et bien souvent l'homosexualité, la masturbation ou même les
relations sexuelles avant le mariage. Des études empiriques récentes suggèrent que
l'émotion de dégoût est fortement associée à la violation de ces tabous sexuels
dans les communautés qui considèrent ces violations comme des marques
d'impureté et les jugent de ce fait moralement condamnables (71-72). Si l'on
accepte, ainsi que le recommande Prinz, qu'une réaction de dégoût s'accompagne

naturellement d'un sentiment de désapprobation, l'hypothèse sentimentaliste

nous explique de façon claire pourquoi l'inceste et l'homosexualité sont
si souvent considérés comme moralement répréhensibles : de tels comportements

déclenchent naturellement dégoût et désapprobation dans certains
segments de la population. Mais d'autres émotions, outre le dégoût, sont bien sûr



Moralité et Émotions 167

également associées au sentiment de désapprobation. Prinz mentionne par
exemple l'indignation et la colère. Nous sommes souvent en colère quand nos
droits ont été violés - lorsque par exemple on nous vole nos biens ou lorsque
l'on nous inflige un dommage physique. Nous sommes indignés quand une
injustice a été commise - par exemple lorsqu'un gouvernement manque à ses
devoirs envers ses citoyens. Ici également, l'hypothèse sentimentaliste offre une
explication élégante du fait que l'injustice et la violation de droits sont
considérées comme moralement inacceptables : de tels comportements suscitent en
nous indignation, colère et par là un sentiment de désapprobation.

Si nous acceptons l'hypothèse sentimentaliste Humienne - et que nous
considérons ainsi les jugements moraux comme de simples expressions d'un sentiment

de désapprobation - nous pouvons donc expliquer pourquoi des comportements

si hétéroclites - la violation de tabous sexuels, l'injustice et la violation
des droits personnels - comptent tous comme moralement répréhensibles. Selon
Prinz, les adversaires du sentimentalisme ne sont simplement pas en mesure de

produire une explication comparable.

2. La renaissance du projet Humien

On pourrait penser que les nouvelles données empiriques que mentionne Prinz
indiquent simplement l'existence d'un lien nécessaire entre nos jugements
moraux (et les concepts moraux qu'ils déploient) et nos émotions. Une approche
de nos jugements moraux qui ne mentionnerait pas nos émotions serait ainsi
vouée à l'échec. Selon Prinz, cependant, ces données empiriques nous
permettent de tirer une conclusion beaucoup plus radicale : Hume avait
parfaitement raison de penser que nos jugements moraux ne sont que des

expressions de notre sentiment de désapprobation. Aux yeux de Prinz, juger
qu'une action est moralement condamnable, c'est simplement éprouver une
émotion de désapprobation à l'égard de cette action (96). Vous voyez un
pickpocket bousculer une dame âgée et lui voler son porte-monnaie. Ce scénario

génère en vous une réaction émotionnelle négative de désapprobation -
réaction dont vous n'êtes peut-être pas conscient, mais que l'imagerie cérébrale

permet néanmoins de mettre en évidence. Et c'est cette réaction émotionnelle
que vous exprimez quand vous énoncez que l'action en question est
moralement condamnable. De même, les concepts moraux que nous déployons dans

nos jugements sont eux aussi constitués par notre émotion de désapprobation.
Selon Prinz, posséder le concept 'moralement condamnable', c'est simplement
avoir une disposition d'éprouver une réaction de désapprobation à l'égard de

certaines actions particulières. En d'autres termes, pour être capable de classifier

de façon compétente une action comme moralement condamnable, pour
être à même de comprendre ce qui rend une action moralement condamnable,
il suffit aux yeux de Prinz de posséder une capacité d'éprouver une réaction de

désapprobation face à des actions particulières (92-102).
Prinz défend son approche Humienne du jugement moral avec beaucoup de

sophistication et d'ingéniosité (chap. 2-3). Hume lui-même (ainsi que ses admi-



168 Laura Schroeter et François Schroeter

rateurs, tels que David Wiggins et John McDowell)3 ne fournit que peu de
détails au sujet du sentiment de désapprobation qu'il place au centre de son
approche du jugement moral. Comme nous l'avons vu, Prinz s'attache par contre
à détailler les différentes émotions particulières (dégoût, indignation, colère, mais
aussi mépris, honte ou culpabilité) qui contribuent à générer en nous une
réaction de désapprobation. Les analyses de Prinz permettent de mieux
comprendre les avantages importants de l'approche Humienne : comme nous
l'avons indiqué plus haut, une analyse empirique des différentes émotions liées
à nos réactions de désapprobation permet de rendre compte de façon élégante
du caractère hétérogène du domaine moral.

Traditionnellement, les approches sentimentalistes du jugement moral sont
confrontées à une objection particulièrement épineuse. Le jugement évaluatif
« cette action est moralement condamnable » semble être structurellement
similaire au jugement factuel « cette action a eu lieu à Fribourg ». Les deux
jugements semblent avoir une fonction cognitive : ils décrivent tous deux un
état de choses et attribuent une propriété à l'action (la propriété d'être
moralement condamnable et la propriété d'avoir lieu à Fribourg). Mais si l'on admet
avec les défenseurs du sentimentalisme que les jugements moraux ne sont que
de simples expressions de nos émotions, comment peut-on rendre compte du
caractère apparemment cognitif de ces jugements Décrire un état de choses et
exprimer ses émotions semblent être deux types d'actes mentaux simplement
incompatibles. Comme tous les adeptes modernes du sentimentalisme, Prinz
s'attache à démontrer qu'il n'en est pas ainsi. Selon lui, nos jugements moraux
expriment nos émotions et décrivent des états de choses (attribuant ainsi à nos
actions la propriété d'être moralement condamnables). L'argument de Prinz est
ici ambitieux et se fonde sur une conception originale des émotions et de leurs
relations aux propriétés évaluatives. Selon Prinz, il est parfaitement légitime de
conclure que nos émotions - telles que la colère, la peur, ou la désapprobation
- représentent des états de choses et permettent d'attribuer des propriétés à nos
actions. Prinz s'appuie ici sur une théorie sémantique influente, la théorie des
indicateurs défendue en particulier par Fred Dretske (60-65).4 Un thermomètre,

par exemple a pour fonction de détecter les changements de température

dans l'environnement. S'il fonctionne de façon fiable, le thermomètre
peut servir de représentation de ces changements de température : on peut
utiliser le niveau du mercure du thermomètre pour s'informer de la température

de l'environnement. De façon similaire, Prinz estime que nos émotions ont
pour fonction de détecter les propriétés évaluatives des situations auxquelles
nous sommes confrontés. La peur, par exemple, a pour fonction de détecter les

situations dangereuses. On peut donc dire, selon Prinz, que la peur sert dans

nos organismes à représenter le danger. De même, nos émotions de désapprobation

servent à représenter le caractère moralement condamnable de certaines
de nos actions. Prinz conclut donc que, même si nos jugements moraux ne sont

3 WIGGINS, D. : Needs, values, truth. Blackwell 1991; MCDOWELL, J. : Mind, value,
and reality. Harvard University Press 1998.

4 DRETSKE, F. : Explaining Behavior. Reasons in a World of Causes. MIT Press 1988.



Moralité et Émotions 169

que des occurrences de réactions de désapprobation, ces jugements
représentent des états de choses et attribuent des propriétés morales à nos actions.

Bien entendu, tous les spécialistes de la métaéthique ne seront pas
convaincus par la manière dont Prinz tente de concilier son approche sentimen-
taliste et le caractère cognitif de nos jugements moraux. La théorie sémantique
de Dretske à laquelle Prinz se réfère est controversée et son application aux
émotions n'est pas non plus sans problèmes. Pourtant, il ne sera pas nécessaire
d'entrer ici dans ces questions plus techniques. Notre but est simplement de

déterminer si les nouvelles données empiriques auxquelles Prinz fait appel
suffisent à consolider une approche sentimentaliste de la moralité de type
Humien. Si l'on admet que l'imagerie cérébrale établit une corrélation entre
jugements moraux et émotions plus étroite que beaucoup ne le pensaient, doit-
on en fin de compte donner raison aux défenseurs du sentimentalisme Le
détail du rapprochement entre sentimentalisme et cognitivisme proposé par
Prinz ne sera pas pertinent pour cette question.

Plus importantes sont par contre les conséquences relativistes qui, selon
Prinz, découlent de l'approche sentimentaliste de nos jugements moraux. Prinz
insiste sur le caractère fondamentalement subjectiviste de l'approche sentimentaliste

(7-10 et la totalité de la second partie du livre). Pour les adeptes d'un
sentimentalisme de type Humien, un jugement moral est simplement
l'expression des sentiments qu'éprouve un individu particulier. De toute évidence,
les dispositions émotionnelles varient fortement d'un individu à l'autre. Notre
sentiment de désapprobation ne fait bien sûr pas exception. De ce fait, il serait
illusoire selon Prinz d'espérer que différents individus convergent toujours dans
les verdicts qu'ils portent sur les questions morales. Nous devons simplement
nous faire à l'idée que, même au sein d'une culture bien délimitée, les

divergences morales seront toujours inéliminables. Si cela signifie que nous devons
abandonner tout espoir d'une objectivité morale, c'est là selon Prinz le moindre
mal.

3. La dimension intellectuelle de nos concepts evaluatifs

Malgré toute sa sophistication, et la richesse des données empiriques sur
lesquelles elle s'appuie, la position Humienne de Prinz ne nous semble pas éviter
les problèmes qui ont traditionnellement affecté l'approche sentimentaliste de
la moralité. En particulier, nous doutons que Prinz ne rende compte de façon
adéquate de la dimension intellectuelle et réflexive inscrite au cœur de nos
pratiques morales.

Considérons tout d'abord le cas de nos jugements évaluatifs portant sur le
danger et leur rapport à l'émotion de peur. Comme l'exemple du danger est
plus simple que celui de la moralité il nous permettra d'isoler plus facilement
les problèmes affectant l'approche de Prinz.

Personne ne conteste que l'émotion de peur joue un rôle central dans la
généalogie de nos jugements évaluatifs portant sur le danger. La peur, comme la
colère, est une émotion primitive très répandue dans le règne animal ; elle se

manifeste chez les enfants bien avant le développement des capacités linguistiques

et conceptuelles. On peut, sans trop de risques, conjecturer que comme



170 Laura Schroeter et François Schroeter

enfants nous nous familiarisons avec le concept de danger en associant ce

concept et le mot qui l'exprime aux objets de notre environnement qui
suscitent en général une réaction de peur en nous. Les sujets qui n'éprouvent
pas l'émotion de peur ont en effet beaucoup de difficulté à maîtriser notre concept

de danger : ils doivent s'en remettre aux jugements de sujets non affectés

par un déficit émotionnel pour juger si une situation est ou non dangereuse. On
peut également accepter que, même chez les adultes, la peur demeure un
indicateur fiable de la présence d'un danger dans notre environnement. Notre
émotion de peur n'est pas simplement un moyen primitif d'acquérir le concept
de danger, moyen qui ne jouerait plus aucun rôle épistémique majeur dans nos
évaluations de danger une fois que le concept en question aurait été acquis.
Nous fondons très souvent nos évaluations de danger sur nos réactions immédiates

de peur face aux circonstances dans lesquelles nous nous trouvons.
Mais cela ne signifie nullement, ainsi que le suggère Prinz, que notre concept

de danger et nos jugements évaluatifs portant sur le danger puissent être
réduits à notre émotion de peur. Nous savons très bien que notre émotion de

peur est bien souvent irrationnelle et se manifeste dans des situations qui ne

présentent aucun danger. Vous savez que la grosse araignée velue qui grimpe
sur votre jambe n'est pas venimeuse. Pourtant, vous êtes totalement effrayé à sa

vue. De même, vous êtes tout à fait conscient que le roller coaster sur lequel
vous vous embarquez ne présente aucun risque. Vous n'en demeurez pas moins
pris de panique quand il se met en marche. Dans de telles circonstances, nous
dissocions nos évaluations de danger de nos réactions émotionnelles. Et, c'est là
le point essentiel, une telle dissociation est requise pour maîtriser le concept de

danger et être à même de le déployer dans des jugements portant sur le danger.
En effet, être compétent en matière de danger c'est reconnaître que ce qui fait
peur n'est pas nécessairement dangereux. Nous aurions de bonnes raisons, par
exemple, de douter de la compétence conceptuelle d'un sujet qui maintiendrait
haut et fort que l'araignée velue est dangereuse du fait de la peur qu'elle
suscite, et ce bien qu'elle ne présente aucun risque pour les êtres humains. Lin
tel sujet ne comprend pas ce qu'est le danger : il confond simplement ce qui est
dangereux et ce qui fait peur.

Même si la peur joue un rôle important d'indicateur épistémique dans nos
jugements de danger, l'approche sentimentaliste de Prinz néglige toute la
dimension intellectuelle et réflexive pourtant essentielle à la maîtrise du concept
de danger. Nous avons en effet développé une conception sophistiquée des

risques que notre environnement peut présenter pour notre bien-être. C'est sur
cette conception que nous nous fondons quand nous jugeons que, malgré son
apparence répugnante, l'araignée n'est pas dangereuse, alors que le moustique,
bien que d'apparence inoffensive, présente un sérieux danger du fait qu'il est

porteur de malaria. C'est cette conception intellectuelle des risques que nous
encourons qui est au cœur de notre maîtrise du concept de danger et de notre
capacité à évaluer le niveau de danger des situations dans lesquelles nous nous
trouvons.

Prinz rétorquera sans doute que son approche sentimentaliste peut accorder
une place de choix aux dimensions plus intellectuelles et réfléchies de nos
évaluations de danger. Prinz insiste en effet sur le fait que le raisonnement peut
affecter nos réactions émotionnelles (122-125). Si vous apprenez par exemple



Moralité et Émotions 171

que le moustique qui vous empêche de dormir est porteur de choléra, cette
information sur les risques que vous encourez va normalement suffire à susciter
en vous une réaction de peur. Il convient donc de ne pas considérer nos émotions

comme de simples réactions primitives dénuées de toute dimension ré-
flexive. De plus, Prinz souligne également que son approche sentimentaliste ne
requiert pas une corrélation parfaite entre émotions et propriétés évaluatives
(113). A ses yeux, il suffit que notre disposition à éprouver de la peur soit,
d'une manière générale, un indicateur fiable de la présence de danger. Mais le
défenseur du sentimentalisme peut reconnaître que, dans des circonstances
particulières (si vous êtes par exemple déprimé ou si vous avez été hypnotisé),
les émotions ne réussissent pas à détecter la présence des propriétés évaluatives
pertinentes. Le simple fait que votre émotion de peur fournit un verdict erroné
dans le cas de l'araignée velue ne suffit donc pas, aux yeux de Prinz, à discréditer

l'approche sentimentaliste.
Nous doutons fort que cette réponse de Prinz ne suffise à dissiper les

problèmes mentionnés plus haut. La question n'est pas de savoir si la réflexion et
le raisonnement peuvent affecter nos dispositions émotionnelles. La question
est de savoir si une dimension intellectuelle et réflexive est nécessaire à la maîtrise

de nos concepts évaluatifs. Comme l'indique l'exemple de l'araignée (et
comme le reconnaît Prinz lui-même), notre émotion de peur peut fonctionner
sans l'apport intellectuel de notre réflexion et de notre raisonnement : cette
dimension intellectuelle n'est pas nécessaire à l'émotion de peur. En identifiant
le concept de danger et la disposition à éprouver de la peur, l'approche
sentimentaliste de Prinz fait donc de nos capacités intellectuelles et réflexives un
élément non essentiel à la maîtrise du concept de danger. Le but de notre
critique était précisément d'indiquer le manque radical de plausibilité de cette
thèse.

De plus, des exemples tels que celui de l'araignée ne présentent pas simplement

une série de cas bénins où, pour une raison facilement identifiable, un
processus épistémique tout à fait fiable ne fonctionne pas de façon adéquate. Ils
mettent en doute la fiabilité même de l'émotion de peur, quand elle n'est pas
guidée par nos jugements réfléchis au sujet des risques présents dans notre
environnement. Il est important de contraster dans ce contexte nos jugements
évaluatifs et nos jugements portant sur les couleurs. La sensation de rouge est un
indicateur fiable de la présence de surfaces rouges dans notre environnement.
Le fait que dans des circonstances bien particulières, quand par exemple
l'éclairage est déficient ou quand le sujet est victime d'hallucinations, nos
sensations peuvent nous tromper n'y change rien : dans les circonstances
normales, nos sensations visuelles sont nos meilleurs moyens de détecter la

présence de couleurs dans notre environnement. Il n'en va pas de même dans le

cas de nos émotions et des propriétés évaluatives telles que le danger. Notre
émotion de peur, une fois écartées les circonstances anormales qui pourraient
entraver son fonctionnement, n'est pas notre moyen d'accès le plus fiable à la
présence de danger. C'est bien plutôt notre conception intellectuelle des

risques encourus qui guide nos évaluations de danger et qui nous permet de

déterminer, de façon critique, si notre peur détecte de réels dangers ou non.
Les leçons qui se dégagent de l'exemple de la peur et du danger s'appliquent

également, nous semble-t-il, au cas de la moralité. La majorité des spécialistes



172 Laura Schroeter et François Schroeter

de métaéthique accepte maintenant que nos pratiques morales ont été
façonnées par les émotions que l'évolution a implantées en nous. En particulier,

on peut admettre, avec Prinz, que les émotions associées à nos réactions de

désapprobation (dégoût, indignation, colère, mépris, etc.) sont à l'origine de

nos jugements moraux. Mais on ne peut déduire de cela qu'il faille simplement
identifier nos concepts moraux et nos réactions émotionnelles de désapprobation.

Comme dans le cas de nos évaluations de danger, nous avons développé
dans le domaine moral des critères intellectuels sophistiqués pour déterminer
quelles actions sont moralement acceptables ou interdites. Ce sont ces critères
intellectuels qui sont au cœur de notre maîtrise des concepts moraux et qui
nous permettent de décider, de façon critique, si les actions qui suscitent en
nous une réaction émotionnelle de désapprobation sont vraiment moralement
répréhensibles.

Considérons par exemple le cas du dégoût si cher à Prinz. Les récentes
études empiriques liant le dégoût face à certaines pratiques sexuelles, le sentiment

de désapprobation et la critique morale de ces pratiques sont certainement

très informatives. Mais la révélation de tels liens devrait normalement
conduire à une remise en doute critique de la condamnation morale de
certaines de ces conduites. S'il apparaît par exemple que le motif dominant
conduisant à juger immorales les pratiques homosexuelles est simplement la
présence d'une réaction de dégoût à leur égard, la plausibilité d'une condamnation
morale de ces pratiques s'en trouvera très nettement diminuée. Afin de

déterminer si les pratiques homosexuelles sont vraiment immorales, nous
devons en effet faire appel à des critères plus réfléchis. Les pratiques
homosexuelles s'opposent-elles vraiment au respect de la dignité humaine Causent-
elles préjudice à qui que ce soit Leur condamnation est-elle compatible avec
le respect de l'autonomie de la personne humaine Une approche de nos
jugements moraux qui, telle que la position sentimentaliste défendue par Prinz,
n'accorde pas une place centrale à ce type de considérations réfléchies présente
une conception fortement distordue du phénomène moral. Si nous jugeons une
action immorale, c'est que nous pensons qu'il existe des considérations
capables de justifier sa non-exécution. Le simple fait qu'une action provoque une
réaction immédiate de dégoût ne procure de toute évidence pas une telle
justification. Faire de la moralité une simple expression de nos émotions, c'est
donc ne pas faire justice à la dimension justificatrice essentielle de la moralité.

Il faut donc conclure, nous semble-t-il, que même si Prinz a raison d'insister
sur l'importance des émotions dans la génération de nos jugements moraux, les
nouvelles données empiriques qu'il invoque ne suffisent pas à établir le bien
fondé de la position sentimentaliste. On peut admettre que nos émotions
accompagnent et influencent de manière significative nos jugements moraux et

que leur absence entraîne un affaiblissement de nos capacités évaluatives. On
peut même admettre que quiconque ne prend pas aux sérieux les origines
émotives de nos jugements moraux ne sera pas à même de fournir une
explication convaincante de la diversité des types d'actions condamnées par la
moralité. Le domaine moral semble être particulièrement hétérogène et nous
avons vu comment les différentes émotions que Prinz lie au sentiment de

désapprobation permettent de rendre compte de façon élégante de cette
diversité. Mais on peut reconnaître les multiples influences des émotions sur le



Moralité et Émotions 173

phénomène moral tout en refusant de réduire, ainsi que le suggèrent les
défenseurs du sentimentalisme, nos concepts et jugements moraux à nos
émotions. Il demeure essentiel d'accorder aux dimensions intellectuelles et réfle-
xives de nos pratiques évaluatives une place centrale dans toute approche
plausible du phénomène moral.


	Moralité et émotions

