
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Les Remèdes de l'une et l'autre fortune en français et la réception d'une
éthique stoïcienne de l'amitié

Autor: Sère, Bénédicte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bénédicte Sère

Les Remèdes de l'une et l'autre fortune
en français et la réception

d'une éthique stoïcienne de l'amitié

La fortune de Pétrarque dans le royaume de France du XIVe siècle est aux
études littéraires et doctrinales actuelles un objet d'enquête riche et toujours
prometteur. La tradition manuscrite du Remède de l'une et l'autre fortune dans
la traduction de Jean Daudin comporte sept manuscrits bien repérés1 :

A Aix-en-Provence, Bibliothèque Méjanes, rés. 52
D Dresden, Staatsbibliothek, Oc54
Pi Paris, Bibliothèque de l'Arsenal, 2671
P2 Paris, Bibliothèque de l'Arsenal, 2860
P3 Paris, BnF, fr. 593
P4 Paris, BnF, fr. 1117
W Wien, Nationalbibliothek, Vind. Pal. 2559.

Cinq des sept manuscrits sont complets et les deux autres ne comportent qu'un
des deux livres du texte pétrarquien : le manuscrit de Dresde ne contient que le

premier livre et le manuscrit Paris, BnF, fr. 593 ne contient que le livre II.
Grâce aux catalogues de bibliothèques anciennes, on repère également trois
manuscrits perdus dont l'un aurait pu être l'autographe : un manuscrit est
décrit dans l'inventaire de Jean de Berry, inventaire dressé autour de 14032 ; il se

1 Cf. MANN, Nicholas : La fortune de Pétrarque en France. Recherches sur le De remediis.
In: Studi Frances: 37 (1969) 1-15 ; voir aussi l'article plus ancien mais pionnier de Léopold
DELISLE : Anciennes traductions françaises du traité de Pétrarque sur les remèdes de l'une et
l'autre fortune. In: Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Nationale, vol. 24,
1891, 273-304, notamment 277-286. Voir également MANN, Nicholas : The manuscripts of
Petrarch's De remediis. A cheklist. In: Italia Medioevale e Umanistica 14 (1971) 57-90, article
dans lequel l'auteur dénombre plus de 150 manuscrits du texte de Pétrarque et quelque 94
manuscrits sous forme d'abrégés ou d'extraits ; pour la traduction de Jean Daudin, voir 87-
88. Voir enfin Mann, Nicholas : Petrarch's role as moralist in XVth century France. In:
A.H.T. LEVI éd. : Humanism in France. Manchester : Manchester University Press 1970, 6-
27 et PELLEGRIN, Elisabeth : Manuscrits de Pétrarque dans les bibliothèques de France. I. In:
Italia medioevale e umanistica 4 (1961) 341-431 ; voir aussi Ead. : Nouveaux manuscrits
annotés par Pétrarque à la Bibliothèque nationale de Paris. In: Bibliothèques retrouvées.
Manuscrits, bibliothèques et bibliophiles du Moyen âge et de la Renaissance. Recueil d'études
publiées de 1938 à 1985 par Élisabeth Pellegrin. Paris : éditions du CNRS 1988, 107-120 ;

HAMM, Frédérique : Jean Daudin, chanoine, traducteur et moraliste. In : Romania 116 (1998)
215-238.

2 Cf. DELISLE, Léopold : Recherches sur la librairie de Charles V. Paris : éd. H. Champion
1907, II, 251", n. 171 : « Un livre de François Pétrarque, des Remedes de l'une et l'autre
fortune, translaté en françois, à deux fermoirs d'argent dorés, esmaillés aux armes de
Monseigneur et de mons. d'Orléans ».



150 Bénédicte Sère

pourrait que le manuscrit repéré par Léopold Delisle dans la collection de

Anne-Henriette de Guise, princesse de Bourbon-Condé (f 1723) au château
royal d'Anet en 17243 soit le manuscrit aujourd'hui conservé à Vienne à la
Bibliothèque nationale sous la cote, Vind. Pal 2559 ; quant au troisième manuscrit

perdu, il est évoqué dans un catalogue de l'Escorial du XVIIe siècle sous la
cote Escorial, MS. III, n. 1, repris dans un catalogue du XXe siècle4. En ce qui
concerne les éditions imprimées, il existe deux éditions parisiennes de la
traduction de Daudin au XVIe siècle : l'une de Galliot du Pré en 1523 et l'autre de
Denis Janot en 1534-5.

Reste à signaler qu'une deuxième traduction, anonyme celle-là, a suivi celle
de Jean Daudin et fut dédiée à Louis XII : les érudits la situent le 6 mai 1503é.

Par sa date de rédaction (début XVe siècle) et l'état de son texte, nous
choisissons Pj comme manuscrit de base pour notre présent article en ce qui
concerne le livre I et P3 en ce qui concerne le livre II7.

Jean Daudin et le contexte culturel de la traduction

Huit ans après la fin de sa rédaction (1366) et quatre ans après la mort de son
auteur (1374), le De remediis est la première œuvre de Pétrarque traduite en
français : en 1378, en effet, Jean Daudin en achève la traduction à la demande
de Charles V8. La démarche s'inscrit très précisément dans le grand mouvement
de traduction des Valois, inauguré par Jean le Bon et porté à son faîte par

3 DELISLE : Anciennes traductions françaises, 285.
4 Catâlogo de los libros de mano en romance que hay en la biblioteca de san Lorenzo el

Real, f. 175v, catalogue actuellement conservé à l'Escorial. Quant au catalogue du XXe siècle,
il s'agit de celui de Garcia DE LA FUENTE : Catâlogo de los manuscritos franceses y provenzales
de la biblioteca de el Escorial. Madrid : Tipografia de Archivos 1933, 86, n. 63.

3 Voir FlSKE, Donald W. : Francis Petrarch's Treatise De remediis utriusque fortune. Text
and versions. In: Bibliographical Notices 3 (1888) 1-48, réimpr. dans CARRAUD, Christophe :

Les remèdes aux deux fortunes. De remediis utriusque fortune. Grenoble : éd. J. Million 2002,
vol. 2, Annexe III, 95-142, notamment 120-121.

6 Pour la liste des manuscrits voir MANN : The manuscripts of Petrarch's. Cinq manuscrits
subsistent : Le Firenze, B. Laur., Med. Pal. 41qui ne retient que les 77 premiers dialogues du
Livre II ; München, SB, Gall. 55 ; Paris, BnF, fr. 224, 225 et 16996.

7 Dans les citations, nous suivons le plus fidèlement possible ce manuscrit, dans ses leçons
et son orthographe, en intervenant le moins possible. Nous ne le corrigeons que lorsque les

erreurs sont évidentes, grâce aux manuscrits P2, P4 et D. Nous signalons, lorsque cela s'avère
intéressant ou éclairant pour la compréhension, les leçons de l'autre tradition manuscrite,
celle de AW. En ce qui concerne le livre II, P3 est un manuscrit assez peu corrompu et fiable,
datant du début du XVe siècle, de qualité égale à P3 et qui lui est proche dans ses leçons et son
orthographe : nous maintenons Pj comme manuscrit de base, en le suivant d'aussi près que
possible, ne le corrigeant ponctuellement, si nécessaire, par les leçons de P3 voire plus
rarement, si l'intelligibilité du texte l'impose, par P2 et P4.

8 Le 14 avril 1378, Charles V déclare avoir payé, par la main de François Chanteprime,
général receveur des aides, 200 francs d'or à « maistre Jehan Deudin » pour son travail de
translation de latin en français d'« un livre appellé Patrac », cf. DELISLE, Léopold :

Mandements et actes divers de Charles V. Paris : éd. Imprimerie Nationale 1874, 836, n°1696,
issu de la collection Clairambault, vol. 216, 9667, pièce 21. La somme est identique à celle
versée à Nicole Oresme pour la traduction des Politiques et des Yconomiques le 21 mai 1372,
cf. DELISLE : Mandements, 458, n° 889.



Les Remèdes de l'une et autre fortune 151

Charles V. Jacques Monfrin a montré à quel point la visée était d'utilité
publique, de portée pratique et d'ambition politique : il s'agissait de faire, pour
Charles V, non pas œuvre d'humaniste ou d'esthète, mais bien de politique
pour la formation du public des nobles et des conseillers royaux qui
fréquentent la cour. Le geste était ciblé : il convenait de rendre accessible aux
grands le savoir pratique, au sens grec du terme, c'est-à-dire la philosophie
politico-morale9. Le prologue de Nicole Oresme est connu : « Le Roy a voulu,
pour le bien commun, faire les translater en françois afin que il et ses con-
seilliers et autres les puissent mieulx entendre, mesmement Ethiques et
Politiques »10. Choisir de traduire le De remediis relève de l'engouement croissant
du milieu princier et curial pour la philosophie morale. L'ensemble des œuvres
pratiques d'Aristote vient d'être traduit par Nicole Oresme de 1370 à 1374 ; le
Songe du Vergier, rédigé en latin en 1376, est traduit en 1378 par son auteur
Évrart de Trémaugon. Au sein des œuvres de Pétrarque, le De remediis s'avère
la summa de sa pensée, véritable « encyclopédie morale »n : elle se prête à la
traduction et fait de Pétrarque ce maître en philosophie morale comme le
déclare Jean de Montreuil qui lui décerne le titre de devotissimus catholicus ac
celeberrimus philosophus moralisé.

Dans le milieu des traducteurs de Charles V, ce « séminaire » comme
l'appelle Jacques Nepote13, Jean Daudin fait figure de petit traducteur, volontiers

éclipsé, dans les manuscrits eux-mêmes par le nom plus connu de Nicole

9 La thèse est de Jacques MONFRIN : Humanisme et traduction au Moyen Âge. In: Journal
des Savants (1963) 161-190, ici 176 et 190 ; ID. : Les traducteurs et leur public en France au
Moyen Âge. In: Journal des Savants (1964) 5-20. Voir aussi LUSIGNAN, Serge : La topique de
la translatio studii et les traductions françaises de textes savants au XIVe siècle. In: Traduction
et traducteurs au Moyen Âge. Actes du colloque international du CNRS (Paris 26-28 mai
1986). Paris : éd. CNRS 1989, 303-315, notamment 310. Il convient cependant de noter
qu'aujourd'hui la recherche aborde moins les traductions vernaculaires par le biais de l'humanisme.

10 ORESME, Nicole : Le livre de Ethiques d'Aristote published from the text of ms 2902
Bibliothèque royale de Belgique with a critical introduction and notes (1370). Éd. A.D.
MenuT. New York : 1940, 99.

11 MANN, Nicholas : Entre le miroir et la mort : considérations sur la connaissance de soi
chez Pétrarque. In: La postérité répond à Pétrarque. Éd. E. DUPERRAY. Paris : éd. Beauchesne
2006, 309-320, ici 314 et ID. : Petrarch's role as moralist, 6-27, notamment 7. Et à la page
9, l'auteur écrit : « Je suis enclin à penser que la traduction de Daudin n'est pas tant le signe
de l'intérêt montré pour les vues de Pétrarque sur tout type de sujet qu'un intérêt montant
concernant sa philosophie morale comme un tout et il semble que de toutes ses œuvres, le De
remediis devait être sélectionné pour une traduction ».

12 JEAN DE Montreuil : Epistola Devotissimi catholici. Cité par E. ORNATO : La prima
fortuna del Petrarca in Francia. In: Studi Francesi 14 (1961) 201-217 et 15 (1961) 401-414
notamment 401-402. Voir aussi le commentaire de MANN : Petrarch's role as moralist, 21 :

« L'exubérant prix que donne Jean de Montreuil au De Remediis est une indication valable de

sa popularité ainsi que de la préface de Daudin. Mise à part l'intérêt stylistique et la richesse
de son matériau, le prévôt de Lille voit dans chaque mot un encouragement pour le lecteur à

"bene beateque vivendum" »

13 NEPOTE, Jacques : Jean Golein 1325-1403. Étude du milieu social et biographie. Thèse
de 3ême cycle. Paris-IV : 1976, 226.



152 Bénédicte Sère

Oresme14. En effet, sur les sept manuscrits subsistant de la traduction française
du De remediis, quatre attribuent le texte dès le prologue à l'évêque-théologien
de Lisieux15. Les deux éditions de cette version française reviennent également
sur cette attribution fallacieuse, laquelle ne sera démentie qu'en 1857 par
Francis Meunier et définitivement refusée en 1891 par Léopold Delisle16. Plus

discret, plus modeste et vraisemblablement moins proche du roi17, Jean Dau-
din, « très humble et très petit subget et orateur, indigne chanoine de la Sainte
Chapelle royal à Paris et moins souffisant bachelier en théologie »18, comme il
s'intitule lui-même, avait aussi traduit en français une autre grande œuvre
morale, le De eruditione puerorum nobilium de Vincent de Beauvais (1190-1264),
vraisemblablement entre 1373 et 138019. On sait que des relations existaient
entre le milieu de la cour et celui de la Sainte-Chapelle, mais les liens de Jean
Daudin avec les autres traducteurs de la cour, s'ils sont plausibles, ne sont pas
démontrés20. Toujours est-il que Daudin atteste lui-même qu'il connaît la
traduction de Tite-Live par Bersuire21. De même, un indice, ici ou là, suggère qu'il
connaît la traduction d'Oresme à l'Éthique : par exemple, pour traduire la
rareté des amitiés, Oresme parlait d'« amistiés clersemees » ; Daudin reprend
l'épithète22.

14 Voir DELISLE : Recherches sur la librairie, 92-94. Il énumère Denis Foulechat, Jacques
Bauchant, Jean Corbechon, Jean Daudin, Jean Golein, Nicole Oresme, Raoul de Presles,
Simon de Hesdin et quelques anonymes. Sur le milieu des traducteurs de Charles V, voir
parmi les travaux plus récents, ceux de LUSIGNAN, Serge : Parler vulgairement. Les intellectuels

et la langue française aux XIIIe et XIVe siècles. Paris : éd. Vrin 1986, notamment chapitre
IV « Le mouvement des traductions au XIVe siècle et la définition du français comme langue
savante », et ID. : La topique de la translatio studii et les traductions françaises de textes
savants au XIVe siècle. In: Traductions et traducteurs au Moyen Âge. Actes du colloque
international du CNRS organisé à Paris. Institut de recherche et d'histoire des textes, les 26-28
mai 1986. Textes réunis par Geneviève CONTAMINE. Paris : éd. CNRS 1989, 303-315.

II s'agit de Aix-en-Provence, Bibliothèque Méjanes, rés. 52, f. Ira ; Paris, Ars., 2671,
f. lr dans lequel on voit très clairement que le nom primitif a été gratté et que 'Nicole
Oresme' a été réécrit sur ce grattage ; Paris, Ars., 2860, f. Ira ; Wien, Nationalbibliothek,
Vind. Pal. 2559, f. Ira.

46 MEUNIER, Francis : Essai sur la vie et les ouvrages de Nicole Oresme. Paris : éd. Ch.
Lahure 1857, 152-153 ; DELISLE : Anciennes traductions françaises, 291.

17 Sur la figure de Jean Daudin, voir HAMM : Jean Daudin, chanoine, 215.
18 Cf. Paris, Ars., 2671, f. lr.
19 Consigné dans un unique manuscrit, le Paris, BnF, fr. 9683 (sans prologue), signalé par

Gilles Malet le 2 avril 1373, cf. DELISLE : Recherches sur la libraire, 94. Voir à ce sujet,
HAMM : Jean Daudin, chanoine, 227-228.

20 Cf. Hamm : Jean Daudin, chanoine, 218-220 et 219, note 15.
21 Cf. Prologue de Jean Daudin, f. 3r : « Neantmoins en laisse je plusieurs à exposer,

pour ce que on les pourra trouver au commancement de la translacion que le prieur de Saint
Eloy fist sur le livre de Titus Livius ».

22 Cf. ORESME : Le livre de Ethiques, L. VIII, ch. 5, 419 : « Teles amistiés [sont]
clersemées et non pas communes » pour traduire le latin : « Raro autem conveniens tales
esse » (1156 b 24). Pétrarque : Remèdes de l'une et l'autre fortune. L. I, ch. 50, f. 78v :

« Mais dont te vient ceste cuidance que tes amittiez soient innombrables comme les vrayes
amistiez de touz soient clersemées » pour traduire : « Unde tibi autem hec opinio, cum
omnium vere amicitie rare sunt, innumerabiles tuas esse ».



Les Remèdes de l'une et autre fortune 153

Jean Daudin ne semble pas posséder la maîtrise linguistique de Nicole
Oresme, son niveau de latin est médiocre. Le grand traducteur de Pétrarque au
XVIIe siècle, François de Grenaille, l'avait noté ; plus récemment, Christophe
Carraud revient sur « le nombre tout de même excessif des approximations, des

oublis et parfois - trop souvent - des contresens. Et [...] surtout l'extrême
embarras de la langue »23. Il ne nous intéresse cependant pas d'évaluer la qualité
de la traduction ou les compétences du traducteur et ce n'est qu'à titre infor-
matif que nous livrons quelques imprécisions ici ou là épinglées. Au chapitre 52
du livre I, Daudin traduit clara par cleres sans restituer l'idée de notoriété24. Au
chapitre 49 du livre I, il choisit de traduire exasperantur par « ils sont plus
aspres » sans rendre compte de l'idée d'exaspération qui accroît la haine dans le

propos de Pétrarque25. Au chapitre 53, du livre II, il traduit ut secum studeat

par la notion de confiance « [...] qu'il se fiee avecques lui »2É. Dans le même
ordre d'idée, au lieu de traduire la notion d'irritation induite dans le verbe
irritantur, Daudin déploie une périphrase : « ilz se esmeuvent à hayne »27. Plus

grave : pourquoi Daudin traduit-il odium par travail dans l'énumération « ire,
paour, travail et ennuy » pour « ira, metus, odium, inquietude »28 Enfin, ce

sont les contresens qui se multiplient sous sa plume. Au chapitre 50, du livre I,
Daudin fait dépendre la proposition relative « qui mutuo queritur amore » de

bonus animus là où elle aurait dû dépendre de amorem pour faire sens : pour
Daudin, le courage est acquis par réciprocité d'amour alors qu'en réalité c'est
l'amour qui est nourri par une réciprocité de sentiments29. De même, Daudin
ne comprend pas le terme latin absens qu'il restitue toujours par la notion
d'absence quand Pétrarque signifie l'éloignement et la distance en amitié30. Les
traductions optent souvent pour une littéralité très stricte. Pour une analyse
littéraire approfondie de la traduction, nous laissons à de plus compétents le
soin de la mener et préférons nous centrer ici sur la réception du texte de Daudin

et de la pensée pétrarquienne sur l'amitié.

23 CARRAUD : Les remèdes aux deux fortunes, 45. Christophe Carraud cite François de

Grenaille, 44.
24 F. 80v.
25 F. 78r.
26 F. 21 lr.
27 I, 49, f. 78r.
28 II, 37, f. 193r.
29 I, 50, f. 78r : « Très noble chose est le bon courage, qui est acquis par amour mutuele,

il ne se muet, ne par herbes, ne par charmes magiques, il n'est fleschi ne par or, ne par pierres
precieuses [...] » pour traduire « Amorem pretio emi credunt, qui mutuo queritur amore.
Generosissima res est bonus animus ; non herbis neque carminibus magicis movetur, non auro
aut gemmis [•] »

30 I, 51, f. 78v : « Ma présente renommee m'a engendré plusieurs amis absens » pour
traduire « Fama presens absentes michi peperit amicos ». Daudin ne comprend pas l'idée que
la renommée puisse engendrer des amis à distance. A titre d'exemple, Christophe Carraud
traduit « La réputation dont je jouis ici m'a valu des amis au loin », vol. 1, 257.



154 Bénédicte Sère

La construction d'une éthique stoïcienne de la grandeur d'Âme

Lorsqu'au milieu du XIVe siècle, Pétrarque évoque l'amitié dans plusieurs
chapitres de son traité moral De remediis, la grille traditionnelle de tout discours
sur l'amitié à l'époque s'impose à lui. En effet, avec la traduction par Robert
Grosseteste du texte complet en latin de l'Éthique d'Aristote en Occident un
siècle avant (1246-1247), l'amitié se pense à partir de cadres incontournables
et de repères irréductibles : entre autres, la trilogie de l'amitié (utile, délectable,

honnête) ; la question de la réciprocité ; le nombre des amis ; le lien
entre amitié et bonheur. Lieux aristotéliciens de l'amitié, ces incontournables
quadrillent tout propos sur l'amitié et Pétrarque, si anti-aristotélicien qu'il se

veuille, n'échappe pas à cet arrière-fond épistémique.
Traitée par Pétrarque, la trilogie de l'amitié reste foncièrement débitrice de

l'enseignement aristotélicien : l'amitié est honnête, utile ou délectable. En
réalité, les médiévaux ramènent ce triptyque à un diptyque : l'amitié se divise en
amitié parfaite ou vraie et en amitiés imparfaites ou feintes. Comme Aristote,
Pétrarque acquiesce à l'assertion : n'est digne du nom d'amitié que l'amitié
parfaite. Les deux autres amitiés, amitiés délitables et proffitables31, sont
fragiles (tresbuchables32), mais aussi viles (amitiez vulgaux et communes33).

Deuxième mot d'ordre aristotélicien : la question de la réciprocité, qui
s'avère constitutive de la définition aristotélicienne de l'amitié. L'amitié est

réciproque ou n'est pas. Le mutuo amore traduit par Daudin en amour mutuel,
leitmotiv du Stagirite, traverse toute la dynamique de l'amitié pétrarquienne
elle-même. Comme Aristote, Pétrarque reprend la casuistique de cette
réciprocité d'amour en jouant sur le vis-à-vis amare - amari34. Il y a ceux qui
cherchent à être aimés sans vouloir ni pouvoir aimer eux-mêmes : « Aucuns
sont qui n'ayment point et cuident estre amez »35. Et, ajoute-t-il, « ceste erreur
est commune aux hommes riches », car « ils cuident que amour soit achetee par
pris ». C'est dire que l'amour ne se paie que par l'amour et non à prix d'argent.
Pétrarque mêle d'ailleurs ici amour et amitié pour rendre compte d'une même
dynamique de réciprocité. La question du nombre des amis s'avère décisive,
tant dans le traité aristotélicien que dans le traité pétrarquien, au point de

s'imposer dans un chapitre à part entière dans les deux œuvres : De multitudine
amicorum chez l'un36 ; D'avoir grant habondance d'amis, chez l'autre37. Chez

31 Daudin rend compte de l'amitié parfaite, souvent dite en latin amicitia honesta ou
propter honestum par la formule verbale amez par honnesteté. Pour les amitiés imparfaites, la
formule stéréotypée est un latinisme qui se calque sur l'expression latine, amicitiae delecta-
biles et utiles : amitiés délitables et proffitables, amis proffitables et délitables.

37 I, 50, f. 77v : « Les amittiez sont tresbuchables dont le fondement est delectacion et
prouffit ».

33 I, 50, f. 77v.
34 Cf. ARISTOTELES LATINOS: Ethica Nicomachea XXVI, 1-3. Fasc. 3 : Translatio Roberti

Grosseteste Lincolniensis sive Liber Ethicorum. A. Recensio Pura, 1159 a 12 - 1159 a 33, L.

VIII, cap. VIII, 309 : « Multi autem videntur propter amorem honoris velle amari magis

quam amare ».
36 I, 50, f. 78r.
36 Aristoteles LatinuS: Ethica Nicomachea, 1170 b 20 - 1171 a 20, IX, cap. XII, 340-

341 : « Utrum igitur plures amicos faciendum »



Les Remèdes de l'une et autre fortune 155

les deux auteurs, l'axiome est le même : la quantité de l'amitié est exclusive de

sa qualité. Pour le dire autrement, la vraie amitié est rare : « Vrayes amittiez
sont un bien qui n'avient pas souvent »38. La raison en est la même : on ne peut
pratiquer la convivialité et la fréquentation intime, condition de l'amitié, avec
tous ses amis : « c'est très grant paine attribuer à plusieurs et de vivre ensemble
familièrement »39. La sympathie requise par l'amitié ne peut se vivre pleinement

quand les amis sont trop nombreux : « Il puet avenir que en un meismes

temps on se voie esjouyr avec l'un de ses amis et pleurer avec l'autre »40.

Abondantes en revanche sont les amitiés feintes. Le thème des contrefaçons
de l'amitié, évoqué par Aristote, fut un des terrains privilégiés de la réflexion
médiévale sur l'amitié : la flatterie, modalité particulière du mensonge et de la
feintise, en est l'expression la plus accomplie. Le vocabulaire français, proche
du latin, rend compte de la non-transparence et de la fausseté du comportement

flatteur : voile, fainte begnivolence, se estapissent. Par son jeu de séduction

(blanda modulatio)41, le flatteur attente à la vérité tant il est vrai que
flatteries et mensonges s'équivalent : les menteries de tant de flateries42 En
amitié précisément, la flatterie est d'autant plus dangereuse que le flatteur singe
l'ami, l'intime, le familier :

Et porte souvent nom d'amy celuy qui est privé ennemy, laquelle chose est
très fellonne et soubz le voile de fainte begnivolence, se estapissent par
familliers aguiez.

Avec Pétrarque, à la suite de tous les penseurs politiques médiévaux, c'est la

figure du favori, ce privé ennemy, qui est fustigée. De ce péril, nul puissant,
prince ou roi, n'est exempt ; la mise en garde s'adresse especiaulment aux puis-
sans43.

Enfin, la double thématique du bonheur et de l'amitié, centrale chez

Aristote, revient dans les propos de Pétrarque : « Par amittié suy beneureux »,
dit le personnage de Joie44. Si chez Aristote, l'amitié vient s'ajouter à la félicité
de l'homme heureux, comme un surcroît de bonheur, pour Pétrarque, il
semblerait que l'amitié n'induise pas le bonheur : les paroles de Joie sont réfutées

par Raison. Quoi qu'il en soit, chez les deux auteurs, l'amitié n'est pas une
condition nécessaire au bonheur. Elle vient s'y ajouter, mais ne le sous-tend pas.

Parce qu'elle est à la croisée de l'aristotélisme et du stoïcisme, la vertu,
omniprésente dans le discours pétrarquien sur l'amitié, sature le propos. Sommet

des valeurs, la vertu est ce qu'il y a de meilleur dans la vie. Après elle, vient

32 I, 50, f. 77r-78v, le titre latin étant « De amicorum abundantia ».
38 I, 50, f. 77v. Ou encore, I 50, f. 78v : « Dont te vient ceste cuidance que tes amittiez

soient innombrables comme les vrayes amistiez de touz soient clersemees ».
39 I, 50, f. 77v.
40 I, 50, f. 77v.
41 I, 49, f. 76v : « Le doulx flaiolis de l'oyseleur appellant est pire aux oyseaulx que le

rude son du villain espoventable » qui restitue le latin : « Peior est avibus invitantis aucupis
blanda modulatio quam villici sonitus deterrentis ».

42 I, 50, f. 78v.
43 I, 50, f. 77v.
44 I, 50, f. 77v.



156 Bénédicte Sère

l'amitié : « Après vertu seule, rien n'est meilleur à homme en ceste vie »45. La
vertu est immortelle et toute-puissante dans le système stoïcien dont se réclame
Pétrarque : « Ainsi vaint vertu descorde et tout vice mais elle n'est par rien
vaincue »46. Dans les deux systèmes, aristotélicien et stoïcien, la vertu tire sa

force de sa mesure ; elle se définit par le juste milieu : « Laisses le trop. Qui a

ce qui souffit ne doit plus riens demander »47. La vertu est la condition de toute
amitié vraie, puisque seuls les vertueux sont capables d'amitié : « Amittiez ne

pevent estre fermes fors entre les bons »48. Aristote ne disait rien d'autre :

« Sola autem bonorum amicicia intransmutabilis est »49. Cicéron enseignait à

son tour : « Nisi in bonis amicitiam esse non posse »50. A la suite de Cicéron,
Pétrarque lui aussi s'appuie sur l'enseignement aristotélicien pour l'orienter en
une tonalité plus stoïcienne51.

C'est dire, que sur la trame aristotélicienne, substrat incontournable de tout
discours sur l'amitié en ce milieu du XIVe siècle, le stoïcisme de Pétrarque vient
se surimposer. Trois thèmes sont insistants : la fortune ou destinée, les vraies et
les fausses richesses, l'absence des amis. Trois thèmes dont on retrouve
l'omniprésence chez Sénèque, modèle incontestable de Pétrarque en ces développements.

Le stoïcisme de Pétrarque est avant tout une révérence voire une
allégeance au discours sénéquéen sur l'amitié. Comme l'écrit Christophe Carraud,
« parler de stoïcisme chez Pétrarque, c'est d'abord parler de Sénèque »52.

Le thème sénéquéen de la fortune est annoncé dans le titre même de

l'œuvre De remediis utriusque fortune, dont on sait qu'il est une citation
explicite du De remediis fortuitorum que Pétrarque croit alors être de Sénèque53.

45 I, 52, f. 79v.
4« II, 52, f. 209v.
47 I, 50, f. 77v.
48 I, 50, f. 78v.
49 Aristoteles LATINOS: Ethica Nicomachea, 1157 a 20, VIII, cap. IV.
50 CICÉRON : De amicitia, V, 18.
51 Cf. BANATEANU, Anne : La théorie stoïcienne de l'amitié. Fribourg : éd. Vestigia 2001,

13 : « Cicéron parvient à exposer la théorie aristotélicienne de l'amitié en l'incorporant à des

doctrines stoïciennes ».
52 CARRAUD : Les remèdes, vol. 2, 25. L'auteur enchaîne : « Même si Pétrarque, comme

ses devanciers, peut aller chercher des éléments de cette doctrine chez Cicéron, cette matière
doit d'abord s'accorder avec ce qu'il retient de Sénèque, une atmosphère, à vrai dire, plus
qu'un contenu accaparé par tant de mains, et un dispositif d'énonciation. [...] Mais surtout,
Sénèque est le milieu le plus simple, pour ainsi dire le plus disponible, où faire à son tour
baigner la philosophie morale ». Et 28 : « Sénèque est le nom d'une méthode d'exposition, en
même temps que d'une représentation du monde ». Dans un autre ouvrage, Ugo Dotti
insistait lui aussi sur l'influence de Sénèque dans la pensée pétrarquienne, voir DOTTI, Ugo : Vau-
cluse. Le primat de la conscience et le mythe de la vie solitaire. In: La postérité répond à

Pétrarque, 279-290, ici 287-288 : « L'influence du philosophe de Cordoue sur l'idéologie de

Pétrarque est certes communément admise, mais pourtant elle n'est pas encore suffisamment
reconnue. Je crois que Sénèque est le véritable auctor de Pétrarque, probablement plus
qu'Augustin. [...] Ce n'est pas un hasard si nous retrouvons dans le discours culturel et moral
de notre poète toutes les caractéristiques de la méthode et de la pensée sénéquéenne ».

53 Charles V reçoit avant 1380 une traduction du De remediis fortuitorum de Sénèque

par Jacques Bauchant. D'après le prologue de ce texte, il semblerait que l'initiative de la
traduction revienne à Jacques Bauchant lui-même.



Les Remèdes de l'une et autre fortune 157

Fortune et non providence divine, la nuance est d'importance. Non seulement
la coloration chrétienne est écartée au profit d'une acception antiquisante des

événements, mais surtout c'est la notion de causalité qui est supplantée. Le

propre de la fortune est de n'être soumise à aucune cause, à aucune règle et à

aucun déterminisme. Elle est fluctuante, capricieuse et aléatoire, c'est-à-dire
« variable, inconstant et tousjours incertaine »54. Pétrarque ne disserte pas sur
les causes des malheurs des hommes, mais sur les réactions humaines face à la
bonne ou la mauvaise fortune. Il n'entend pas expliquer théoriquement la
causalité des heurts et malheurs de la vie humaine, mais propose des réponses
concrètes à la casuistique des situations humaines55. Antithèse de la fortune,
seule la vertu assure stabilité et peut parer à l'incertitude des assauts de la
fortune :

Souvent telles choses ensuyent, ou fortune ou l'aage ou grace de biaulté,
desquelles rienz n'est moins certain, mais celles qui sont fondées en vertu sont
immorteles pour ce que vertu est une chose ferme et estable56.

Nul n'est à l'abri d'un revers de fortune et le stoïcisme construit précisément
son système sur une indifférence aux biens que l'homme ne peut maîtriser et
aux événements qui peuvent lui advenir à tout moment : « Quant fortune se

départira de toy [...] »57. C'est pourquoi la vertu doit rendre le sage indifférent
aux aléas de la fortune, trop capricieuse pour ne pas inquiéter à longueur de

temps : « Vertu deffoule et a en despit les menaces de fortune »58. Le mépris de
la fortune, c'est la paix atteinte, l'absence d'émotions, l'apathie. Cet indifféren-
tisme face aux faits qui ne sont pas « de notre pouvoir » signe la liberté
véritable : « Car ces choses sont de la condicion de celles qui ne sont point
subjettes à mort ne à fortune, mais à vertu, laquelle est franche et puet donner
franschise à quelconques choses à Ii subgettes »59. Asservissement par les

inquiétudes face aux aléas de la fortune, liberté d'un dégagement face à ses

caprices.
C'est peut-être sur le thème de l'absence des amis, c'est-à-dire de leur

éloignement, de leur distance, que Pétrarque est très peu aristotélicien ou plutôt

très sénéquéen60. Aristote en effet niait qu'il y ait amitié dans la distance ou
dans l'absence. Une amitié à distance est une amitié en puissance et non pas en
acte : « Les distances ne détruisent pas l'amitié absolument, mais empêchent
son exercice. Si cependant l'absence se prolonge, elle semble bien entraîner
l'oubli de l'amitié elle-même. D'où le proverbe : " Un long silence a mis fin à

54 I, 49, f. 77r.
55 Voir MANN : Petrarch's role as moralist, 11 : « Pétrarque ne prend pas en compte la

providence divine ».
56 I, 50, f. 77v-78r.
57 I, 50, f. 78v.
58 II, 37, f. 193r.
59 II, 52, f. 210r.
60 Voir l'ensemble du chapitre 52, livre II, f. 210v : « D'estre loing de ses amys », en

latin : « De absentia amicorum ».



158 Bénédicte Sère

de nombreuses amitiés " »61. Or Sénèque, quant à lui, avait déjà beaucoup
disserté sur l'absence des amis62. En s'appuyant sur Sénèque, Pétrarque prend
largement ses distances par rapport au discours aristotélicien ambiant. Comme
l'écrit Claude Lafleur, « les développements relatifs au thème de l'absence
constituent par leur fréquence et leur ampleur, l'un des traits les plus singuliers
de la doctrine pétrarquienne de l'amitié », et il ajoute : « Ce qui surprend chez

notre moraliste, c'est le nombre ainsi que l'étendue des développements sur
l'absence, et non pas leur originalité. On n'y trouve guère, en effet, que des

idées déjà exprimées avec plus de concision par Sénèque »63. Pétrarque défend
le vécu d'amitié dans la distance. Il pose la question : en quoi l'absence nuirait-
elle à l'amitié, quid amicicie nocet absentia ?64 Quels sont, dans l'optique
stoïcienne de Pétrarque, les bénéfices de la distance en amitié C'est que la

présence lasse et la distance garde de l'habitude. En effet, l'habitude nuit à la
saveur65, de même d'ailleurs que « la familiarité engendre le mépris »66. De plus,
la mémoire de l'ami est douce quand sa présence peut parfois être amère, faite
de susceptibilités et de manques de délicatesse67. L'éloignement suscite la relation

épistolaire, remède hautement délicat, parfois plus agréable que la
présence68. Enfin, c'est en pensée que se vit l'amitié : l'acte de pensée « présen-
tifie », au sens phénoménologique du terme, l'ami. L'ami, désormais, est
partout présent, où que j'aille. D'où le conseil d'ordre stoïcien proclamé par
Pétrarque : « Embrace ton amy en ta pensée »69. La grandeur du sage vient de ce

qu'il ne s'en tient pas à la vue, à la présence physique, à la réalité vécue mais

qu'il la transcende par la seule force de sa raison et de sa pensée :

Se vous ne voiens riens que ce qui seroit devant voz yeux et que seulement les
choses présentes vous donnoient délectacion, vostre veue et votre delectacion
seroit merveilleusement briefve et estroitte70.

D'où la force d'âme qu'enseigne le stoïcisme face à la mort de l'ami : la mort
ôte le corps, mais non l'âme de l'ami71. Dans les traités didactiques du XIVe

61 Aristoteles LATINUS: Ethica Nicomachea, 1157 b 10- 13, VIII, cap. V, 304-305 :

« Loca enim non dissolvunt amiciciam simpliciter, set operacionem. Si autem diuturna ab-
sencia fiat, et amicicie videtur oblivionem facere. Unde dictum est : 'Multas utique amicicias
non appellacio dissolvit' ». Traduction de J. TRICOT : Éthique à Nicomaque. Paris : éd. Vrin
1990, 395.

62 SÉNÈQUE : Epistola ad Lucilium, 55, § 8-11.
63 LAFLEUR, Claude : Pétrarque et l'amitié. Doctrine et pratique de l'amitié chez Pétrarque

à partir de ses textes latins. Paris-Laval : éd. Presses Universitaires de Laval - Vrin 2001, 47.
64 II, 53, f. 210v : « Que griefve l'absence de telle amittié [...] »

65 II, 53, f. 21 lv : « Grant habondance rebourse, le souffrette l'aguise », traduction du
latin : « copia ingens gustum hebetat, penuria acuit ».

66 Sur cet axiome, voir SÈRE, Bénédicte : Penser l'amitié au Moyen Âge. Turnhout : Bre-

pols 2007, 121, note 3.
67 II, 52, f. 209v : « La memoire d'amis est douce et joieuse ; elle ne retient rien amer,

rien n'est doulz qu'elle ne retiengne ».
68 II, 53, f. 21 lr : « [...] le remede d'envoier espistre l'un à l'autre, duquel remede je ne

scay se nulle presence est plus aggreable ».
6? II, 53, f. 211v.
70 II, 53, f. 210v.



Les Remèdes de l'une et autre fortune 159

siècle destinés aux chevaliers, tel que le Libro del Caballero Zifar, le chevalier
est instruit de la manière d'affronter la mort de ses proches et de ses amis. Dans
cette littérature, Sénèque fut le maître de morale de tout chevalier bravant les

assauts de la fortune.
Ce stoïcisme pétrarquien, de consonance sénéquéenne, Jean Daudin, par sa

mise en français, l'accentue encore. Ses choix de traduction radicalisent l'attitude

stoïque induite par le matériau du De remediis latin. Le courage en est la
valeur centrale au point de se confondre avec la vertu elle-même. Dans son
prologue déjà, Jean Daudin n'emploie pas le terme à moins de six occurrences.

En telle maniéré, humain courage, duquel, selon ce que dit Boece, la santé
n'est aultre chose que vertu, ne la maladie aultre chose que vices, par les

prouffitables enseignemens de ce livre soit préservé et gardé sain de toutes
grevances de passions ou de maulvaises affections72.

Le courage est, au sens propre, le cœur de la volonté, le siège de la vertu, la

grandeur de l'âme. En réalité, cette insistance sur le courage est due à l'habitude

qu'adopte Jean Daudin de traduire systématiquement animus par courage,
alors que, dans le texte de Pétrarque, le terme renvoie à l'âme et à l'esprit
(animus)73. Parti pris philosophique ou inexactitude sémantique de la part du
traducteur Toujours est-il que la version française est saturée de ce vocable
stoïcien du courage, lié à la grandeur d'âme et à la virilité. Dans le même ordre
d'idée, Daudin choisit de traduire viri par vaillants hommes74, tant il est vrai
que la virilité est constitutive de cette attitude de vaillance, d'héroïsme, de
force d'âme, par opposition à la mollesse et à la faiblesse associées au
tempérament féminin75. Plus qu'une « morale laïque »76, il s'agit ici de la véritable
construction d'une éthique de la force, de la grandeur et de l'héroïsme. Parce

75 II, 52, f. 210r : « La mort puet oster le corps de l'amy mais l'amittié non l'amy aussi ».

Daudin écrit amy là où il faut entendre âme, c'est encore une incorrection de sa traduction.
72 Prologue, f. lr-v.
73 Quelques exemples suffiront. Au Livre I, 51, f. 79v : « Tu cuidez veoir le courage de

celuy dont tu ne veis oncques le front » pour traduire « speras eius animum videre cuius

nunquam frontem videris [...] ». Christophe Carraud traduit : « Tu espères voir l'âme de celui
dont tu n'as jamais vu le visage », 259. Au Livre I, 52, f. 79v : « La conjecture et Testimacion
d'aucune chose n'est si forte comme de l'umain couraige » pour traduire : « Nullius rei tam
difficilis quam humani animi conjectura extimatioque est ». Christophe Carraud traduit :

« Rien n'est si difficile à apprécier que le cœur humain », 261. Au livre II, 53, f. 21 lr : « Je

ne puis nier que aucune chose ne soit soubstraitte aux yeux par absence de corps mais rien au

courage » pour traduire : « Non possum negare quin oculis aliquid per absentiam detrahatur,
animo autem nihil [...] ». Carraud traduit : « Je ne peux nier que l'absence ôte quelque chose
à la vue, mais elle n'ôte rien à l'âme », 781. Et au même endroit : « Et Tulles meismes dit en
une espittre que non pas seullement il n'avoit mie en son courage mais portoit en ses yeulx
Balbum son amy en Ga[u]lle de la chevalerie Julius César » pour traduire « Et Cicero ipse in
epystola quadam, Balbum amicum suum in Gallis sub Cesarem militantem, non solum in
animo habere, sed in oculis ferre, se dicit ». Carraud traduit : « Et Cicéron encore, dans une
lettre, dit porter son ami Balbus, qui servait en Gaule sous les ordres de César, non seulement
dans son cœur, mais aussi dans ses yeux », 781.

74 II, 52, f. 210r.
75 II, 53, f. 210v-211r : « C'est une chose commune, je le confesse, et de tous amans

féminement desquelz toute delectacion gist es sens corporelz ».
76 MANN: Petrarch's role as moralist, 16.



160 Bénédicte Sère

qu'il est au cœur de cet aristocratisme moral, le courage définit et sous-tend la
véritable noblesse, débat d'actualité en cette fin du Moyen Âge77. En effet, la
vraie noblesse, c'est la vertu, la virtù au sens déjà machiavélien du terme. La
nobilitat de coratge, dont parlait un siècle plus tôt Raimon Lull dans son Llibre
del Ordre de Cavayleria, « véritable manuel du chevalier chrétien »78. Sans

vertu et sans courage, il ne peut y avoir de noblesse authentique ni de gloire.
L'amitié est précisément le lieu où s'éprouve la vertu aristocratique : « Amittié
et desloyaulté ne se joingnent point ensemble. Celui qui commence estre
desloyal, délaisse estre amy »79. Véritable programme d'éducation nobiliaire, la
version française du De remediis contient, de manière tout à fait remarquable,
une éthique de l'héroïsme nobiliaire et de la grandeur aristocratique.

Un public de réception aristocratique et princier

Comment un tel programme éthique n'eût-il pas trouvé écho, en cette fin
troublée de Moyen Âge, auprès d'une noblesse en quête d'identité Aussi ne
s'étonnera-t-on pas d'observer une circulation manuscrite exclusivement confinée

aux sphères princières et aristocratiques. Pour le dire autrement, la
traduction française de Pétrarque au De remediis n'intéresse pas les cercles
humanistes qui vont directement à l'original latin80 ; elle n'intéresse pas non
plus les milieux universitaires, mendiants et scolastiques qui possèdent déjà une
construction morale très forte, celle d'Aristote ; elle n'intéresse pas enfin les

publics monastiques et capitulaires qui forgent plutôt des abrégés et des

florilèges à partir du matériau originel pour en faire des manuels moraux81. C'est

77 Pour les débats sur la vraie noblesse, voir GlLLI, Patrick : La Noblesse du droit. Débats
et controverses sur la culture juridique et le rôle des juristes dans l'Italie médiévale (XII'-XV'
siècle). Paris : éd. H. Champion 2003, ch. I : « De la noblesse militaire à la noblesse du
droit », 30-67 ; CONTAMINE, Philippe : La noblesse au royaume de France de Philippe le Bel
à Louis XII. Essai de synthèse. Paris : éd. PUF 1997, notamment § « Débats et controverses
sur la noblesse », 298-305 ; JORDE, Tilmann : Cristoforo Landinos De vera nobilitate. Ein
Beitrag zur Nobilitas-Debatte im Quattrocento. Stuttgart: B.G. Teubner 1995 ; VANDERJAGT,
Arie Johann: 'Qui sa Vertu anoblist'. The concept of 'noblesse' and 'chose publicque'. In:
Burgundian Political Thought. Groningue : éd. J. Miélot 1981, notamment 181 : « La controversy

de noblesse » ou 163 : « le débat de honneur » ; WlLLARD, Charity Cannon : The Concept

of True Nobility at the Burgundian Court. In: Studies in the Renaissance 14 (1967) 33-
48.

78 Cf. « Raymond Lulle », dans Dictionnaire des Lettres françaises. Le Moyen Âge. Paris :

éd. Livre de poche 1992, 1246. Voir aussi BlACKMAN, Susan : Observations sur les manuscrits

religieux de Jacques d'Armagnac. In: Livres et bibliothèques (XIIIe-XVe s) (=Cahiers de

Fanjeaux 31), Toulouse-Fanjeaux : 1996, 371-386, notamment 377: «La nobilitat de

coratge incarne toutes les autres vertus chevaleresques et est acquise par la conduite d'une vie
morale. Le code de Lull et la condition d'un chevalier sembleraient ainsi avoir renforcé [...] la
notion chrétienne qui avait alors cours et mettait à égalité la vertu et le courage ».

7® II, 37, f. 188r. Il est intéressant de noter qu'infidelitas est rendue par desloyaulté.
80 BrOVIA, Romana : Du nouveau sur la fortune du De remediis en France (XTVe-XVle

siècle). In: La postérité répond à Pétrarque, 87-110, notamment 92 ; HAMM : Jean Daudin,
chanoine, 226-227.

81 A l'exception notable du chanoine non-noble Henri Romain de Tournai, qui possède
le ms Paris, Arsenal 2671 - notre manuscrit de base -, dont le texte est abondamment utilisé
dans le Compendium historial qu'il compose à partir de l'œuvre de Tite-Live. Le chanoine



Les Remèdes de l'une et autre fortune 161

précisément à partir de la cour des Valois, celle de Charles V à Paris, lieu de la
commande de l'œuvre, que s'organisent la première réception du texte et la
première circulation des manuscrits. En 1398, Louis d'Orléans avait commandé
un manuscrit des Remèdes de l'une et l'autre fortune pour l'offrir à son oncle,
Jean de Berry. L'inventaire de la bibliothèque du duc de Berry dressé en 1403
signale ce volume qui semble aujourd'hui perdu82.

Au XVe siècle, le célèbre bibliophile et mécène, Jacques d'Armagnac, duc de

Nemours, en possédait deux exemplaires que l'on identifie aujourd'hui comme
les manuscrits conservés à Dresde (Dresden, Staatsbibliothek, Oc 54) et à

Vienne (Wien, Nationalbibliothek, Vind. Pal. 2559), tous deux confectionnés
dans le troisième quart du XVe siècle. Les indications codicologiques sont
irréfutables. Les deux manuscrits s'inscrivent parfaitement dans la bibliothèque du
duc de Nemours au profil typique des bibliothèques nobiliaires des grands
féodaux de province : les œuvres y sont majoritairement en français, dont beaucoup

de traductions adaptées à l'usage des laïcs, les manuscrits sont souvent
enluminés, destinés à la lecture plus qu'à l'apparat ; cependant, l'écriture y est
belle et soignée, les commandes se situent majoritairement entre 1459 et 1474
d'après les colophons. Outre les traités de chevalerie et de chasse et les romans
arthuriens, la philosophie morale y est à l'honneur puisque Jacques d'Armagnac
possède aussi au moins deux exemplaires des Éthiques d'Aristote dans la
traduction d'Oresme, un volume des Politiques et Économiques du même auteur et
du même traducteur et un troisième manuscrit contenant les trois œuvres
ensemble, Éthiques, Politiques, Économiques83 ; outre de nombreux livres
historiques, il possède également le Livre du régime des princes de Gilles de Rome et
l'Estrif de vertu et de fortune de Martin le Franc84. Non moins intéressant pour
notre propos, Jacques d'Armagnac possède un volume de l'Ordre de chevalerie
de Ramon Lull, aujourd'hui le Paris, BnF, fr. 1981085. Après ses démêlés
politiques avec Louis XI et sa décapitation exemplaire en 1477, le duc de

Nemours perd sa bibliothèque et ses quelque 121 volumes partagés entre Tanne-

guy du Châtel, vicomte de la Bellière, Jean du Mas, seigneur de l'Isle et Pierre
de Beaujeu, gendre du roi qui, chacun à leur manière, recouvrent de leurs
armes celles de Jacques d'Armagnac.

Un autre volume des Remèdes à l'une et l'autre fortune en français est
repéré dans la bibliothèque de Louis de Bruges. C'est le Paris, BnF, fr. 593, qui
ne contient que le livre II du texte de Pétrarque, le livre de la consolation en

considère le texte de Daudin comme un véritable miroir de prince réservé à la formation morale

des nobles.
82 Voir DELISLE : Recherches sur la librairie, Vol. 1 : Inventaire général des livres ayant

appartenu à Jean de France, duc de Berry, 251*, n. 171 : « Un livre de François Pétrarque,
des Remèdes de l'une et de l'autre fortune translaté en François, à deux fermoirs d'argent
dorés, esmailliés aux armes de Monseigneur et de mons. d'Orléans. A. 994, B. 23, C.562 - 30
1. - Guiffrey, I, p. 229 ».

88 Correspondant respectivement aux Paris, BnF, fr. 207 et Chantilly, Musée Condé 278
[575] pour les Éthiques ; au Paris BnF, fr. 125 pour les Politiques et Économiques et au Paris,
BnF, fr. 16962 pour les trois œuvres réunies.

84 Cf. DELISLE : Le cabinet des manuscrits, vol. 1, 86-91, ici 86. A compléter par l'article
du même auteur paru dans : Bibliothèque de l'École des chartes 66 (1905) 255-260.

85 Cf. BLACKMAN : Observations sur les manuscrits religieux, 377.



162 Bénédicte Sère

132 dialogues. De nombreuses gloses copient marginalement les passages
correspondant au texte latin. D'après Delisle, la main est anglaise du XVe
siècle. Le volume exécuté en France, aurait été porté en Angleterre d'où Louis
de Bruges le ramena comme il l'a fait pour d'autres manuscrits. Dans cette
autre bibliothèque aristocratique de 150 volumes environ, les manuscrits en
langue française sont également omniprésents et les traités moraux abondent.
Louis de Bruges, seigneur de la Gruthuyse, fut aussi grand mécène qu'il fut
grand homme d'État : échanson de Philippe le Bon dès 1449, il fut nommé

gouverneur de Bruges en 1452 puis de Hollande, de Zélande et de Frise en
1463. Diplomate et homme de guerre, il est, à la mort de Philippe le Bon en
1467, placé par Charles le Téméraire à la tête de son armée en 1468, puis de sa

flotte en 1470. C'est dire que ce grand seigneur s'intéressait lui aussi autant
aux légendes arthuriennes et aux traités de chevalerie et de chasse qu'à
l'instruction des princes et des nobles. Nommé chevalier de la Toison d'Or en
1461, il est au cœur de l'identité nobiliaire dans le grand duché de Bourgogne à

l'époque des derniers ducs Valois. Son fils Jean de Bruges ne reste pas au
service du duc de Bourgogne, mais devient conseiller et chambellan du roi de
France en 1483. En 1495, il récupère les manuscrits de son père dans sa

somptueuse demeure. Dévoué serviteur de la monarchie de Charles VIII et de
Louis XII, faut-il voir en lui le maillon qui explique la présence de la collection
manuscrite de Louis de Bruges dans la bibliothèque royale de Louis XII à

Blois ?8é

C'est dire, qu'à l'exception du chanoine non-noble Henri Romain de Tournai87,

tous les manuscrits que nous connaissons des Remèdes en français ont
circulé dans le milieu aristocratique et princier. Peut-on y lire le fait d'une
noblesse en pleine redéfinition et en quête d'identité culturelle en cette fin du
Moyen Âge L'heure, en effet, est à la construction de l'État monarchique et,
pour la deuxième moitié du XVe siècle surtout, à la réaffirmation de l'autorité
royale. Comment les grands féodaux du temps ont-ils vécu ces mutations des

relations féodo-vassaliques L'identité nobiliaire en redéfinition semble aussi

passer par l'affirmation d'un modèle culturel précis. D'une part, en effet,
l'identité culturelle des grands imite le modèle royal ou du moins, le modèle
princier directement supérieur. Ainsi, Jacques d'Armagnac s'inspire de Charles
V dans la composition de sa bibliothèque au même titre que Louis de Bruges
construit sa bibliothèque sur le modèle de celle de Philippe de Bourgogne, dont
elle est « une sorte de réplique réduite »88. La référence royale ou ducale
ressortit d'une politique culturelle qui se veut prestigieuse, assurant ainsi aux
grands aristocrates l'illusion d'une souveraineté princière dont leur bibliophilie
serait la vitrine.

Pour autant, rappelons-le, la deuxième moitié du XVe siècle est l'heure de

toutes les révoltes féodales contre le roi. Jacques d'Armagnac participe acti¬

ng BAURMEISTER, Ursula / LAFFITTE, Marie-Pierre : Des livres et des rois. La bibliothèque
royale de Blois. Paris : Bibliothèque Nationale 1992, 170-171 et 193-195, ici 195.

87 Voir supra, note 74.
88 LAFFITTE, M.-P. : Les manuscrits de Louis de Bruges, chevalier de la Toison d'or. In:

CARON, M-Th. / CLAUZEL, D. (dir.) : Le banquet du Faisan, 1454. L'Occident face au défi de

l'empire ottoman. Arras : éd. Artois Presses Université 1997, 243-255, ici 249.



Les Remèdes de l'une et autre fortune 163

vement, aux côtés de Jean de Bourbon, à la Guerre du Bien public, signe des

dernières résistances féodales et princières face à la construction de l'État
monarchique et des derniers rêves de principautés territoriales. Les études de

Cédric Pickford ont montré comment l'engouement pour la littérature arthu-
rienne participait de cette quête d'identité culturelle dans les milieux de ces
grands feudataires. La réception et l'intérêt d'une éthique stoïcienne exaltant la
grandeur d'âme et la noblesse de cœur ne seraient-ils pas, d'une certaine
manière, la projection de l'identité culturelle d'une noblesse en crise En effet,
alternative à l'aristotélisme moral des milieux universitaires, cléricaux et scolas-
tiques, la philosophie morale à base stoïcienne, telle que Pétrarque la propose
et telle que Daudin la traduit, nourrit une identité princière propre. Elle y
entend tous les mots d'ordre qui lui sont chers : la noblesse de courage, la vertu
aristocratique, la vaillance, l'héroïsme, la grandeur des actions, l'amitié enfin,
dont la thématique fascine le monde féodal. Les ordres de chevalerie en
exaltent la pratique. Les relations diplomatiques en favorisent le vécu : pensons à

l'amitié de Louis de Bruges et de Édouard IV d'Angleterre89. Certaines devises
en proclament la haute valeur. Jacques d'Armagnac doit-il à ses méditations pé-
trarquiennes sa devise « Fortune d'amis » ?90

89 LAFFITTE, Les manuscrits de Louis de Bruges, 244.
9" La devise de Jacques d'Armagnac, « Fortune d'amis », est un ensemble de 12 lettres

combinées de diverses façons que l'on retrouve sur les tranches et dans les encadrements de
plusieurs de ses manuscrits.


	Les Remèdes de l'une et l'autre fortune en français et la réception d'une éthique stoïcienne de l'amitié

