Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Les Remedes de I'une et l'autre fortune en francais et la réception d'une
éthique stoicienne de l'amitié

Autor: Sere, Bénédicte

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760594

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BENEDICTE SERE

Les Remédes de I'une et 'autre fortune
en francais et la réception
d’une éthique stoicienne de ’amitié

La fortune de Pétrarque dans le royaume de France du XIV® siécle est aux
études littéraires et doctrinales actuelles un objet d’enquéte riche et toujours
prometteur. La tradition manuscrite du Reméde de I'une et I’autre fortune dans
la traduction de Jean Daudin comporte sept manuscrits bien repérés! :

A Aix-en-Provence, Bibliotheque Méjanes, rés. 52
D Dresden, Staatsbibliothek, O 54

P, Paris, Bibliothéque de I’Arsenal, 2671

P, Paris, Bibliothéque de I’Arsenal, 2860

P, Paris, BnF, fr. 593

P, Paris, BnF, fr. 1117

W  Wien, Nationalbibliothek, Vind. Pal. 2559.

Cing des sept manuscrits sont complets et les deux autres ne comportent qu’un
des deux livres du texte pétrarquien : le manuscrit de Dresde ne contient que le
premier livre et le manuscrit Paris, BnF, fr. 593 ne contient que le livre II.
Grace aux catalogues de bibliothéques anciennes, on repére également trois
manuscrits perdus dont ’'un aurait pu étre ’autographe : un manuscrit est dé-
crit dans I’inventaire de Jean de Berry, inventaire dressé autour de 14032 ; il se

1 Cf. MANN, Nicholas : La fortune de Pétrarque en France. Recherches sur le De remediis.
In: Studi Francesi 37 (1969) 1-15 ; voir aussi I’article plus ancien mais pionnier de Léopold
DELISLE : Anciennes traductions francaises du traité de Pétrarque sur les remédes de I'une et
Pautre fortune. In: Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothéque Nationale, vol. 24,
1891, 273-304, notamment 277-286. Voir également MANN, Nicholas : The manuscripts of
Petrarch’s De remediis. A cheklist. In: Italia Medioevale e Umanistica 14 (1971) 57-90, article
dans lequel ’auteur dénombre plus de 150 manuscrits du texte de Pétrarque et quelque 94
manuscrits sous forme d’abrégés ou d’extraits ; pour la traduction de Jean Daudin, voir 87-
88. Voir enfin MANN, Nicholas : Petrarch’s role as moralist in XV* century France. In:
A.H.T. LEVI éd. : Humanism in France. Manchester : Manchester University Press 1970, 6-
27 et PELLEGRIN, Elisabeth : Manuscrits de Pétrarque dans les bibliothéques de France. I. In:
Italia medioevale e umanistica 4 (1961) 341-431 ; voir aussi EAD. : Nouveaux manuscrits
annotés par Pétrarque a la Bibliothéque nationale de Paris. In: Bibliothéques retrouvées. Ma-
nuscrits, bibliothéques et bibliophiles du Moyen dge et de la Renaissance. Recueil d’études
publiées de 1938 a 1985 par Elisabeth Pellegrin. Paris : éditions du CNRS 1988, 107-120 ;
HAMM, Frédérique : Jean Daudin, chanoine, traducteur et moraliste. In : Romania 116 (1998)
215-238.

2 Cf. DELISLE, Léopold : Recherches sur la librairie de Charles V. Paris : éd. H. Champion
1907, 11, 251*, n. 171 : « Un livre de Frangois Petrarque, des Remedes de I’'une et I’autre for-
tune, translaté en frangois, a deux fermoirs d’argent dorés, esmaillés aux armes de Mon-
seigneur et de mons. d’Orléans ».



150 Bénédicte Seére

pourrait que le manuscrit repéré par Léopold Delisle dans la collection de
Anne-Henriette de Guise, princesse de Bourbon-Condé (1 1723) au chéiteau ro-
yal d’Anet en 17243 soit le manuscrit aujourd’hui conservé a Vienne i la
Bibliothéque nationale sous la cote, Vind. Pal 2559 ; quant au troisiéme manus-
crit perdu, il est évoqué dans un catalogue de I’Escorial du XVII® siécle sous la
cote Escorial, MS. III, n. 1, repris dans un catalogue du XX°¢ siécle4. En ce qui
concerne les éditions imprimées, il existe deux éditions parisiennes de la tra-
duction de Daudin au XVI° siecle : 'une de Galliot du Pré en 1523 et I’autre de
Denis Janot en 15345,

Reste & signaler qu’une deuxiéme traduction, anonyme celle-la, a suivi celle
de Jean Daudin et fut dédiée a Louis XII : les érudits la situent le 6 mai 15036.

Par sa date de rédaction (début XV© siécle) et I’état de son texte, nous choi-
sissons P, comme manuscrit de base pour notre présent article en ce qui con-
cerne le livre I et P; en ce qui concerne le livre I17.

JEAN DAUDIN ET LE CONTEXTE CULTUREL DE LA TRADUCTION

Huit ans aprés la fin de sa rédaction (1366) et quatre ans aprés la mort de son
auteur (1374), le De remediis est la premiére ceuvre de Pétrarque traduite en
francais : en 1378, en effet, Jean Daudin en achéve la traduction a la demande
de Charles V8, La démarche s’inscrit trés précisément dans le grand mouvement

b

de traduction des Valois, inauguré par Jean le Bon et porté i son faite par

3 DELISLE : Anciennes traductions francaises, 285.

4 Catdlogo de los libros de mano en romance que hay en la biblioteca de san Lorenzo el
Real, f. 175v, catalogue actuellement conservé i I’Escorial. Quant au catalogue du XX°¢ siécle,
il s’agit de celui de Garcia DE LA FUENTE : Catdlogo de los manuscritos franceses y provenzales
de la biblioteca de el Escorial. Madrid : Tipografia de Archivos 1933, 86, n. 63.

5 Voir FISKE, Donald W. : Francis Petrarch’s Treatise De remediis utriusque fortune. Text
and versions. In: Bibliographical Notices 3 (1888) 1-48, réimpr. dans CARRAUD, Christophe :
Les remédes aux deux fortunes. De remediis utriusque fortune. Grenoble : éd. J. Million 2002,
vol. 2, Annexe III, 95-142, notamment 120-121.

6 Pour la liste des manuscrits voir MANN : The manuscripts of Petrarch’s. Cinq manuscrits
subsistent : Le Firenze, B. Laur., Med. Pal. 41qui ne retient que les 77 premiers dialogues du
Livre II ; Miinchen, SB, Gall. 55 ; Paris, BnF, fr. 224, 225 et 16996.

7 Dans les citations, nous suivons le plus fidélement possible ce manuscrit, dans ses legons
et son orthographe, en intervenant le moins possible. Nous ne le corrigeons que lorsque les
erreurs sont évidentes, grice aux manuscrits P,, P, et D. Nous signalons, lorsque cela s’avére
intéressant ou éclairant pour la compréhension, les lecons de I'autre tradition manuscrite,
celle de AW. En ce qui concerne le livre II, P; est un manuscrit assez peu corrompu et fiable,
datant du début du XV¢siécle, de qualité égale a P, et qui lui est proche dans ses legons et son
orthographe : nous maintenons P; comme manuscrit de base, en le suivant d’aussi prés que
possible, ne le corrigeant ponctuellement, si nécessaire, par les lecons de P; voire plus ra-
rement, si ’intelligibilité du texte 'impose, par P, et P,.

8 Le 14 avril 1378, Charles V déclare avoir payé, par la main de Frangois Chanteprime,
général receveur des aides, 200 francs d’or a « maistre Jehan Deudin » pour son travail de
translation de latin en francais d’« un livre appellé Patrac », cf. DELISLE, Léopold :
Mandements et actes divers de Charles V. Paris : éd. Imprimerie Nationale 1874, 836, n°1696,
issu de la collection Clairambault, vol. 216, 9667, piéce 21. La somme est identique a celle
versée A Nicole Oresme pour la traduction des Politiques et des Yconomiques le 21 mai 1372,
cf. DELISLE : Mandements, 458, n° 889.



Les Remeédes de I'une et autre fortune 151

Charles V. Jacques Monfrin a montré a quel point la visée était d’utilité
publique, de portée pratique et d’ambition politique : il s’agissait de faire, pour
Charles V, non pas ceuvre d’humaniste ou d’esthéte, mais bien de politique
pour la formation du public des nobles et des conseillers royaux qui fré-
quentent la cour. Le geste était ciblé : il convenait de rendre accessible aux
grands le savoir pratique, au sens grec du terme, c’est-a-dire la philosophie
politico-morale®. Le prologue de Nicole Oresme est connu : « Le Roy a voulu,
pour le bien commun, faire les translater en francois afin que il et ses con-
seilliers et autres les puissent mieulx entendre, mesmement Ethiques et Poli-
tiques »10. Choisir de traduire le De remediis reléve de ’engouement croissant
du milieu princier et curial pour la philosophie morale. L’ensemble des ceuvres
pratiques d’Aristote vient d’étre traduit par Nicole Oresme de 1370 a 1374 ; le
Songe du Vergier, rédigé en latin en 1376, est traduit en 1378 par son auteur
Evrart de Trémaugon. Au sein des ceuvres de Pétrarque, le De remediis s’avére
la summa de sa pensée, véritable « encyclopédie morale »11 : elle se préte a la
traduction et fait de Pétrarque ce maitre en philosophie morale comme le dé-
clare Jean de Montreuil qui lui décerne le titre de devotissimus catholicus ac
celeberrimus philosophus moralis12.

Dans le milieu des traducteurs de Charles V, ce «séminaire » comme
I’appelle Jacques Nepotel3, Jean Daudin fait figure de petit traducteur, volon-
tiers éclipsé, dans les manuscrits eux-mémes par le nom plus connu de Nicole

9 La thése est de Jacques MONFRIN : Humanisme et traduction au Moyen Age. In: Journal
des Savants (1963) 161-190, ici 176 et 190 ; ID. : Les traducteurs et leur public en France au
Moyen Age. In: Journal des Savants (1964) 5-20. Voir aussi LUSIGNAN, Serge : La topique de
la translatio studii et les traductions francaises de textes savants au XIV* siécle. In: Traduction
et traducteurs au Moyen Age. Actes du colloque international du CNRS (Paris 26-28 mai
1986). Paris : éd. CNRS 1989, 303-315, notamment 310. Il convient cependant de noter
qu’aujourd’hui la recherche aborde moins les traductions vernaculaires par le biais de ’huma-
nisme.

10 ORESME, Nicole : Le livre de Ethiques d’Aristote published from the text of ms 2902
Bibliothéque royale de Belgique with a critical introduction and notes (1370). Ed. A.D.
MENUT. New York : 1940, 99.

11 MANN, Nicholas : Entre le miroir et la mort : considérations sur la connaissance de soi
chez Pétrarque. In: La postérité répond a Pétrargue. Ed. E. DUPERRAY. Paris : éd. Beauchesne
2006, 309-320, ici 314 et ID. : Petrarch’s role as moralist, 6-27, notamment 7. Et 2 la page
9, Pauteur écrit : « Je suis enclin a penser que la traduction de Daudin n’est pas tant le signe
de I’intérét montré pour les vues de Pétrarque sur tout type de sujet qu’un intérét montant
concernant sa philosophie morale comme un tout et il semble que de toutes ses ceuvres, le De
remediis devait étre sélectionné pour une traduction ».

12 JEAN DE MONTREUIL : Epistola Devotissimi catholici. Cité par E. ORNATO : La prima
fortuna del Petrarca in Francia. In: Studi Francesi 14 (1961) 201-217 et 15 (1961) 401-414
notamment 401-402. Voir aussi le commentaire de MANN : Petrarch’s role as moralist, 21 :
« L’exubérant prix que donne Jean de Montreuil au De Remediis est une indication valable de
sa popularité ainsi que de la préface de Daudin. Mise a part 'intérét stylistique et la richesse
de son matériau, le prévét de Lille voit dans chaque mot un encouragement pour le lecteur 2
“bene beateque vivendum” »

13 NEPOTE, Jacques : Jean Golein 1325-1403. Etude du milieu social et biographie. Thése
de 3*™¢ cycle. Paris-IV : 1976, 226.



152 Bénédicte Sére

Oresmel4. En effet, sur les sept manuscrits subsistant de la traduction frangaise
du De remediis, quatre attribuent le texte dés le prologue a I’évéque-théologien
de Lisieux!5. Les deux éditions de cette version frangaise reviennent également
sur cette attribution fallacieuse, laquelle ne sera démentie qu’en 1857 par
Francis Meunier et définitivement refusée en 1891 par Léopold Delisle!é. Plus
discret, plus modeste et vraisemblablement moins proche du roil7, Jean Dau-
din, « tres humble et tres petit subget et orateur, indigne chanoine de la Sainte
Chapelle royal a Paris et moins souffisant bachelier en theologie »18, comme il
s’intitule lui-méme, avait aussi traduit en frangais une autre grande ceuvre mo-
rale, le De eruditione puerorum nobilium de Vincent de Beauvais (1190-1264),
vraisemblablement entre 1373 et 13801%. On sait que des relations existaient
entre le milieu de la cour et celui de la Sainte-Chapelle, mais les liens de Jean
Daudin avec les autres traducteurs de la cour, s’ils sont plausibles, ne sont pas
démontrés20. Toujours est-il que Daudin atteste lui-méme qu’il connait la tra-
duction de Tite-Live par Bersuire2l. De méme, un indice, ici ou 13, suggére qu’il
connait la traduction d’Oresme a I’Ethique : par exemple, pour traduire la
rareté des amitiés, Oresme parlait d’« amistiés clersemees » ; Daudin reprend
I’épithéte22.

14 Voir DELISLE : Recherches sur la librairie, 92-94. 11 énumére Denis Foulechat, Jacques
Bauchant, Jean Corbechon, Jean Daudin, Jean Golein, Nicole Oresme, Raoul de Presles,
Simon de Hesdin et quelques anonymes. Sur le milieu des traducteurs de Charles V, voir
parmi les travaux plus récents, ceux de LUSIGNAN, Serge : Parler vulgairement. Les intellec-
tuels et la langue francaise aux XIII° et XIV siécles. Paris : éd. Vrin 1986, notamment chapitre
IV « Le mouvement des traductions au XIV® siécle et la définition du francais comme langue
savante », et ID. : La topique de la translatio studii et les traductions francaises de textes
savants au XIV® siécle. In: Traductions et traducteurs au Moyen Age. Actes du colloque
international du CNRS organisé a Paris. Institut de recherche et d’bistoire des textes, les 26-28
mai 1986. Textes réunis par Geneviéve CONTAMINE. Paris : éd. CNRS 1989, 303-315.

15 11 s’agit de Aix-en-Provence, Bibliothéque Méjanes, rés. 52, f. 1ra ; Paris, Ars., 2671,
f. 1r dans lequel on voit trés clairement que le nom primitif a été gratté et que ‘Nicole
Oresme’ a été réécrit sur ce grattage ; Paris, Ars., 2860, f. 1ra ; Wien, Nationalbibliothek,
Vind. Pal. 2559, f. 1ra.

16 MEUNIER, Francis : Essai sur la vie et les ouvrages de Nicole Oresme. Paris : éd. Ch.
Lahure 1857, 152-153 ; DELISLE : Anciennes traductions frangaises, 291.

17 Sur la figure de Jean Daudin, voir HAMM : Jean Daudin, chanoine, 215.

18 Cf, Paris, Ars., 2671, f. 1r.

19 Consigné dans un unique manuscrit, le Paris, BnF, fr. 9683 (sans prologue), signalé par
Gilles Malet le 2 avril 1373, cf. DELISLE : Recherches sur la libraire, 94. Voir a ce sujet,
HAMM : Jean Daudin, chanoine, 227-228.

20 Cf. Hamm : Jean Daudin, chanoine, 218-220 et 219, note 15.

21 Cf. Prologue de Jean Daudin, f. 3r : « Neantmoins en laisse je plusieurs A exposer,
pour ce que on les pourra trouver au commancement de la translacion que le prieur de Saint
Eloy fist sur le livre de Titus Livius ».

22 Cf. ORESME : Le livre de Ethiques, L. VIII, ch. 5, 419 : « Teles amistiés [sont]
clersemées et non pas communes » pour traduire le latin : « Raro autem conveniens tales
esse » (1156 b 24). Pétrarque : Remedes de I'une et 'autre fortune. L. 1, ch. 50, f. 78v :
« Mais dont te vient ceste cuidance que tes amittiez soient innombrables comme les vrayes
amistiez de touz soient clersemées ? » pour traduire : « Unde tibi autem hec opinio, cum om-
nium vere amicitie rare sunt, innumerabiles tuas esse ? ».



Les Remédes de I'une et autre fortune 153

Jean Daudin ne semble pas posséder la maitrise linguistique de Nicole
Oresme, son niveau de latin est médiocre. Le grand traducteur de Pétrarque au
XVII® siécle, Francois de Grenaille, I’avait noté ; plus récemment, Christophe
Carraud revient sur « le nombre tout de méme excessif des approximations, des
oublis et parfois — trop souvent — des contresens. Et [...] surtout ’extréme em-
barras de la langue »23. Il ne nous intéresse cependant pas d’évaluer la qualité
de la traduction ou les compétences du traducteur et ce n’est qu’a titre infor-
matif que nous livrons quelques imprécisions ici ou la épinglées. Au chapitre 52
du livre I, Daudin traduit clara par cleres sans restituer ’idée de notoriété24. Au
chapitre 49 du livre I, il choisit de traduire exasperantur par «ils sont plus
aspres » sans rendre compte de I’idée d’exaspération qui accroit la haine dans le
propos de Pétrarque2S. Au chapitre 53, du livre II, il traduit ut secum studeat
par la notion de confiance « [...] qu’il se fiee avecques lui »26. Dans le méme
ordre d’idée, au lieu de traduire la notion d’irritation induite dans le verbe irri-
tantur, Daudin déploie une périphrase : «ilz se esmeuvent a hayne »27. Plus
grave : pourquoi Daudin traduit-il odium par travail dans I’énumération « ire,
paour, travail et ennuy » pour « ira, metus, odium, inquietude »28 ? Enfin, ce
sont les contresens qui se multiplient sous sa plume. Au chapitre 50, du livre I,
Daudin fait dépendre la proposition relative « qui mutuo queritur amore » de
bonus animus 1a ou elle aurait di dépendre de amorem pour faire sens : pour
Daudin, le courage est acquis par réciprocité d’amour alors qu’en réalité c’est
’amour qui est nourri par une réciprocité de sentiments2?. De méme, Daudin
ne comprend pas le terme latin absens qu’il restitue toujours par la notion
d’absence quand Pétrarque signifie I’éloignement et la distance en amitié30. Les
traductions optent souvent pour une littéralité trés stricte. Pour une analyse
littéraire approfondie de la traduction, nous laissons 2 de plus compétents le
soin de la mener et préférons nous centrer ici sur la réception du texte de Dau-
din et de la pensée pétrarquienne sur [’amitié.

23 CARRAUD : Les remeédes aux deux fortunes, 45. Christophe Carraud cite Frangois de
Grenaille, 44.

24 F. 80v.

25 F. 78r.

26 F. 211r.

271, 49, f. 78r.

2811, 37, f. 193r.

291, 50, f. 78r : « Tres noble chose est le bon courage, qui est acquis par amour mutuele,
il ne se muet, ne par herbes, ne par charmes magiques, il n’est fleschi ne par or, ne par pierres
precieuses [...] » pour traduire « Amorem pretio emi credunt, qui mutuo queritur amore.
Generosissima res est bonus animus ; non herbis neque carminibus magicis movetur, non auro
aut gemmis [...] »

301, 51, f. 78v : « Ma presente renommee m’a engendré plusieurs amis absens » pour
traduire « Fama presens absentes michi peperit amicos ». Daudin ne comprend pas I’idée que
la renommeée puisse engendrer des amis a distance. A titre d’exemple, Christophe Carraud
traduit « La réputation dont je jouis ici m’a valu des amis au loin », vol. 1, 257.



154 Bénédicte Sére

LA CONSTRUCTION D’UNE ETHIQUE STOICIENNE DE LA GRANDEUR D’AME

Lorsqu’au milieu du XIV® siécle, Pétrarque évoque ’amitié dans plusieurs cha-
pitres de son traité moral De remediis, la grille traditionnelle de tout discours
sur ’amitié a ’époque s’impose a lui. En effet, avec la traduction par Robert
Grosseteste du texte complet en latin de I’Ethigue d’Aristote en Occident un
siecle avant (1246-1247), ’amitié se pense a partir de cadres incontournables
et de repéres irréductibles : entre autres, la trilogie de I’amitié (utile, délec-
table, honnéte) ; la question de la réciprocité ; le nombre des amis ; le lien
entre amitié et bonheur. Lieux aristotéliciens de I’amitié, ces incontournables
quadrillent tout propos sur I’amitié et Pétrarque, si anti-aristotélicien qu’il se
veuille, n’échappe pas a cet arriére-fond épistémique.

Traitée par Pétrarque, la trilogie de I’amitié reste foncieérement débitrice de
I’enseignement aristotélicien : ’amitié est honnéte, utile ou délectable. En réa-
lité, les médiévaux raménent ce triptyque a un diptyque : ’amitié se divise en
amitié parfaite ou vraie et en amitiés imparfaites ou feintes. Comme Aristote,
Pétrarque acquiesce a I’assertion : n’est digne du nom d’amitié que ’amitié
parfaite. Les deux autres amitiés, amitiés délitables et proffitables3l, sont
fragiles (tresbuchables3?), mais aussi viles (amitiez vulgaux et communes33).

Deuxiéme mot d’ordre aristotélicien : la question de la réciprocité, qui
s’avére constitutive de la définition aristotélicienne de I’amitié. L’amitié est
réciproque ou n’est pas. Le mutuo amore traduit par Daudin en amour mutuel,
leitmotiv du Stagirite, traverse toute la dynamique de I’amitié pétrarquienne
elle-méme. Comme Aristote, Pétrarque reprend la casuistique de cette réci-
procité d’amour en jouant sur le vis-a-vis amare — amari34. Il y a ceux qui
cherchent a étre aimés sans vouloir ni pouvoir aimer eux-mémes : « Aucuns
sont qui n’ayment point et cuident estre amez »35. Et, ajoute-t-il, « ceste erreur
est commune aux hommes riches », car « ils cuident que amour soit achetee par
pris ». C’est dire que ’amour ne se paie que par ’amour et non a prix d’argent.
Pétrarque méle d’ailleurs ici amour et amitié pour rendre compte d’une méme
dynamique de réciprocité. La question du nombre des amis s’aveére décisive,
tant dans le traité aristotélicien que dans le traité pétrarquien, au point de s’im-
poser dans un chapitre a part entiere dans les deux ceuvres : De multitudine
amicorum chez ’'un36é ; D’avoir grant habondance d’amis, chez ’autre3’. Chez

31 Daudin rend compte de I’amitié parfaite, souvent dite en latin amicitia honesta ou
propter honestum par la formule verbale amez par honnesteté. Pour les amitiés imparfaites, la
formule stéréotypée est un latinisme qui se calque sur ’expression latine, amicitiae delecta-
biles et utiles : amitiés délitables et proffitables, amis proffitables et délitables.

321, 50, f. 77v : « Les amittiez sont tresbuchables dont le fondement est delectacion et
prouffit ».

331, 50, f. 77v.

34 Cf. ARISTOTELES LATINUS: Ethica Nicomachea XXVI, 1-3. Fasc. 3 : Translatio Roberti
Grosseteste Lincolniensis sive Liber Ethicorum. A. Recensio Pura, 1159 a 12 — 1159 a 33, L.
VIII, cap. VIII, 309 : « Multi autem videntur propter amorem honoris velle amari magis
quam amare ».

351, 50, f. 78r.

36 ARISTOTELES LATINUS: Ethica Nicomachea, 1170 b 20 - 1171 a 20, IX, cap. XII, 340-
341 : « Utrum igitur plures amicos faciendum ? »



Les Remédes de I’'une et autre fortune 155

les deux auteurs, I’axiome est le méme : la quantité de I’amitié est exclusive de
sa qualité. Pour le dire autrement, la vraie amitié est rare : « Vrayes amittiez
sont un bien qui n’avient pas souvent »38. La raison en est la méme : on ne peut
pratiquer la convivialité et la fréquentation intime, condition de I’amitié, avec
tous ses amis : « c’est tres grant paine attribuer a plusieurs et de vivre ensemble
familiérement »3%. La sympathie requise par ’amitié ne peut se vivre pleine-
ment quand les amis sont trop nombreux : « Il puet avenir que en un meismes
temps on se voie esjouyr avec I’'un de ses amis et pleurer avec I’autre »40,

Abondantes en revanche sont les amitiés feintes. Le théme des contrefagons
de ’amitié, évoqué par Aristote, fut un des terrains privilégiés de la réflexion
médiévale sur I’amitié : la flatterie, modalité particuliére du mensonge et de la
feintise, en est I’expression la plus accomplie. Le vocabulaire francais, proche
du latin, rend compte de la non-transparence et de la fausseté du comporte-
ment flatteur : voile, fainte begnivolence, se estapissent. Par son jeu de séduc-
tion (blanda modulatio)*l, le flatteur attente a la vérité tant il est vrai que
flatteries et mensonges s’équivalent : les menteries de tant de flateries*? ... En
amitié précisément, la flatterie est d’autant plus dangereuse que le flatteur singe
’ami, I’intime, le familier :

Et porte souvent nom d’amy celuy qui est privé ennemy, laquelle chose est
tres fellonne et soubz le voile de fainte begnivolence, se estapissent par
familliers aguiez.

Avec Pétrarque, a la suite de tous les penseurs politiques médiévaux, c’est la fi-
gure du favori, ce privé ennemy, qui est fustigée. De ce péril, nul puissant,
prince ou roi, n’est exempt ; la mise en garde s’adresse especiaulment aux puis-
sans3,

Enfin, la double thématique du bonheur et de I’amitié, centrale chez
Aristote, revient dans les propos de Pétrarque : « Par amittié suy beneureux »,
dit le personnage de Joie44. Si chez Aristote, ’amitié vient s’ajouter a la félicité
de ’homme heureux, comme un surcroit de bonheur, pour Pétrarque, il sem-
blerait que I’amitié n’induise pas le bonheur : les paroles de Joie sont réfutées
par Raison. Quoi qu’il en soit, chez les deux auteurs, I’amitié n’est pas une con-
dition nécessaire au bonheur. Elle vient s’y ajouter, mais ne le sous-tend pas.

Parce qu’elle est 4 la croisée de I’aristotélisme et du stoicisme, la vertu,
omniprésente dans le discours pétrarquien sur I’amitié, sature le propos. Som-
met des valeurs, la vertu est ce qu’il y a de meilleur dans la vie. Aprés elle, vient

371, 50, f. 77r-78v, le titre latin étant « De amicorum abundantia ».

38 1, 50, f. 77v. Ou encore, I 50, f. 78v : « Dont te vient ceste cuidance que tes amittiez
soient innombrables comme les vrayes amistiez de touz soient clersemees ».

321,50, £ 77~

401, 50, f. 77v.

411, 49, f. 76v : « Le doulx flaiolis de I’oyseleur appellant est pire aux oyseaulx que le

rude son du villain espoventable » qui restitue le latin : « Peior est avibus invitantis aucupis
blanda modulatio quam villici sonitus deterrentis ».

421, 50, f. 78v.
43 1, 50, f. 77v.
441, 50, f. 77v.



156 Bénédicte Sére

’amitié : « Aprés vertu seule, rien n’est meilleur 2 homme en ceste vie »45, La
vertu est immortelle et toute-puissante dans le systéme stoicien dont se réclame
Pétrarque : « Ainsi vaint vertu descorde et tout vice mais elle n’est par rien
vaincue »46, Dans les deux systémes, aristotélicien et stoicien, la vertu tire sa
force de sa mesure ; elle se définit par le juste milieu : « Laisses le trop. Qui a
ce qui souffit ne doit plus riens demander »47. La vertu est la condition de toute
amitié vraie, puisque seuls les vertueux sont capables d’amitié : « Amittiez ne
pevent estre fermes fors entre les bons »*8. Aristote ne disait rien d’autre :
« Sola autem bonorum amicicia intransmutabilis est »49. Cicéron enseignait a
son tour : « Nisi in bonis amicitiam esse non posse »50. A la suite de Cicéron,
Pétrarque lui aussi s’appuie sur ’enseignement aristotélicien pour I’orienter en
une tonalité plus stoicienne31l.

C’est dire, que sur la trame aristotélicienne, substrat incontournable de tout
discours sur ’amitié en ce milieu du XIV® siécle, le stoicisme de Pétrarque vient
se surimposer. Trois thémes sont insistants : la fortune ou destinée, les vraies et
les fausses richesses, I’absence des amis. Trois thémes dont on retrouve ’omni-
présence chez Sénéque, modele incontestable de Pétrarque en ces développe-
ments. Le stoicisme de Pétrarque est avant tout une révérence voire une allé-
geance au discours sénéquéen sur ’amitié. Comme I’écrit Christophe Carraud,
« parler de stoicisme chez Pétrarque, c’est d’abord parler de Sénéque »52,

Le théme sénéquéen de la fortune est annoncé dans le titre méme de
I’ceuvre De remediis utriusque fortune, dont on sait qu’il est une citation ex-
plicite du De remediis fortuitorum que Pétrarque croit alors étre de Séneque33.

451,52, f. 79v.

46 11, 52, f. 209v.

471, 50, f. 77v.

481, 50, f. 78v.

49 ARISTOTELES LATINUS: Ethica Nicomachea, 1157 a 20, VIII, cap. IV.

50 CICERON : De amicitia, V, 18.

51 Cf. BANATEANU, Anne : La théorie stoicienne de I’amitié. Fribourg : éd. Vestigia 2001,
13 : « Cicéron parvient a exposer la théorie aristotélicienne de I’amitié en I’incorporant i des
doctrines stoiciennes ».

52 CARRAUD : Les remédes, vol. 2, 25. L’auteur enchaine : « Méme si Pétrarque, comme
ses devanciers, peut aller chercher des éléments de cette doctrine chez Cicéron, cette matiére
doit d’abord s’accorder avec ce qu’il retient de Sénéque, une atmospheére, a vrai dire, plus
qu’un contenu accaparé par tant de mains, et un dispositif d’énonciation. [...] Mais surtout,
Séneque est le milieu le plus simple, pour ainsi dire le plus disponible, ol faire a son tour
baigner la philosophie morale ». Et 28 : « Sénéque est le nom d’une méthode d’exposition, en
méme temps que d’une représentation du monde ». Dans un autre ouvrage, Ugo Dotti insi-
stait lui aussi sur 'influence de Sénéque dans la pensée pétrarquienne, voir DOTTI, Ugo : Vau-
cluse. Le primat de la conscience et le mythe de la vie solitaire. In: La postérité répond a
Pétrarque, 279-290, ici 287-288 : « L’influence du philosophe de Cordoue sur I’idéologie de
Pétrarque est certes communément admise, mais pourtant elle n’est pas encore suffisamment
reconnue. Je crois que Sénéque est le véritable auctor de Pétrarque, probablement plus
qu’Augustin. [...] Ce n’est pas un hasard si nous retrouvons dans le discours culturel et moral
de notre poéte toutes les caractéristiques de la méthode et de la pensée sénéquéenne ».

53 Charles V recoit avant 1380 une traduction du De remediis fortuitorum de Sénéque
par Jacques Bauchant. D’aprés le prologue de ce texte, il semblerait que I’initiative de la tra-
duction revienne a Jacques Bauchant lui-méme.



Les Remédes de I'une et autre fortune 157

Fortune et non providence divine, la nuance est d’importance. Non seulement
la coloration chrétienne est écartée au profit d’une acception antiquisante des
événements, mais surtout c’est la notion de causalité qui est supplantée. Le
propre de la fortune est de n’étre soumise 4 aucune cause, a aucune régle et a
aucun déterminisme. Elle est fluctuante, capricieuse et aléatoire, c’est-a-dire
« variable, inconstant et tousjours incertaine »4. Pétrarque ne disserte pas sur
les causes des malheurs des hommes, mais sur les réactions humaines face a la
bonne ou la mauvaise fortune. Il n’entend pas expliquer théoriquement la
causalité des heurts et malheurs de la vie humaine, mais propose des réponses
concrétes a la casuistique des situations humaines35. Antithése de la fortune,
seule la vertu assure stabilité et peut parer a I’incertitude des assauts de la for-
tune :

Souvent telles choses ensuyent, ou fortune ou I’aage ou grace de biaulté, des-
quelles rienz n’est moins certain, mais celles qui sont fondees en vertu sont
immorteles pour ce que vertu est une chose ferme et estable36.

Nul n’est 4 ’abri d’un revers de fortune et le stoicisme construit précisément
son systeme sur une indifférence aux biens que ’homme ne peut maitriser et
aux événements qui peuvent lui advenir 4 tout moment : « Quant fortune se
departira de toy [...] »57. C’est pourquoi la vertu doit rendre le sage indifférent
aux aléas de la fortune, trop capricieuse pour ne pas inquiéter a longueur de
temps : « Vertu deffoule et a en despit les menaces de fortune »58. Le mépris de
la fortune, c’est la paix atteinte, ’absence d’émotions, ’apathie. Cet indifféren-
tisme face aux faits qui ne sont pas « de notre pouvoir » signe la liberté véri-
table : « Car ces choses sont de la condicion de celles qui ne sont point sub-
jettes 2 mort ne a fortune, mais a vertu, laquelle est franche et puet donner
franschise 2 quelconques choses a li subgettes »39. Asservissement par les in-
quiétudes face aux aléas de la fortune, liberté d’un dégagement face i ses
caprices.

C’est peut-étre sur le théme de I’absence des amis, c’est-a-dire de leur
éloignement, de leur distance, que Pétrarque est trés peu aristotélicien ou plu-
tot trés sénéquéentl. Aristote en effet niait qu’il y ait amitié dans la distance ou
dans ’absence. Une amitié a distance est une amitié en puissance et non pas en
acte : « Les distances ne détruisent pas I’amitié absolument, mais empéchent
son exercice. Si cependant I’absence se prolonge, elle semble bien entrainer
I’oubli de ’amitié elle-méme. D’on1 le proverbe : “ Un long silence a mis fin a

541,49, f. 77r.

55 Voir MANN : Petrarch’s role as moralist, 11 : « Pétrarque ne prend pas en compte la
providence divine ».

561, 50, f. 77v-78r.

571, 50, f. 78v.

5811, 37, f. 193r.

5911, 52, f. 210r.

60 Voir I’ensemble du chapitre 52, livre II, f. 210v : « D’estre loing de ses amys », en
latin : « De absentia amicorum ».



158 Bénédicte Sére

de nombreuses amitiés ” »61, Or Sénéque, quant 2 lui, avait déja beaucoup dis-
serté sur I’absence des amis62. En s’appuyant sur Sénéque, Pétrarque prend
largement ses distances par rapport au discours aristotélicien ambiant. Comme
I’écrit Claude Lafleur, «les développements relatifs au théme de [’absence
constituent par leur fréquence et leur ampleur, I'un des traits les plus singuliers
de la doctrine pétrarquienne de I’amitié », et il ajoute : « Ce qui surprend chez
notre moraliste, c’est le nombre ainsi que I’étendue des développements sur
’absence, et non pas leur originalité. On n’y trouve guére, en effet, que des
idées déja exprimées avec plus de concision par Sénéque »63. Pétrarque défend
le vécu d’amitié dans la distance. Il pose la question : en quoi I’absence nuirait-
elle a 'amitié, quid amicicie nocet absentia ¢64 Quels sont, dans ’optique stoi-
cienne de Pétrarque, les bénéfices de la distance en amitié ? C’est que la pré-
sence lasse et la distance garde de I’habitude. En effet, ’habitude nuit a la sa-
veur6S, de méme d’ailleurs que « la familiarité engendre le mépris »66. De plus,
la mémoire de I’ami est douce quand sa présence peut parfois étre amére, faite
de susceptibilités et de manques de délicatesseé?. L’éloignement suscite la rela-
tion épistolaire, reméde hautement délicat, parfois plus agréable que la pré-
senceb8. Enfin, c’est en pensée que se vit 'amitié : Pacte de pensée « présen-
tifie », au sens phénoménologique du terme, ’ami. L’ami, désormais, est par-
tout présent, oll que j’aille. D’ol le conseil d’ordre stoicien proclamé par Pé-
trarque : « Embrace ton amy en ta pensée »6%. La grandeur du sage vient de ce
qu’il ne s’en tient pas a la vue, a la présence physique, a la réalité vécue mais
qu’il la transcende par la seule force de sa raison et de sa pensée :

Se vous ne voiens riens que ce qui seroit devant voz yeux et que seulement les
choses presentes vous donnoient délectacion, vostre veue et votre delectacion
seroit merveilleusement briefve et estroitte’0.

D’ol1 la force d’dme qu’enseigne le stoicisme face a la mort de I’ami : la mort
ote le corps, mais non I’Ame de I’ami7l. Dans les traités didactiques du XIV®

61 ARISTOTELES LATINUS: Ethica Nicomachea, 1157 b 10- 13, VIII, cap. V, 304-305 :
« Loca enim non dissolvunt amiciciam simpliciter, set operacionem. Si autem diuturna ab-
sencia fiat, et amicicie videtur oblivionem facere. Unde dictum est : ‘Multas utique amicicias
non appellacio dissolvit’ ». Traduction de J. TRICOT : Ethique a Nicomagque. Paris : éd. Vrin
1990, 39S.

62 SENEQUE : Epistola ad Lucilium, 55, § 8-11.

63 LAFLEUR, Claude : Pétrarque et ’amitié. Doctrine et pratique de I’amitié chez Pétrarque
a partir de ses textes latins. Paris-Laval : éd. Presses Universitaires de Laval — Vrin 2001, 47.

6411, 53, f. 210v : « Que griefve ’absence de telle amittié [...] ? »

65 11, 53, f. 211v : « Grant habondance rebourse, le souffrette I’aguise », traduction du la-
tin : « copia ingens gustum hebetat, penuria acuit ».

66 Sur cet axiome, voir SERE, Bénédicte : Penser I’amitié au Moyen Age. Turnhout : Bre-
pols 2007, 121, note 3.

67 11, 52, f. 209v : « La memoire d’amis est douce et joieuse ; elle ne retient rien amer,
rien n’est doulz qu’elle ne retiengne ».

68 11, 53, f. 211r : « [...] le remede d’envoier espistre I’un i P'autre, duquel remede je ne
scay se nulle presence est plus aggreable ».

6911, 53, f. 211v.

7011, 53, f. 210v.



Les Remédes de I'une et autre fortune 159

siecle destinés aux chevaliers, tel que le Libro del Caballero Zifar, le chevalier
est instruit de la maniére d’affronter la mort de ses proches et de ses amis. Dans
cette littérature, Sénéque fut le maitre de morale de tout chevalier bravant les
assauts de la fortune.

Ce stoicisme pétrarquien, de consonance sénéquéenne, Jean Daudin, par sa
mise en francgais, [’accentue encore. Ses choix de traduction radicalisent ’atti-
tude stoigue induite par le matériau du De remediis latin. Le courage en est la
valeur centrale au point de se confondre avec la vertu elle-méme. Dans son
prologue déja, Jean Daudin n’emploie pas le terme 4 moins de six occurrences.

En telle maniere, humain courage, duquel, selon ce que dit Boece, la santé
n’est aultre chose que vertu, ne la maladie aultre chose que vices, par les
prouffitables enseignemens de ce livre soit preservé et gardé sain de toutes
grevances de passions ou de maulvaises affections’2.

Le courage est, au sens propre, le cceur de la volonté, le siege de la vertu, la
grandeur de I’Ame. En réalité, cette insistance sur le courage est due a I’habi-
tude qu’adopte Jean Daudin de traduire systématiquement animus par courage,
alors que, dans le texte de Pétrarque, le terme renvoie a I’Ame et a ’esprit
(animus)73. Parti pris philosophique ou inexactitude sémantique de la part du
traducteur ? Toujours est-il que la version frangaise est saturée de ce vocable
stoicien du courage, lié a la grandeur d’ame et a la virilité. Dans le méme ordre
d’idée, Daudin choisit de traduire viri par vaillants hommes74, tant il est vrai
que la virilité est constitutive de cette attitude de vaillance, d’héroisme, de
force d’ame, par opposition a la mollesse et a la faiblesse associées au tempé-
rament féminin75. Plus qu’une « morale laique »76, il s’agit ici de la véritable
construction d’une éthique de la force, de la grandeur et de I’héroisme. Parce

7111, 52, f. 210r : « La mort puet oster le corps de ’amy mais ’amittié non ’amy aussi ».
Daudin écrit amy 14 ou il faut entendre dme, c’est encore une incorrection de sa traduction.
72 Prologue, f. 1r-v.

73 Quelques exemples suffiront. Au Livre I, 51, f. 79v : « Tu cuidez veoir le courage de
celuy dont tu ne veis oncques le front » pour traduire « speras eius animum videre cuius
nunquam frontem videris [...] ». Christophe Carraud traduit : « Tu espéres voir I’dme de celui
dont tu n’as jamais vu le visage », 259. Au Livre I, 52, f. 79v : « La conjecture et I’estimacion
d’aucune chose n’est si forte comme de I'umain couraige » pour traduire : « Nullius rei tam
difficilis quam humani animi conjectura extimatioque est ». Christophe Carraud traduit :
« Rien n’est si difficile 2 apprécier que le cceur humain », 261. Au livre II, §3, f. 211r: « Je
ne puis nier que aucune chose ne soit soubstraitte aux yeux par absence de corps mais rien au
courage » pour traduire : « Non possum negare quin oculis aliquid per absentiam detrahatur,
animo autem nihil [...] ». Carraud traduit : « Je ne peux nier que I’absence 6te quelque chose
a la vue, mais elle n’6te rien A I’Ame », 781. Et au méme endroit : « Et Tulles meismes dit en
une espittre que non pas seullement il n’avoit mie en son courage mais portoit en ses yeulx
Balbum son amy en Ga[u]lle de la chevalerie Julius César » pour traduire « Et Cicero ipse in
epystola quadam, Balbum amicum suum in Gallis sub Cesarem militantem, non solum in
animo habere, sed in oculis ferre, se dicit ». Carraud traduit : « Et Cicéron encore, dans une
lettre, dit porter son ami Balbus, qui servait en Gaule sous les ordres de César, non seulement
dans son cceur, mais aussi dans ses yeux », 781.

7411, 52, f. 210r.

75 11, §3, f. 210v-211r : « C’est une chose commune, je le confesse, et de tous amans
féminement desquelz toute delectacion gist es sens corporelz ».

76 MANN: Petrarch’s role as moralist, 16.



160 Bénédicte Seére

qu’il est au cceur de cet aristocratisme moral, le courage définit et sous-tend la
véritable noblesse, débat d’actualité en cette fin du Moyen Age?”. En effet, la
vraie noblesse, c’est la vertu, la virtz au sens déja machiavélien du terme. La
nobilitat de coratge, dont parlait un siécle plus td6t Raimon Lull dans son Llibre
del Ordre de Cavayleria, « véritable manuel du chevalier chrétien »78. Sans
vertu et sans courage, il ne peut y avoir de noblesse authentique ni de gloire.
L’amitié est précisément le lieu ou s’éprouve la vertu aristocratique : « Amittié
et desloyaulté ne se joingnent point ensemble. Celui qui commence estre des-
loyal, délaisse estre amy »79. Véritable programme d’éducation nobiliaire, la
version francaise du De remediis contient, de maniére tout a fait remarquable,
une éthique de ’héroisme nobiliaire et de la grandeur aristocratique.

UN PUBLIC DE RECEPTION ARISTOCRATIQUE ET PRINCIER

Comment un tel programme éthique n’efit-il pas trouvé écho, en cette fin
troublée de Moyen Age, auprés d’une noblesse en quéte d’identité ? Aussi ne
s’étonnera-t-on pas d’observer une circulation manuscrite exclusivement confi-
née aux sphéres princiéres et aristocratiques. Pour le dire autrement, la
traduction francaise de Pétrarque au De remediis n’intéresse pas les cercles
humanistes qui vont directement a ['original latin80 ; elle n’intéresse pas non
plus les milieux universitaires, mendiants et scolastiques qui possédent déja une
construction morale trés forte, celle d’Aristote ; elle n’intéresse pas enfin les
publics monastiques et capitulaires qui forgent plutét des abrégés et des flo-
riléges 4 partir du matériau originel pour en faire des manuels moraux81. C’est

77 Pour les débats sur la vraie noblesse, voir GILLI, Patrick : La Noblesse du droit. Débats
et controverses sur la culture juridique et le rble des juristes dans I’Italie médiévale (XII*-XV*®
siécle). Paris : éd. H. Champion 2003, ch. I: « De la noblesse militaire a3 la noblesse du
droit », 30-67 ; CONTAMINE, Philippe : La noblesse au royaume de France de Philippe le Bel
a Louis XII. Essai de synthése. Paris : éd. PUF 1997, notamment § « Débats et controverses
sur la noblesse », 298-305 ; JORDE, Tilmann : Cristoforo Landinos De vera nobilitate. Ein
Beitrag zur Nobilitas-Debatte im Quattrocento. Stuttgart: B.G. Teubner 1995 ; VANDERJAGT,
Arie Johann: ‘Qui sa Vertu anoblist’. The concept of ‘noblesse’ and ‘chose publicque’. In:
Burgundian Political Thought. Groningue : éd. ]J. Miélot 1981, notamment 181 : « La contro-
versie de noblesse » ou 163 : « le débat de honneur » ; WILLARD, Charity Cannon : The Con-
cept of True Nobility at the Burgundian Court. In: Studies in the Renaissance 14 (1967) 33—
48.

78 Cf. « Raymond Lulle », dans Dictionnaire des Lettres francaises. Le Moyen Age. Paris :
éd. Livre de poche 1992, 1246. Voir aussi BLACKMAN, Susan : Observations sur les manu-
scrits religieux de Jacques d’Armagnac. In: Livres et bibliothéques (XIII*-XV* s) (=Cahiers de
Fanjeaux 31), Toulouse-Fanjeaux : 1996, 371-386, notamment 377 : « La nobilitat de
coratge incarne toutes les autres vertus chevaleresques et est acquise par la conduite d’une vie
morale. Le code de Lull et la condition d’un chevalier sembleraient ainsi avoir renforcé [...] la
notion chrétienne qui avait alors cours et mettait a égalité la vertu et le courage ».

7911, 37, f. 188r. 1l est intéressant de noter qu’infidelitas est rendue par desloyaulté.

80 BROVIA, Romana : Du nouveau sur la fortune du De remediis en France (XIVe-XVI*
siécle). In: La postérité répond a Pétrarque, 87-110, notamment 92 ; HAMM : Jean Daudin,
chanoine, 226-227.

81 A P’exception notable du chanoine non-noble Henri Romain de Tournai, qui posséde
le ms Paris, Arsenal 2671 - notre manuscrit de base —, dont le texte est abondamment utilisé
dans le Compendium historial qu’il compose a partir de ’ceuvre de Tite-Live. Le chanoine



Les Remédes de I'une et autre fortune 161

précisément a partir de la cour des Valois, celle de Charles V a Paris, lieu de la
commande de P’ceuvre, que s’organisent la premiére réception du texte et la
premiére circulation des manuscrits. En 1398, Louis d’Orléans avait commandé
un manuscrit des Remeédes de 'une et I’autre fortune pour I'offrir A son oncle,
Jean de Berry. L’inventaire de la bibliothéque du duc de Berry dressé en 1403
signale ce volume qui semble aujourd’hui perdus2.

Au XV° siécle, le célébre bibliophile et mécéne, Jacques d’Armagnac, duc de
Nemours, en possédait deux exemplaires que I’on identifie aujourd’hui comme
les manuscrits conservés a Dresde (Dresden, Staatsbibliothek, O° 54) et a
Vienne (Wien, Nationalbibliothek, Vind. Pal. 2559), tous deux confectionnés
dans le troisieme quart du XV© siécle. Les indications codicologiques sont irré-
futables. Les deux manuscrits s’inscrivent parfaitement dans la bibliothéque du
duc de Nemours au profil typique des bibliothéques nobiliaires des grands féo-
daux de province : les ceuvres y sont majoritairement en frangais, dont beau-
coup de traductions adaptées a I'usage des laics, les manuscrits sont souvent
enluminés, destinés a la lecture plus qu’a apparat ; cependant, I’écriture y est
belle et soignée, les commandes se situent majoritairement entre 1459 et 1474
d’aprés les colophons. Outre les traités de chevalerie et de chasse et les romans
arthuriens, la philosophie morale y est 4 I’honneur puisque Jacques d’Armagnac
posséde aussi au moins deux exemplaires des Ethiques d’Aristote dans la tra-
duction d’Oresme, un volume des Politiques et Economiques du méme auteur et
du méme traducteur et un troisiéme manuscrit contenant les trois ceuvres en-
semble, Ethiques, Politiques, Ec:onorm'ques83 ; outre de nombreux livres histo-
riques, il posséde également le Livre du régime des princes de Gilles de Rome et
I’Estrif de vertu et de fortune de Martin le Franc84. Non moins intéressant pour
notre propos, Jacques d’Armagnac posséde un volume de I’Ordre de chevalerie
de Ramon Lull, aujourd’hui le Paris, BnF, fr. 1981085. Aprés ses démélés
politiques avec Louis XI et sa décapitation exemplaire en 1477, le duc de Ne-
mours perd sa bibliothéque et ses quelque 121 volumes partagés entre Tanne-
guy du Chatel, vicomte de la Belliére, Jean du Mas, seigneur de I’Isle et Pierre
de Beaujeu, gendre du roi qui, chacun a leur maniére, recouvrent de leurs
armes celles de Jacques d’Armagnac.

Un autre volume des Remédes a 'une et l’autre fortune en francais est
repéré dans la bibliothéque de Louis de Bruges. C’est le Paris, BnF, fr. 593, qui
ne contient que le livre II du texte de Pétrarque, le livre de la consolation en

considére le texte de Daudin comme un véritable miroir de prince réservé a la formation mo-
rale des nobles.

82 Voir DELISLE : Recherches sur la librairie, Vol. 1 : Inventaire général des livres ayant
appartenu a Jean de France, duc de Berry, 251*, n. 171 : « Un livre de Frangois Pétrarque,
des Remédes de I'une et de autre fortune translaté en Frangois, 2 deux fermoirs d’argent
dorés, esmailliés aux armes de Monseigneur et de mons. d’Orléans. A. 994, B. 23, C.562 - 30
l. — Guiffrey, I, p. 229 ».

83 Correspondant respectivement aux Paris, BnF, fr. 207 et Chantilly, Musée Condé 278
[575] pour les Ethigues ; au Paris BnF, fr. 125 pour les Politiques et Economiques et au Paris,
BnF, fr. 16962 pour les trois ceuvres réunies.

84 Cf. DELISLE : Le cabinet des manuscrits, vol. 1, 86-91, ici 86. A compléter par I’article
du méme auteur paru dans : Bibliothéque de I’Ecole des chartes 66 (1905) 255-260.

85 Cf. BLACKMAN : Observations sur les manuscrits religieux, 377.



162 Bénédicte Sére

132 dialogues. De nombreuses gloses copient marginalement les passages
correspondant au texte latin. D’aprés Delisle, la main est anglaise du XV°
siécle. Le volume exécuté en France, aurait été porté en Angleterre d’out Louis
de Bruges le ramena comme il I’a fait pour d’autres manuscrits. Dans cette
autre bibliothéque aristocratique de 150 volumes environ, les manuscrits en
langue francaise sont également omniprésents et les traités moraux abondent.
Louis de Bruges, seigneur de la Gruthuyse, fut aussi grand mécéne qu’il fut
grand homme d’Etat : échanson de Philippe le Bon dés 1449, il fut nommé
gouverneur de Bruges en 1452 puis de Hollande, de Zélande et de Frise en
1463. Diplomate et homme de guerre, il est, a la mort de Philippe le Bon en
1467, placé par Charles le Téméraire a la téte de son armée en 1468, puis de sa
flotte en 1470. C’est dire que ce grand seigneur s’intéressait lui aussi autant
aux légendes arthuriennes et aux traités de chevalerie et de chasse qu’a I’in-
struction des princes et des nobles. Nommé chevalier de la Toison d’Or en
1461, il est au cceur de I’identité nobiliaire dans le grand duché de Bourgogne 2
I’époque des derniers ducs Valois. Son fils Jean de Bruges ne reste pas au
service du duc de Bourgogne, mais devient conseiller et chambellan du roi de
France en 1483. En 1495, il récupére les manuscrits de son pére dans sa
somptueuse demeure. Dévoué serviteur de la monarchie de Charles VIII et de
Louis XII, faut-il voir en lui le maillon qui explique la présence de la collection
manuscrite de Louis de Bruges dans la bibliothéque royale de Louis XII a
Blois 286

C’est dire, qu’a I’exception du chanoine non-noble Henri Romain de Tour-
nai8’, tous les manuscrits que nous connaissons des Remédes en frangais ont
circulé dans le milieu aristocratique et princier. Peut-on y lire le fait d’une no-
blesse en pleine redéfinition et en quéte d’identité culturelle en cette fin du
Moyen Age ? L’heure, en effet, est 2 la construction de I’Etat monarchique et,
pour la deuxi¢me moitié du XV* siécle surtout, a la réaffirmation de I’autorité
royale. Comment les grands féodaux du temps ont-ils vécu ces mutations des
relations féodo-vassaliques ? L’identité nobiliaire en redéfinition semble aussi
passer par l’affirmation d’un modéle culturel précis. D’une part, en effet,
I’identité culturelle des grands imite le modéle royal ou du moins, le modéle
princier directement supérieur. Ainsi, Jacques d’Armagnac s’inspire de Charles
V dans la composition de sa bibliothéque au méme titre que Louis de Bruges
construit sa bibliothéque sur le modéle de celle de Philippe de Bourgogne, dont
elle est «une sorte de réplique réduite »88. La référence royale ou ducale
ressortit d’'une politique culturelle qui se veut prestigieuse, assurant ainsi aux
grands aristocrates ’illusion d’une souveraineté princiére dont leur bibliophilie
serait la vitrine.

Pour autant, rappelons-le, la deuxiéme moitié du XV siécle est ’heure de
toutes les révoltes féodales contre le roi. Jacques d’Armagnac participe acti-

86 BAURMEISTER, Ursula / LAFFITTE, Marie-Pierre : Des livres et des rois. La bibliothéque
royale de Blois. Paris : Bibliothéque Nationale 1992, 170-171 et 193-195, ici 195.

87 Voir supra, note 74.

88 LAFFITTE, M.-P. : Les manuscrits de Louis de Bruges, chevalier de la Toison d’or. In:
CARON, M-Th. / CLAUZEL, D. (dir.) : Le banquet du Faisan, 1454. L’Occident face au défi de
Pempire ottoman. Arras : éd. Artois Presses Université 1997, 243-2535, ici 249.



Les Remeédes de I'une et autre fortune 163

vement, aux cOtés de Jean de Bourbon, a la Guerre du Bien public, signe des
derniéres résistances féodales et princiéres face a la construction de I’Etat mo-
narchique et des derniers réves de principautés territoriales. Les études de
Cédric Pickford ont montré comment I’engouement pour la littérature arthu-
rienne participait de cette quéte d’identité culturelle dans les milieux de ces
grands feudataires. La réception et I’intérét d’une éthique stoicienne exaltant la
grandeur d’Ame et la noblesse de cceur ne seraient-ils pas, d’une certaine ma-
niére, la projection de I’identité culturelle d’une noblesse en crise ? En effet,
alternative a I’aristotélisme moral des milieux universitaires, cléricaux et scolas-
tiques, la philosophie morale a base stoicienne, telle que Pétrarque la propose
et telle que Daudin la traduit, nourrit une identité princiére propre. Elle y
entend tous les mots d’ordre qui lui sont chers : la noblesse de courage, la vertu
aristocratique, la vaillance, I’héroisme, la grandeur des actions, I’amitié enfin,
dont la thématique fascine le monde féodal. Les ordres de chevalerie en ex-
altent la pratique. Les relations diplomatiques en favorisent le vécu : pensons 2
I’amitié de Louis de Bruges et de Edouard IV d’Angleterre8?. Certaines devises
en proclament la haute valeur. Jacques d’Armagnac doit-il a ses méditations pé-
trarquiennes sa devise « Fortune d’amis » ?90

89 LAFFITTE, Les manuscrits de Louis de Bruges, 244.

90 La devise de Jacques d’Armagnac, « Fortune d’amis », est un ensemble de 12 lettres
combinées de diverses facons que I’on retrouve sur les tranches et dans les encadrements de
plusieurs de ses manuscrits.



	Les Remèdes de l'une et l'autre fortune en français et la réception d'une éthique stoïcienne de l'amitié

