Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Uberlegenheit zur Unveranderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes
Autor: Krause, Andrej

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDRE] KRAUSE

Uberlegungen zur Unverinderlichkeit,
Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes

In der christlichen Theologie wird mitunter gesagt, daf$ Gott zeitlos ist.
Diese Ansicht wurde bereits frith vertreten, etwa von Origenes und
Augustinus, und dann fiir viele Jahrhunderte allgemein akzeptiert, sie ldfdt
sich anhand der Schriften des Alten und Neuen Testamentes jedoch kaum
belegen.! Hiufig wurde die Annahme der Zeitlosigkeit Gottes mit der An-
nahme seiner Unveridnderlichkeit oder mit der Annahme der sogenannten
Ewigkeit Gottes begriindet. Der vorliegende Aufsatz argumentiert dafiir,
dafl weder der Begriff der Unveridnderlichkeit noch der Begriff der Ewigkeit
— Ewigkeit verstanden gemifd der klassischen Bestimmung des Boethius,
wonach etwas ewig genau dann ist, wenn es sein unbegrenzbares Leben auf
einmal ganz und vollkommen besitzt — den Begriff der Zeitlosigkeit im-
pliziert, so daff eine Zeitlosigkeit Gottes jedenfalls nicht aus seiner
Unverdnderlichkeit oder aus seiner Ewigkeit folgen wiirde. Nun finden sich
in der Bibel zwar Passagen, die die Unverinderlichkeit Gottes nahe legen,2
es gibt dort aber deutlich mehr Textstellen, in denen von seiner Verdnder-
lichkeit die Rede ist.3 Somit ist es gar nicht ausgemacht, ob man als christ-
licher Theologe die Auffassung vertreten sollte, daff Gott unverinderlich
ist. Dort, wo die christliche Theologie dies erstmals getan hat, stand sie
unter dem Einfluf§ der griechischen Philosophie.# Damit ist freilich nichts
dariiber ausgesagt, ob Unverdnderlichkeit nicht doch Zeitlosigkeit impli-
ziert. Im Folgenden soll, und zwar im ersten Teil des Aufsatzes, jedenfalls

1 Vgl. SWINBURNE, Richard: God and Time. In: STUMP, E. (Hg.): Reasoned Faith. Essays
in Philosophical Theology in Honor of Norman Kretzmann. Ithaca, NY: Cornell University
Press 1993, 204-222, hier: 204f.; ANSELM VON CANTERBURY: Monologion, ed. F.S. Schmitt.
Stuttgart / Bad Cannstatt: Frommann 1964, Kap. 21f., behauptet sowohl, dafl Gott zeitlos (in
nullo tempore) ist, als auch, daf er immer (semper bzw. in omni tempore) ist, und er versucht,
beide Behauptungen miteinander zu vereinbaren.

2 Als biblische Standard-Stellen werden hiufig genannt: Ex 3,14; Ps 102,28; Mal 3,6;
Jak 1,17. MAAs, Wilhelm: Unverdnderlichkeit Gottes. Zum Verhdltnis von griechisch-philoso-
phischer und christlicher Gotteslehre. Miinchen: Schéningh 1974, 32, argumentiert dafiir, daff
diese Schriftstellen die Lehre von der Unverinderlichkeit Gottes nicht ausreichend be-
griinden.

3 Vgl. z.B. Jer 18,7f.; 26,3.13.19; 31,20; Hos 11,8f.; Joél 2,13f.; Am 7,3; Jak 4,8. Zur
Interpretation derartiger biblischer Ansitze vgl. MAAS: Unverdnderlichkeit, 166-176.

4 Vgl. KRETZMANN, Norman: Omniscience and Immutability. In: The Journal of
Philosophy 63 (1966) 409-421, hier: 409; MAAS: Unverinderlichkeit, 163-165; MEESSEN,
Frank: Unverdinderlichkeit und Menschwerdung Gottes. Eine theologiegeschichtlich-systema-
tische Untersuchung. Freiburg: Herder 1989, 6; KUTSCHERA, Franz von: Vernunft und Glau-
be. Berlin: de Gruyter 1991, 69, dort Fufinote 11; SWINBURNE, Richard: The Coherence of
Theism. Oxford: Clarendon Press 1993, 222.



Zur Unverinderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 137

dafiir argumentiert werden, daf$ dies nicht der Fall ist. Im zweiten Teil des
Aufsatzes soll gezeigt werden, daf§ der Begriff der Ewigkeit — gemafs der
Bestimmung des Boethius — nicht das Merkmal der Zeitlosigkeit enthilt,
dafl also dieser Begriff nicht den der Zeitlosigkeit impliziert. Bei der
Analyse des Begriffs der Ewigkeit wird sich herausstellen, daf§ er mit Hilfe
des Isomorphiebegriffs formal einsichtiger gemacht werden kann, wobei in
diesem Zusammenhang das gottliche Leben als ein Leben-auf-einmal, das
geschopfliche Leben als ein Leben-nacheinander zu qualifizieren ist. Es
wird ferner diskutiert, ob Leben-auf-einmal und Leben-nacheinander inso-
fern etwas Gemeinsames haben, als der hier zugrunde gelegte Begriff der
Lebendigkeit analog im Sinne der klassischen Analogielehre ist. Im iibrigen
ist der Autor dieses Beitrages der Auffassung, dafl es gute Griinde fiir die
Annahme der Existenz Gottes gibt, wobei unter dem Begriff ,,Gott“ im An-
schluff an Swinburne ein Wesen verstanden werden soll, das Person, voll-
kommen gut, Schopfer aller Dinge, korperlos, allmichtig und allwissend
ist.5 Ziel dieses Aufsatzes ist jedoch nicht, diese Griinde anzugeben oder gar
zu diskutieren.

1. UNVERANDERLICHKEIT UND ZEITLICHKEIT GOTTES

Ein Gegenstand verdndert sich, wenn er eine bestimmte Eigenschaft zu
einem Zeitpunkt hat, nicht aber zu einem anderen Zeitpunkt.6 Eigen-
schaften seien einstellige Relationen, gleichsam etwas Inneres. Denn ein
Stuhl beispielsweise soll sich nicht schon dann verindern, wenn er zu einem
Zeitpunkt etwa gedacht, wahrgenommen oder gezeichnet wird, nicht aber
zu einem anderen Zeitpunkt. Das Gedacht-, Wahrgenommen- oder Ge-
zeichnetwerden eines Gegenstandes ist keine Eigenschaft im genannten
Sinn, sondern jeweils eine mehrstellige Relation zwischen zwei Gegenstin-
den, einem, der gedacht, wahrgenommen oder gezeichnet wird, und einem
anderen, der denken, wahrnehmen oder zeichnen kann. Daf§ ein Gegen-
stand eine bestimmte Eigenschaft zu einem Zeitpunkt hat, nicht aber zu
einem anderen Zeitpunkt, kann erstens bedeuten, dafS er eine bestimmte
Eigenschaft zu einem spiteren, nicht jedoch zu einem fritheren Zeitpunkt
hat, und es kann zweitens bedeuten, dafs er eine bestimmte Eigenschaft zu
einem fritheren, nicht aber zu einem spiteren Zeitpunkt hat. Ob sich diese
beiden Fille tatsidchlich unterscheiden oder ob sie sich nicht vielmehr auf-
einander zuriickfithren lassen, etwa dann, wenn man die Existenz negativer
Eigenschaften akzeptiert, sei einmal dahingestellt.7? Aus Griinden der

5 Vgl. SWINBURNE, Richard: Die Existenz Gottes. Stuttgart: Reclam 1987, 16f.

6 Diese Bedingung wird von GEACH, Peter: God and the Soul. 2. Aufl. South Bend,
Indiana: St. Augustine’s Press 1969, 2001, 71f., “Cambridge criterion” genannt: “The thing
called ‘x> has changed if we have ‘F(x) at time t’ true and ‘F(x) at time t" false.”

7 Eine negative Eigenschaft kénnte beispielsweise die Eigenschaft der Nicht-Réte sein. Es
spricht indes einiges dafiir, die Existenz derartiger Eigenschaften auszuschliefen und so etwa



138 Andrej Krause

Ubersichtlichkeit wird der zweite Fall im Folgenden nicht eigens erwihnt,
sondern an entsprechender Stelle mit dem ersten jeweils ,,mitgemeint“. Dies
vorausgesetzt, ist es sinnvoll anzunehmen:

(S1) Wenn x in einem Zeitpunkt t, eine Eigenschaft hat, die x in einem
fritheren Zeitpunkt t, nicht hat, dann hat sich x zwischen t, und t,
verdndert.

Nach diesem Satz ist die Bedingung, daff x in einem Zeitpunkt t, eine
Eigenschaft hat, die x in einem fritheren Zeitpunkt t, nicht hat, hinreichend
dafiir, daff x sich zwischen t, und t, verindert. Ist sie auch notwendig
dafiir? Ein Stuhl sei in t, und t, braun, in einem Zeitpunkt t,, der zwischen
t; und t, liegt, griin. Man wiirde nun nicht bestreiten, daf§ dieser Stuhl sich
zwischen t; und t, verindert hat. Vielmehr wiirde man sagen, daf$ er sich
zwischen t; und t, mehrmals verindert hat, und zwar einmal zwischen t,
und t, und dann zwischen t, und t,. Somit ist die Bedingung, daf§ x in einem
Zeitpunkt t, eine Eigenschaft hat, die x in einem fritheren Zeitpunkt t,
nicht hat, im allgemeinen nicht notwendig dafiir, daf§ x sich zwischen t,
und t, verindert. Um diesem Gedanken Rechnung zu tragen, kann man
formulieren:

(82) Wenn x sich zwischen zwei Zeitpunkten t; und t, veridndert, dann
gibt es einen Zeitpunkt t, mit t; < t, < t,, so daff x in t, eine Eigenschaft
hat, die x in t, nicht hat.

Mit t, < t, sei gemeint, daf$ t; vor t, liegt. Unter Beriicksichtigung von (S1)
und (S2) 14f8t sich definieren:

(D1) x verdndert sich genau dann zwischen zwei Zeitpunkten t, und t,,
wenn es einen Zeitpunkt t, mit t; < t, < t, gibt, so daff x in t, eine
Eigenschaft hat, die x in t, nicht hat.

(D2) x ist genau dann verinderlich, wenn es zwei Zeitpunkte t,, t, gibt,
zwischen denen sich x veridndert.8

(D3) x ist genau dann unveridnderlich, wenn es keine zwei Zeitpunkte
ty, t, gibt, zwischen denen sich x verindert.

Man koénnte die Begriffe ,,Verinderlichkeit® bzw. ,,Unverinderlichkeit”
gleichwohl so definieren:

(D2’) x ist verinderlich genau dann, wenn es moglich ist, daf§ x sich
verindert.

(D3) x ist unverinderlich genau dann, wenn es nicht méglich ist, daf§ x
sich verdndert.

mit der Aussage, ein bestimmter Stuhl sei nicht rot, nicht zu meinen, dieser Stuhl habe die
Eigenschaft der ,Nicht-Réte“, sondern, er habe die Eigenschaft der Rote nicht.

8 Mit der Bedingung ,wenn es ein (bzw. zwei, drei usw.) ... gibt® in dieser und den
folgenden Definitionen sei klarerweise immer gemeint ,wenn es mindestens ein (bzw. zwei,
drei usw.) ... gibt.“



Zur Unverinderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 139

Weiter kénnte man die Ansicht vertreten, daf das Definiens in (D2’) eine
schwichere Forderung ist als das in (D2), denn, so kénnte man sagen, x ist
verinderlich ja bereits dann, wenn es nur mdglich ist, daf§ x sich verindert,
ohne dafl x sich tatsdchlich irgendwann verindert. Dieser Aufsatz schliefSt
sich jedoch der bereits von Diodoros formulierten Auffassung an, nach der
etwas moglich genau dann ist, wenn es irgendwann wirklich ist.9 In diesem
Fall wiirden (D2’) bzw. (D3’) nichts anderes als (D2) bzw. (D3) besagen,
denn jetzt wire es genau dann moéglich, dafl x sich verindert, wenn x sich
tatsichlich irgendwann verindert, und es wire genau dann unmdéglich, daf§
x sich verindert, wenn x sich tatsdchlich zu keinem Zeitpunkt verindert.
Gemif$ einer langen theologischen Tradition ist Gott unverdnderlich im
Sinne von (D3). Gleichwohl gab und gibt es Kritik an dieser Position.10 So
scheinen die Belege in der Bibel, wie gesagt, eher dafiir zu sprechen, daf§
Gott verinderlich ist. Darauf niher einzugehen, wiirde hier zu weit fiihren,
es sei aber festgehalten, daf sich beispielsweise Thomas von Aquin bei der
Begriindung der Unverinderlichkeit Gottes nicht auf biblische Stellen,
sondern auf rein philosophische Argumente stiitzt, die dann so formuliert
werden kénnen, daf$ sie im Rahmen einer aristotelisch-thomistischen Meta-
physik tatsichlich zeigen, daf8 Gott im Sinne von (D3) unverinderlich ist.11
Biblische Stellen, die zu behaupten scheinen, daf§ Gott verinderlich ist,
seien nicht wértlich, sondern bildlich zu verstehen, im wortlichen Sinne sei
Gott unverinderlich.12 Wenn im Folgenden gefragt werden soll, ob eine
angenommene Unverinderlichkeit Gottes seine Zeitlosigkeit implizieren
wiirde, so sei darauf verwiesen, dafl nach Thomas diese Unverdnderlichkeit
zumindest die Ewigkeit Gottes impliziert.13 Inwiefern Thomas damit auch
meint, dafy Gott zeitlos ist, soll nicht weiter diskutiert werden, immerhin
sagt er in diesem Zusammenhang, daff wir den Begriff der Ewigkeit aus

9 Zur Definition der Moglichkeit bei Diodoros vgl. BOCHENSKI, Joseph Maria: Formale
Logik. 5. Aufl. Freiburg / Miinchen: Alber 1996, 131f.

10 Vgl. SWINBURNE: Coberence, 222f.; MEESSEN: Unverdnderlichkeit, z.B. 2-6, 14-16.

11 Die von Thomas angegebenen Argumente lassen sich, vereinfacht, so zusammenfassen
(vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologica. Salzburg: Pustet 1933,1q. 9 a. 1 c.):

(i) Gott ist reiner Akt, frei von jeglicher Potentialitit. Also ist er auch nicht aufnah-
mefihig fiir ,neue® Eigenschaften, d.h. fiir Eigenschaften, die er nicht schon besitzt. Folglich
kann er sich nicht verdandern.

(ii) Jeder Gegenstand, der sich verindert, bewegt sich gleichsam, und zwar von einem Zu-
stand zu einem anderen. Jeder Gegenstand, der sich bewegt, ist aber zusammengesetzt. Gott
jedoch ist véllig einfach. Also kann er sich nicht bewegen und demnach auch nicht verindern.

(iii) Alle Eigenschaften Gottes sind Vollkommenheiten. Da Gott ein vollkommenes Wesen
ist, ist es nicht moglich, daf§ er diese seine Eigenschaften irgendwann einmal nicht besitzt.
Also ist er unveridnderlich.

12 ygl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologicalq. 9 a. 1 ad 3.

13 ygl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologica 1 q. 10 a. 2 c.: ,[...] ratio aeternitatis
consequitur immutabilitatem [...].“ Vgl. auch LEFTOW, Brian: Time and Eternity. Ithaca /
London: Cornell University Press 1991, 149: “Thomas argues that God’s [...] immutability
entails His eternity.”



140 Andrej Krause

dem Begriff des ,stehenden Jetzt“ (nunc stans) gewinnen.14 Gleichwohl
formuliert er auch, dafl etwas ewig genau dann ist, wenn es (a) unbe-
grenzbar und (b) zugleich gegenwirtig ist.15 Ferner vertritt er in seiner
Christologie die Auffassung, daf§ in Jesus Christus Zeit und Ewigkeit gleich-
sam vereint sind.16

In diesem Aufsatz sollen die Begriffe Zeitlichkeit bzw. Zeitlosigkeit nun
wie folgt definiert werden:

(D4) x ist zeitlich genau dann, wenn x zu einem Zeitpunkt existiert.
(DS) x ist zeitlos genau dann, wenn x zwar existiert, aber nicht zeitlich
ist.

(DS) besagt auch, daf$ x zeitlos genau dann ist, wenn x zwar existiert, aber
zu keinem Zeitpunkt existiert. Die in (D5) formulierte Bedingung, daf$ x
existiert, konnte man in (D4) ebenfalls hinzufiigen. Das ist aber nicht
notwendig, weil sie sich aus dem in (D4) bereits angegebenen Definiens — x
existiert zu einem Zeitpunkt — sofort ergibt: Wenn x zu einem Zeitpunkt
existiert, dann existiert x. Die Umkehrung soll nicht gelten, die Existenz
von x soll nicht implizieren, daf§ x zu einem Zeitpunkt existiert. In (DS5) ist
die Bedingung, daf§ x existiert, erforderlich, denn wiirde man zulassen, dafd
ein Ding schon dann zeitlos ist, wenn es nicht zeitlich ist, dann wiirden
Dinge, die iiberhaupt nicht existieren, etwa runde Quadrate, zeitlos sein.
Denn daraus, dafd ein Ding nicht existiert, folgt sofort, dafd es nicht zeitlich
ist. Es wire aber unangemessen, von Dingen, die nicht existieren, zu sagen,
dafS sie zeitlos sind.

Jeder verinderliche Gegenstand ist zeitlich im Sinne von (D4), denn
wenn er verdnderlich ist, hat er wegen (D1) und (D2) zu einem Zeitpunkt
eine bestimmte Eigenschaft. Folglich existiert er zu diesem Zeitpunkt:

(S3) Jeder veridnderliche Gegenstand ist zeitlich.

(83) behauptet unter anderem, dafl jeder zeitlose Gegenstand unver-
dnderlich ist. Ist auch jeder unverinderliche Gegenstand zeitlos? Es ist nicht
zu erkennen, wie aus dem Begriff der Unverdnderlichkeit folgen sollte, dafl
dies so ist. Auflerdem gibt es offensichtlich Gegenstinde — Seiende —, die
sowohl unverinderlich als auch zeitlich sind. Wenn z.B. eine Person p einen
Begriff denkt, etwa den Begriff der Unsterblichkeit, dann ist dieses Denken
zeitlich, da es zu einem bestimmten Zeitpunkt stattfindet. Auflerdem ist
dieses Denken unverinderlich, da es neben seinen definierenden Eigen-
schaften keine weiteren Eigenschaften hat. Es wiirde, wenn es eine seiner
Eigenschaften verlieren wiirde, eine seiner definierenden Eigenschaften

14 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologica 1q. 10 a. 2 ad 1.

15 THOMAS VON AQUIN: Summa theologica 1 q. 10 a. 1 c.: ,Sic ergo ex duobus notificatur
aeternitas. Primo, ex hoc quod illud quod est in aeternitate, est interminabile [...]. Secundo,
ex hoc quod ipsa aeternitas successione caret, tota simul existens.*

16 Vgl. dazu etwa LOHAUS, Gerd: Die Geheimnisse des Lebens Jesu in der Summa theo-
logiae des heiligen Thomas von Aquin. Freiburg / Basel / Wien: Herder 1985, v.a. 146-164.



Zur Unverinderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 141

verlieren und es hitte sich dann nicht verdindert, sondern es wire gar nicht
mehbr da. Selbst wenn p den Begriff der Unsterblichkeit zu verschiedenen
Zeiten denken sollte, so wire dieses Denken unverinderlich. Es wiirde
lediglich mehrfach, d.h. zu verschiedenen Zeiten, auftreten. p’s Denken des
Begriffs der Unsterblichkeit ist somit ein Beispiel fiir einen Gegenstand, der
sowohl unverinderlich als auch zeitlich ist. Ein weiteres Beispiel dafiir ist
der Anfang eines beliebigen Ereignisses. Anfinge von Ereignissen sind
prinzipiell unverdnderlich und zeitlich.17 Also kann man sagen:

(S4) Es gibt unverdnderliche Gegenstinde, die zeitlich sind.

Daf$ der Begriff der Unsterblichkeit unverinderlich ist, wenn man ihn etwa
als Vorstellung an sich im Sinne Bolzanos oder als Gedanke im Sinne Freges
auffalt, ist an dieser Stelle iibrigens irrelevant, denn sowohl Bolzanos
Vorstellungen an sich als auch Freges Gedanken sind zwar abstrakte
Gegenstinde und als solche unverdnderlich, sie sind aber auch zeitlos.
Somit gibt es unverdnderliche Dinge, die zeitlos sind. Zahlen sind ebenfalls
unverinderlich. Ublicherweise fat man sie auch als zeitlos auf. Nehmen
wir eine beliebige Zahl. Diese existiert, es gibt aber keinen Zeitpunkt, zu
dem sie existiert, so daf$ es sinnlos ist zu sagen, dafd sie etwa am 1. Januar
2000 existiert hat. Zahlen, mathematische Gegenstinde iiberhaupt, sind
zeitlos, sie existieren zwar, aber zu keinem Zeitpunkt, sie sind also nicht
zeitlich. Sollte man einwenden, dafd in mathematischen Aussagen gelegent-
lich das Wort ,immer“ verwendet wird, etwa wenn in der (euklidischen)
Geometrie behauptet wird, daff die Innenwinkelsumme eines Dreiecks
immer 180° betrigt, so konnte man entgegnen, daff damit lediglich die
Allgemeingiiltigkeit gewisser Aussagen gemeint ist, daf§ also, im speziellen
Fall, gemeint ist, daf§ die Innenwinkelsumme eines jeden Dreiecks 180°
betrigt. Nach der klassischen, realistischen, Auffassung der Mathematik
existieren mathematische Gegenstinde unabhidngig vom Menschen. Sie
werden nicht gedanklich konstruiert, nicht erfunden, sie werden insbe-
sondere auch zu keinem Zeitpunkt konstruiert oder erfunden, sondern zu
bestimmten Zeitpunkten entdeckt. Letzteres besagt nicht, dafd sie zeitlich
sind. Sie existieren ganz einfach unabhingig vom Tun, ja vom Sein des
Menschen. Nun ist diese Auffassung der Mathematik kritisiert worden.
Man hat eingewendet, daf§ die Gegenstinde der Mathematik nicht ent-
deckt, sondern von denen, die Mathematik betreiben, erfunden werden.
Folgt man diesem Einwand, so konnte es nicht nur sinnvoll, sondern wahr
sein, daf§ etwa die Zahl 2 zwar am 1. Januar 2000 existiert hat, nicht aber
vor 10 Milliarden Jahren (wenn man einmal unterstellt, daf nur Menschen
Mathematik betreiben). Vielleicht wiirde man dann auch sagen, daff mathe-
matische Gegenstinde im Allgemeinen zeitlich sind, dafl sie also nur zu
bestimmten Zeiten existieren. Gegen die Zeitlosigkeit der mathematischen
Gegenstinde konnte man ferner zu bedenken geben, dafl, wenn diese Ge-

17 vgl. Leftow: Time, 77.



142 Andrej Krause

genstinde unabhingig vom Menschen existieren, sie dann trotzdem immer,
zu allen Zeitpunkten, existieren koénnten, die immerwihrende Existenz
mathematischer Gegenstinde wire mit dem Entdecktwerden dieser Gegen-
stinde zunichst einmal vereinbar.

Wie auch immer, in Bezug auf Gott sollte man nicht bestreiten, daf er
zu bestimmten Zeitpunkten existiert, insbesondere dann nicht, wenn man
sich ihm im Gebet zuwendet, es sei denn, man wiirde es fiir méglich halten,
dafl man mit einem nichtzeitlichen Wesen in zeitlicher Weise in Verbindung
treten kann. Fiir die Zeitlichkeit Gottes wiirde auch die traditionelle
Uberzeugung sprechen, dafl er die Schépfung in jedem Augenblick, also
auch jetzt, bewirkt. Wenn man dann trotzdem annimmt, daff Gott zeitlos
ist, miiffte man akzeptieren, dafl er jetzt etwas bewirkt, ohne jetzt zu
existieren. Diese Konsequenz scheint widerspriichlich zu sein.18 Die An-
nahme der Zeitlichkeit Gottes ist jedenfalls vertrdglich mit der Annahme
seiner Unverdnderlichkeit. Die Auffassung, daff Gott heute und morgen
existiert, ist damit vereinbar, daf§ er sich zwischen heute und morgen nicht
verindert. Wieso sollte daraus, dafs er unverinderlich im Sinne von (D3)
ist, folgen, daf§ er zeitlos im Sinne von (DJ3) ist? Man konnte einwenden,
dafl diese beiden Definitionen zwar nicht gegen die Vereinbarkeit von Un-
verdnderlichkeit und Zeitlichkeit sprechen, dafl es aber andere relevante
Definitionen geben kénnte, die dies tun. Dagegen wire zu sagen, dafd so-
wohl (D3) als auch (DS5) Definitionen sind, die durchaus einleuchten.
AufSerdem hitte derjenige, der den Einwand hervorbringt, zu zeigen, dafs es
andere relevante plausible Definitionen gibt, aus denen tatsichlich folgt,
dafl Unveridnderlichkeit und Zeitlichkeit einander ausschlieffen. Das Haben
eines Gedankens oder der Anfang eines Ereignisses sind sowohl unver-
dnderlich als auch zeitlich. Somit gibt es Gegenstinde, die unverinderlich
und zeitlich sind. Warum sollte ausgerechnet Gott, wenn man einmal seine
Unverinderlichkeit annimmt, nicht ein derartiges Wesen sein? Selbst wenn
er die Welt und somit die Zeit nicht hitte erschaffen miissen und er, falls er
das tatsidchlich nicht getan hitte, unverinderlich und zeitlos wire — denn
hitte er die Zeit nicht geschaffen, gibe es sie nicht und dann gibe es auch
keine Zeitpunkte, in denen Gott existierte —, dndert das nichts daran, dafl
er die Zeit nun einmal geschaffen hat und dafS er (daher) zeitlich ist. Wenn
man ferner keine Bedenken haben sollte zu sagen, dafl Gott zu einem
bestimmten Zeitpunkt existiert, sollte man keine haben zu sagen, dafS er zu
jedem beliebigen Zeitpunkt existiert, es sei denn, der Einzelfall — ,,Gott

18 Gelegentlich wird versucht, diesen Widerspruch aufzuldsen. So fiihren Eleonore
STUMP/Norman KRETZMANN: Eternity. In: The Journal of Philosophy 78 (1981) 429-458,
die Relation der ET-Simultanitit ein, bei der genau eines der Relate nicht zeitlich und genau
eines zeitlich ist. Diese Relation soll Ahnlichkeiten mit der iiblichen Relation der Gleich-
zeitigkeit haben, also insbesondere symmetrisch sein. Sie soll aber weder reflexiv noch tran-
sitiv sein. Fiir eine Kritik der Annahme einer solchen Relation und an der Behauptung, daff
ein nicht zeitlicher Gegenstand einen zeitlichen Gegenstand (zeitlich oder nicht) bewirkt, vgl.
SWINBURNE: God and Time.



Zur Unverdnderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 143

existiert zu einem Zeitpunkt® — erweist sich nicht als Reprisentant des all-
gemeinen Falls — ,,Gott existiert zu allen Zeitpunkten“—, so daf§ eine univer-
selle Verallgemeinerung an dieser Stelle unzulissig wire.

2. EWIGKEIT UND ZEITLICHKEIT GOTTES

Im Folgenden soll zunichst gezeigt werden, dafl die Behauptung der
Zeitlichkeit Gottes mit der Behauptung seiner Ewigkeit vereinbar ist, wenn
die von Boethius stammende klassische Definition der Ewigkeit zugrunde
gelegt wird. Inwiefern Boethius selbst der Auffassung war, daf§ aus seiner
Ewigkeitsdefinition folgt, daf§ jeder ewige Gegenstand zeitlos ist, sei einmal
dahingestellt; jetzt interessiert, ob diese Implikation tatsdchlich gilt. Die
besagte Definition lautet:

(D6) x ist genau dann ewig, wenn x sein unbegrenzbares Leben auf
einmal ganz und vollkommen besitzt.1?

Betrachtet man (D6) genauer, so ist nun nicht zu erkennen, wieso Gott
nicht sein unbegrenzbares Leben auf einmal ganz und vollkommen in jedem
Zeitpunkt besitzen konnte.20 Wenn dies so wire, wiirde Ewigkeit im Sinne
von (D6) nicht Zeitlosigkeit im Sinne von (D5) implizieren. Wenn Gott
sein unbegrenzbares Leben auf einmal ganz und vollkommen in jedem Zeit-
punkt besitzt, heifft das nicht, dafl Gott sein Leben zeitlich nacheinander
hat, sondern lediglich, daf§ er es zu jedem Zeitpunkt ,auf einmal® (simul)
hat. Man kénnte einwenden, dafs, wenn Gott sein Leben zu jedem Zeit-
punkt ,auf einmal® hat, er dies auch heute und morgen ,auf einmal“ hat.
Dann hitte er heute insbesondere einen bestimmten ,,Teil“ dieses Lebens,
etwa l,, da er heute das ganze Leben ,auf einmal“ hat, auch diesen ,,Teil* 1,.
Ferner hitte er morgen einen anderen ,Teil* dieses Lebens, etwa 1,, da er
morgen ebenfalls das ganze Leben ,auf einmal® hat, folglich auch diesen
»Leil“ 1,. Dann jedoch miisse man einrdumen, dafS er heute 1, und morgen 1,
hat. Somit gibe es bei ihm bzw. bei seinem Leben ein zeitliches Nachein-
ander, da er einen ,Teil“ seines Lebens heute und einen anderen , Teil“
morgen habe. Wie kénne es aber sein, daff Gott zu verschiedenen Zeiten
(heute bzw. morgen) verschiedene ,, Teile“ seines Lebens (l; bzw. 1,) habe,
wenn er ewig im Sinne von (D6) sei? Diesem Einwand lafSt sich entgegen-
halten, daf§ die Tatsache, daff Gott heute I, und morgen 1, hat, nicht im
Widerspruch dazu steht, daff er heute #nd morgen jeweils 1, und 1, hat, und
zwar jeweils ,auf einmal“. Denn er kann zu jedem Zeitpunkt sogar sein
ganzes Leben ,auf einmal®“ haben und dies impliziert nicht, daf8 ein ,, Teil“

19 BOETHIUS: Trost der Philosophie = Consolatio philosophiae, ed. E. Gegenschatz/O.
Gigon. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1990, 262 (V, 6. p.): ,Aeternitas igitur
est interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio.“

20 Es ist also insbesondere nicht ausgemacht, dafl, wie STUMP/KRETZMANN: Eternity,
441, Fufinote 17, behaupten, “no eternal entity or event can itself be an element in a tem-
poral series.”



144 Andrej Krause

seines Lebens nur heute und ein anderer ,, Teil“ nur morgen da ist, sondern
daf8 zu allen Zeiten alle ,, Teile“ des gottlichen Lebens ,auf einmal“ da sind.
Zeitlichkeit und Ewigkeit konnten also immer noch miteinander vertriglich
und Gott kdénnte sowohl zeitlich als auch ewig im Sinne von (D4) bzw. (D6)
sein. Er kénnte die ,Teile“ seines Lebens sowohl nacheinander als auch
»auf einmal® haben, und zwar ,,auf einmal® zu jedem Zeitpunkt.

Was soll es genauer heifSen, dafd Gott sein ganzes Leben ,auf einmal®
besitzt? Dieses Leben soll vermutlich in irgendeiner Weise strukturiert sein,
sonst wire die Verwendung des Begriffs ,Leben“ im Zusammenhang mit
Gott sinnlos. Man hitte es, wenn man ,,.Leben® sowohl auf das, was man
iiblicherweise als Leben bezeichnet, als auch auf etwas vollig Strukturloses
anwendet, mit einer reinen Aquivozitit zu tun. Der Begriff des Lebens darf
also, das unterstellt derjenige, der von der Ewigkeit Gottes spricht, nur in
besonderer Weise mehrdeutig sein. Ein ,auf einmal“ besessenes Leben und
ein ,nacheinander“ besessenes Leben miissen daher etwas Gemeinsames
haben. Im Folgenden soll gezeigt werden, daf§ dieses Gemeinsame mit Hilfe
des mathematischen Begriffs der Isomorphie zumindest formal genauer be-
schrieben werden kann. Zunichst sei der Isomorphiebegriff selbst anhand
eines einfachen Beispiels erklirt: Die Menge der menschlichen Geburten im
Jahr 2000 lif3t sich durch die Relation ,ist zeitlich friither als“ ordnen. Sie
liflt sich ferner auf eine endliche Teilmenge der natiirlichen Zahlen ab-
bilden, etwa indem man die erste Geburt des Jahres 2000 der Zahl 1, die
zweite Geburt der Zahl 2 zuordnet usw., wobei der Einfachheit halber
unterstellt sei, dafd es keine Geburten gibt, die exakt zum gleichen Zeit-
punkt stattgefunden haben. Lifit man die geduflerten Bedenken gegen die
klassische Auffassung der Mathematik unberiicksichtigt, so ist es verniinftig,
eine zeitliche Ordnung fiir die besagte Teilmenge der natiirlichen Zahlen
auszuschlieflen; die Zahl 1 etwa steht in keinem zeitlichen Verhiltnis zur
Zahl 2 usw. Dennoch ist diese Teilmenge geordnet, z.B. durch die Relation
»ist kleiner als“. Somit 1483t sich die zeitlich geordnete Menge der Geburten
des Jahres 2000 auf die besagte, nicht zeitlich geordnete Teilmenge der
natiirlichen Zahlen abbilden, und zwar so, daff die Strukturen dieser Men-
gen gleich sind, daff also diese geordneten Mengen im mathematischen Sinn
isomorph sind, denn:

(i) G sei die Menge der menschlichen Geburten des Jahres 2000, F sei
die Relation ,,ist zeitlich friither als“. G sei durch F geordnet.

(i) M sei die Menge der natiirlichen Zahlen 1, 2, 3, ... usw. Diese
Menge sei endlich und habe genau so viele Elemente wie G. K sei die
Relation ,,ist kleiner als“. M sei durch K geordnet, nicht aber durch F.
(iii) B sei eine Funktion, die G auf M eineindeutig abbildet.

Zwei beliebige Elemente aus G, etwa die Geburt x und die Geburt y, mégen
genau dann in der Relation F zueinander stehen, wenn die durch B
erzeugten Bilder von x und y, also die Zahlen B(x) und B(y), in der Re-



Zur Unverinderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 145

lation K zueinander stehen. Unter diesen Voraussetzungen sind die geord-
neten Mengen G und M im mathematischen Sinn isomorph.

In dem genannten Beispiel hat man es mit endlichen Mengen zu tun, in
der Mathematik sind Isomorphismen gleichwohl auch fiir unendliche
Mengen erklirt. Bei der folgenden Anwendung des Isomorphiebegriffs auf
die ,Bereiche® ,Leben-auf-einmal“ und ,Leben-nacheinander“ werde nun
angenommen, daff ein bestimmtes Leben-nacheinander ein zeitliches
Kontinuum bildet, das unbegrenzbar (interminabilis) ist und aus kleinsten,
unteilbaren ,Teilen“, den Lebenszustinden, besteht. Dieses Leben-
nacheinander verhalte sich zu den Lebenszustinden wie sich eine rdumlich
ausgedehnte Gerade zu ihren Punkten verhilt. (Daff Geraden besondere
Punktmengen sind, wird in der Mathematik iiblicherweise angenommen,
wenngleich man diese Ansicht kritisieren kann.) Die Menge dieser Lebens-
zustinde heifle Z. Z sei durch die Relation ,,ist zeitlich friither als“ geordnet,
diese Relation heifle T. Das Leben-auf-einmal bestehe aus den inhaltlich
gleichen Lebenszustinden wie Z, nur sollen die Lebenszustinde des Lebens-
auf-einmal als solche im Gegensatz zu Z nicht zeitlich geordnet sein. Diese
Lebenszustinde bilden die Menge E. E ist durch eine von T verschiedene
Relation O geordnet, von der zunichst nichts weiter bekannt ist. Eine
Funktion A bilde Z auf E eineindeutig ab, wobei A darin bestehen soll, dafs
man von der Tatsache, dafd die Elemente von Z ein zeitliches Kontinuum
bilden, absieht. Das ,,Ergebnis®“ diese Absehens — die Funktionswerte von A
— sollen die Elemente von E sein. Ferner soll die durch T geordnete Menge
Z isomorph zu der durch O geordneten Menge E sein, es soll also gelten,
dafl zwei beliebige Elemente aus Z, etwa der Lebenszustand x und der
Lebenszustand y, genau dann in der Relation T zueinander stehen, wenn
die durch A erzeugten Bilder von x und y, die Lebenszustinde A(x) und
A(y), in der Relation O zueinander stehen. Von Interesse ist, um welche
Relation es sich bei O genau handelt. Was soll es heiflen, daf§ Zustinde des
Lebens-auf-einmal zwar nicht zeitlich geordnet, aber dennoch geordnet
sind, und zwar so, daf§ die durch O geordnete Menge E isomorph zu der
durch T geordneten Menge Z ist? Nun, mindestens folgendes: Ein Lebens-
zustand aus dem Leben-auf-einmal ist genau dann gemifS O frither als ein
anderer Lebenszustand aus diesem Leben, wenn der dem ersten Zustand
»korrespondierende“ Zustand aus dem Leben-nacheinander gemifd T friither
ist als der dem zweiten Zustand ,korrespondierende® Zustand aus dem
Leben-nacheinander. Damit ist O formal bestimmt. Was besagt O aber in-
haltlich? Vielleicht ist diese Relation eine Art logische Ordnung, etwa so,
dafd zwei Lebenszustinde genau dann gemifd O geordnet sind, wenn das
Stattfinden des einen Zustandes das Stattfinden des anderen Zustandes
impliziert, ohne dafl zwischen dem Stattfinden des einen und dem Statt-
finden des anderen Zustandes Zeit verstreicht? Das logische Verhiltnis der
Implikation p — q setzt nicht voraus, daff p und q in einer zeitlichen
Relation zueinander stehen, und O soll ja gerade eine Relation zwischen
Zustinden sein, die zu dem Leben-auf-einmal gehoren, nicht zu dem Leben-



146 Andrej Krause

nacheinander. Wenn man O so interpretiert, wiirde sich allerdings das
Problem ergeben, daff das Stattfinden des einen gottlichen Lebenszustandes
gleichsam hinreichend fiir das Stattfinden eines anderen gottlichen Lebens-
zustandes ist. Dadurch konnte die Freiheit des goéttlichen Lebens beein-
trachtigt sein. Aufferdem wire die so interpretierte Struktur (E; O) nicht
mehr isomorph zur Struktur (Z; T). Denn p — q schliefit nicht aus, daff q
— p gilt, es ist also prinzipiell méglich, daff p sowohl hinreichend als auch
notwendig fiir q ist. Im Gegensatz dazu schliefdt aTb sehr wohl aus, daff bTa
gilt. Es ist nicht moglich, daff a sowohl zeitlich friither als auch zeitlich
spater als b ist. T ist also, anders als ,,—“, asymmetrisch, wenngleich beide
Relationen immerhin transitiv sind. Somit bleibt trotz der formalen Be-
stimmung von O immer noch die Frage nach dem Gehalt von O.

Aber auch wenn der Gehalt von O nach den bisherigen Uberlegungen im
wesentlichen unbestimmt bleibt, so soll doch abschlieffend erortert werden,
ob Leben-auf-einmal und Leben-nacheinander nicht insofern etwas Ge-
meinsames haben, als der Begriff der Lebendigkeit angewendet auf Gott
und auf die Geschopfe analog gemifs der klassischen Analogielehre ist.
Diese wurde von Cajetan exemplarisch formuliert.2! Gemif§ dieser Lehre
lassen sich zunichst Univozitit und Aquivozitit folgendermaflen definieren:

Definition 1: Zwei Namen n; und n, sind univok [bzw. dquivok] genau
dann, wenn gilt: der Name n, bezeichnet die Eigenschaft e; am Ding d,,
der Name n, bezeichnet die Eigenschaft e, am Ding d,, die Namen n,
und n, sind typidentisch, die Dinge d, und d, sind verschieden und die
Eigenschaften e, und e, sind inhaltsgleich [bzw. nicht inhaltsgleich].

In diesem Zusammenhang sei vereinbart, daf§ ein Name ein geschriebenes
Zeichen und somit ein physikalisches Objekt ist, das eine bestimmte Stelle
in Raum und Zeit einnimmt. Es kann vorkommen, daf$ zwei verschiedene
Namen die gleiche graphische Gestalt haben. Thre Verschiedenheit ergibt
sich dann aus ihrer verschiedenen Lage in Raum und Zeit. Man kann be-
stimmte Typen sprachlicher Ausdriicke und ihre Vorkommnisse ausein-
ander halten und sagen, dafd jeder Name ein bestimmtes Vorkommnis eines
bestimmten Typs ist. Jeder Name ist also insbesondere ein Vorkommnis.
Bei der Behauptung der Gleichheit zweier Namen muf§ somit immer ange-
geben werden, ob es sich um eine Typ- oder um eine Vorkommnisidentitit
handelt. Namen, die nicht vorkommnisidentisch, sondern nur typidentisch
sind, stellen verschiedene physikalische Objekte dar. Namen, die vor-
kommnisidentisch sind, sind nicht zwei, sondern ein und derselbe Name,
ein und dasselbe Vorkommnis. Zur Vereinfachung sei ferner vereinbart,

21 Vgl. zum Folgenden THOMAS DE VIO CARDINALIS CAIETANUS: De nominum analogia.
In: DERS.: Scripta philosophica, ed. N. Zammit / H. Hering. Rom: Institutum Angelicum1952.
Vgl. auch die Formalisierungsversuche von BOCHENSKI, Joseph Maria: On Analogy. In: The
Thomist 11 (1948) 474-497; WEINGARTNER, Paul: Wissenschaftstheorie II, 1. Grundlagen-
probleme der Logik und Mathematik. Stuttgart / Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1976,
dort v.a. Kap. 3.6, u. DERS.: Analogy Among Systems. In: Dialectica 33 (1979) 355-378.



Zur Unveridnderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 147

daf ein Begriff univok oder dquivok genau dann ist, wenn es zwei Namen
gibt, die jeweils fiir diesen Begriff stehen und die jeweils univok oder dqui-
vok sind.

Aus Definition 1 ergibt sich, daf§ der Begriff ,lebendig“, wenn man ihn
zum einen in Bezug auf Gott und zum anderen in Bezug auf ein Geschopf
aussagt, nicht univok, sondern iquivok ist. ,Lebendig“ angewendet auf
Gott meint inhaltlich etwas anderes als ,lebendig“ angewendet auf ein
bestimmtes Geschépf, denn beispielsweise lebt Gott, insofern er Leben-auf-
einmal hat, kein Gesch6pf lebt jedoch so. Aber ist der Begriff ,lebendig” —
angewendet auf Gott und auf bestimmte Geschépfe — nicht wenigstens
analog, also in besonderer Weise iquivok? Cajetan zufolge sind analoge
Namen immer dquivok, abgesehen von der sogenannten analogia inaequa-
litatis, die ein besonderer Fall der Univozitit sein soll. Somit kann der Be-
griff ,lebendig” in den beiden interessierenden Fillen nicht analog im Sinne
der analogia inaequalitatis sein. Die ,eigentlichen® Analogiearten sind nach
Cajetan analogia attributionis und analogia proportionalitatis.”> Die ana-
logia attributionis teilt er in die analogia duorum ad tertium und die
analogia unius ad alterum ein.” Die analogia unius ad alterum liegt dann
vor, wenn ein abgeleitetes Analogat (im Fall des Gesundseins etwa eine be-
stimmte Medizin) zu seinem ersten Analogat (in diesem Fall ein bestimmtes
Sinnenwesen) in Beziehung gesetzt wird. Die analogia duorum ad tertium
liegt dann vor, wenn zwei abgeleitete Analogate (im Falle des Gesundseins
eine bestimmte Medizin und eine bestimmte Gesichtsfarbe) gleichzeitig zu
ihrem ersten Analogat (zu einem bestimmte Sinnenwesen) in Beziehung ge-
setzt werden. Die beiden Arten der Attributionsanalogie lassen sich wie
folgt definieren:

Definition 2: n; und n, sind analog gemif§ der analogia attributionis
unius ad alterum genau dann, wenn sie dquivok sind und wenn das eine
Ding die an ihm bezeichnete Eigenschaft nur dann haben kann, wenn
das andere Ding seine an ihm bezeichnete Eigenschaft haben kann, aber
nicht umgekehrt.

Definition 3: n, und n, sind analog gemifs der analogia attributionis
duorum ad tertium genau dann, wenn sie dquivok sind und wenn fiir d,
und d, jeweils gilt, daf§ sie die an ihnen bezeichnete Eigenschaft nur
dann haben kénnen, wenn das ausgezeichnete Analogat seine an ihm
bezeichnete Eigenschaft haben kann, aber nicht umgekehrt.

Der Begriff ,lebendig® ist nun, wenn man ihn auf Gott und auf ein belie-
biges Gesch6pf anwendet, weder analog im Sinne der analogia attributionis
unius ad alterum noch analog im Sinne der analogia attributionis duorum
ad tertium. Das wird anhand der Definitionen einsichtig, es ist jedoch mit

22 Vgl. CAJETAN: De nominum analogia c. 1 n. 3f. (4-6).

23 Vgl. CAJETAN: De nominum analogia c. 11 n. 17 (19). Cajetan beruft sich hier auf
Thomas.



148 Andrej Krause

Bezug auf Definition 2 moglicherweise nicht sofort klar, denn man kénnte
die Frage stellen, ob nicht ein Geschdpf nur dann lebendig sein kann, wenn
Gott lebendig ist und ob dann nicht gerade die entscheidende Bedingung
von Definition 2 erfiillt ist. Diese Frage ist jedoch zu verneinen. Die Leben-
digkeit Gottes ist keine notwendige Bedingung fiir die Lebendigkeit der
Geschopfe, vielmehr ist Gott selbst notwendige Bedingung fiir die Leben-
digkeit der Geschopfe.

Wenn aber der Begriff ,lebendig” angewendet auf Gott und auf ein
beliebiges Geschépf nicht analog im Sinne der analogia attributionis ist, ist
er dann analog im Sinne der analogia proportionalitatis? Diese analogia
kann so definiert werden:

Definition 4: n; und n, sind analog gemifs der analogia proportio-
nalitatis genau dann, wenn gilt: der Name n, bezeichnet die Eigenschaft
e; am Ding d,, der Name n, bezeichnet die Eigenschaft e, am Ding d,,
die Namen n; und n, sind typidentisch, die Dinge d, und d, sind
verschieden, die Eigenschaften e; und e, sind nicht inhaltsgleich, aber
die Relationen zwischen e; und d; und e, und d, sind strukturgleich
bzw. isomorph.

Wenn also der Begriff ,lebendig“ angewendet auf Gott und auf ein be-
liebiges Geschopf analog gemifS der analogia proportionalitatis ist, mufd die
Relation, die zwischen Gott und seiner Eigenschaft, lebendig zu sein,
besteht, isomorph sein zu der Relation, die zwischen einem beliebigen
Geschopf und dessen Eigenschaft, lebendig zu sein, besteht. Die Lebendig-
keit Gottes mufs sich demnach so zu Gott verhalten wie sich die Le-
bendigkeit eines bestimmten Geschdpfes zu diesem Geschopf verhilt. Es ist
nun kaum moglich zu sagen, ob dies der Fall ist oder nicht, vielleicht ist
diese Bedingung dann erfiillt, wenn die Menge der Lebenszustinde des
»Lebens-auf-einmal® isomorph zur Menge der Lebenszustinde des ,,Lebens-
nacheinander® ist. Aber selbst wenn dies so wire und somit ,lebendig“
angewendet auf Gott und auf ein beliebiges Geschopf analog gemifd der
analogia proportionalitatis wire, so wire inbaltlich nichts iiber die Leben-
digkeit Gottes ausgesagt. Auch die klassische Analogielehre liefert somit nur
eine formale, keine inhaltliche Bestimmung der Lebendigkeit Gottes.

Abstract

Christian theologians often say that God is immutable and eternal. This
article argues that the thesis that God is immutable is compatible with the
view that he exists in time and that his eternity — the complete and perfect
possession at once of illimitable life (Boethius) — does not imply his being
outside time as well. The meaning of “life-at-once” can be made clearer by
means of the concept of isomorphism. The article also discusses whether the
concept of "living" can be described within the classical theory of analogy.



	Überlegenheit zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes

