
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Überlegenheit zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes

Autor: Krause, Andrej

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andrej Krause

Überlegungen zur Unveränderlichkeit,
Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes

In der christlichen Theologie wird mitunter gesagt, daß Gott zeitlos ist.
Diese Ansicht wurde bereits früh vertreten, etwa von Origenes und
Augustinus, und dann für viele Jahrhunderte allgemein akzeptiert, sie läßt
sich anhand der Schriften des Alten und Neuen Testamentes jedoch kaum
belegen.1 Häufig wurde die Annahme der Zeitlosigkeit Gottes mit der
Annahme seiner Unveränderlichkeit oder mit der Annahme der sogenannten
Ewigkeit Gottes begründet. Der vorliegende Aufsatz argumentiert dafür,
daß weder der Begriff der Unveränderlichkeit noch der Begriff der Ewigkeit
- Ewigkeit verstanden gemäß der klassischen Bestimmung des Boethius,
wonach etwas ewig genau dann ist, wenn es sein unbegrenzbares Leben auf
einmal ganz und vollkommen besitzt - den Begriff der Zeitlosigkeit
impliziert, so daß eine Zeitlosigkeit Gottes jedenfalls nicht aus seiner
Unveränderlichkeit oder aus seiner Ewigkeit folgen würde. Nun finden sich
in der Bibel zwar Passagen, die die Unveränderlichkeit Gottes nahe legen,2
es gibt dort aber deutlich mehr Textstellen, in denen von seiner Veränderlichkeit

die Rede ist.3 Somit ist es gar nicht ausgemacht, ob man als christlicher

Theologe die Auffassung vertreten sollte, daß Gott unveränderlich
ist. Dort, wo die christliche Theologie dies erstmals getan hat, stand sie

unter dem Einfluß der griechischen Philosophie.4 Damit ist freilich nichts
darüber ausgesagt, ob Unveränderlichkeit nicht doch Zeitlosigkeit impliziert.

Im Folgenden soll, und zwar im ersten Teil des Aufsatzes, jedenfalls

1 Vgl. SWINBURNE, Richard: God and Time. In: STUMP, E. (Hg.): Reasoned Faith. Essays
in Philosophical Theology in Honor of Norman Kretzmann. Ithaca, NY: Cornell University
Press 1993, 204-222, hier: 204f.; ANSELM VON CANTERBURY: Monologion, ed. F.S. Schmitt.
Stuttgart / Bad Cannstatt: Frommann 1964, Kap. 21f., behauptet sowohl, daß Gott zeitlos (in
nullo tempore) ist, als auch, daß er immer (semper bzw. in omni tempore) ist, und er versucht,
beide Behauptungen miteinander zu vereinbaren.

2 Als biblische Standard-Stellen werden häufig genannt: Ex 3,14; Ps 102,28; Mal 3,6;
Jak 1,17. MAAS, Wilhelm: Unveränderlichkeit Gottes. Zum Verhältnis von griechisch-philosophischer

und christlicher Gotteslehre. München: Schöningh 1974, 32, argumentiert dafür, daß
diese Schriftstellen die Lehre von der Unveränderlichkeit Gottes nicht ausreichend
begründen.

3 Vgl. z.B. Jer 18,7f.; 26,3.13.19; 31,20; Hos 11,8f.; Joël 2,13f.; Am 7,3; Jak 4,8. Zur
Interpretation derartiger biblischer Ansätze vgl. MAAS: Unveränderlichkeit, 166-176.

4 Vgl. KRETZMANN, Norman: Omniscience and Immutability. In: The Journal of
Philosophy 63 (1966) 409-421, hier: 409; MAAS: Unveränderlichkeit, 163-165; MEESSEN,
Frank: Unveränderlichkeit und Menschwerdung Gottes. Eine theologiegeschichtlich-systematische

Untersuchung. Freiburg: Herder 1989, 6; KUTSCHERA, Franz von: Vernunft und Glaube.

Berlin: de Gruyter 1991, 69, dort Fußnote 11; SWINBURNE, Richard: The Coherence of
Theism. Oxford: Clarendon Press 1993, 222.



Zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 137

dafür argumentiert werden, daß dies nicht der Fall ist. Im zweiten Teil des

Aufsatzes soll gezeigt werden, daß der Begriff der Ewigkeit - gemäß der
Bestimmung des Boethius - nicht das Merkmal der Zeitlosigkeit enthält,
daß also dieser Begriff nicht den der Zeitlosigkeit impliziert. Bei der
Analyse des Begriffs der Ewigkeit wird sich herausstellen, daß er mit Hilfe
des Isomorphiebegriffs formal einsichtiger gemacht werden kann, wobei in
diesem Zusammenhang das göttliche Leben als ein Leben-auf-einmal, das

geschöpfliche Leben als ein Leben-nacheinander zu qualifizieren ist. Es

wird ferner diskutiert, ob Leben-auf-einmal und Leben-nacheinander insofern

etwas Gemeinsames haben, als der hier zugrunde gelegte Begriff der
Lebendigkeit analog im Sinne der klassischen Analogielehre ist. Im übrigen
ist der Autor dieses Beitrages der Auffassung, daß es gute Gründe für die
Annahme der Existenz Gottes gibt, wobei unter dem Begriff „Gott" im
Anschluß an Swinburne ein Wesen verstanden werden soll, das Person,
vollkommen gut, Schöpfer aller Dinge, körperlos, allmächtig und allwissend
ist.5 Ziel dieses Aufsatzes ist jedoch nicht, diese Gründe anzugeben oder gar
zu diskutieren.

1. UNVERÄNDERLICHKEIT UND ZEITLICHKEIT GOTTES

Ein Gegenstand verändert sich, wenn er eine bestimmte Eigenschaft zu
einem Zeitpunkt hat, nicht aber zu einem anderen Zeitpunkt.6
Eigenschaften seien einstellige Relationen, gleichsam etwas Inneres. Denn ein
Stuhl beispielsweise soll sich nicht schon dann verändern, wenn er zu einem
Zeitpunkt etwa gedacht, wahrgenommen oder gezeichnet wird, nicht aber
zu einem anderen Zeitpunkt. Das Gedacht-, Wahrgenommen- oder
Gezeichnetwerden eines Gegenstandes ist keine Eigenschaft im genannten
Sinn, sondern jeweils eine mehrstellige Relation zwischen zwei Gegenständen,

einem, der gedacht, wahrgenommen oder gezeichnet wird, und einem
anderen, der denken, wahrnehmen oder zeichnen kann. Daß ein Gegenstand

eine bestimmte Eigenschaft zu einem Zeitpunkt hat, nicht aber zu
einem anderen Zeitpunkt, kann erstens bedeuten, daß er eine bestimmte
Eigenschaft zu einem späteren, nicht jedoch zu einem früheren Zeitpunkt
hat, und es kann zweitens bedeuten, daß er eine bestimmte Eigenschaft zu
einem früheren, nicht aber zu einem späteren Zeitpunkt hat. Ob sich diese
beiden Fälle tatsächlich unterscheiden oder ob sie sich nicht vielmehr
aufeinander zurückführen lassen, etwa dann, wenn man die Existenz negativer
Eigenschaften akzeptiert, sei einmal dahingestellt.7 Aus Gründen der

5 Vgl. SWINBURNE, Richard: Die Existenz Gottes. Stuttgart: Reclam 1987, 16f.
6 Diese Bedingung wird von GEACH, Peter: God and the Soul. 2. Aufl. South Bend,

Indiana: St. Augustine's Press 1969, 2001, 71f., "Cambridge criterion" genannt: "The thing
called 'x' has changed if we have 'F(x) at time t' true and 'F(x) at time t1' false."

7 Eine negative Eigenschaft könnte beispielsweise die Eigenschaft der Nicht-Röte sein. Es

spricht indes einiges dafür, die Existenz derartiger Eigenschaften auszuschließen und so etwa



138 Andrej Krause

Übersichtlichkeit wird der zweite Fall im Folgenden nicht eigens erwähnt,
sondern an entsprechender Stelle mit dem ersten jeweils „mitgemeint". Dies

vorausgesetzt, ist es sinnvoll anzunehmen:

(51) Wenn x in einem Zeitpunkt t2 eine Eigenschaft hat, die x in einem
früheren Zeitpunkt tt nicht hat, dann hat sich x zwischen t, und t2

verändert.

Nach diesem Satz ist die Bedingung, daß x in einem Zeitpunkt t2 eine
Eigenschaft hat, die x in einem früheren Zeitpunkt t, nicht hat, hinreichend
dafür, daß x sich zwischen tj und t2 verändert. Ist sie auch notwendig
dafür? Ein Stuhl sei in U und t2 braun, in einem Zeitpunkt tz, der zwischen

tt und t2 liegt, grün. Man würde nun nicht bestreiten, daß dieser Stuhl sich
zwischen tj und t2 verändert hat. Vielmehr würde man sagen, daß er sich
zwischen t! und t2 mehrmals verändert hat, und zwar einmal zwischen tj
und tz und dann zwischen tz und t2. Somit ist die Bedingung, daß x in einem
Zeitpunkt t2 eine Eigenschaft hat, die x in einem früheren Zeitpunkt t!
nicht hat, im allgemeinen nicht notwendig dafür, daß x sich zwischen t!
und t2 verändert. Um diesem Gedanken Rechnung zu tragen, kann man
formulieren:

(52) Wenn x sich zwischen zwei Zeitpunkten tj und t2 verändert, dann

gibt es einen Zeitpunkt tz mit tj < tz < t2, so daß x in tz eine Eigenschaft
hat, die x in tj nicht hat.

Mit U < tz sei gemeint, daß tj vor t2 liegt. Unter Berücksichtigung von (Sl)
und (S2) läßt sich definieren:

(Dl) x verändert sich genau dann zwischen zwei Zeitpunkten tt und t2,

wenn es einen Zeitpunkt tz mit t, < tz < t2 gibt, so daß x in tz eine
Eigenschaft hat, die x in t, nicht hat.
(D2) x ist genau dann veränderlich, wenn es zwei Zeitpunkte tl5 t2 gibt,
zwischen denen sich x verändert.8
(D3) x ist genau dann unveränderlich, wenn es keine zwei Zeitpunkte
U, t2 gibt, zwischen denen sich x verändert.

Man könnte die Begriffe „Veränderlichkeit" bzw. „Unveränderlichkeit"
gleichwohl so definieren:

(D2') x ist veränderlich genau dann, wenn es möglich ist, daß x sich
verändert.
(D3') x ist unveränderlich genau dann, wenn es nicht möglich ist, daß x
sich verändert.

mit der Aussage, ein bestimmter Stuhl sei nicht rot, nicht zu meinen, dieser Stuhl habe die
Eigenschaft der „Nicht-Röte", sondern, er habe die Eigenschaft der Röte nicht.

8 Mit der Bedingung „wenn es ein (bzw. zwei, drei usw.) gibt" in dieser und den

folgenden Definitionen sei klarerweise immer gemeint „wenn es mindestens ein (bzw. zwei,
drei usw.) gibt."



Zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 139

Weiter könnte man die Ansicht vertreten, daß das Definiens in (D2') eine
schwächere Forderung ist als das in (D2), denn, so könnte man sagen, x ist
veränderlich ja bereits dann, wenn es nur möglich ist, daß x sich verändert,
ohne daß x sich tatsächlich irgendwann verändert. Dieser Aufsatz schließt
sich jedoch der bereits von Diodoros formulierten Auffassung an, nach der
etwas möglich genau dann ist, wenn es irgendwann wirklich ist.9 In diesem
Fall würden (D2') bzw. (D3') nichts anderes als (D2) bzw. (D3) besagen,
denn jetzt wäre es genau dann möglich, daß x sich verändert, wenn x sich
tatsächlich irgendwann verändert, und es wäre genau dann unmöglich, daß

x sich verändert, wenn x sich tatsächlich zu keinem Zeitpunkt verändert.
Gemäß einer langen theologischen Tradition ist Gott unveränderlich im

Sinne von (D3). Gleichwohl gab und gibt es Kritik an dieser Position.10 So

scheinen die Belege in der Bibel, wie gesagt, eher dafür zu sprechen, daß

Gott veränderlich ist. Darauf näher einzugehen, würde hier zu weit führen,
es sei aber festgehalten, daß sich beispielsweise Thomas von Aquin bei der
Begründung der Unveränderlichkeit Gottes nicht auf biblische Stellen,
sondern auf rein philosophische Argumente stützt, die dann so formuliert
werden können, daß sie im Rahmen einer aristotelisch-thomistischen
Metaphysik tatsächlich zeigen, daß Gott im Sinne von (D3) unveränderlich ist.11

Biblische Stellen, die zu behaupten scheinen, daß Gott veränderlich ist,
seien nicht wörtlich, sondern bildlich zu verstehen, im wörtlichen Sinne sei

Gott unveränderlich.12 Wenn im Folgenden gefragt werden soll, ob eine

angenommene Unveränderlichkeit Gottes seine Zeitlosigkeit implizieren
würde, so sei darauf verwiesen, daß nach Thomas diese Unveränderlichkeit
zumindest die Ewigkeit Gottes impliziert.13 Inwiefern Thomas damit auch

meint, daß Gott zeitlos ist, soll nicht weiter diskutiert werden, immerhin
sagt er in diesem Zusammenhang, daß wir den Begriff der Ewigkeit aus

9 Zur Definition der Möglichkeit bei Diodoros vgl. BOCHENSKI, Joseph Maria: Formale
Logik. 5. Aufl. Freiburg / München: Alber 1996, 13lf.

10 Vgl. SWINBURNE: Coherence, 222f.; MEESSEN: Unveränderlichkeit, z.B. 2-6, 14-16.
11 Die von Thomas angegebenen Argumente lassen sich, vereinfacht, so zusammenfassen

(vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologica. Salzburg: Pustet 1933, I q. 9 a. 1 c.):
(i) Gott ist reiner Akt, frei von jeglicher Potentialität. Also ist er auch nicht

aufnahmefähig für „neue" Eigenschaften, d.h. für Eigenschaften, die er nicht schon besitzt. Folglich
kann er sich nicht verändern.

(ii) Jeder Gegenstand, der sich verändert, bewegt sich gleichsam, und zwar von einem
Zustand zu einem anderen. Jeder Gegenstand, der sich bewegt, ist aber zusammengesetzt. Gott
jedoch ist völlig einfach. Also kann er sich nicht bewegen und demnach auch nicht verändern.

(iii) Alle Eigenschaften Gottes sind Vollkommenheiten. Da Gott ein vollkommenes Wesen
ist, ist es nicht möglich, daß er diese seine Eigenschaften irgendwann einmal nicht besitzt.
Also ist er unveränderlich.

12 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologica I q. 9 a. 1 ad 3.
13 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theologica I q. 10 a. 2 c.: „[...] ratio aeternitatis

consequitur immutabilitatem [...]." Vgl. auch LEFTOW, Brian: Time and Eternity. Ithaca /
London: Cornell University Press 1991, 149: "Thomas argues that God's [...] immutability
entails His eternity."



140 Andrej Krause

dem Begriff des „stehenden Jetzt" (nunc stans) gewinnen.14 Gleichwohl
formuliert er auch, daß etwas ewig genau dann ist, wenn es (a) unbe-
grenzbar und (b) zugleich gegenwärtig ist.15 Ferner vertritt er in seiner
Christologie die Auffassung, daß in Jesus Christus Zeit und Ewigkeit gleichsam

vereint sind.16

In diesem Aufsatz sollen die Begriffe Zeitlichkeit bzw. Zeitlosigkeit nun
wie folgt definiert werden:

(D4) x ist zeitlich genau dann, wenn x zu einem Zeitpunkt existiert.
(D5) x ist zeitlos genau dann, wenn x zwar existiert, aber nicht zeitlich
ist.

(D5) besagt auch, daß x zeitlos genau dann ist, wenn x zwar existiert, aber
zu keinem Zeitpunkt existiert. Die in (D5) formulierte Bedingung, daß x
existiert, könnte man in (D4) ebenfalls hinzufügen. Das ist aber nicht
notwendig, weil sie sich aus dem in (D4) bereits angegebenen Definiens - x
existiert zu einem Zeitpunkt - sofort ergibt: Wenn x zu einem Zeitpunkt
existiert, dann existiert x. Die Umkehrung soll nicht gelten, die Existenz
von x soll nicht implizieren, daß x zu einem Zeitpunkt existiert. In (D5) ist
die Bedingung, daß x existiert, erforderlich, denn würde man zulassen, daß
ein Ding schon dann zeitlos ist, wenn es nicht zeitlich ist, dann würden
Dinge, die überhaupt nicht existieren, etwa runde Quadrate, zeitlos sein.
Denn daraus, daß ein Ding nicht existiert, folgt sofort, daß es nicht zeitlich
ist. Es wäre aber unangemessen, von Dingen, die nicht existieren, zu sagen,
daß sie zeitlos sind.

Jeder veränderliche Gegenstand ist zeitlich im Sinne von (D4), denn
wenn er veränderlich ist, hat er wegen (Dl) und (D2) zu einem Zeitpunkt
eine bestimmte Eigenschaft. Folglich existiert er zu diesem Zeitpunkt:

(S3) Jeder veränderliche Gegenstand ist zeitlich.

(S3) behauptet unter anderem, daß jeder zeitlose Gegenstand
unveränderlich ist. Ist auch jeder unveränderliche Gegenstand zeitlos? Es ist nicht
zu erkennen, wie aus dem Begriff der Unveränderlichkeit folgen sollte, daß
dies so ist. Außerdem gibt es offensichtlich Gegenstände - Seiende -, die
sowohl unveränderlich als auch zeitlich sind. Wenn z.B. eine Person p einen
Begriff denkt, etwa den Begriff der Unsterblichkeit, dann ist dieses Denken
zeitlich, da es zu einem bestimmten Zeitpunkt stattfindet. Außerdem ist
dieses Denken unveränderlich, da es neben seinen definierenden
Eigenschaften keine weiteren Eigenschaften hat. Es würde, wenn es eine seiner
Eigenschaften verlieren würde, eine seiner definierenden Eigenschaften

14 Vgl. THOMAS von AQüIN: Summa theologica I q. 10 a. 2 ad 1.
15 THOMAS von AQÜIN: Summa theologica I q. 10 a. 1 c.: „Sic ergo ex duobus notificatur

aeternitas. Primo, ex hoc quod illud quod est in aeternitate, est interminabile [...]. Secundo,
ex hoc quod ipsa aeternitas successione caret, tota simul existens."

16 Vgl. dazu etwa LOHAUS, Gerd: Die Geheimnisse des Lebens Jesu in der Summa theo-
logiae des heiligen Thomas von Aquin. Freiburg / Basel / Wien: Herder 1985, v.a. 146-164.



Zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 141

verlieren und es hätte sich dann nicht verändert, sondern es wäre gar nicht
mehr da. Selbst wenn p den Begriff der Unsterblichkeit zu verschiedenen
Zeiten denken sollte, so wäre dieses Denken unveränderlich. Es würde
lediglich mehrfach, d.h. zu verschiedenen Zeiten, auftreten, p's Denken des

Begriffs der Unsterblichkeit ist somit ein Beispiel für einen Gegenstand, der
sowohl unveränderlich als auch zeitlich ist. Ein weiteres Beispiel dafür ist
der Anfang eines beliebigen Ereignisses. Anfänge von Ereignissen sind
prinzipiell unveränderlich und zeitlich.17 Also kann man sagen:

(S4) Es gibt unveränderliche Gegenstände, die zeitlich sind.

Daß der Begriff der Unsterblichkeit unveränderlich ist, wenn man ihn etwa
als Vorstellung an sich im Sinne Bolzanos oder als Gedanke im Sinne Freges
auffaßt, ist an dieser Stelle übrigens irrelevant, denn sowohl Bolzanos
Vorstellungen an sich als auch Freges Gedanken sind zwar abstrakte
Gegenstände und als solche unveränderlich, sie sind aber auch zeitlos.
Somit gibt es unveränderliche Dinge, die zeitlos sind. Zahlen sind ebenfalls
unveränderlich. Üblicherweise faßt man sie auch als zeitlos auf. Nehmen
wir eine beliebige Zahl. Diese existiert, es gibt aber keinen Zeitpunkt, zu
dem sie existiert, so daß es sinnlos ist zu sagen, daß sie etwa am 1. Januar
2000 existiert hat. Zahlen, mathematische Gegenstände überhaupt, sind
zeitlos, sie existieren zwar, aber zu keinem Zeitpunkt, sie sind also nicht
zeitlich. Sollte man einwenden, daß in mathematischen Aussagen gelegentlich

das Wort „immer" verwendet wird, etwa wenn in der (euklidischen)
Geometrie behauptet wird, daß die Innenwinkelsumme eines Dreiecks
immer 180° beträgt, so könnte man entgegnen, daß damit lediglich die
Allgemeingültigkeit gewisser Aussagen gemeint ist, daß also, im speziellen
Fall, gemeint ist, daß die Innenwinkelsumme eines jeden Dreiecks 180°
beträgt. Nach der klassischen, realistischen, Auffassung der Mathematik
existieren mathematische Gegenstände unabhängig vom Menschen. Sie
werden nicht gedanklich konstruiert, nicht erfunden, sie werden
insbesondere auch zu keinem Zeitpunkt konstruiert oder erfunden, sondern zu
bestimmten Zeitpunkten entdeckt. Letzteres besagt nicht, daß sie zeitlich
sind. Sie existieren ganz einfach unabhängig vom Tun, ja vom Sein des

Menschen. Nun ist diese Auffassung der Mathematik kritisiert worden.
Man hat eingewendet, daß die Gegenstände der Mathematik nicht
entdeckt, sondern von denen, die Mathematik betreiben, erfunden werden.
Folgt man diesem Einwand, so könnte es nicht nur sinnvoll, sondern wahr
sein, daß etwa die Zahl 2 zwar am 1. Januar 2000 existiert hat, nicht aber

vor 10 Milliarden Jahren (wenn man einmal unterstellt, daß nur Menschen
Mathematik betreiben). Vielleicht würde man dann auch sagen, daß
mathematische Gegenstände im Allgemeinen zeitlich sind, daß sie also nur zu
bestimmten Zeiten existieren. Gegen die Zeitlosigkeit der mathematischen
Gegenstände könnte man ferner zu bedenken geben, daß, wenn diese Ge-

17 Vgl. Leftow: Time, 77.



142 Andrej Krause

genstände unabhängig vom Menschen existieren, sie dann trotzdem immer,
zu allen Zeitpunkten, existieren könnten, die immerwährende Existenz
mathematischer Gegenstände wäre mit dem Entdecktwerden dieser Gegenstände

zunächst einmal vereinbar.
Wie auch immer, in Bezug auf Gott sollte man nicht bestreiten, daß er

zu bestimmten Zeitpunkten existiert, insbesondere dann nicht, wenn man
sich ihm im Gebet zuwendet, es sei denn, man würde es für möglich halten,
daß man mit einem nichtzeitlichen Wesen in zeitlicher Weise in Verbindung
treten kann. Für die Zeitlichkeit Gottes würde auch die traditionelle
Uberzeugung sprechen, daß er die Schöpfung in jedem Augenblick, also
auch jetzt, bewirkt. Wenn man dann trotzdem annimmt, daß Gott zeitlos
ist, müßte man akzeptieren, daß er jetzt etwas bewirkt, ohne jetzt zu
existieren. Diese Konsequenz scheint widersprüchlich zu sein.18 Die
Annahme der Zeitlichkeit Gottes ist jedenfalls verträglich mit der Annahme
seiner Unveränderlichkeit. Die Auffassung, daß Gott heute und morgen
existiert, ist damit vereinbar, daß er sich zwischen heute und morgen nicht
verändert. Wieso sollte daraus, daß er unveränderlich im Sinne von (D3)
ist, folgen, daß er zeitlos im Sinne von (D5) ist? Man könnte einwenden,
daß diese beiden Definitionen zwar nicht gegen die Vereinbarkeit von
Unveränderlichkeit und Zeitlichkeit sprechen, daß es aber andere relevante
Definitionen geben könnte, die dies tun. Dagegen wäre zu sagen, daß
sowohl (D3) als auch (D5) Definitionen sind, die durchaus einleuchten.
Außerdem hätte derjenige, der den Einwand hervorbringt, zu zeigen, daß es

andere relevante plausible Definitionen gibt, aus denen tatsächlich folgt,
daß Unveränderlichkeit und Zeitlichkeit einander ausschließen. Das Haben
eines Gedankens oder der Anfang eines Ereignisses sind sowohl
unveränderlich als auch zeitlich. Somit gibt es Gegenstände, die unveränderlich
und zeitlich sind. Warum sollte ausgerechnet Gott, wenn man einmal seine
Unveränderlichkeit annimmt, nicht ein derartiges Wesen sein? Selbst wenn
er die Welt und somit die Zeit nicht hätte erschaffen müssen und er, falls er
das tatsächlich nicht getan hätte, unveränderlich und zeitlos wäre - denn
hätte er die Zeit nicht geschaffen, gäbe es sie nicht und dann gäbe es auch
keine Zeitpunkte, in denen Gott existierte -, ändert das nichts daran, daß

er die Zeit nun einmal geschaffen hat und daß er (daher) zeitlich ist. Wenn
man ferner keine Bedenken haben sollte zu sagen, daß Gott zu einem
bestimmten Zeitpunkt existiert, sollte man keine haben zu sagen, daß er zu
jedem beliebigen Zeitpunkt existiert, es sei denn, der Einzelfall - „Gott

18 Gelegentlich wird versucht, diesen Widerspruch aufzulösen. So führen Eleonore
STUMP/Norman KRETZMANN: Eternity. In: The Journal of Philosophy 78 (1981) 429-458,
die Relation der ET-Simultanität ein, bei der genau eines der Relate nicht zeitlich und genau
eines zeitlich ist. Diese Relation soll Ähnlichkeiten mit der üblichen Relation der
Gleichzeitigkeit haben, also insbesondere symmetrisch sein. Sie soll aber weder reflexiv noch transitiv

sein. Für eine Kritik der Annahme einer solchen Relation und an der Behauptung, daß
ein nicht zeitlicher Gegenstand einen zeitlichen Gegenstand (zeitlich oder nicht) bewirkt, vgl.
SWINBURNE: God and Time.



Zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 143

existiert zu einem Zeitpunkt" - erweist sich nicht als Repräsentant des

allgemeinen Falls - „Gott existiert zu allen Zeitpunkten"-, so daß eine universelle

Verallgemeinerung an dieser Stelle unzulässig wäre.

2. Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes

Im Folgenden soll zunächst gezeigt werden, daß die Behauptung der
Zeitlichkeit Gottes mit der Behauptung seiner Ewigkeit vereinbar ist, wenn
die von Boethius stammende klassische Definition der Ewigkeit zugrunde
gelegt wird. Inwiefern Boethius selbst der Auffassung war, daß aus seiner
Ewigkeitsdefinition folgt, daß jeder ewige Gegenstand zeitlos ist, sei einmal
dahingestellt; jetzt interessiert, ob diese Implikation tatsächlich gilt. Die
besagte Definition lautet:

(D6) x ist genau dann ewig, wenn x sein unbegrenzbares Leben auf
einmal ganz und vollkommen besitzt.19

Betrachtet man (D6) genauer, so ist nun nicht zu erkennen, wieso Gott
nicht sein unbegrenzbares Leben auf einmal ganz und vollkommen in jedem
Zeitpunkt besitzen könnte.20 Wenn dies so wäre, würde Ewigkeit im Sinne
von (D6) nicht Zeitlosigkeit im Sinne von (D5) implizieren. Wenn Gott
sein unbegrenzbares Leben auf einmal ganz und vollkommen in jedem
Zeitpunkt besitzt, heißt das nicht, daß Gott sein Leben zeitlich nacheinander
hat, sondern lediglich, daß er es zu jedem Zeitpunkt „auf einmal" (simul)
hat. Man könnte einwenden, daß, wenn Gott sein Leben zu jedem
Zeitpunkt „auf einmal" hat, er dies auch heute und morgen „auf einmal" hat.
Dann hätte er heute insbesondere einen bestimmten „Teil" dieses Lebens,
etwa ll5 da er heute das ganze Leben „auf einmal" hat, auch diesen „Teil" lj.
Ferner hätte er morgen einen anderen „Teil" dieses Lebens, etwa 12, da er
morgen ebenfalls das ganze Leben „auf einmal" hat, folglich auch diesen
„Teil" 12. Dann jedoch müsse man einräumen, daß er heute 1, und morgen 12

hat. Somit gäbe es bei ihm bzw. bei seinem Leben ein zeitliches Nacheinander,

da er einen „Teil" seines Lebens heute und einen anderen „Teil"
morgen habe. Wie könne es aber sein, daß Gott zu verschiedenen Zeiten
(heute bzw. morgen) verschiedene „Teile" seines Lebens (lj bzw. 12) habe,
wenn er ewig im Sinne von (D6) sei? Diesem Einwand läßt sich entgegenhalten,

daß die Tatsache, daß Gott heute lj und morgen 12 hat, nicht im
Widerspruch dazu steht, daß er heute und morgen jeweils h und 12 hat, und
zwar jeweils „auf einmal". Denn er kann zu jedem Zeitpunkt sogar sein

ganzes Leben „auf einmal" haben und dies impliziert nicht, daß ein „Teil"

19 BOETHIUS: Trost der Philosophie Consolatio philosophiae, ed. E. Gegenschatz/O.
Gigon. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1990, 262 (V, 6. p.): „Aeternitas igitur
est interminabilis vitae tota simul et perfecta possessio."

20 Es ist also insbesondere nicht ausgemacht, daß, wie Stump/KRETZMANN: Eternity,
441, Fußnote 17, behaupten, "no eternal entity or event can itself be an element in a
temporal series."



144 Andrej Krause

seines Lebens nur heute und ein anderer „Teil" nur morgen da ist, sondern
daß zu allen Zeiten alle „Teile" des göttlichen Lebens „auf einmal" da sind.
Zeitlichkeit und Ewigkeit könnten also immer noch miteinander verträglich
und Gott könnte sowohl zeitlich als auch ewig im Sinne von (D4) bzw. (D6)
sein. Er könnte die „Teile" seines Lebens sowohl nacheinander als auch

„auf einmal" haben, und zwar „auf einmal" zu jedem Zeitpunkt.
Was soll es genauer heißen, daß Gott sein ganzes Leben „auf einmal"

besitzt? Dieses Leben soll vermutlich in irgendeiner Weise strukturiert sein,
sonst wäre die Verwendung des Begriffs „Leben" im Zusammenhang mit
Gott sinnlos. Man hätte es, wenn man „Leben" sowohl auf das, was man
üblicherweise als Leben bezeichnet, als auch auf etwas völlig Strukturloses
anwendet, mit einer reinen Aquivozität zu tun. Der Begriff des Lebens darf
also, das unterstellt derjenige, der von der Ewigkeit Gottes spricht, nur in
besonderer Weise mehrdeutig sein. Ein „auf einmal" besessenes Leben und
ein „nacheinander" besessenes Leben müssen daher etwas Gemeinsames
haben. Im Folgenden soll gezeigt werden, daß dieses Gemeinsame mit Hilfe
des mathematischen Begriffs der Isomorphic zumindest formal genauer
beschrieben werden kann. Zunächst sei der Isomorphiebegriff selbst anhand
eines einfachen Beispiels erklärt: Die Menge der menschlichen Geburten im
Jahr 2000 läßt sich durch die Relation „ist zeitlich früher als" ordnen. Sie
läßt sich ferner auf eine endliche Teilmenge der natürlichen Zahlen
abbilden, etwa indem man die erste Geburt des Jahres 2000 der Zahl 1, die
zweite Geburt der Zahl 2 zuordnet usw., wobei der Einfachheit halber
unterstellt sei, daß es keine Geburten gibt, die exakt zum gleichen
Zeitpunkt stattgefunden haben. Läßt man die geäußerten Bedenken gegen die
klassische Auffassung der Mathematik unberücksichtigt, so ist es vernünftig,
eine zeitliche Ordnung für die besagte Teilmenge der natürlichen Zahlen
auszuschließen; die Zahl 1 etwa steht in keinem zeitlichen Verhältnis zur
Zahl 2 usw. Dennoch ist diese Teilmenge geordnet, z.B. durch die Relation
„ist kleiner als". Somit läßt sich die zeitlich geordnete Menge der Geburten
des Jahres 2000 auf die besagte, nicht zeitlich geordnete Teilmenge der
natürlichen Zahlen abbilden, und zwar so, daß die Strukturen dieser Mengen

gleich sind, daß also diese geordneten Mengen im mathematischen Sinn
isomorph sind, denn:

(i) G sei die Menge der menschlichen Geburten des Jahres 2000, F sei

die Relation „ist zeitlich früher als". G sei durch F geordnet.
(ii) M sei die Menge der natürlichen Zahlen 1, 2, 3, usw. Diese

Menge sei endlich und habe genau so viele Elemente wie G. K sei die
Relation „ist kleiner als". M sei durch K geordnet, nicht aber durch F.

(iii) B sei eine Funktion, die G auf M eineindeutig abbildet.

Zwei beliebige Elemente aus G, etwa die Geburt x und die Geburt y, mögen
genau dann in der Relation F zueinander stehen, wenn die durch B

erzeugten Bilder von x und y, also die Zahlen B(x) und B(y), in der Re-



Zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 145

lation K zueinander stehen. Unter diesen Voraussetzungen sind die geordneten

Mengen G und M im mathematischen Sinn isomorph.
In dem genannten Beispiel hat man es mit endlichen Mengen zu tun, in

der Mathematik sind Isomorphismen gleichwohl auch für unendliche
Mengen erklärt. Bei der folgenden Anwendung des Isomorphiebegriffs auf
die „Bereiche" „Leben-auf-einmal" und „Leben-nacheinander" werde nun
angenommen, daß ein bestimmtes Leben-nacheinander ein zeitliches
Kontinuum bildet, das unbegrenzbar (interminabilis) ist und aus kleinsten,
unteilbaren „Teilen", den Lebenszuständen, besteht. Dieses Leben-
nacheinander verhalte sich zu den Lebenszuständen wie sich eine räumlich
ausgedehnte Gerade zu ihren Punkten verhält. (Daß Geraden besondere
Punktmengen sind, wird in der Mathematik üblicherweise angenommen,
wenngleich man diese Ansicht kritisieren kann.) Die Menge dieser Lebens-
zustände heiße Z. Z sei durch die Relation „ist zeitlich früher als" geordnet,
diese Relation heiße T. Das Leben-auf-einmal bestehe aus den inhaltlich
gleichen Lebenszuständen wie Z, nur sollen die Lebenszustände des Lebens-
auf-einmal als solche im Gegensatz zu Z nicht zeitlich geordnet sein. Diese
Lebenszustände bilden die Menge E. E ist durch eine von T verschiedene
Relation O geordnet, von der zunächst nichts weiter bekannt ist. Eine
Funktion A bilde Z auf E eineindeutig ab, wobei A darin bestehen soll, daß

man von der Tatsache, daß die Elemente von Z ein zeitliches Kontinuum
bilden, absieht. Das „Ergebnis" diese Absehens - die Funktionswerte von A

- sollen die Elemente von E sein. Ferner soll die durch T geordnete Menge
Z isomorph zu der durch O geordneten Menge E sein, es soll also gelten,
daß zwei beliebige Elemente aus Z, etwa der Lebenszustand x und der
Lebenszustand y, genau dann in der Relation T zueinander stehen, wenn
die durch A erzeugten Bilder von x und y, die Lebenszustände A(x) und
A(y), in der Relation O zueinander stehen. Von Interesse ist, um welche
Relation es sich bei O genau handelt. Was soll es heißen, daß Zustände des

Lebens-auf-einmal zwar nicht zeitlich geordnet, aber dennoch geordnet
sind, und zwar so, daß die durch O geordnete Menge E isomorph zu der
durch T geordneten Menge Z ist? Nun, mindestens folgendes: Ein Lebenszustand

aus dem Leben-auf-einmal ist genau dann gemäß O früher als ein
anderer Lebenszustand aus diesem Leben, wenn der dem ersten Zustand
„korrespondierende" Zustand aus dem Leben-nacheinander gemäß T früher
ist als der dem zweiten Zustand „korrespondierende" Zustand aus dem
Leben-nacheinander. Damit ist O formal bestimmt. Was besagt O aber
inhaltlich? Vielleicht ist diese Relation eine Art logische Ordnung, etwa so,
daß zwei Lebenszustände genau dann gemäß O geordnet sind, wenn das

Stattfinden des einen Zustandes das Stattfinden des anderen Zustandes
impliziert, ohne daß zwischen dem Stattfinden des einen und dem
Stattfinden des anderen Zustandes Zeit verstreicht? Das logische Verhältnis der
Implikation p —+ q setzt nicht voraus, daß p und q in einer zeitlichen
Relation zueinander stehen, und O soll ja gerade eine Relation zwischen
Zuständen sein, die zu dem Leben-auf-einmal gehören, nicht zu dem Leben-



146 Andrej Krause

nacheinander. Wenn man O so interpretiert, würde sich allerdings das

Problem ergeben, daß das Stattfinden des einen göttlichen Lebenszustandes
gleichsam hinreichend für das Stattfinden eines anderen göttlichen
Lebenszustandes ist. Dadurch könnte die Freiheit des göttlichen Lebens
beeinträchtigt sein. Außerdem wäre die so interpretierte Struktur (E; O) nicht
mehr isomorph zur Struktur (Z; T). Denn p —> q schließt nicht aus, daß q
—» p gilt, es ist also prinzipiell möglich, daß p sowohl hinreichend als auch
notwendig für q ist. Im Gegensatz dazu schließt aTb sehr wohl aus, daß bTa
gilt. Es ist nicht möglich, daß a sowohl zeitlich früher als auch zeitlich
später als b ist. T ist also, anders als asymmetrisch, wenngleich beide
Relationen immerhin transitiv sind. Somit bleibt trotz der formalen
Bestimmung von O immer noch die Frage nach dem Gehalt von O.

Aber auch wenn der Gehalt von O nach den bisherigen Überlegungen im
wesentlichen unbestimmt bleibt, so soll doch abschließend erörtert werden,
ob Leben-auf-einmal und Leben-nacheinander nicht insofern etwas
Gemeinsames haben, als der Begriff der Lebendigkeit angewendet auf Gott
und auf die Geschöpfe analog gemäß der klassischen Analogielehre ist.
Diese wurde von Cajetan exemplarisch formuliert.21 Gemäß dieser Lehre
lassen sich zunächst Univozität und Aquivozität folgendermaßen definieren:

Definition 1: Zwei Namen nj und n2 sind univok [bzw. äquivok] genau
dann, wenn gilt: der Name nj bezeichnet die Eigenschaft e1 am Ding dl5
der Name n2 bezeichnet die Eigenschaft e2 am Ding d2, die Namen nj
und n2 sind typidentisch, die Dinge dj und d2 sind verschieden und die
Eigenschaften ej und e2 sind inhaltsgleich [bzw. nicht inhaltsgleich].

In diesem Zusammenhang sei vereinbart, daß ein Name ein geschriebenes
Zeichen und somit ein physikalisches Objekt ist, das eine bestimmte Stelle
in Raum und Zeit einnimmt. Es kann vorkommen, daß zwei verschiedene
Namen die gleiche graphische Gestalt haben. Ihre Verschiedenheit ergibt
sich dann aus ihrer verschiedenen Lage in Raum und Zeit. Man kann
bestimmte Typen sprachlicher Ausdrücke und ihre Vorkommnisse auseinander

halten und sagen, daß jeder Name ein bestimmtes Vorkommnis eines
bestimmten Typs ist. Jeder Name ist also insbesondere ein Vorkommnis.
Bei der Behauptung der Gleichheit zweier Namen muß somit immer
angegeben werden, ob es sich um eine Typ- oder um eine Vorkommnisidentität
handelt. Namen, die nicht vorkommnisidentisch, sondern nur typidentisch
sind, stellen verschiedene physikalische Objekte dar. Namen, die
vorkommnisidentisch sind, sind nicht zwei, sondern ein und derselbe Name,
ein und dasselbe Vorkommnis. Zur Vereinfachung sei ferner vereinbart,

21 Vgl. zum Folgenden THOMAS De VlO CARDINALIS CAIETANUS: De nominum analogia.
In: DERS.: Scripta philosophica, ed. N. Zammit / H. Hering. Rom: Institutum Angelicuml952.
Vgl. auch die Formalisierungsversuche von BOCHENSKI, Joseph Maria: On Analogy. In: The
Thomist 11 (1948) 474-497; WEINGARTNER, Paul: 'Wissenschaftstheorie II, I. Grundlagenprobleme

der Logik und Mathematik. Stuttgart / Bad Cannstatt: frommann-holzboog 1976,
dort v.a. Kap. 3.6, u. DERS.: Analogy Among Systems. In: Dialectica 33 (1979) 355-378.



Zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes 147

daß ein Begriff univok oder äquivok genau dann ist, wenn es zwei Namen
gibt, die jeweils für diesen Begriff stehen und die jeweils univok oder äquivok

sind.
Aus Definition 1 ergibt sich, daß der Begriff „lebendig", wenn man ihn

zum einen in Bezug auf Gott und zum anderen in Bezug auf ein Geschöpf
aussagt, nicht univok, sondern äquivok ist. „Lebendig" angewendet auf
Gott meint inhaltlich etwas anderes als „lebendig" angewendet auf ein
bestimmtes Geschöpf, denn beispielsweise lebt Gott, insofern er Leben-auf-
einmal hat, kein Geschöpf lebt jedoch so. Aber ist der Begriff „lebendig" -
angewendet auf Gott und auf bestimmte Geschöpfe - nicht wenigstens
analog, also in besonderer Weise äquivok? Cajetan zufolge sind analoge
Namen immer äquivok, abgesehen von der sogenannten analogia inaequa-
litatis, die ein besonderer Fall der Univozität sein soll. Somit kann der
Begriff „lebendig" in den beiden interessierenden Fällen nicht analog im Sinne
der analogia inaequalitatis sein. Die „eigentlichen" Analogiearten sind nach
Cajetan analogia attributionis und analogia proportionalitatis.22 Die
analogia attributionis teilt er in die analogia duorum ad tertium und die
analogia unius ad alterum ein.23 Die analogia unius ad alterum hegt dann

vor, wenn ein abgeleitetes Analogat (im Fall des Gesundseins etwa eine
bestimmte Medizin) zu seinem ersten Analogat (in diesem Fall ein bestimmtes
Sinnenwesen) in Beziehung gesetzt wird. Die analogia duorum ad tertium
hegt dann vor, wenn zwei abgeleitete Analogate (im Falle des Gesundseins
eine bestimmte Medizin und eine bestimmte Gesichtsfarbe) gleichzeitig zu
ihrem ersten Analogat (zu einem bestimmte Sinnenwesen) in Beziehung
gesetzt werden. Die beiden Arten der Attributionsanalogie lassen sich wie
folgt definieren:

Definition 2: n, und n2 sind analog gemäß der analogia attributionis
unius ad alterum genau dann, wenn sie äquivok sind und wenn das eine

Ding die an ihm bezeichnete Eigenschaft nur dann haben kann, wenn
das andere Ding seine an ihm bezeichnete Eigenschaft haben kann, aber
nicht umgekehrt.

Definition 3: rq und n2 sind analog gemäß der analogia attributionis
duorum ad tertium genau dann, wenn sie äquivok sind und wenn für di
und d2 jeweils gilt, daß sie die an ihnen bezeichnete Eigenschaft nur
dann haben können, wenn das ausgezeichnete Analogat seine an ihm
bezeichnete Eigenschaft haben kann, aber nicht umgekehrt.

Der Begriff „lebendig" ist nun, wenn man ihn auf Gott und auf ein beliebiges

Geschöpf anwendet, weder analog im Sinne der analogia attributionis
unius ad alterum noch analog im Sinne der analogia attributionis duorum
ad tertium. Das wird anhand der Definitionen einsichtig, es ist jedoch mit

22 Vgl. CAJETAN: De nominum analogia c. I n. 3f. (4-6).
23 Vgl. CAJETAN: De nominum analogia c. II n. 17 (19). Cajetan beruft sich hier auf

Thomas.



148 Andrej Krause

Bezug auf Definition 2 möglicherweise nicht sofort klar, denn man könnte
die Frage stellen, ob nicht ein Geschöpf nur dann lebendig sein kann, wenn
Gott lebendig ist und ob dann nicht gerade die entscheidende Bedingung
von Definition 2 erfüllt ist. Diese Frage ist jedoch zu verneinen. Die Lebendigkeit

Gottes ist keine notwendige Bedingung für die Lebendigkeit der
Geschöpfe, vielmehr ist Gott selbst notwendige Bedingung für die
Lebendigkeit der Geschöpfe.

Wenn aber der Begriff „lebendig" angewendet auf Gott und auf ein
beliebiges Geschöpf nicht analog im Sinne der analogia attributionis ist, ist
er dann analog im Sinne der analogia proportionalitatis} Diese analogia
kann so definiert werden:

Definition 4: nx und n2 sind analog gemäß der analogia proportio-
nalitatis genau dann, wenn gilt: der Name nx bezeichnet die Eigenschaft
ex am Ding dx, der Name n2 bezeichnet die Eigenschaft e2 am Ding d2,
die Namen nx und n2 sind typidentisch, die Dinge dx und d2 sind
verschieden, die Eigenschaften ex und e2 sind nicht inhaltsgleich, aber
die Relationen zwischen ex und dx und e2 und d2 sind strukturgleich
bzw. isomorph.

Wenn also der Begriff „lebendig" angewendet auf Gott und auf ein
beliebiges Geschöpf analog gemäß der analogia proportionalitatis ist, muß die
Relation, die zwischen Gott und seiner Eigenschaft, lebendig zu sein,
besteht, isomorph sein zu der Relation, die zwischen einem beliebigen
Geschöpf und dessen Eigenschaft, lebendig zu sein, besteht. Die Lebendigkeit

Gottes muß sich demnach so zu Gott verhalten wie sich die
Lebendigkeit eines bestimmten Geschöpfes zu diesem Geschöpf verhält. Es ist
nun kaum möglich zu sagen, ob dies der Fall ist oder nicht, vielleicht ist
diese Bedingung dann erfüllt, wenn die Menge der Lebenszustände des

„Lebens-auf-einmal" isomorph zur Menge der Lebenszustände des „Lebens-
nacheinander" ist. Aber selbst wenn dies so wäre und somit „lebendig"
angewendet auf Gott und auf ein beliebiges Geschöpf analog gemäß der
analogia proportionalitatis wäre, so wäre inhaltlich nichts über die
Lebendigkeit Gottes ausgesagt. Auch die klassische Analogielehre liefert somit nur
eine formale, keine inhaltliche Bestimmung der Lebendigkeit Gottes.

Abstract
Christian theologians often say that God is immutable and eternal. This
article argues that the thesis that God is immutable is compatible with the
view that he exists in time and that his eternity - the complete and perfect
possession at once of illimitable life (Boethius) - does not imply his being
outside time as well. The meaning of "life-at-once" can be made clearer by
means of the concept of isomorphism. The article also discusses whether the

concept of "living" can be described within the classical theory of analogy.


	Überlegenheit zur Unveränderlichkeit, Ewigkeit und Zeitlichkeit Gottes

