
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Lügen als Sprachhandlung : zum Verhältnis von Sprache und Moral

Autor: Müller, Jörn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÖRN MÜLLER

Lügen als Sprachhandlung.
Zum Verhältnis von Sprache und Moral

Es gibt kaum ein Phänomen der Alltagspsychologie, das zugleich so
selbstverständlich und doch so rätselhaft ist wie die Lüge: Auf der einen
Seite zeigen neuere empirische Forschungen, dass Menschen durchschnittlich

etwa zwei Mal pro Tag lügen, so dass man annehmen kann, dass wir
alle mehr oder weniger „habituelle" Lügner sind;1 auf der anderen Seite

gehört „Lügner" bzw. „lügnerisch" anderen Studien zufolge zu den
Ausdrücken, mit denen ein Ausdruck höchster Missbilligung verbunden ist.2
Wo man allein auf Grund der Häufigkeit der Lüge erwarten sollte, dass es

sich bei ihr um eine akzeptierte Konvention menschlichen Verhaltens handelt,

stellt sie vielmehr ein in der sozialen Sphäre weitgehend stigmatisiertes
Handlungsmuster dar.

Solche Schizophrenien sind nicht nur dem Alltagsverstand zueigen,
sondern offenbaren sich auch in der wechselhaften Geschichte der Lüge als
Thema philosophischer Reflexion. Dabei stand meist die Frage nach der
moralischen Bewertung des Phänomens im Vordergrund, die seit der Antike
zu einem breiten Spektrum von Antworten geführt hat:3 Dieses bewegt sich
zwischen den beiden Polen einer rein konsequenzialistischen Betrachtung
der Lüge (von ihren realen oder intendierten Folgen her) bis zu kategorischen

Lügenverboten, für die vor allem Immanuel Kant mit seiner
berühmt-berüchtigten Spätschrift Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe

zu lügen zu nennen ist.4 In jüngster Zeit ist dabei eine zunehmende
„Rehabilitation" der Lüge gegenüber dem Kantischen Verdikt
wahrzunehmen, bei der an die Stelle der rigorosen Ablehnung der Lüge statt dessen

ein an Erasmus von Rotterdams „Lob der Torheit" gemahnendes „Lob

1 Vgl. LUKESCH, H.: Lügen und Täuschen. Eine psychologische Perspektive. In: MÜLLER,
J. / NlSSING, H.G. (Hgg.): Die Lüge. Ein Alltagsphänomen aus wissenschaftlicher Sicht. Darmstadt:

Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2007, 87-101, bes. 97 mit Verweis auf neuere
Studien zur Lügenhäufigkeit.

2 Vgl. ANDERSON, N.H.: Likeableness ratings of 555 personality-trait words. In: Journal
of personality and social psychology 9 (1968) 272-279: Unter 555 Eigenschaftsbegriffen
rangiert „aufrichtig" (sincere) an erster, „lügnerisch" (liar) an letzter Stelle der Beliebtheitsskala!

3 Für einen systematisierenden Überblick der Bewertung der Lüge in der Philosophiegeschichte

vgl. MÜLLER, J.: Lüge und Wahrhaftigkeit. Eine philosophische Besichtigung vor
dem Hintergrund der Sprechakttheorie. In: DERS. / NlSSING, H.G.: Die Lüge (Anm. 1), 27-55,
bes. 40-47.

4 Vgl. die Berliner Akademieausgabe AA) VIII, 423-430. Alle relevanten Stellungnahmen

Kants zur Lüge sind versammelt bei GEISMANN, G. / OBERER, H. (Hgg.): Kant und
das Recht der Lüge. Würzburg: Königshausen 8c Neumann 1986.



112 Jörn Müller

der Lüge" tritt.5 Der Verweis auf die weiterhin spürbare soziale Ablehnung
des Lügens wird hinsichtlich der gesellschaftlichen Omnipräsenz der Lüge
soziologisch selbst als „verlogen" entlarvt, im Hinblick auf Erkenntnisse zur
Uberlebensnotwendigkeit des Täuschens evolutionsbiologisch rehabilitiert
oder mit Blick auf die „Schönheit des Scheins" zumindest ästhetisch
relativiert.6

Eine der Fragen, die sich angesichts dieser wissenschaftlichen Rehabi-
litierungs- und Relativierungstendenzen stellt, lautet: Worin könnte die der
alltäglichen Praxis so augenfällig widersprechende soziale Ablehnung des

Phänomens gründen? Ist es der lange Schatten, den die katholische
Moraltheologie (vor allem Augustinus) und die kantische Philosophie mit ihrer
Einigkeit in der rigorosen Ablehnung der Lüge immer noch werfen? Oder
ist vielleicht doch an der Lüge „an sich", verstanden als einer
grundlegenden sprachlichen Aktivität, etwas „faul" bzw. moralisch verdächtig?

Eine erneute philosophische Annäherung an die Lüge sollte dabei an
einem elementaren, nichtsdestoweniger aber häufig vernachlässigten
Zusammenhang ansetzen: Die Klärung der Frage, wie die Lüge moralisch zu
bewerten ist, setzt erst einmal voraus, dass der Begriff der Lüge selbst
geklärt ist. Was genau tun wir aber eigentlich, wenn wir lügen? Gerade vor
dem Hintergrund des „linguistic turn" in der Philosophie des 20. Jahrhunderts

kann man erwarten, über die Lüge als sprachliche Aktivität vertiefte
Erkenntnisse zu gewinnen.7 Diese sind dann nicht bloß von hohem
sprachphilosophischen bzw. linguistischen Interesse, sondern auch im Blick auf
das Verhältnis von Sprache und Moral relevant, das sich am Fall der Lüge
brennglasartig beleuchten lässt: Erst die Verzahnung sprachlicher und
moralischer Aspekte des Lügens gibt den Blick auf die Komplexität des
Phänomens in toto frei, die sich nicht zuletzt in der oben skizzierten
Schizophrenie ausdrückt.8

5 Vgl. exemplarisch SOMMER, V.: Lob der Lüge. Täuschung und Selbstbetrug bei Tier und
Mensch. München: Dtv 1992, dem es vor allem um eine evolutionsbiologisch fundierte
Rehabilitierung der Lüge geht. Vgl. auch die kritische Auseinandersetzung mit Sommers Ansatz bei
BARUZZI, A.: Philosophie der Lüge. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1996, 1-
19.

6 Einen konzisen Literaturüberblick über neuere Arbeiten zur Lüge sowie die sich darin
abzeichnenden Impulse und Tendenzen bietet: NlSSING, H.G.: Die Lüge. Ein Alltagsphänomen

aus wissenschaftlicher Sicht. In: DERS. / MÜLLER, J. (Hgg.): Die Lüge (Anm. 1), 7-25.
7 In begriffsklärender Absicht sei vorausgeschickt, dass es im Folgenden nur um die

sogenannte „Wortlüge" gehen wird: Diese ist grundsätzlich zu unterscheiden (1) von jeder
Form von non-verbaler Täuschung bzw. Irreführung sowie (2) von einem deliberativen
Verschweigen der Wahrheit. Die Ubergänge sind hier sicher fließend, sowohl in unserer Praxis
als auch in unserem Sprachgebrauch: Ein Nicken kann ein lügnerisches „Ja" ersetzen, und
insbesondere innerhalb von engen Partnerschaften wird ein verheimlichtes bzw. verschwiegenes

Verhältnis mit einer dritten Person normalerweise einen expliziten Lügevorwurf nach
sich ziehen. Nichtsdestoweniger ist das Paradigma unseres Lügeverständnisses immer noch
die explizit sprachlich vollzogene Lüge; diese Wortlüge hat auch meist im Mittelpunkt des

philosophischen Interesses gestanden.
8 Dieses Desiderat einer wechselseitigen Beleuchtung der sprachphilosophischen und der

ethischen Perspektivierung der Lüge ist klar diagnostiziert von DlETZ, S.: Der Wert der Lüge.



Lügen als Sprachhandlung 113

Im Folgenden soll dieses Unternehmen in drei Schritten angegangen
werden: Zuerst werden kurz die klassischen Bestimmungs- bzw.
Definitionsmerkmale der Lüge erörtert, wie sie im Wesentlichen bereits von
Augustinus diskutiert worden sind (Teil I). Anschließend kommt
schwerpunktartig die Sprachphilosophie des 20. Jahrhunderts zu Wort, in der sich
eine subtile Debatte über die Lüge als sprachliche Tätigkeit rekonstruieren
lässt: Die Kontrahenten sind dabei Ludwig Wittgenstein, der die Lüge als

ein eigenständiges Sprachspiel sieht, und die beiden angelsächsischen
Sprechakttheoretiker John Langshaw Austin und John R. Searle, welche die Lüge
für einen defekten Sprechakt der Behauptung halten (Teil II). Nach der
Auslotung dieser sprachphilosophischen Kontroverse wird diese im Blick
auf ihre moralphilosophischen Implikationen ausgewertet und durch weitere

Überlegungen zum Verhältnis von Sprache und Moral im Blick auf die
Lüge ergänzt; dadurch lässt sich abschließend auch im Ansatz klären, worin
das oben beschriebene soziale Misstrauen bzw. Unbehagen gegenüber der
Lüge begründet liegt (Teil III).

I. Die klassischen Bestimmungsmerkmale der Lüge bei Augustinus

„Magna quaestio est de mendacio" heißt es programmatisch bei Augustinus
- frei übersetzt: die Lüge ist ein weites Feld.9 Deshalb hat Augustinus
diesem Phänomen gleich zwei eigene Traktate gewidmet: Über die Lüge (De
mendacio) und Gegen die Lüge (Contra mendacium).10 Im Rahmen dieser
Texte setzt er sich u.a. mit drei bis heute gängigen Bestimmungs- bzw.
Definitionsmerkmalen der Lüge auseinander:

(A) Unwahrheit der Aussage (enuntiatio falsa)
(B) Unwahrhaftigkeit des Sprechers (locutio contra mentem)
(C) Täuschungsabsicht des Sprechers (intentio fallendi)

Am Leitfaden dieser drei Bestimmungen sollen nachfolgend einige
Differenzierungen vorgenommen werden, die den etwas ungenauen Sprachgebrauch
über die Lüge präzisieren.

(A) Nicht zuletzt auf Grund des Gegensatzes von Wahrheit und Lüge
scheint es naheliegend, die Lüge als eine Artikulation der Unwahrheit zu
fassen: Wer lügt, sagt nicht die Wahrheit. Fasst man Wahrheit im Sinne der
im Alltagsbewusstsein immer noch dominant verankerten Korrespondenz-

Über das Verhältnis von Sprache und Moral. Paderborn: Mentis-Verlag 2002, die
konsequenterweise in einem ersten Teil die Sprachhandlung des Lügens diskutiert und sich im
Anschluss daran in einem zweiten Teil der Problematik der moralischen Bewertung zuwendet.
Der Lektüre dieser für die Thematik absolut grundlegenden Studie schulden die nachfolgenden

Ausführungen einiges, auch wenn ich im Ergebnis zu nahezu diametral entgegengesetzten

Resultaten kommen werde; vgl. unten, Teil III.
9 AUGUSTINUS: De mendacio, 1.
10 Vgl. AUGUSTINUS: De mendacio. Ed. J. Zycha CSEL 41). Prag: 1900, 411-466;

Contra mendacium. Ed. J. Zycha CSEL 41). Prag: 1900, 467-528. Beide Texte sind in
deutscher Übersetzung von P. Keseling versammelt in: Aurelius Augustinus. Die Lüge und
Gegen die Lüge. Würzburg: Augustinus-Verlag 1953.



114 Jörn Müller

theorie, heißt das: Er (oder sie) behauptet sprachlich das Vorliegen von
außersprachlichen Sachverhalten, die nicht in der behaupteten Weise
existieren. Sprache und Wirklichkeit stimmen schlicht nicht überein.

Doch es wird schnell deutlich, dass damit der Begriff der Lüge zumindest

unterbestimmt ist, denn auf diese Weise ist das Phänomen der Lüge
nicht hinreichend vom Irrtum unterschieden: Wer sich subjektiv irrt und
diesen Irrtum in Lorm einer Feststellung äußert, behauptet ja ebenfalls
etwas objektiv Falsches, ohne dass man ihn deshalb der Lüge bezichtigen
würde, wie Augustinus in De mendacio zu Recht betont.11 Eine Ungeschie-
denheit von Irrtum und Lüge findet sich auf sprachlicher Ebene hingegen
im altgriechischen Begriff des pseûdos, der letztlich beides meint; und so
nimmt es nicht Wunder, dass die griechische Philosophie zur begrifflichen
Klärung des Phänomens der Lüge kaum Nennenswertes beigetragen hat.12
Erst die in der lateinischen Sprache vorliegende Differenzierung von error
(Irrtum) und mendacium (Lüge) wird der Abgrenzung des Phänomenbereichs

zumindest im äußerlichen Sinne gerecht. Eine Lüge ist jedenfalls
nicht bloß eine falsche Aussage (enuntiatio falsa) und der Mangel an Wahrheit

ist auf keinen Fall ein hinreichendes Bestimmungsmerkmal für die
Lüge.

(B) Der geeignete Gegenbegriff zur Lüge ist deshalb offenbar nicht die
auf objektive Sachverhalte abhebende Wahrheit, sondern die auf der Ebene
des Subjekts anzusiedelnde Wahrhaftigkeit. Lüge ist Ausdruck der Unwahr-
haftigkeit des Sprechers: Wer lügt, sagt absichtlich nicht das, was er wirklich

denkt bzw. meint. Die sich in der Lüge zeigende Diskrepanz ist also
nicht eine zwischen Sprache und äußerem Sachverhalt, sondern eine
zwischen verbalem Ausdruck und innerer Gesinnung:13

„Demgemäß lügt derjenige, der etwas anderes, als was er im Herzen trägt,
durch Worte oder beliebige sonstige Zeichen zum Ausdruck bringt. Daher
spricht man auch von einem doppelten Herzen bei einem Lügner, das heißt:
von einem doppelten Gedanken (cogitatio), einmal an das, was wahr ist, wie
er weiß oder meint, ohne es auszusprechen, und zweitens an das, was er statt
dessen ausspricht, obwohl er weiß oder meint, dass es falsch ist."14

11 Vgl. De mendacio, 3: „Man kann demnach den, der Unwahres als wahr verkündet,
jedoch in der Meinung, es sei wahr, als einen Irrenden und Voreiligen bezeichnen; einen Lügner

jedoch nennt man ihn zu Unrecht."
12 Man vergleiche exemplarisch die Ausführungen zum Terminus pseûdos im „Begriffslexikon"

von ARISTOTELES: Metaphysik V, 29, wo es primär um die Differenz der Unwahrheit
von Aussagen und der Unwahrhaftigkeit von Personen in ihren Äußerungen geht: Ein
formaler Begriff der Lüge in Abgrenzung vom Irrtum wird jedoch gerade nicht erarbeitet.

13 Vgl. AUGUSTINUS: De mendacio, 3: „[Qjuapropter ille mentitur, qui aliud habet in
animo et aliud verbis vel quibuslibet significationibus enuntiat. Unde etiam duplex cor dicitur
esse mentientis, id est duplex cogitatio."

14 AUGUSTINUS: De mendacio, 3.



Lügen als Sprachhandlung 115

Wer lügt, trägt etwas anderes im Geist bzw. im Herzen als auf der Zunge,15
er vollzieht eine locutio contra mentem. Diese innere Doppelsinnigkeit des

Lügens kann nun durchaus in kompletter Ablösung von der Frage
betrachtet werden, ob das Gesagte mit der Wirklichkeit übereinstimmt oder
nicht, also ob es im objektiven Sinne wahr oder falsch ist. Findet man etwa
heraus, dass man von jemand anderem nach dessen Kenntnisstand absichtlich

fehlinformiert wurde, würde man ihn auch dann einen Lügner schelten,
wenn sich herausstellt, dass er zufällig und sozusagen wider Willen die
Wahrheit gesagt hat. Augustinus hält darum eine Lüge für gegeben, wenn
jemand etwas anderes sagt, als er denkt, so dass die äußere Falschheit hier
gar nicht mehr als Definitionsmerkmal der Lüge ins Spiel kommt: „Nach
seiner inneren Gesinnung, nicht nach der Wahrheit oder Unwahrheit des

Sachverhalts selbst muss man ja beurteilen, ob einer lügt oder nicht lügt."16
Dies legt nahe, dass das Sagen der Unwahrheit nicht nur kein hinreichendes,

sondern noch nicht einmal ein notwendiges Moment des Lügens
bildet.17 Diese von Augustinus gezogene Schlussfolgerung wird allerdings im
Rahmen der sprachakttheoretischen Überlegungen von Teil II noch einmal
näher zu prüfen und letztlich auch zu qualifizieren sein. Augustinus lenkt
unser Augenmerk aber darüber heraus auf ein weiteres Bestimmungsmerkmal:

(C) Die Täuschungsabsicht (intentio fallendi): „Die Lüge ist doch eine
falsche Äußerung mit dem Willen zu täuschen."18 Wer lügt, will den
Belogenen also immer täuschen. Lügen ist nun kein Erfolgsverb im Sinne
Gilbert Ryles, so dass man etwa nur dann gelogen hat, wenn die Täuschung
auch de facto gelingt. Offensichtlich hat dieser Umstand einige spätere
Autoren in der augustinischen Tradition, wie etwa Thomas von Aquin, dazu
geführt, das Täuschungsmoment lediglich als einen zur eigentlichen Lüge
extern hinzutretenden Aspekt zu klassifizieren und nur die locutio contra
mentem für ein Definitionsmerkmal im strengen Sinne zu halten.19 Augus-

15 Vgl. das noch bis zu Kant hin immer wieder zitierte Sallust-Wort: „Aliud lingua
promptum, aliud pectore inclusum gerere" (Catilina 10, 5).

16 AUGUSTINUS: De mendacio, 3: „[E]x animi enim sui sententia, non ex rerum ipsarum
veritate vel falsitate mentiens aut non mentiens iudicandus est."

17 Vgl. BARNES, J.A.: A Pack of Lies. Towards a Sociology of Lying. Cambridge:
Cambridge University Press 1994, 12: ,,[L]ies can consist of either true or false statements." BOK,
S.: Lügen. Vom täglichen Zwang zur Unaufrichtigkeit. Reinbek: Rowohlt 1980, und FALKENBERG,

G.: Lügen. Grundzüge einer Theorie sprachlicher Täuschung. Tübingen: M. Niemeyer
1982, plädieren deshalb auch für eine vollständige Trennung der Lüge von der epistemischen
Wahrheitsproblematik.

18 AUGUSTINUS: Contra mendacium, 26: „Mendacium est quippe falsa significatio cum
voluntate fallendi." Vgl. auch Augustinus' Enchiridion ad Laurentianum VII, 22: „Omnis
autem qui mentitur, contra id quod animo sentit loquitur, voluntate fallendi." Zur intentio
fallendi als konstitutivem Moment der Lüge vgl. auch De mendacio 5, De vera religione I, 33,
61, sowie De doctrina Christiana I, 36, 40.

19 Vgl. THOMAS VON Aquin: Summa Theologiae II-II q.110 a.l, resp.: „Sed tarnen ratio
mendacii sumitur a formali falsitate: ex hoc scilicet quod aliquis habet voluntatem falsum
enuntiandi. Unde et mendacium nominatur ex eo quod contra mentem dicitur. [...] Quod



116 Jörn Müller

tinus selbst sah hingegen zumindest die Täuschungsa£>s/c/;f als konstitutives
Element für den Sprachakt der Lüge an.20 Hier scheint mir Augustinus tiefer

geblickt zu haben als viele seiner Nachfolger,21 denn nicht jede locutio
contra mentem, also jeder verbale Ausdruck des Gegenteils von dem, was
man eigentlich glaubt bzw. für wahr hält, bildet für sich betrachtet schon
eine Lüge. Das nahe liegende Gegenbeispiel ist die ironische Äußerung, die

ja eben darauf beruht, dass man das Gegenteil dessen sagt, was man eigentlich

meint.22 Was die Ironie von der Lüge unterscheidet, ist aber gerade das

fehlende Moment der Täuschungsabsicht: Wer sich ironisch äußert, gibt
meist durch entsprechende Signale (Übertreibung, sprachlicher Gestus,
begleitende Mimik) zu erkennen, dass er das wörtlich Gesagte in dieser Form
nicht ernst meint.23 Hier liegt also eine locutio contra mentem vor, aber
eben keine Lüge, weil genau das fehlt, was die sprachliche Äußerung erst
zur Lüge machen würde: die Prätention auf Wahrheit des Gesprochenen
bzw. auf Wahrhaftigkeit des Sprechers.24 Kurzum: Erst durch die Verschleierung

der Differenz von Sagen und Meinen, also durch eine Täuschungsabsicht,

wird aus der locutio contra mentem eine Lüge.
Umgekehrt gilt es aber auch festzuhalten, dass die Täuschungsabsicht

allein eine sprachliche Äußerung noch nicht zu einer lügnerischen macht.
Nehmen wir folgenden Fall:25 Ein Kaufmann warnt seinen ärgsten
Handelskonkurrenten davor, dass der Weg A in die Nachbarstadt von Räubern

autem aliquis intendat falsitatem in opinione alterius constituere fallendo ipsum, non pertinet
ad speciem mendacii, sed ad quandam perfectionem ipsius." Vgl. auch STh II-II q. 110 ad

3m: ,,[C]upiditas fallendi pertinet ad perfectionem mendacii, non autem ad speciem ipsius:
sicut nec aliquis effectus pertinet ad speciem suae causae."

20 Contra: MÜLLER, G.: Die Wahrhaftigkeitspflicht und die Problematik der Lüge
Freiburger theologische Studien 78). Freiburg: Herder 264, der meint, es bleibe bei Augustinus

tendenziell unentschieden, ob die Täuschungsabsicht ein Definitionselement der Lüge ist.
21 Die Mehrheit der katholischen Moraltheologen ist Thomas gefolgt; vgl. aber auch die

tabellarische Übersicht bei MÜLLER: Die Wahrhaftigkeitspflicht (Anm. 20), 319f., die eine
Vielzahl von Autoren ausweist, welche die Täuschungsabsicht als Wesenselement der Lüge
betrachten. Zur Entwicklung im Anschluss an Augustinus vgl. STONE, M.: In the Shadow of
Augustine. The Scholastic Debate on Lying from Robert Grosseteste to Gabriel Biel. In:
AERTSEN, J.A / PlCKAVÉ, M. (Hgg.): „Herbst des Mittelalters"? Fragen zur Bewertung des 14.

und 15. Jahrhunderts Miscellanea Mediaevalia 31). Berlin: De Gruyter 2004, 277-317.
22 Vgl. zum Folgenden auch WEINRICH, H.: Linguistik der Lüge. München: C.H. Beck

«2000, 62-69.
23 In diesem Sinne klammert schon AUGUSTINUS: De mendacio, 2, Scherze wie folgt aus

der Betrachtung der Lüge aus: „Sehen wir von den Scherzen ab, die man niemals für Lügen
gehalten hat! Allzu deutlich lassen ja Ton und Stimmung schon des Scherzenden wahre
Meinung erkennen, wobei eine Täuschung keinesfalls vorliegt, mag auch die Unwahrheit gesagt
werden."

24 Kant hat dies klar erkannt: „Nicht jede Unwahrheit ist Lüge, sondern wenn man sich
äußerlich declariret, daß man dem andern seinen Sinn wolle zu verstehn geben." (Vorlesungen
über Moralphilosophie [Collins], AA XXVII, 448). Dementsprechend zitiert er auch zustimmend

eine klassische Definition: „Mendacium est si quis mentem suam significare velle
declarare alterum in errorem inducit." (Vorlesungen über Moralphilosophie [Powalski], AA
XXVII 231).

25 Vgl. für dieses Beispiel: AUGUSTINUS: De mendacio, 4.



Lügen als Sprachhandlung 117

belagert wird, während die alternative Route B sicher sei. Diese Aussage ist
seines Wissens richtig (d.h. er vollzieht keine locutio contra mentem), aber

er tut diese Äußerung doch in trügerischer Absicht: Er geht nämlich davon

aus, dass der Konkurrent trotz dieser Warnung gerade den von Räuber
belagerten Weg A nehmen wird, eben weil er der Äußerung seines Rivalen
misstraut und das Gegenteil annimmt (dass in Wirklichkeit B belagert sei).
Der Überfallene Kaufmann wird dann zwar später die Täuschungsabsicht,
die hinter der Äußerung seines Widersachers stand, erkennen, aber den
Vorwurf der Wortlüge kann er nicht erheben: Der Konkurrent war
wahrhaftig, wenn auch mit maliziöser Intention.

Als Ergebnis dieser an Augustinus orientierten Analyse bleibt also

vorläufig festzuhalten, dass die Lüge als sprachlicher Akt nur durch die
Kombination der beiden Bestimmungsmerkmale (B) und (C), also durch die

Unwahrhaftigkeit des Sprechers in seiner Äußerung und durch die
Täuschungsabsicht, hinreichend charakterisierbar ist. Was fügen nun die
modernen sprachphilosophischen Erwägungen dieser Bestimmung der Lüge
hinzu?

II. Die Lüge nach dem „linguistic turn"

1. Die Lüge als eigenständiges Sprachspiel zweiter Ordnung (Wittgenstein)

In den Philosophischen Untersuchungen Wittgensteins findet sich folgende
Überlegung: „Sind wir vielleicht voreilig in der Annahme, dass das Lächeln
des Säuglings nicht Verstellung ist? - Und auf welcher Erfahrung beruht
unsere Annahme? (Das Lügen ist ein Sprachspiel, das gelernt sein will, wie
jedes andere)."26 Zum Verständnis dieser Stelle gilt es erst einmal, ihre
Position in den Philosophischen Untersuchungen zu lokalisieren: Sie findet
sich im sog. „Privatsprachenargument", in dem Wittgenstein den Nachweis
führt, dass es so etwas wie eine private Sprache, die man solipsistisch
erfindet bzw. verwendet, nicht geben kann: Sprache beruht immer auf einer
sozialen Praxis. Dies ist verknüpft mit einer grundlegenden Kritik am
privilegierten epistemischen Zugang des Sprechers zu seinen privaten
Empfindungen. Auch andere können in einer gewissen Weise wissen, was
ich fühle oder denke; so kann man es z.B. im Normalfall jemandem
ansehen, dass er schwere Schmerzen hat. Dass aber die Erkennbarkeit des

Fremdpsychischen, also der Innenwelt anderer, Grenzen hat, zeigt gerade
das Faktum der Lüge: Der Möglichkeit, die Gefühle und Gedanken des
Anderen zu erkennen, entspricht spiegelbildlich seine Fähigkeit, sie zu verbergen.

Die Lüge ist für Wittgenstein also in erster Linie ein Fall von Verstellung:

Durch mein Sprachverhalten versuche ich gerade, mein Inneres vor
dem Anderen zu verbergen. Die Möglichkeit, dies zu bewirken, ist aber
nichts Naturgegebenes, sondern eine erlernte Fähigkeit, und zwar nach
Wittgenstein eine spezifisch menschliche: „Ein Kind muss viel lernen, ehe

26 WITTGENSTEIN, L.: Philosophische Untersuchungen, § 249.



118 Jörn Müller

es sich verstellen kann (Ein Hund kann nicht heucheln, aber er kann auch
nicht aufrichtig sein)."27 Einen Hund kann man nach Wittgenstein
vielleicht so abrichten, dass er bei bestimmten Gelegenheiten wie im Schmerz
aufheult, ohne dass er doch welchen hat, „aber zum eigentlichen Heucheln
fehlte diesem Benehmen immer noch die richtige Umgebung."28 An anderer
Stelle verdeutlicht Wittgenstein, was er hier mit „Umgebung" meint: „Eine
Lüge hat eine besondere Umgebung. Es gibt da vor allem ein Motiv. Eine
Veranlassung. Das Bewusstsein des Lügens ist von der Kategorie des Be-
wusstseins der Absicht."29 Mit der Lüge ist also eine bestimmte Form von
Intentionalität verknüpft, im Minimalsinne einer mit dem Lügen verfolgten
Absicht. Also kann man den drei von Augustinus diskutierten Bestimmungsmerkmalen

noch ein viertes hinzufügen: den Zweck, der mit der Lüge
verfolgt wird. Die Realisierung dieses Zwecks involviert auf jeden Fall eine
Täuschung bzw. eine Verstellung, aber die eigentliche Absicht geht nicht
auf die Täuschung an sich, sondern auf ein durch sie zu realisierendes Ziel.
Zu unterscheiden sind also eine allgemeine Täuschungsabsicht, die im
Moment des „Verstellens" bei Wittgenstein zum Ausdruck kommt, und eine
darüber hinaus gehende, auf einen weiteren Zweck gerichtete Absicht.

Was hat es nun damit auf sich, dass Wittgenstein das Lügen als ein
„Sprachspiel" bezeichnet? In § 23 der Philosophischen Untersuchungen breitet

Wittgenstein eine breite Palette an Sprachspielen aus, zu denen u.a.
folgende Aktivitäten zählen: Befehlen, Beschreiben, Berichten, Theater spielen,

Rätsel raten, einen Witz erzählen, Bitten, Danken, Fluchen, Grüßen,
Beten, und vieles mehr. Die Unabgeschlossenheit dieser Liste hat System,
denn es geht Wittgenstein darum, dass es für all das, was wir Zeichen,
Wörter oder Sätze nennen, unzählige verschiedene Arten der Verwendung
gibt, die sich auch ständig verändern. Die Werkzeuge der Sprache erfüllen
viele Zwecke, und die Bedeutung von Wörtern und Sätzen liegt nicht in
einem semantischen Ideenkosmos fest, sondern richtet sich nach der Umgebung

des Sprachspiels: „Meaning is use".30 Mit der Äußerung „Morgen ist
wieder Dienstag" kann eine Ehefrau gegenüber ihrem Mann entweder
etwas feststellen (nämlich, dass am nächsten Tag Dienstag ist) oder aber
auch eine Aufforderung an ihn richten (z.B. den Abfall für die immer am
Dienstagmorgen erfolgende Müllabfuhr rechtzeitig am vorherigen Abend
am Straßenrand zu platzieren). In einem Fall spielt sie das Sprachspiel des

Feststellens, im anderen Fall das des Aufforderns.
Nun hat jedes Spiel Regeln, und Wittgensteins Sprachspiele machen da

keine Ausnahme.31 Welche Regeln für das Sprachspiel des Lügens
anzunehmen sind, wird bei Wittgenstein zwar nirgendwo explizit erläutert;

27 WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, Teil II, 577.
28 WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, § 250.
29 WITTGENSTEIN: Bemerkungen über die Philosophie der Psychologie. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1982, §§ 780f.
30 Vgl. WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, § 43.
31 Vgl. WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, §§ 53f.



Lügen als Sprachhandlung 119

jüngst hat jedoch Simone Dietz einen gehaltvollen Vorschlag dafür vorgelegt,

wie man das Sprachspiel der Lüge bei Wittgenstein adäquat
rekonstruieren kann.32 Die Grundidee besteht darin, dass es sich um ein Sprachspiel

zweiter Ordnung handelt, also um eines, das ein anderes primäres
Sprachspiel voraussetzt: Bei Letztgenanntem kann es sich nur um die
Behauptung handeln, insofern Wittgenstein in der Tradition Gottlob Freges
das Lügen als eine Äußerung mit behauptender Kraft ansieht.33 Der Lügner
muss also zum einen die konstitutiven Regeln der Behauptung befolgen, auf
die ich im nächsten Teil im Anschluss an Searle noch näher eingehen werde;

hinzu kommen aber quasi spiegelbildlich auf der Handlungsebene des

sekundären Sprachspiels entsprechende Regeln des Lügens.34 Am Beispiel
demonstriert: Auf der ersten Ebene des Sprachspiels der Behauptung erhebt
der Sprecher den Anspruch, dass seine Äußerung wahr ist, während er sich
auf der zweiten Ebene ein widersprechendes Wissen zuschreibt.
Wittgenstein reformuliert die klassische locutio contra mentem dabei wie folgt:
„Daher [...] die Idee, dass man lügen kann, indem man laut das eine und
leise das andere sagt - und was man laut sagt, ist hier die Lüge."35 Wittgenstein

ersetzt damit den traditionellen Gegensatz von behauptender Äußerung

und innerem Wissen bzw. Glauben durch die Differenz zwischen
einem laut gesprochenen und einem heimlich gedachten Satz.36 Der Akt des

Lügens ist somit daran geknüpft, dass er die Regeln des Sprachspiels der
Behauptung zwar äußerlich erfüllt, aber innerlich in charakteristischer Wiese

transformiert. Dies setzt allerdings voraus, dass das Sprachspiel erster
Ordnung (also der Behauptung) bereits beherrscht wird bzw. erlernt worden

ist, bevor sich der Mensch das Sprachspiel zweiter Ordnung (also die
Lüge) aneignen kann. Lügen ist somit eine sekundäre Fähigkeit, die auf
dem primären Vermögen zum Behaupten aufruht.

Was hier zusätzlich erlernt werden muss, ist nach Wittgenstein nicht
zuletzt die Fähigkeit zur Verstellung, d.h. zur Verdeckung der Differenz
von gesprochener und gedachter Sprache und zur Verschleierung der
sekundären Absichten, die man mit dem Sprachspiel der Lüge verfolgt.
Wittgenstein meint nämlich durchaus, dass es auch für Lügen und

32 Vgl. DlETZ, S.: Der Wert der Lüge (Anm. 8), 38-52. Einige Ausführungen zum
Verständnis der Lüge bei Wittgenstein bietet auch FALKENBERG, G.: Lying and Truthfulness. In:
HALLER, R. / Grassl, W. (Hgg.): Language. Logic and Philosophy. Proceedings of the Fourth
International Wittgenstein Symposium. Wien: Hölder-Pichler-Tempsky 1980, 328-332.

33 Vgl. FREGE, G.: Nachgelassene Schriften. Hamburg: Felix Meiner Verlag 1969, 252:
„Wenn jemand mit behauptender Kraft etwas sagt, wovon er weiß, dass es falsch ist, so
lügt er." Vgl. auch DERS.: Funktion, Begriff, Bedeutung. Göttingen: Vandenhoeck Sc

Ruprecht 1962, 37.
34 Einen Vorschlag für fünf konstitutive Regeln des Lügens bietet DlETZ: Der Wert der

Lüge (Anm. 8), 92-94.
35 WITTGENSTEIN: Vortrag über Ethik und andere kleine Schriften. Hg. von J. SCHULTE.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, 70.
36 Vgl. in diesem Sinne auch die linguistische Bestimmung der Lüge als „duplex oratio"

bei WEINRICH: Linguistik der Lüge (Anm. 22), 62: „Ein gesagter Satz verbirgt einen
ungesagten Satz, der von diesem um das Assertionsmorphem abweicht."



120 Jörn Müller

verwandte Täuschungshandlungen charakteristische Verhaltensmuster gebe,
durch die man sie als solche erkennen kann (als Beispiel wäre etwa an das

Erröten zu denken); diese korrespondieren letztlich den spezifischen
Erlebnissen, Empfindungen und Gefühlen, die der Sprecher beim Lügen hat
(wie z.B. der Scham).37 Ebenso wie bestimmte äußere Indizien (etwa ein
verzerrtes Gesicht) anzeigen, dass jemand Schmerzen hat, gibt es nach
Wittgenstein auch wahrnehmbare Symptome für das Lügen: Die Verstellung hat
„ihre eigenen äußeren Zeichen".38 Das klingt im ersten Moment zwar nach
der etwas naiv-märchenhaften Pinocchio-Idee, dass dem Lügner immer eine

lange Nase wächst, aber auf nichts anderem beruhen z.B. Tests mit
Lügendetektoren, welche anhand körperlicher Symptome die innere Spannung
des Befragten messen.39 Wittgenstein geht es dabei nicht um die genaue
psycho-physiologische Erscheinungsform solcher Indizien der Lüge,
sondern darum, dass man diese so weit wie möglich verdecken muss, um mit
seiner Täuschung Aussicht auf Erfolg zu haben. Ebenso wie man die
externe Äußerung von Schmerzen mehr oder minder erfolgreich unterdrücken
kann, kann man auch die Symptome des Lügens mehr oder minder effizient
verhüllen.40 Das ist kein reiner Psychologismus, sondern gehört nach
Wittgenstein zum Erlernen des Sprachspiels der Lüge, insofern dieses eine Ver-
deckung des Umstands beinhaltet, dass man dieses Sprachspiel gerade
spielt. In der Terminologie von S. Dietz gesprochen ist die Lüge darum ein
verdecktes Sprachspiel zweiter Ordnung.41

Die sprachphilosophische Pointe bei Wittgenstein ist dabei, dass die
Lüge nicht als eine einsame Abkehr von der gesellschaftlich etablierten Praxis

des wahrhaftigen Behauptens verstanden wird, sondern als ein
eigenständiges Sprachspiel, das auch eigene Regeln besitzt, die man beim Lügen
befolgt. Insofern Sprachspiele bei Wittgenstein in der sozialen Praxis (bzw.
in dem, was er die „Lebensform" nennt) wurzeln, ist Lügen damit eine

sprachliche Fähigkeit, die wir erlernen wie jede andere, also wie das

Fragen, Bitten, Befehlen usw. Genau an diesen Punkten setzt die Kritik der
späteren angelsächsischen Sprechakttheorie an.

37 Zu den „charakteristischen Gefühlen des Lügens" vgl. WITTGENSTEIN: Bemerkungen
über die Philosophie der Psychologie, § 735, sowie FALKENBERG: Lügen (Anm. 17), 122, mit
weiteren Nachweisen.

38 WITTGENSTEIN: Letzte Schriften über die Philosophie der Psychologie. Das Innere und
das Äußere. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 59. Vgl. hierzu auch VOSSENKUHL, W.: Ludwig
Wittgenstein. München: C.H. Beck 1995, 246-251.

39 Psychologische Erkenntnisse zur Lügendetektion in Wissenschaft und Alltag präsentiert
LUKESCH, H: Erkennbarkeit der Lüge. Alltagstheorien und empirische Befunde. In: MAYER, M.
(Hg.): Kulturen der Lüge. Köln: Böhlau 2003, 121-149.

40 Zur Maskierung von Lüge- und Täuschungsmerkmalen vgl. LUKESCH: Lügen und
Täuschen (Anm. 1), 92-95.

41 Vgl. DlETZ: Der Wert der Lüge (Anm. 8), 114, die im Anschluss an ihre Wittgenstein-
Rekonstruktion folgenden eigenen Definitionsvorschlag für „Lüge" unterbreitet: „Eine Lüge
ist eine Behauptung, die mit der heimlichen Absicht zur Unwahrheit geäußert wird und die als

nicht-deklarierte Handlung zweiter Ordnung verdeckten sekundären Absichten dient."



Lügen als Sprachhandlung 121

2. Die Lüge als defekter Sprechakt (J.L. Austin und J.R. Searle)

In eine Diskussion zum logischen Status fiktionaler Äußerungen flechtet
John R. Searle nahezu en passant folgende Kritik an Wittgenstein ein:

„Ich glaube, Wittgenstein hatte Unrecht, als er sagte, Lügen sei ein Sprachspiel,

das gelernt sein will wie jedes andere. Das ist wohl falsch, weil Lügen
darin besteht, gegen eine der regulativen Regeln für den Vollzug von Sprechakten

zu verstoßen, und jede regulative Regel beinhaltet jedenfalls schon den

Begriff des Verstoßes. Da durch die Regel festgelegt ist, was einen Verstoß
ausmacht, ist es nicht notwendig, erst zu lernen, der Regel zu folgen, und
dann die gesonderte Praxis der Regelverletzung zu lernen."42

Diese Kritik setzt voraus, dass Wittgenstein mit Sprachspiel dasselbe meint,
wie Searle mit Sprechakt, was vielleicht problematischer ist, als Searle
denkt.43 Aber unabhängig davon müssen wir, um den Kern dieser Kritik zu
verstehen und Searles eigene Auffassung zur Lüge zu profilieren, erst einmal

verdeutlichen, was ein „speech act" überhaupt ist.
Die so genannte speech act theory, die von John L. Austin begründet

und von John R. Searle fortgeführt wurde, betrachtet Sprache vor allem unter

performativem Aspekt, also als Handlung.44 Dass man in einigen Fällen
dadurch eine Handlung vollzieht, dass man etwas sagt, lässt sich am
Beispiel der Eheschließung demonstrieren: Durch das beiderseitige Sprechen
einer Formel à la: „Ja, ich will" wird der Bund fürs Leben überhaupt erst
konstituiert. Die Sprachhandlung schafft somit eine institutionelle
Tatsache. Austin und Searle wollten mit ihrer Betonung des performativen
Aspekts von Sprache vor allem vom Aussagesatz, der unter der Differenz
von wahr und falsch steht, als klassischem Paradigma der Sprachanalyse
abrücken. Im Zuge ihrer Untersuchungen stießen sie dabei nicht nur auf
eine Vielzahl von Handlungen, die durch Sprechakte vollzogen werden
können (wie etwa das Versprechen, das Drohen, das Befehlen, etc.),
sondern auch darauf, dass viele scheinbar konstative, d.h. feststellende
Äußerungen in Wirklichkeit performativ sind, insofern sie eine Funktion haben,
die letztlich über den Wahrheitsgehalt der Aussage hinausweist: Der Satz:
„Es ist stickig in diesem Zimmer" zielt meist nicht auf eine Bewertung unter
der wahr-falsch-Differenz, sondern auf eine Öffnung der Fenster ab, und

42 SEARLE, J.R: Ausdruck und Bedeutung. Untersuchungen zur Sprachakttheorie. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 21990, 89.

43 So kritisiert Searle vor dem Hintergrund der von ihm präsentierten Taxonomie der
illokutionären Akte auch Wittgensteins „kriterienlose" Vielfalt von Sprachspielen: „Der
wichtigste Schluss aus all dem ist: Anders als Wittgenstein [...] und viele andere behauptet
haben, gibt es nicht unendlich oder unbestimmt viele Sprachspiele bzw.
Sprachverwendungen. [...] Wenn wir den illokutionären Witz als Grundbegriff der Klassifikation von
Sprechakten akzeptieren, dann gibt es nur sehr wenige grundlegende Sachen, die man mit
Sprache machen kann." (Ausdruck und Bedeutung, 50).

44 Vgl. zum Folgenden die grundlegenden Ausführungen von: AUSTIN, J.L.: Zur Theorie
der Sprechakte. (How to do things with words). Stuttgart: Reclam 21979; SEARLE, J.R.:
Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 31988.



122 Jörn Müller

stellt einen indirekten Sprechakt der Aufforderung dar. Letztlich läuft die
Analyse von Austin und Searle sogar darauf hinaus, dass auch genuine
Feststellungen bzw. Behauptungen letztlich nichts anderes sind als eine mögliche

Form von Sprechakten unter vielen, die bestimmten Regeln folgen.
Hier liegt dann das Analogon der speech acts zu Wittgensteins
Sprachspielen, die ebenfalls als regelgeleitetes Sprachverhalten verstanden werden.

Lügen fallen nun sprechakttheoretisch unter Sprachhandlungen des
Feststellens oder Behauptens, aber sie sind Fälle eines defekten Sprechaktes.45
Weshalb dies so ist, wird deutlich, wenn man sich die von Searle für die
Ausführung eines Sprechakts des Typs „Behaupten / Feststellen" formulierten

Regeln ansieht (mit: S Sprecher, H Hörer):46
(a) Regeln des propositionalen Gehalts: Jede Proposition p.
(b) Einleitungsregeln: 1.) S hat Beweismittel (Gründe usw.) für die Wahrheit

von p. 2.) Es ist sowohl für S als auch für H nicht offensichtlich, dass H
p weiß.

(c) Regeln der Aufrichtigkeit: S glaubt p.
(d) Wesentliche Regel: Gilt als eine Versicherung des Inhalts, dass p eine

wirkliche Sachlage darstellt.
Gegen welche dieser Regeln verstößt nun der Lügner beim Vollzug eines

defekten Sprechakts des Feststellens bzw. Behauptens? Hier sind zwei
Szenarien denkbar:

(1) Der Sprecher verstößt gegen die Einleitungsregel, indem er keine
echten Gründe für seine Behauptung hat. In diesem Sinne hat Kant einmal
festgestellt, dass eine Lüge auch dann vorliegt, „wenn man etwas für gewiß
ausgiebt, wovon man sich doch bewußt ist subjectiv ungewiß zu sein."47
Der Sprecher hat in diesem Fall keine für ihn selbst hinreichenden Beweismittel

dafür, dass p und nicht das Gegenteil, also ~p, zutrifft, simuliert
aber durch den Sprechakt der Behauptung eine entsprechende Gewissheit
bzw. den eigenen Besitz überzeugender Gründe. Wer sagt: „Ich bin mir
sicher, dass p", obwohl er sich alles andere als sicher ist, lügt also. Dies
kann man nicht nur als Verstoß gegen die Einleitungsregeln verbuchen,
sondern auch als Verletzung der „Regel der Aufrichtigkeit": Die Behauptung

ist dann nicht auf eine äußere Sachlage zu beziehen, sondern auf einen
inneren psychologischen Sachverhalt, nämlich den bewussten epistemischen
Status des Sprechers im Blick auf p: Dieser wird wissentlich falsch dargestellt.

(2) Indem er etwas für wahr ausgibt, was er selbst nicht für wahr hält,
verstößt der Lügner auf jeden Fall gegen die Aufrichtigkeitsregel: Er selbst

glaubt eben gerade nicht, dass p, sondern dass ~p zutrifft. Wer etwas
behauptet, impliziert damit aber grundsätzlich, dass er selbst an das Vorliegen

45 Vgl. AUSTIN: Zur Theorie der Sprechakte, 59 u. 71.
46 Vgl. SEARLE: Sprechakte, 100. Vgl. auch DERS.: Ausdruck und Bedeutung, 84.
47 KANT: Verkündigung des nahen Abschlusses eines Tractats zum ewigen Frieden in der

Philosophie, AA VIII, 422.



Lügen als Sprachhandlung 123

des Sachverhalts glaubt. Genau aus diesem Umstand lässt sich eine von G.E.
Moore entdeckte Paradoxic erläutern, nämlich dass man irgendwie schlecht

sagen kann: „Es regnet; aber ich glaube nicht, dass es regnet." Dies stellt
zwar im strikten Sinne keinen semantischen Widerspruch dar, aber die
Sprechaktanalyse zeigt, dass eine Äußerung dieser Form letztlich eine
verunglückte Sprachhandlung darstellt.48 Man spricht hier auch von der für
Sprechakte generell gültigen „Regel der pragmatischen Selbstreferenz", der
zu Folge die Äußerungen eines Sprechers einen konsistenten Zusammenhang

formen müssen, wenn er als zurechnungsfähiger Autor seiner
Sprachhandlungen gelten will: Der Sprecher in Moores Paradox verletzt
diese Regel, insofern er zugleich etwas behauptet und sich von seiner
Behauptung sogleich wieder distanziert.49

Nach Searle bedingt also im Wesentlichen der Verstoß gegen die
Aufrichtigkeitsbedingung, dass der Sprechakt defekt bzw. missglückt ist. Nun
hat schon Austin eine grundlegende Unterscheidung von zwei Arten des

„Missglückens" getroffen:50 Die eine Form ist der Fehlschlag, bei welchem
der Akt gar nicht zustande kommt. Äußert z.B. ein heiratswilliges Paar die
Worte „Ja, ich will" unter einer Brücke vor einem Landstreicher (statt vor
einem Standesbeamten), missglückt der Akt der Eheschließung wegen des

Fehlens geeigneter institutioneller Voraussetzungen, d.h. der Sprechakt
schlägt komplett fehl und die Ehe ist eben gerade nicht geschlossen. Nicht
jedes Verunglücken impliziert allerdings, dass damit auch die entsprechende
Handlung nicht vollzogen wurde. Ein instruktives Beispiel ist das Versprechen:

Wer etwas verspricht, ohne ernsthaft die Absicht zu haben, das

Versprechen zu halten, hat zwar einen „verunglückten" Sprechakt produziert,
da die Institution des Versprechens gerade auf der Aufrichtigkeit des

Sprechers aufbaut - die Aufrichtigkeitsregel lautet hier: S hat die Absicht, p
zu tun, also sein Versprechen einzuhalten54; dies ändert aber letztlich nichts
daran, dass er de facto ein Versprechen gegeben hat, auf das sich der
Adressat auch berufen kann.52 Hier kann man also nicht von einem
„Fehlschlag" sprechen, sondern muss von einer zweiten Form des Missglückens
ausgehen, nämlich von einem „Missbrauch", der den Akt des Versprechens
aber nicht annulliert.

Ubertragen auf die Lüge bedeutet dies, dass der Defekt des Sprechakts,
der Verstoß gegen die Aufrichtigkeitsregel, diesen nicht aufhebt, also keinen

Fehlschlag produziert: Wer lügt, stellt immer auch eine Behauptung
auf, wenn auch eine unwahrhaftige. Es liegt im Falle der Lüge deshalb auch
keine Schein- oder Pseudobehauptung vor, wie etwa beim Schauspieler, der

48 Vgl. zu dieser Auflösung von Moores Paradox: SEARLE: Sprechakte, 107, vor allem
Anm. 9.

49 Vgl. hierzu auch DlETZ: Der Wert der Lüge (Anm. 8), 93f.
50 Vgl. AUSTIN: Zur Theorie der Sprechakte, 38f.
51 Vgl. SEARLE: Sprechakte, 92f.
52 Eine elaborierte Analyse des Versprechens als Sprechakt liefert SEARLE: Sprechakte,

Kap. 3. Besonders relevant sind seine Ausführungen zum unaufrichtigen Versprechen, 95f.



124 Jörn Müller

auf der Bühne sagt: „Ich bin der König von Frankreich." Die Erfüllung der
Aufrichtigkeitsbedingung kann dann aber keine konstitutive Regel des

Sprechakts der Behauptung sein, denn die Verletzung einer konstitutiven
Regel würde den Sprechakt zum Fehlschlag, mithin null und nichtig
machen. Searle spricht deshalb im Falle der Lüge auch im obigen Zitat nur von
einer „regulativen Regel", gegen die verstoßen werde. Gegen Searles Analyse

ist verschiedentlich der Vorwurf erhoben worden, dass er nicht so
recht angeben könne, worin denn nun eigentlich der Defekt der Behauptung

im Falle der Lüge bestehe bzw. dass er nicht zu einer überzeugenden
Formulierung der Aufrichtigkeitsbedingung als regulativer Regel
vorgedrungen sei.53 Bezeichnenderweise hat er die involvierte Aufrichtigkeitsbedingung

in späteren Arbeiten noch einmal reformuliert, und zwar wie
folgt: „Die Ernsthaftigkeitsregel: Der Sprecher legt sich auf die
Uberzeugung fest, dass die zum Ausdruck gebrachte Proposition wahr ist."54

Was ist mit dieser Reformulierung intendiert? Die Grundidee ist, dass

Sprechakte Unaufrichtigkeit grundsätzlich nur insoweit zulassen, als sie als

Ausdruck eines psychischen Zustands des Sprechers gelten.55 Im Falle des

unaufrichtigen Versprechens wird eine Flandlungsintention vorgetäuscht,
die nicht besteht; im Falle der Lüge als missbrauchter Feststellung ist der
springende Punkt, dass eine Uberzeugung vorgegaukelt wird, die so beim
Sprecher eben nicht existiert. Eine Feststellung gilt zwar primär als

Versicherung, dass ein äußerer Sachverhalt besteht (das ist die sogenannte
„wesentliche Regel" des Feststellens56), aber sie schließt eben auch den
Ausdruck des entsprechenden Glaubens seitens des Sprechers ein. Wer lügt,
möchte also grundsätzlich dem Hörer suggerieren, dass er, der Sprecher, an
die Wahrheit des behaupteten Sachverhaltes glaubt.

Hier kommt im Übrigen, wenn auch an etwas unerwarteter Stelle, doch
wieder der Wahrheitsbezug in die Analyse des Lügens hinein: Die Lüge
involviert nämlich auf diese Weise immer eine unwahre Aussage (eine enun-
tiatio falsa im Sinne der Ausführungen von Teil I) über einen psychologischen

Sachverhalt, nämlich den Glauben des Sprechers an das Gesagte; es

53 Vgl. FALKENBERG: Lügen (Anm. 17), 100; DlETZ: Der Wert der Lüge (Anm. 8), 89. Zur
kritischen Auseinandersetzung mit Searles Aufrichtigkeitsbedingung vgl. auch Falkenberg,
G.: Searle on Sincerety. In: BURKHARDT, A. (Hg.): Speech Acts, Meaning and Intentions.
Critical Approaches to the Philosophy ofJohn R. Searle. Berlin: De Gruyter 1990, 129-146.

54 SEARLE: Ausdruck und Bedeutung, 84.
55 Vgl. SEARLE: Sprechakte, 107: „In den Fällen, in denen durch die Aufrichtigkeitsbedingung

ein psychischer Zustand zum Ausdruck gebracht wird, gilt der Vollzug des Aktes
als Zum-Ausdruck-Bringen jenes Zustandes. Dieses Gesetz gilt unabhängig davon, ob der Akt
aufrichtig oder unaufrichtig vollzogen wird, d.h. unabhängig davon, ob der betreffende
psychische Zustand bei dem Sprecher wirklich vorliegt. So gelten Behaupten, Versichern,
Aussagen (dass p) als Ausdruck des Glaubens (dass p). [...] Die Umkehrung des ersten Gesetzes
besteht darin, dass nur dann, wenn der Akt als der Ausdruck eines psychischen Zustandes gilt,
Unaufrichtigkeit möglich ist. Man kann zum Beispiel nicht unaufrichtig grüßen oder taufen,
wohl aber etwas unaufrichtig aussagen oder versprechen." (Kursivierungen im Original). Vgl.
auch Ausdruck und Bedeutung, 21.

56 Vgl. SEARLE: Sprechakte, 100.



Lügen als Sprachhandlung 125

ist ja falsch, dass der Sprecher diesen Glauben bzw. diese Überzeugung, die

er sich im Rahmen des Behauptungsaktes selbst zuschreibt, tatsächlich hat.
In diesem Sinne ist Wahrhaftigkeit in der Tat ein spezieller Fall von Wahrheit,57

aber der springende Punkt der unwahren Selbstzuschreibung ist
meines Erachtens letztlich ein anderer: Indem der Sprecher seinen
Gesprächspartner glauben machen möchte, dass er (der Sprecher) den
Sachverhalt für wahr hält, möchte er ihn vor allem irreführen. Diese Irreführung
dient ihrerseits einem weiteren Zweck, nämlich den Hörer dazu zu bringen,
dass er dem behaupteten Sachverhalt zustimmt bzw. ihn selbst glaubt.
Gabriel Falkenberg hat diese doppelte bzw. kombinierte Täuschungsabsicht
des Lügners wie folgt beschrieben: „A hat X geäußert mit der Intention, in
B die Überzeugung hervorzurufen, dass p, und zwar u.a. dadurch, dass B die
Überzeugung gewinnt, dass A selbst die Überzeugung hat, dass p."58

Hier zeigt sich, dass die Lüge in der Terminologie der Sprechakttheorie
nicht nur eine illokutionäre, sondern auch eine perlokutionäre Dimension
besitzt, die im Moment der Irreführung des Hörers besteht.59 Nun kann die
Lüge natürlich begrifflich nicht von ihrem perlokutionären Gelingen abhängen:

Eine Lüge bleibt eine Lüge, auch wenn sie der Adressat nicht glaubt,
also die Irreführung faktisch fehlschlägt. Aber die Ausrichtung des

gesamten Sprechakts auf seine perlokutionäre Funktion der Erzeugung eines
falschen Glaubens ist beim Lügen wie auch bei vielen anderen Sprechakten
(etwa: warnen - von etwas abbringen) meines Erachtens wesenhaft.60 Folgt
man der intentionalen Semantik (H.P. Grice u.a.), liegt hier eine Symmetrie
zwischen der aufrichtigen Feststellung bzw. Behauptung und der Lüge als

ihrem Missbrauch vor: Beide zielen letztlich darauf ab, dass der Adressat
etwas glauben soll,61 wobei die Lüge eben auf die Erzeugung eines irrigen
Glaubens beim Hörer abstellt. Die lügnerische Täuschung über den objektiven

Sachverhalt wird also durch die Irreführung über den psychologischen
Zustand des Sprechers angestrebt. Hier kommt ebenso wie bei Wittgenstein,

wenn auch in anderer Form, zum Vorschein, dass die von Augustinus
so betonte intentio fallendi, die Täuschungsabsicht, nichts dem Sprechakt
der Lüge Externes ist, sondern sozusagen schon in ihn „eingebaut" ist.

57 Dies wird etwa von DlETZ, S.: Die Kunst des Lügens. Eine sprachliche Fähigkeit und ihr
moralischer Wert. Reinbek: Rowohlt 2003, 82, betont.

58 FALKENBERG: Lügen (Anm. 17), 85 (Hervorhebung von mir).
59 „Irreführen" ist nach AUSTIN: Zur Theorie der Sprechakte, 126, ein perlokutionärer

Akt. Zur Unterscheidung von lokutionärem, illokutionärem und perlokutionärem Akt vgl.
AUSTIN: Zur Theorie der Sprechakte, 112-125.

60 In diesem Sinne weist etwa SEARLE: Sprechakte, 113, darauf hin, dass sich bestimmte
Illokutionen unter dem Gesichtspunkt des beabsichtigten perlokutionären Effekts bestimmen
lassen.

61 AUSTIN: Zur Theorie der Sprechakte, 158, hingegen meint, dass das Feststellen im
Gegensatz zum Überreden oder Überzeugen nicht wesenhaft auf eine bestimmte (perlokutionäre)
Wirkung beim Hörer abzielt. Unter Zugrundelegung dieses Verständnisses könnte man die
Lüge nicht nur als eine missbrauchte Illokution, sondern auch als eine als Illokution getarnte
Perlokution konzeptualisieren, sofern man Illokution und Perlokution nicht als verschiedene
Handlungsaspekte, sondern als verschiedene Handlungstypen auffasst.



126 Jörn Müller

Die Sprechaktanalyse bestreitet somit die Wittgenstein'sche Konzep-
tualisierung der Lüge als eigenes Sprachspiel, insofern sie das Lügen eben
nicht als eigenen Sprechakt versteht: Der Lügner befolgt keine zusätzlichen
Regeln, sondern er missbraucht einfach den Sprechakt der Behauptung zur
Irreführung des Hörers; er verstößt gegen eine im sozialen Sprachgebrauch
fundierte Konvention der wahrhaftigen Behauptung, ohne dabei einem
anderweitig festgelegten Handlungsmuster (etwa im Sinne eines Sprachspiels
zweiter Ordnung) zu folgen, das erst erlernt werden müsste.

Diese Konzeptualisierung der Lüge als defekter Sprechakt ist ihrerseits
alles andere als unumstritten;62 so fasst etwa G. Falkenberg mit kritischer
Bezugnahme auf Searle die Lüge sprechakttheoretisch als „Behauptungsakt
unter der zusätzlichen Bedingung, dass der Behauptende unwahrhaftig
ist".63 Anstatt diese sprachphilosophische Debatte nun noch weiter auszuloten

oder gar „autoritativ" zu entscheiden, möchte ich jedoch im Folgenden

direkt ihren möglichen moralphilosophischen Implikationen näher
nachgehen.

III. Zur moralischen Relevanz sprachphilosophischer Überlegungen

Das Phänomen der Lüge ist nicht zuletzt deshalb philosophisch besonders

reizvoll, da es Anlass bietet, grundlegend über das Verhältnis von Sprache
und Moral nachzudenken: Inwiefern sind in unserer Sprachpraxis
bestimmte moralische Vorstellungen notwendig involviert? Gibt es verpflichtende

Normen des Sprachgebrauchs, deren Missachtung ein genuin
moralisches Vergehen konstituiert? Im konkreten Fall gesprochen: Ist
Wahrhaftigkeit eine präskriptive Regel des Sprachgebrauchs, so dass jeder Verstoß

dagegen unweigerlich moralischer Zensur unterliegt? Die Lüge
entpuppt sich bei näherem Hinsehen als ein nachhaltiger Lackmustest für die
Verzahnung von sprachphilosophischen und ethischen Fragestellungen.

Welche Relevanz besitzt nun die primär sprachphilosophische Frage, ob
die Lüge ein eigenständiges Sprachspiel mit eigenen Regeln (Wittgenstein)
oder ein missbrauchter Sprechakt der Behauptung, also ein bloßer
Regelverstoß (Searle) ist, mit Blick auf die moralische Bewertung des Phänomens?

Dies zeigt ein Blick in eine 2002 erschienene Monographie mit dem

programmatischen Titel Der Wert der Lüge von Simone Dietz: Die Verfasserin

verwirft explizit die Konzeptualisierung der Lüge als missbrauchter
Behauptung durch Austin und Searle, weil damit einer moralisch-normativen

Aufladung der Sprache in toto das Wort geredet werde. Die
Konzeption Wittgensteins hält sie hingegen für einen neutralen sprachphilosophischen

Theorierahmen, in dem sich die Lüge ohne moralische
Konnotationen beschreiben lasse. Die Intention, die hinter dieser Bevorzugung

62 Zur Kritik an Searles Konzeptualisierung der Lüge als defekter Sprechakt der
Behauptung vgl. WUNDERLICH, D.: Studien zur Sprechakttheorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1976, 254-256.

63 FALKENBERG: Lügen (Anm. 17), 99.



Lügen als Sprachhandlung 127

von Wittgenstein gegenüber der Sprechakttheorie steht, ist dabei nichts
Geringeres als eine Ehrenrettung der Lüge als eines in sich betrachtet moralisch

neutralen Sprechakts:

„Denn ,die Lüge an sich' ist ein zu ungenau bestimmter sprachlicher Akt, um
moralisch bewertet werden zu können. Erst unter Berücksichtigung der jeweiligen

Sprechereinstellung, der Beziehung zwischen Sprecher und Adressaten
und der jeweiligen Umstände lässt sich eine Bewertung begründen."64

Letztlich hängt die moralische Qualität der Lüge nach der Einschätzung von
Dietz nur von den mit ihr verfolgten Zwecken ab, und deshalb ist das

Lügen eine zu erlernende Kunst bzw. Fähigkeit wie das Klavierspielen. Eine
zweite Monographie aus ihrer Feder trägt dementsprechend den Titel: Die
Kunst des Lügens. Eine sprachliche Fähigkeit und ihr moralischer Wert.65
Damit reiht sie sich indirekt in eine Traditionslinie ein, welche die Lüge in
toto vor der sich an die katholische Moraltheologie sowie an Kant
anschließenden moralischen Stigmatisierung zu bewahren versucht, und nur
bestimmte Formen der Lüge - paradigmatisch meist die Schadenslüge - für
problematisch hält: Nicht die Lüge an sich sei ein moralisches Skandalon,
sondern bestimmte mit ihr verfolgte Ziele bzw. aus ihr resultierende
Folgen;66 deshalb wird eine teleologische, d.h. an den jeweils intendierten
Zwecken orientierte Betrachtung jeder Lüge im Einzelfall angemahnt.

Ich halte diese Position aus zwei verschiedenen Gründen für
problematisch:

(1) Meines Erachtens kann man anhand der vorherigen sprachphilosophischen

Analysen zeigen, dass schon am Sprechakt der „Lüge an sich", also

unter Absehung von allen weiteren sekundären Zwecken, die damit verfolgt
werden, einige moralisch kritikwürdige Elemente halten.

(2) Darüber hinaus lässt sich auch die Frage problematisieren, ob die
zweifelsfrei vorhandene sprachphilosophische Differenz der beiden Positionen

von Wittgenstein und Searle wirklich notwendig zu so diametral
entgegengesetzten moralischen Einschätzungen des Phänomens führen muss,
wie Simone Dietz es insinuiert.

Zuerst einmal ist darauf hinzuweisen, dass in beiden Modellen, dem

Wittgensteins wie auch dem Searles, die Lüge eine Art parasitäres Phäno-

64 DIETZ: Der Wert der Lüge (Anm. 8), 24.
65 Vgl. Anm. 57; bes. S. 13: „Gerade weil das Lügen unterschiedlichen Zwecken dienen

kann, spricht vieles dafür, es an sich als eine moralisch neutrale Handlung aufzufassen, die
erst im Hinblick auf ihre weiter reichende Absicht zu bewerten ist. Aus dieser Perspektive ist
das Lügen eine ebenso allgemeine und unbestimmte Handlung wie das Weglaufen oder Werfen,

auch wenn es andere und vielleicht spezialisiertere Fähigkeiten erfordert: Es ist eine
Kunst in einem weiten Sinne des Wortes [...]."

66 Vgl. in diesem Sinne auch Nietzsches Einschätzung: „Die Menschen fliehen dabei das

Betrogenwerden nicht so sehr als das Beschädigtwerden durch Betrug: sie hassen, auch auf
dieser Stufe, im Grunde nicht die Täuschung, sondern die schlimmen, feindseligen Folgen
gewisser Gattungen von Täuschungen." (Über Wahrheit und Lüge im außermoralischen Sinne.
In: Werke in drei Bänden. Bd. 3. Hg. von K. Schlechta. München: Hanser Verlag 81977, 309-
322, hier: 311).



128 Jörn Müller

men ist, das einen gesunden (und d.h. sprachlich weiterhin funktionierenden)

Wirt in Gestalt des Sprechakts der Behauptung voraussetzt. Auch
bei Wittgenstein ruht in der Rekonstruktion von Dietz die Lüge als Sprachspiel

zweiter Ordnung notwendig auf dem erster Ordnung auf, insofern sie
als Behauptung „ausgegeben wird".67 Dass ein sekundäres Sprachspiel per
definitionem ein primäres voraussetzt, muss dabei nicht immer als „parasitär"

im negativen bzw. destruktiven Sinne verstanden werden: Die Ironie
und die fiktionale Rede sind ja ebenfalls Sprechakte zweiter Ordnung, welche

auf der Behauptung aufruhen, ohne sie zugleich zu unterminieren. Der
Unterschied zur Lüge besteht allerdings darin, dass sie offen praktizierte
Formen des sekundären Sprachgebrauchs sind, d.h. dass alle Beteiligten sich
darüber im Klaren sind, welches Sprachspiel gerade gespielt wird. Die
conditio sine qua non der Lüge ist hingegen gerade, dass es sich um ein Sprachspiel

handelt, das vom Lügenden verdeckt gespielt wird, d.h. ohne Kenntnis
oder gar Einwilligung der Anderen. Gerade deshalb stellt die Lüge, im
Gegensatz zum fiktionalen Sprachgebrauch in Literatur und Theater, auch
keine sozial anerkannte Konvention dar.68 Das erfolgreiche Lügen ist damit
aber zugleich daran geknüpft, dass das Sprachspiel des Behauptens weiterhin

in Kraft ist, dass also der Wirt weiterhin floriert. Nähme hingegen die

parasitäre Lüge überhand, würde das Sprachspiel des Behauptens letztlich
Gefahr laufen, gänzlich ausgehöhlt zu werden. Diesen Zusammenhang hat
Wittgenstein selbst wie folgt formuliert:

„Und verhielten sich die Dinge ganz anders, als sie sich tatsächlich verhalten
[...]; würde, was Regel ist, Ausnahme und was Ausnahme, zur Regel; oder
würden beide zu Erscheinungen von ungefähr gleicher Häufigkeit - so
verlören unsere normalen Sprachspiele damit ihren Witz. - Die Prozedur, ein Stück
Käse auf die Waage zu legen und nach dem Ausschlag der Waage den Preis zu
bestimmen, verlöre ihren Witz, wenn es häufiger vorkäme, dass solche Stücke
ohne offenbare Ursache plötzlich anwüchsen, oder einschrumpften."69

Verlöre das Sprachspiel der Behauptung seinen Witz und würde auf diese
Weise ruiniert, ginge die Lüge gleich mit unter: Ohne Wirt kann kein
Parasit überleben.70

Diese Überlegung lässt insgesamt Zweifel daran aufkommen, ob die
Lüge als Sprachspiel verallgemeinerbar ist. Kant hat dies nachhaltig
verneint: Würde man die Lüge zum Gesetz machen, wäre die Maxime
selbstwidersprüchlich und damit im Gegensatz zur so genannten Naturgesetzformel

des Kategorischen Imperativs stehend: „Denn es kann nicht mit der
Allgemeinheit eines Naturgesetzes bestehen, Aussagen für beweisend und

67 Vgl. DIETZ: Der Wert der Lüge (Anm. 8), 94.
68 Zu diesem Unterschied vgl. SEARLE: Ausdruck und Bedeutung, 88-90.
69 WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, § 142.
70 Vgl. WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen. Teil II, 573: „Und .falsche Züge'

kann es nur als Ausnahme geben. Denn würde, was wir jetzt so nennen, die Regel, so wäre
damit das Spiel aufgehoben, in dem sie falsche Züge sind."



Lügen als Sprachhandlung 129

dennoch als vorsätzlich unwahr gelten zu lassen."71 Die in diesem Punkt an
Kant anknüpfende Diskursethik von Habermas sieht aus diesen und
anderen Gründen in der Lüge letztlich einen performativen Selbstwiderspruch

des Akteurs;72 Karl-Otto Apel geht sogar so weit, die Lüge als

„Pervertierungsform aller nur denkbaren Sprechakte"73 zu brandmarken.
Dies schießt sicher etwas über das Ziel hinaus, aber die Problematik der
fehlenden Verallgemeinerbarkeit der Lüge verweist eindeutig auf ihre
begrenzte Brauchbarkeit als durchgängige Kommunikationsform: Lügen ist
nicht nur de facto keine soziale Konvention, sondern sie taugt auch nicht
dazu. Aus diesem Grund kann sie nicht an die Stelle der von David Lewis
postulierten „Wahrhaftigkeitskonvention" treten, derzufolge wir fast immer
versuchen, die Äußerung von unwahren Sätzen zu vermeiden.74 Wer lügt,
verletzt auf jeden Fall die von der intentionalen Semantik herausgearbeiteten

Konversationsmaximen kooperativer Gesprächsführung,75 und wenn
diese Verletzung ständig geschieht, wird die kooperative Gesprächsführung
eben aufgegeben - womit aber zugleich der Lüge der sprachliche und
soziale Nährboden entzogen wird. Die in jüngeren Publikationen zum Teil
nahezu emphatisch propagierten „Kulturen der Lüge"76 sind deshalb
vielleicht doch eher intellektuelle Treibhausprodukte: Eine reale Gesellschaft
von permanent Lügenden ist nicht wirklich denkbar, während ein Staat der
absolut Wahrhaftigen diesem Verdikt nicht per se unterliegt - auch wenn
man ihn auf Erden kaum finden dürfte.

Die Problematik der „Lüge an sich" liegt jedoch nicht nur darin, dass sie
als locutio contra mentem nicht als allgemeine Kommunikationsform bzw.
als Konvention dienen kann, weil sie in konsequenter Anwendung
selbstzerstörerisch ist. Damit ist nämlich im strengen Sinne des Wortes noch
nicht die Ebene der moralischen Bewertung der Lüge erreicht - zumindest,
wenn man nicht im Stile Kants und der Diskursethik die Universalisier-
barkeit zum alleinigen oder primären Kriterium zur Beurteilung von
Handlungsformen machen möchte. Ein in ethischer Perspektivik gewichtiger

Punkt ist allerdings die erarbeitete Inhärenz des täuschenden Moments
im lügnerischen Sprechakt, das ja explizit von Wittgenstein ebenso wie von
der späteren Sprechakttheorie anerkannt wird: Die von Augustinus betonte

71 KANT: Kritik der praktischen Vernunft, AA V, 44.
72 Vgl. HABERMAS, J.: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1983, 97-101.
73 Apel, K.-O.: Sprechakttheorie und transzendentale Sprachpragmatik zur Frage ethischer

Normen. In: DERS. (Hg.): Sprachpragmatik und Philosophie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1982,
10-173, hier: 113.

74 Vgl. hierzu: LEWIS, D.: Konventionen. Stuttgart: De Gruyter 1975, 18Of.
75 Vgl. zu diesen Maximen: GRICE, H.P.: Logic and conversation. In: COLE, P. / MORGAN,

J.L. (Hgg.): Syntax and Semantics. Vol. 3. Speech acts. New York: Academic Press 1975,
41-58.

76 So der Name eines interdisziplinären Graduiertenkollegs, das 2001 an der Universität
Regensburg eingerichtet wurde. Vgl. auch den Sammelband von MAYER, M. (Hg.): Kulturen
der Lüge. Köln: Böhlau 2003.



130 Jörn Müller

intentio fallendi, die versuchte Irreführung des Hörers in Bezug auf den

subjektiven Glauben des Sprechers und in Bezug auf den behaupteten
objektiven Sachverhalt, ist ein Wesenselement der Lüge als Sprachspiel bzw.
Sprechakt! Die versuchte Täuschung tritt somit nicht zur locutio contra
mentem äußerlich hinzu (wie etwa der mit der Lüge verfolgte externe
Zweck), sondern folgt stringent aus der Analyse des Behauptens unter der
Bedingung der Lüge, wie auch G. Falkenberg als Resultat seiner linguistischen

Analyse der Lüge betont: „Die Absicht zu täuschen ist demnach
nicht, wie vielfach angenommen wird, eine eigene Intention neben
derjenigen, die hinter der Behauptung steckt [...]. Die Täuschungsabsicht gehört
zum Wesen der Lüge."77

Dieses aktinhärente Moment der Täuschung ist nun in besonderem
Maße dazu geeignet, um das Vertrauen in die Wahrhaftigkeit (bzw.
Glaubwürdigkeit) des Lügners so weit zu untergraben, dass er gegebenenfalls
nicht mehr als kooperativer Gesprächspartner wahrgenommen wird,
sondern dem bekannten Verdikt anheimfällt: „Wer einmal lügt, dem glaubt
man nicht ...". Auch in dieser Hinsicht erweist sich die Lüge somit als ein
Sprechakt, der die sozialen Grundlagen seiner erfolgreichen Ausübung
letztlich selbst unterminiert.78 Zwar beruhen nicht alle sozialen
Beziehungen auf Vertrauen, so dass etwa jede Lüge einen Vertrauensbruch im
starken Sinne des Wortes insinuieren würde, aber viele Binnenbeziehungen
(wie etwa Familie, Freundeskreis und ähnliche) sind de facto „starke"
Vertrauensverhältnisse. Innerhalb solcher Konstellationen fällt dann die

negative Bewertung der Lüge gerade deshalb häufig recht kategorisch aus,
weil sie eben immer ein Moment der Täuschung mit sich bringt.

Wer nun im Duktus von Nietzsche fragt: „Ja, aber wollen die Menschen
denn nicht betrogen werden?",79 dem ist zu antworten: Nur im Variété, im
Theater oder andernorts, wo sie sich in irgendeiner Weise damit
einverstanden erklärt haben. Die in die „Lüge an sich" eingebaute Täuschungs-

77 FALKENBERG: Lügen (Anm. 17), 117f. Dietz hingegen lässt die intentio fallendi bewusst

aus ihrer Begriffsbestimmung der Lüge (vgl. oben, Anm. 41) heraus, obwohl sie zugleich
einräumt, dass „[die] einzige Konstante in der Beziehung zwischen Lügner und Belogenen [...]
die auf den Adressaten der Äußerung gerichtete Täuschungsabsicht des Lügners" ist (Der Wert
der Lüge, 200); ihr Fazit zum Sprechakt des Lügens beginnt ebenfalls mit der
programmatischen Feststellung: „Das Lügen ist eine bestimmte Form der aktiven Täuschung" (Der
Wert der Lüge, 106), womit meines Erachtens die Täuschungsabsicht als Wesens- oder
Definitionselement der Lüge zumindest als ein genus proximum im Sinne der klassischen
Definitionslehre involviert sein sollte.

78 Zur Lüge als Untergrabung des Vertrauens vgl. AUGUSTINUS: De mendacio 13 u. 17,
Contra mendacium 7, sowie THOMAS VON AQUIN: Summa Theologiae II-II q.109 a.3, ad Im:
„[Q]uia homo est animal sociale, naturaliter unus homo debet alteri id sine quo societas
humana conservari non posset. Non autem possent homines ad invicem convivere nisi sibi in-
vicem crederent, tamquam sibi invicem veritatem manifestantibus."

79 Vgl. NIETZSCHE: Über Wahrheit und Lüge (Anm. 66), 320: „Der Mensch selbst aber
hat einen unbesiegbaren Hang, sich täuschen zu lassen, und ist wie bezaubert vor Glück,
wenn der Rhapsode ihm epische Märchen wie wahr erzählt oder der Schauspieler im Schauspiel

den König noch königlicher agiert, als ihn die Wirklichkeit zeigt."



Lügen als Sprachhandlung 131

absieht stellt hingegen einen verschleierten bzw. nicht-deklarierten Angriff
auf die Autonomie bzw. Selbstbestimmung des Hörers dar, denn letztlich
entscheidet bei noch so wohl gemeinten oder barmherzigen Lügen der

Lügner darüber, wie viel Wahrheit der andere noch verträgt. Insofern die
Sprechhandlung der Lüge als Versuch der Herbeiführung eines falschen
Glaubens oder als Verhinderung des Erreichens einer zutreffenden Kenntnis
beim Belogenen interpretiert wird, ist damit, wie schon H. Grotius
herausgearbeitet hat,80 ein elementarer Angriff auf die Urteilsfreiheit des anderen
gegeben. Damit wird der Belogene zwar nicht notwendig instrumentalisiert
- wie Kant meinte81 -, aber er wird letztlich in seinem Status als autonomes
Subjekt und somit als Person zumindest in Frage gestellt. Man kann
versuchen, dem Lügner hier eine goldene Brücke zu bauen, indem man z.B.
bei wohlwollenden Lügen aus Menschlichkeit (etwa im ärztlichen Munde)
darauf verweist, dass der Betroffene zwar nicht faktisch dem Belogen-Wer-
den zugestimmt hat, aber dass er ihm vernünftigerweise hätte zustimmen
können. Doch der Grat zwischen Fürsorge und Bevormundung (bzw.
Entmündigung) ist hier ein sehr schmaler, und seine einseitige Bestimmung
durch den Lügner hinterlässt immer einen unangenehmen Nachgeschmack:
Indem der Lügner den anderen zum Gegenstand einer Täuschung zu
machen versucht, ignoriert er bewusst den Anspruch der Person auf eine für
sie praktisch (d.h. für die Lebensorientierung und -gestaltung) relevante
Wahrheit, aus der sie selbst in unbehinderter Verwirklichung ihrer
Autonomie ihre Schlussfolgerungen ziehen und ihre Entscheidungen
ableiten könnte.

Gerade in der intentio fallendi als aktinhärentem Moment liegt deshalb
ein moralisch fragwürdiges Moment der Lüge; folgerichtig siedelt Augustinus

den schuldhaften Charakter der Lüge auch explizit genau hier an:
„Die Schuld des Lügners aber besteht in der Absicht zu täuschen bei der
Aussprache seiner Gedanken, einerlei, ob er wirklich seinen Mitmenschen
täuscht [...] oder ob die Täuschung nicht zustande kommt."82 Dies gilt
letztlich unabhängig von den realen wie auch von den intendierten
Zwecken und Folgen des Lügens, die hingegen in der Deutung der Lüge als
moralisch „neutralem" Sprachspiel bei Dietz zum einzigen Bewertungskriterium

des Sprechakts werden.

80 Vgl. GROTIUS, H.: De iure belli ac pacis. Ed. W. Schätzel. Tübingen: Mohr Siebeck
1950, 428.

81 Vgl. KANT: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, AA IV, 429f. Kant sieht im
Übrigen beim Lügner vor allem eine Verletzung seiner eigenen personalen Würde; zur Lüge
als Verletzung der Wahrhaftigkeit als einer Pflicht gegen sich selbst vgl. Metaphysik der
Sitten, AA VI, 429-431. Kant liefert in seinem Œuvre verschiedene Begründungen für sein
Lügenverbot; vgl. die kritisch intendierte Rekonstruktion bei DIETZ, S.: Immanuel Kants
Begründungen des Lügenverbots. In: LEONHARDT, R. / RÖSEL, M. (Hgg.): Dürfen wir lügen?
Beiträge zu einem aktuellen Thema. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2002, 91-115.

82 Vgl. AUGUSTINUS: De mendacio 3: ,,[C]ulpa vero mentientis est in enuntiando animo
suo fallendi cupiditas."



132 Jörn Müller

Die „Lüge an sich" ist als Sprechakt aufgrund ihrer inhärenten
Täuschungsstruktur und des damit verbundenen Angriffs auf die Urteilsfreiheit
und Autonomie des anderen sozusagen erst einmal mit einem negativen
moralischen Vorzeichen versehen. Dieses kann eventuell in der jeweiligen
einzelnen Situation durch benevolente oder moralisch konsensfähige
Absichten des Lügners, die besonderen Umstände des Falls sowie andere
ethisch relevante Faktoren getilgt werden, aber grundsätzlich gilt: Während
es nicht per se moralisch legitimationsbedürftig ist, die Wahrheit zu sagen
bzw. wahrhaftig zu sein, steht die Lüge an sich in dieser Hinsicht erst einmal

unter einer sittlichen Unwertsvermutung.
Hier scheint mir im Übrigen eine bis zu einem gewissen Punkt tragfähige

Analogie mit der moralischen Einschätzung der Gewalt und ihres
Gebrauchs gegeben zu sein:83 Ebenso wie die Lüge ist auch Gewalt „an sich"
für viele verschiedenartige Zwecke einsetzbar, und die endgültige moralische

Bewertung wird sich natürlich in jedem einzelnen Fall danach zu
richten haben, wie man den Zweck und die Verhältnismäßigkeit der Mittel
beurteilt. Trotzdem steht die Anwendung von Gewalt gerade in der
Moderne berechtigter Weise unter besonders hohem Legitimationsdruck: „Gewalt

an sich" ist eben der Gegenstand einer prima facie negativen
moralischen Bewertung, weil sie grundsätzlich die versuchte physische
Beeinträchtigung oder gar Schädigung anderer involviert (so wie die Lüge den
Versuch ihrer Täuschung), unabhängig davon, welche weiteren Zwecke mit
ihr verfolgt werden: Hierin liegt die der Anwendung von Gewalt inhärente
moralische Problematik, die zwar nicht zu ihrem absoluten Verbot, wohl
aber zu ihrem zurückhaltenden Gebrauch führen sollte. Gewalt ist aus
diesem Grund gewissermaßen nur die ultima ratio zur Lösung von Konflikten,
wenn die friedlichen Möglichkeiten ausgeschöpft worden sind; ebenso
könnte man die Lüge als ein Mittel betrachten, das auch im Falle moralisch
gerechtfertigter Ziele oder Zwecke erst zum Einsatz kommen sollte, wenn
andere Optionen nicht (mehr) zur Verfügung stehen. Dies würde zu einer
„eingeschränkt" deontologischen Perspektive in der Bewertung der Lüge
führen: kein absolutes und kategorisches Lügenverbot ohne Ausnahme,
wohl aber ein prima-facie-Lügenverbot mit der Möglichkeit (und auch
Notwendigkeit) zur Begründung von Ausnahmen.84

83 Die Reichweite der Analogie wird primär dadurch eingeschränkt, dass man trotz aller
möglicher Gegenwehr gegen seinen Willen zum Opfer von Gewalt gemacht werden kann; bei
der Lüge hingegen steht es einem letztlich doch in höherem Maße frei, dem anderen einfach
nicht zu glauben: Der Lügner kann durch seine Lüge nicht die Autonomie des anderen de
facto aufheben, „weil es bei der bloßen Erklärung seiner Gedanken immer dem anderen frei
bleibt, sie anzunehmen wofür er will" (KANT: MS, AA VI 238). Gewalt ist somit stets ein
offener Angriff auf die Autonomie, dem man sich aber nicht immer entziehen kann, während
die Lüge einen versteckten Angriff darauf bildet, bei dem man aber frei ist, ihn zurückzuweisen.

84 Ob das Lügen deshalb im Sinne von Dietz schon eine „Kunst" ist, die man
gegebenenfalls auch erzieherisch vermitteln sollte (wie etwa die Fähigkeit zur Verwendung von
Gewalt im Rahmen von Selbstverteidigungskursen), sei dahingestellt. Für ein Plädoyer, im



Lügen als Sprachhandlung 133

Diese normative Schlussfolgerung beruht nun in sprachphilosophischer
Perspektive keineswegs auf der mittlerweile obsoleten These eines natürlichen

Sprachzwecks, wie sie noch von Augustinus, Kant sowie vielen
anderen angenommen und als Argument gegen die Lüge ins Feld geführt worden

ist:85 Gerade die moderne Sprachphilosophie hat durch den Aufweis
und die Analyse der Pluralität von Sprachspielen bzw. Sprechakten
überzeugend nachgewiesen, dass die Funktion der Sprache keineswegs auf die
wahrheitsgemäße Mitteilung von Gedanken reduzierbar ist;86 hier sollte
man sich also vor dem „deskriptiven Fehlschluss" hüten, vor dem bereits
J.L. Austin zu Recht gewarnt hat.87 Die These vom natürlichen Sprachzweck

bedarf darüber hinaus auch einer sehr weit reichenden, tendenziell
metaphysischen oder religiösen Fundierung, die nicht jeden überzeugen
wird. Eine rigoros deontologische Betrachtungsweise, die zu einem
kategorischen Lügenverbot im Stile Kants führen würde, ist deshalb gerade aus
sprachphilosophischen Erwägungen heraus nicht plausibel: Die Lüge als

Sprechakt steht nicht im Gegensatz zu einem vermeintlichen Sprachzweck
„an sich", der in der Wahrhaftigkeit bei der Mitteilung eigener Gedanken
besteht. Ebensowenig ist Behaupten für sich betrachtet ein moralischer oder
ein rechtlicher Sprechakt.88

Aus dieser Einschränkung der normativen Reichweite des konstatierenden

Sprachgebrauchs folgt jedoch keineswegs im Umkehrschluss, dass

die Lüge als unwahrhaftige Form der Behauptung in sich betrachtet sittlich
neutral ist. Gerade wenn man die Lüge, wie Dietz dies tut, als
eigenständigen Sprechakt profilieren möchte, kann man nicht einfach die

pädagogischen Kontext besser den Umgang mit Lügen zu schulen als die Fähigkeit zum
Lügen, vgl. LADENTHIN, V.: Bildung und Lüge. Reflexionen über eine kategoriale Unvereinbarkeit.

In: Müller / Nissing: Die Lüge (Anm. 1), 103-128.
85 Vgl. AUGUSTINUS: Enchiridion ad Laurentianum VII, 22: „Et utique uerba propterea

sunt instituta non per quae inuicem se homines fallant sed per quae in alterius quisque
notitiam cogitationes suas perferant. Verbis ergo uti ad fallaciam, non ad quod sunt instituta,
peccatum est." Vgl. in diesem Sinne ebenso: Contra mendacium 17f. Siehe auch KANT:
Metaphysik der Sitten, AA VI 429f.

86 Vgl. hierzu WITTGENSTEIN: Philosophische Untersuchungen, § 304; Philosophische
Grammatik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1984, n. 133.

87 AUSTIN: Zur Theorie der Sprechakte, 27.
88 Auch die in Kants viel diskutierter Streitschrift Über ein vermeintes Recht aus

Menschenliebe zu lügen gegen Constant vorgetragene Argumentation verfängt gerade deshalb
nicht, weil sie letztlich auf der sprachphilosophisch nicht haltbaren These aufbaut, dass

Behauptungen in sich normativ aufgeladene Sprechakte sind, die strukturell eine Art
„Vertragsbeziehung" zwischen Sprecher und Hörer begründen: Wenn dem so wäre, dürfte man
selbstverständlich auf der von Kant eingenommenen juridischen Betrachtungsebene ebenso
wenig ein Recht auf Ausnahme (sprich: Lüge) postulieren wie etwa im Falle eines öffentlichen
Eides vor Gericht. Aber dem konstatierenden Sprachgebrauch liegt weder ein Vertrag zu
Grunde noch ist dieser spezielle Sprachgebrauch selbst die Quelle des Vertragsrechts; ebenso
sind „Behaupten" und „Beeidigen" letztlich zwei verschiedene Sprechakte, die eigenen Regeln
folgen. Gerade hierin liegt die Problematik von Kants Anleihen bei den Sprechakten des

Versprechens und Beeidigens für seine Begründung des absoluten Lügenverbots, denn deren
moralischer bzw. rechtlicher Verpflichtungscharakter kann nicht einfach auf Behauptungen
übertragen werden.



134 Jörn Müller

moralische Kategorisierung des Sprechakts „Behauptung" auf die Lüge
übertragen, denn dessen normative Unbestimmtheit bezieht sich ja nur auf
die Regeln des primären Sprachspiels der Behauptung. Insofern die Lüge als

sekundäres Sprachspiel aber zusätzliche Regeln hat bzw. befolgt,89 können
diese allein oder im Verbund durchaus einem moralischen Verdikt
unterliegen, womit wir wieder bei der Problematik der intentio fallendi wären.

Es ist dabei sicherlich auch keine hypertrophe Forderung, als Adäquat-
heitskriterium für sprachphilosophische Befunde die Frage zu stellen,
inwieweit sie dem Gebrauch der „ordinary language" gerecht werden. In der
Umgangssprache werden die Termini „Lüge", „lügen" bzw. „Lügner" nun -
im Gegensatz zu „behaupten" oder „feststellen" - bekanntlich nicht ohne
moralische Konnotation, sondern als expliziter Ausdruck sittlicher Miss-
billigung verwendet. Deshalb stellt sich zum einen insgesamt die Frage,
inwieweit der Versuch von Dietz, im Fahrwasser Wittgenstein'scher Sprachspiele

den Begriff der Lüge „an sich" in bewusster Isolation von seiner all-
tagssprachlichen moralischen Semantik zu betrachten, in letzter Konsequenz

überzeugen kann. Doch auch wenn man diese Linie verfolgt, kann
man weiterhin den Blick offen halten für moralisch kritikwürdige Strukturelemente

(wie die intentio fallendi), die dem Sprechakt der Lüge selbst
inhärent sind. Das Misstrauen bzw. das generelle Unbehagen gegenüber der
Lüge, das seinen Niederschlag in ihrer negativen semantischen Besetzung in
der Alltagssprache findet, kann sich bei näherem Hinsehen nämlich durchaus

auch auf sprachphilosophische Analysen stützen; obwohl die Lüge also
keinen Missbrauch der Sprache „an sich" konstituiert, macht sie dennoch
auf implizite soziale und moralische Dimensionen unseres Sprechens
miteinander aufmerksam, mit denen die Lüge im Konflikt steht: Als strukturell
parasitärer Sprechakt, der grundsätzlich eine Täuschung involviert, ist sie

geeignet, bestimmte ethische Prinzipien wie Vertrauen und Freiheit bzw.
Autonomie zu verletzen oder zu unterminieren, ohne deren implizite
Anerkennung bzw. Gültigkeit auch die soziale Praxis des kooperativen
Sprachgebrauchs auf die Dauer nicht aufrecht erhalten würde. Dieses parasitäre
Moment konstituiert im Verbund mit der aktinhärenten Täuschungsabsicht
meines Erachtens das, was uns an der Lüge „an sich" trotz ihrer nicht zu
leugnenden Alltäglichkeit weiterhin Unbehagen bereitet und ihre immer
noch vorherrschende negative moralische Konnotation fundiert: In der
Lüge wird der andere sowohl als kooperativer Interaktionspartner wie auch
als autonomer moralischer Akteur tendenziell missachtet.90

89 DIETZ: Der Wert der Lüge (Anm. 8), 92-94.
90 Beim vorliegenden Text handelt es sich um eine überarbeitete Fassung meiner

Antrittsvorlesung als Privatdozent an der Rheinischen Friedrich-Wilhelms-Universität Bonn am 18.
Juli 2008. Für höchst hilfreiche Kommentare hierzu möchte ich meinen Würzburger Kollegen
Ingo Günzler und Markus Heuft herzlich danken.



Lügen als Sprachhandlung 135

Abstract
This article deals with the question of whether the widespread moral
condemnation of lying is rooted in its internal strucure as a speech act. It
outlines several criteria developed by Augustine in order to define what a lie
consists in (part I) and reconstructs a debate between L. Wittgenstein and
J.R. Searle concerning the exact nature of lying: is it a speech act in its own
right or only a parasitic misuse of truth-oriented assertions (part II)? The
main thesis of the article is that lying is not a morally "neutral" use of
language which is to be judged solely by further intentions and motives of
the agent: lying as a speech act always involves a basic form of deception
which disregards the autonomy of other persons (part III).


	Lügen als Sprachhandlung : zum Verhältnis von Sprache und Moral

