Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Gestalten des Zwischen : Franz Rosenzweigs Weisheitslehre
Autor: Wiedebach, Hartwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760590

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HARTWIG WIEDEBACH

Gestalten des Zwischen:
Franz Rosenzweigs Weisheitslehre

Sokrates, als er vom Spruch des Delphischen Orakels erfihrt, er sei der
Weiseste der Menschen, begibt sich auf die Suche, worin diese Weisheit
denn nun bestiinde. Platon lif3t ihn in der Apologie von Personen berichten,
die sich ihm zwar in ihrer spezifischen sophia, also ihrem fachgebundenen
Wissen, iiberlegen zeigen, die aber die Grenze ihrer Urteilsfihigkeit nicht
kennen. Sie reden iiber Dinge, von denen sie wenig oder nichts verstehen.
So kommt Sokrates, der seinerseits auf genau diese Grenze seine Aufmerk-
samkeit richtet, zu dem Ergebnis, seine besondere sophia bestiinde wohl in
der Erkenntnis, dafd er ,,in Wahrheit nichts wert sei, was die Weisheit be-
trifft“.! In seiner Selbstironie nimmt das griechische Wort sophia die uns
geliufige Bedeutung der ,,Weisheit“ an. Diese durch ihre Grenzen beschrie-
bene sophia stellt Sokrates in einen Gegensatz zur unbeschrinkten Weisheit
der Gotter. Letztere bleibt dem Menschen — darin zeigt sich die Suche nach
einer iiber die eigene Person hinausgehenden Absicherung der Grenzer-
kenntnis — unzuginglich. Daher kann der Wunsch nach Einsicht, positiv ge-
wendet, nur darin bestehen, eine ,,menschengemifle Weisheit“ (&v3pwmivn
copia)? anzustreben. Und Platon bestimmt schliefflich den philosophischen
Eros selbst als etwas ,zwischen® (ueta&v) Wissen und Nicht-Wissen Lie-
gendes.3 Ernst Hoffmann hat dieses Zwischen in Verbindung mit dem
Begriff der Teilhabe (ué9e&ic) als ein durchgehendes Motiv Platons er-
kannt.4 Die folgenden Uberlegungen stellen das Denken Franz Rosenzweigs
vor diesen Hintergrund. Nicht daff er streng deduktiv von Platon her ge-
deutet werden soll. Aber der altgriechische Philosoph sucht nach Weisheit
auf eine Weise, die bei dem jiidisch-deutschen Denker des 20. Jahrhunderts
ihr Echo findet. Wollte man das am Motiv des Metaxy in Einzelfragen
nachweisen, so kime etwa Platons Lehre von der dianoetischen Wirklich-
keitserkenntnis als einem ,zwischen Meinung und Vernunft“ Liegenden
(neto&VY TL 80Eng te kot vov) in Frage,5 oder auch jenes ,,Plétzliche® (to

1 PLATON: Apologie 23b. Werke in acht Binden. Bd. II, griech. und deutsch, hg. von
Gunther Eigler. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 1970ff., 18/19.

2 Apologie 20d, Werke 11 10.

3 PLATON: Symposion 204b, Werke 111 320.

4 HOFFMANN, Ernst: Methexis und Metaxy bei Platon, in: DERS.: Drei Schriften zur grie-
chischen Philosophie. Heidelberg: Winter 1964, 29-51. Vgl. THEUNISSEN, Michael: Zwischen,
in: Historisches Worterbuch der Philosophie. Bd. 12. Basel: Schwabe 2004, Sp. 1543-1549.

5 PLATON: Politeia VI, 511d, Werke IV 550; zit. von HOFFMANN: Methexis und Metaxy,
37 und 39.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 77

gEalpvng), welches im Parmenides das ,merkwiirdige® Zwischen in jedem
Wandel von etwas zu etwas anderem bezeichnet — auch wenn man bei
Rosenzweig die Abwandlung dieses é€aipvng in Kierkegaards Begriff des
»Augenblicks“ mitbedenken muf3.6 Aber nicht auf solchen Riickverweisen
liegt hier der Schwerpunkt. Das Zwischen hat bei Rosenzweig eine ganz ei-
gene fiir die Weisheitsfrage entscheidende Bedeutung.

L.

Franz Rosenzweig hat eine Weisheitslehre nicht explizit angestrebt. Er ge-
braucht das Wort ,,Weisheit“ in aller Regel wenig emphatisch. Immer wie-
der redet er leicht ironisch von ,der Weisheit letzter Schluf3“, oder er stellt,
auch hierin Reserve ausdriickend, der griechischen ,,Weisheit“ die jiidische
Offenbarung gegeniiber. Eine Auflerung hingegen, in der diese Reserve
fehlt, findet sich in der Einleitung zu Teil III des Stern der Erlésung. Die
Passage beginnt mit einem Bezug auf die Wissenschaft: ,,Wer Wissenschaft
treibt, ist ja mehr als das, was er treibt. Der Philosoph muf§ mehr sein als
die Philosophie. Wir horten: er muf§ Mensch sein, Fleisch und Blut. Aber es
geniigt nicht, daf§ er das blof ist. Er muf§ als Fleisch und Blut, das er ist, das
Gebet der Geschopfe beten“.7 Dieses Gebet der Geschopfe ist nun keines-
wegs schon das liturgische Gemeindegebet; vielmehr ist es der genaue An-
fang in allem Beten, die Geste, in der sich der Mensch als ein Geschépf
Gottes erkennt und anerkennt. Darin aber erfafit er eine Weisheit, und
zwar eine, die ,,in seinem Fleisch und Blut wohnt“, nicht etwa nur im Den-
ken: ,Gott hat sie ihm anerschaffen; als reife Frucht hingt sie nun am
Baum des Lebens“.8

Dem Wissenschaftler des Denkens steht notwendig gegeniiber der Theo-
loge. Auch sein Geschift ,muff mehr sein als Theologie. Wir horten: er
muf§ wahrhaftig sein, er muf§ Gott lieben. Und es geniigt nicht, daf er es fiir
sich in seinem Kimmerlein tut. Er mufd als einsamer Liebender, der er ist,
das Gebet der Kinder Gottes sprechen, das Gebet der gottesfiirchtigen Ge-
meinde, worin er sich bewuf$t als Glied ihres unsterblichen Leibes bekennt.
Die Weisheit, die in ihm, in seinem ehrfiirchtigen Herzen wohnt, — Gott
hat sie in der Offenbarung seiner Liebe in ihm erweckt.“9 Theologie und
Philosophie gehdren zusammen: ,,Die gottliche Wahrheit verbirgt sich dem,
der nur mit einer Hand nach ihr langt, einerlei ob diese langende Hand die
der sich voraussetzungslos wihnenden, iiber den Dingen schwebenden

6 PLATON: Parmenides 156d, Werke V 288. — Vgl. KIERKEGAARD, Seren: Der Begriff
Angst, iibers. von Emanuel Hirsch. Gesammelte Werke, hg. von Emanuel Hirsch und Hayo
Gerdes. Giitersloh: Mohn, Abt. 11/12, 1981, 83-95; dazu unten Anm. 30.

7 ROSENZWEIG, Franz: Der Stern der Erlésung, ders.: Der Mensch und sein Werk. Gesam-
melte Schriften (im Folgenden GS). Binde I-IV. Haag/Dordrecht: Nijhoff/Kluwer 1976ff.,
Bd. II, 329.

8 ROSENZWEIG: Stern, GS II 329.

9 Ebd.



78 Hartwig Wiedebach

Sachlichkeit des Philosophen ist, oder die der erlebnisstolz sich vor der
Welt verschlieffenden Blindheit des Theologen“.10 Ganz ausdriicklich fin-
den wir hier ein in der philosophischen Tradition wiederholt genanntes
und auch oben bereits angesprochenes Kennzeichen der Weisheit, namlich
den Bezug auf ein ,Wissen von den gottlichen und menschlichen Dingen*
(rerum divinarum et humanarum scientia).!! Folgen wir nun aber der im
engeren Sinn sokratischen Spur, seinem wissenden Nichtwissen, das Platon
in den Gedanken eines Lebensvollzuges im Zwischen verdichtet hat.

Auf den ersten Blick bietet es sich an, den Anfang bei Teil I des Stern zu
nehmen, denn dort ist in prignanter Weise gerade vom Nichtwissen die
Rede. Jedes der drei Hauptkapitel wird von einem Bekenntnis eingeleitet:
»Von Gott wissen wir nichts®, ,,von der Welt wissen wir nichts“, und ,,auch
vom Menschen [...] wissen wir nichts“.12 Allerdings spricht Rosenzweig in
diesen Sitzen nicht — zumindest nicht in erster Linie — das Wesen einer so-
kratischen Lebenshaltung aus, sondern er verbindet damit die Absicht einer
streng methodischen Konstruktion. Es handelt sich um die ersten Schritte
eines Weges, der iiber zahlreiche Zwischenstufen ein dreiteiliges Verbin-
dungssystem von Gott, Welt und Mensch entstehen lidft. Das bedeutet
nicht, daf$ das methodische Nichtwissen am Anfang aufler Bezug zur Weis-
heit der Selbstbescheidung stiinde. Jedoch liegt deren Ort wesentlich dort,
wohin der Leser erst am Ende des Stern entlassen wird, nimlich im Leben
selbst. Es geht fiir uns also darum, aus einer Art Vorwegnahme dessen, was
erst ,jenseits des Buches“!3 liegt, in das System des Stern zuriickzublicken.
Diese Blickrichtung dhnelt derjenigen in Kants Prolegomena, aber auch in
jenen Texten Rosenzweigs aus der Zeit nach Vollendung des Stern, in
denen er unmittelbar aus dem Alltagsleben heraus zu sprechen versucht. Es
sind Ansitze zu einer durch das System des Stern'4 hindurchgegangenen
und auf seiner Basis erwachsenden Popularphilosophie.

Wir finden diese ganz eigene Literaturgattung etwa im Biichlein vom
gesunden und kranken Menschenverstand,!5 aber auch in nicht wenigen an-
deren kleineren Arbeiten, Vorlesungsentwiirfen, Notizen, ja auch in Brie-
fen. Fast immer geht es darum, ein zwar gebildetes, aber nicht speziell
philosophisch geschultes Publikum oder einzelne Briefempfinger durch die
Uberzeugungskraft einer aus dem Alltag stammenden Sprache auf ureigene
Erfahrungen von Gott, Welt und Menschsein zuriickzufiihren, die ein jeder

10 Ebd. 329f. Vgl. hierzu MITSCHERLICH, Olivia: ,,Glauben und Wissen. Rosenzweigs
Entwurf philosophisch-theologischer Lebensorientierung® [Vortrag 2006 in Jerusalem, im
Druck]. Ich danke ihr fiir eine Kritik der vorliegenden Uberlegungen.

11 vgl. Speer, Andreas: [Art.] Weisheit, in: Hist. Wérterbuch d. Philosophie, Bd. 12,
2004, Sp. 371-397, hier 374.

12 ROSENZWEIG: Stern, GS 11 25, 45, 68.

13 ROSENZWEIG: Das neue Denken, GS III 160.

14 Rosenzweig nennt den Stern der Erlésung ausdriicklich ein ,System der Philosophie®
(Das Neue Denken, GS III 140).

15 Vgl. hierzu und zur Ahnlichkeit mit Kants Prolegomena den Vortrag von AMIR, Yeho-
yada: Das Biichlein as a Prolegomenon (im Druck).



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 79

an sich selbst machen kann. Das gilt, um ein Beispiel zu nennen, das die
dreiteilige Struktur des Stern unmittelbar wiederholt, fiir Rosenzweigs Ent-
wiirfe zu drei Vorlesungszyklen am Frankfurter Lehrhaus unter den Titeln
»,Die Wissenschaft von Gott“, ,,Die Wissenschaft von der Welt“ und ,,Die
Wissenschaft vom Menschen“.16 Stilistisch betrachtet ist das, was wir in
solchen Arbeiten an Weisheitslehre finden, iiberwiegend eine Art erzihleri-
sche Reflexion iiber bestimmte Lebenserfahrungen. Dieser Zugang hat den
Zweck, als eine behutsam kluge und zugleich klar ausgerichtete Wegleitung
die Horer oder Leser dem Ziel der Weisheit niherzubringen.

I1.

Bekanntlich entfalten sich nach Rosenzweig sowohl Gott als auch Welt und
Mensch wesentlich auf dem Weg spezifischer Verbindungen: Was die drei,
in Teil I zunichst isoliert gesetzten Elemente im System des Stern schlief3-
lich bedeuten, scheint nur auf, wenn wir sie — so in Teil II — aus wiederum
drei von ihnen ausgehenden und umgekehrt in sie einmiindenden Zwi-
schenverbindungen heraus erneut denken und zur Sprache bringen. Damit
kommt ein wesentlich dynamisches Moment ins Spiel. Rosenzweig folgt
durchaus dem modernen Zug zur dynamischen Konzeption iiberhaupt.
Auch die drei oben angesprochenen ,,Wissenschaften® von Gott, Welt und
Mensch sind vor diesem Hintergrund Darlegungen eines stindigen Verbin-
dungsgeschehens zwischen Gott und Welt, Gott und Mensch sowie zwi-
schen Mensch und Welt. Ich werde hier allerdings nicht die formale Struk-
tur der in diese Verbindungen eingehenden Elemente, ihrer Konnektivitit
und der darin sich darstellenden Tatsichlichkeit diskutieren.!” Vielmehr
suche ich am Beispiel einiger allgemein gefafiter Lebens- und Denker-
fahrungen, die Rosenzweig in seinen eher populdr orientierten Schriften
iiber die Fragen des Menschen, der Welt und Gottes anspricht, jenes Zwi-
schen auf, das auch er nicht miide wird zu betonen.

Das zeigt sich zunichst ganz allgemein an seiner Auffassung von Ent-
wicklung und Erkenntnis. So dynamisch ndmlich Rosenzweigs Denkungsart
einerseits orientiert ist, so widerstindig verhilt er sich anderseits, wo — vor
allem aufgrund eines in der Physik sehr erfolgreichen Modells — die Gefahr
droht, Bewegung iiberhaupt und so schliefllich auch geschichtliche Verin-
derung in unendlich kleine Teilmomente zerlegbar zu denken. Damit ver-
bindet sich die Vorstellung, Bewegung habe im Prinzip den Charakter einer
durchgehenden Allmihlichkeit. Und es ist nur ein kleiner Schritt zu der
Annahme, bei vollstindiger Kenntnis eines zu beliebiger Zeit herausge-

16 GS 11T 619-664.

17 Zu dieser vielfach diskutierten Struktur vgl. WIEDEBACH, Hartwig: Rosenzweigs Kon-
nektionismus. Der ,,Stern der Erlésung™ als Tatsdchlichkeits-System, in: SCHMIED-KOWARZIK,
Wolfdietrich (Hg.): Franz Rosenzweigs ,,Neues Denken®. Freiburg: Alber 2006, Bd. 1, 371-
392, und zuletzt die Dissertation von POLLOCK, Benjamin: Franz Rosenzweig and the Syste-
matic Task of Philosophy. Cambridge: Univ. Press 2009, bes. Kap. 3 und 4, 120-257.



80 Hartwig Wiedebach

griffenen Zustandes sei im Prinzip jede folgende Anderung nur dessen Kon-
sequenz in liickenloser Stetigkeit. Dieser Vorstellung widerspricht Rosen-
zweig. Sein Fokus liegt auf der geschichtlichen Bewegung. Geschichtliche
Bewegung spielt immer zwischen einem Anfang und einem Ende, und
weder Anfang noch Ende sind ,,Zustinde®, die sich durch eine Art Ein-
schnitt zu einem beliebigen Zeitpunkt im Verlauf der Entwicklung definie-
ren liefSen. Die deutlichsten Beispiele sind Geburt und Tod. Zwischen An-
fang und Ende besteht ein Wesensunterschied, der nicht durch einen all-
mihlichen Ubergang zu iiberbriicken ist. Die Auffassung, der Weg von
Geburt zu Tod sei ein Erlebnis von Allmihlichkeit, ist triigerisch. Der
Anfang eines Lebens wird zum Anfang wesentlich durch den Charakter der
Anfinglichkeit, das Ende eines Lebens zum Ende wesentlich durch den
Charakter der Endhaftigkeit. Der Ubergang vom einen zum anderen ge-
schieht nicht liickenlos kontinuierlich. Wenn es hier trotzdem die Erfah-
rung von Kontinuitit gibt, dann nur als Uberbriickungsleistung entgegen
der Erfahrung von Diskontinuitit. Diskontinuitit und Unterbrechung aber
— Rosenzweig spricht von ,Liicken“ — sind das produktive Moment.!8 Sie
ermoglichen den Wesenswandel. Daher stiftet nach Rosenzweig ,,die Mitte“
den ,eigentliche[n] Sinn der Entwicklung zwischen Anfang und Ende [...],
in der Liicke der Allmihlichkeit die Plotzlichkeit des Ereignisses“.!® Nur
von dieser Entwicklungs-Mitte her wird iiberhaupt verstindlich, warum
»der Anfang der Anfang vom Ende, das Ende das Ende vom Anfang sei®.20
Die je eigene Lebensgestaltung eines Menschen zwischen Geburt und
Tod stiftet die fundamentale Erfahrung dieser Gesetzlichkeit. Es enthiillt
sich zum einen das ,Wesen der Zukunft“, daff nimlich der im je eigenen
Leben ,zukiinftigste Augenblick (das Ende) nicht allmihlich, sondern plotz-
lich der nichste werden kann (durch den Tod)“.2! Das kann mit strenger
Allgemeinheit und Notwenigkeit gewufst werden; daher wird durch dieses
Wissen der Tod zu einem ,,Gesetz“ im Leben. Und diesem Gesetz des Endes
tritt zum anderen, wo sich, von der zentralen Schnittstelle der Gestaltungs-
erfahrung aus, der Blick riickwirts wendet, der Anfang als etwas Wesens-
anderes gegeniiber. Dort steht die Geburt, um deren Eintritt man genau
nicht mit strenger Allgemeinheit und Notwendigkeit vorher wissen kann,
sondern die in allem als ein ,Wunder“ je neu geschieht. Trotzdem wird der
eine der beiden Zeitorte zur Voraussetzung des anderen, und um dieses
Verhiltnis wiederum kann man wissen: ,,Die Wahrheit des Endes, die

18 Ich folge mit der ,,Unterbrechung® dem Sprachgebrauch von JUNGEL, Eberhard: Wert-
lose Wahrheit. Christliche Wahrheitserfahrung im Streit gegen die ,, Tyrannei der Werte®, in:
DERS.: Wertlose Wahrheit. Zur Identitit und Relevanz des christlichen Glaubens. Miinchen:
Kaiser 1990, 90-109, bes. 100ff.

19 GS III 587. Vgl. zu dieser ,Mitte* als einem fiir Rosenzweigs Systemgedanken wesent-
lichen Erfahrungsbegriff POLLOCK, Benjamin: Franz Rosenzweig and the Systematic Task of
Philosophy, Kap. 4.11.: ,Experiencing System from the Middle®, 236-253.

20 GS 1II 586f.

21 Ebd. 589.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 81

erklirbare, setzt voraus die Wahrheit des Anfangs, die unerklirbare®.22 Fas-
sen wir Philosophie im Sinn einer alten Tradition als ,Sterben-Lernen®,23 so
bedeutet das nach dieser Lehre keine Schule stoischer Apathia, sofern das
hiefle, sich zur Freiheit von Todesangst zu erziehen. Das ,,Grauen® vor dem
Tod?24 bleibt vielmehr ein nicht abzuschiittelndes Faktum im Leben, und der
Mensch soll ,,in der Furcht des Todes bleiben“.25 Es steht ihm aber nun das
»Wunder der Geburt“?6 gegeniiber, und diese Gegeniiberstellung weist auf
eine Mitte zwischen beiden hin. Diese Schnittstelle beider Zeitmodi gilt es
zu lokalisieren. Leben ist ein fortgefiihrtes Setzen dieses Verhiltnisses zwi-
schen Anfang und Ende; es vollzieht sich als Einkehr in das Zwischen
selbst.

Auf dieser Einkehr liegt nun das ganze Gewicht. Als ein Drittes gegen-
iber den beiden dufleren Zeitorten kann das Zwischen — und hierauf kom-
mt alles an — iiber Anfang und Ende Macht gewinnen. Von der Grundleg-
ung dieser Macht wird noch die Rede sein. Sollte sie gelingen, und zwar
nicht nur in der abstrakten Erérterung, sondern im tatsiachlichen Nachvoll-
zug, so wiirde eine jede Art von Vollbringen die Gestalt des Zwischen an-
nehmen, auch noch das letzte uns antizipierbare. Sogar der Tod selbst,
unser Sterben riickte dann unter diese Perspektive. Auch er wire, wo man
von seinem Eingedenken her den Blick zwischen Anfang und Ende schwei-
fen 1afst, der Wandel eines riickwirts zu lesenden Anfangs auf ein vorwirts
zu lesendes Ende hin. Was sich als Gesetz gezeigt hatte: der jederzeit mog-
liche Eintritt des Todes, wire damit nicht mehr selbst das Ende. Hier aller-
dings hat die diskursive Darlegung ihre Grenze, und in eine utopische oder
eschatologische Vision werden wir hier nicht ausweichen. Aber es fillt von
dieser Grenzbetrachtung aus ein Licht zuriick auf die Erfahrungen des Zwi-
schen. ,,Erst wer die Zukunft als Wirklichkeit media in vita hat, wer das
Sterben gelernt hat in jedem Augenblick [...], erst der lebt“.27 ,Das
Problem® also ,ist die Freimachung des Augenblicks“; nur dann ist die Tat
»von Raum und Zeit frei fiir das Eingreifen der stets hier und jetzt er-
tonenden Stimme Gottes“.28 Damit sind wir erneut bei der Frage des
Gebets. Denn genau ,,diese Freiheit“ des Augenblicks ist nach Rosenzweig
»der Punkt des Gebets“.29 Das Zwischen selbst ist Gebet.30 Und wie grund-

22 Fbd. 585.

23 Vgl. etwa PLATON: Phaidon 64a u.5.

24 GS 111 584.

25 Stern, GS 11 4.

26 GS 11 584.

27 Ebd. 589; vgl. DOBER, Hans Martin: Die Verwindung der Metaphysik im Gebet. Stern
II1 als Antwort auf die Metaphysikkritik von Stern I, in: WIEDEBACH, Hartwig (Hg.): ,,Kreuz
der Wirklichkeit™ und ,Stern der Erlosung®. Die Glaubens-Metaphysik von Eugen Rosenstock-
Huessy und Franz Rosenzweig. Freiburg: Alber 2010, 205-219, hier: 216.

28 GS 111 608.

29 Ebd.

30 Hier ist die Nihe zum ,,Plotzlichen“ Platons handgreiflich, aber, wie eingangs gesagt,
in der Umdeutung Seren Kierkegaards, vgl. DERS.: Der Begriff Angst, iibers. von Emanuel



82 Hartwig Wiedebach

satzlich philosophisch das gemeint ist, zeigt sich an Rosenzweigs Antwort
auf eine der Grundfragen der Philosophie iiberhaupt, nimlich auf die der
menschlichen Erkenntnis, ja Wissenschaft.

I11.

Auch die Erkenntnis folgt der Struktur des Zwischen. Rosenzweig sieht sie
als Bewegung in drei Schritten: Am Anfang steht die Benennung dessen,
was man zum Thema macht, also — insbesondere dann, wenn es um die
Einsicht in die Verhiltnisse eines bestimmten Menschen geht — ein Name.
Hier stellt sich eine Frage nach Art von ,,Was ist dies oder der?“3! Darauf
folgt als mittlerer Schritt — und es fillt auf, daff Rosenzweig gerade hier
eine distanzierende, fast abwertende Formulierung wihlt — ,jenes Sich-
entfernen von der ,Erscheinung‘, das man so iibertrieben bewertet hat“ 32
will heiflen: Das Benannte wird durch einen Begriff bestimmt. Indes, der
Schein der Abwertung triigt, denn gerade am Begriff vollzieht sich der ent-
scheidende Ubergang. Ist nimlich eine erste Begriffsfassung, beispielsweise
durch Einordnung in ein bereits bekanntes Schema oder eine Klassifikation,
gewonnen, so beginnt damit erst die Arbeit an und mit dem Begriff. Nun
gilt es, von dieser ersten, aber noch vorldufigen Bestimmung zur abschlie-
lenden Bestimmtheit {iberzugehen, grammatisch ausgedriickt: vom unbe-
stimmten Artikel zum bestimmten. ,,Der unbestimmte Artikel gibt auf das
Was die Antwort, daff es sich um ,einen‘ Vertreter der und der Gattung
handle, und erst der bestimmte Artikel driickt unter diesen groffen Prozefd
den Stempel und bezeichnet ihn als vollzogen, ,das‘ Ding als erkannt®.33
Dieser sehr wesentliche Arbeitsschritt bereitet auf den Abschluf$ vor: das er-
neute Benennen des Erkannten durch einen Namen. ,Zuletzt kommen Sie
iiber all diese Allgemeinheiten®, die — selbst auf der Ebene des bestimmten
Artikels — das, worum es geht, also den Menschen oder die Sache ,,doch

Hirsch, z.B. 89: ,Was wir den Augenblick nennen, das nennt Plato das Plétzliche (to
gEaipvng)“. Kierkegaards ,,Augenblick® ist allerdings im Unterschied zu Platon ein ,Zweideu-
tige[s], darin Zeit und Ewigkeit einander beriihren, und damit ist der Begriff Zeitlichkeit ge-
setzt“. ,Erst jetzt erhilt jene [...] Einteilung ihre Bedeutung: die gegenwirtige Zeit, die ver-
gangene Zeit, die zukiinftige Zeit“ (90f.). — Diese Lesart von ,,Augenblick® und Zeiteinteilung
ist fiir Rosenzweig zentral. Vgl. GIBBS, Robert: Gesetz in ,The Star of Redemption®, in:
BRASSER, Martin (Hg.): Rosenzweig als Leser. Kontextuelle Kommentare zum ,,Stern der Erl6-
sung”. Tibingen: Niemeyer 2004, 395-410, bes. 409. Den vieldiskutierten Bezug zu Hei-
degger erdrtert speziell mit Blick auf unser Problem FROMAN, Wayne ].: Rosenzweig and
Heidegger on ,,the Moment™ (,,der Augenblick®), in: SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich (Hg.):
Franz Rosenzweigs ,,nenes Denken®, Bd. 1, 228-246, zur Frage des Gebets vgl. 238f.

31 ¢{ &om; Vgl. dazu Luca Bertolino: Die Frage Was ist¢“ bei Hermann Coben und Franz
Rosenzweig, in: GOODMAN-THAU, Eveline (Hg.): Vom ,, System™ zum ,,Stern®. Hermann Co-
hen und Franz Rosenzweig auf dem Weg zu einer neuen Kultur der Vernunft, [im Druck].

32 GS 111 601.

33 Stern, GS 11 142, vgl. zur Bedeutung des ,Vorletzten® PALMER, Gesine: Letztes Erken-
nen richtet. Rosenzweigs Begriff von Erkenntnis im ,Stern” und in ,,Apologetisches Denken*.
http://www.gesine-palmer.de/j-em06.pdf (2.12.2009).



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 83

nicht decken, wieder hinaus und wissen wieder, wie er [oder die Sache]
heifft. Das ist [...] in aller Erkenntnis so. Nicht bloff am Anfang, auch am
Ende aller Wissenschaft steht die Beschreibung®.34 Das Entscheidende ist
auch hier die Mitte, nimlich der Ubergang innerhalb der Begriffsarbeit.
Rosenzweigs Abwertung des Begriffs riihrt nur von jener hiufigen Uber-
schitzung (oder besser Fehlschitzung) des Begriffs her, wonach er als Ab-
schluf8 einer Erkenntnis gilt, wihrend er in Wahrheit ein Zwischen im
strengen Sinn darstellt. Der Begriff ist fiir Rosenzweig nie die Lésung eines
Problems und dennoch - als lebendiges Begreifen verstanden — das ent-
scheidend kreative Moment. Die Arbeit am Begriff ist ein fortgesetzt Unfer-
tiges, auf den Abschluf§ lediglich Hinzielendes, eben darin aber die Kraft-
quelle der Erkenntnis.

Was fiithrt eigentlich zu jener Fehleinschitzung? Den entscheidenden
Irrtum erkennt Rosenzweig in der Neigung, Erkenntnis als eine dem
Menschen verfiigbare Tat zu konzipieren, das heifit iiber eine ,,Methodolo-
gie“.35 Er dagegen sieht in jeder Erkenntnis eine Wahl, die trotz aller
Vorbereitung, die auf sie hinlenkt und in der durchaus Methode walten
mag, unverfiigbar ist. Sie vollzieht sich unwillkiirlich, und zwar in der am
meisten schopferischen Erkenntnis am ,allerunwillkiirlichsten“.36 Das soll
nicht heiflen, es miisse oder kénne vorgingig mehrere Losungsalternativen
geben, und auf dem Weg von der Frage zur Antwort falle schliefflich die
Wahl auf eine davon. Schon die Tatsache, daf§ es sich iiberhaupt um eine
Wahl handelt, wird nicht etwa durch ein vorausgehendes Operationskon-
zept angelegt, sondern gerade dies zeigt sich, jedes Mal erstaunlich und
neu, ausschliefflich ex post. Den auf die Eingangsfrage antwortenden Begriff
entdecken und an ihm den Schritt zur abschlieffenden Namengebung tun,
ist eine Wahl, die von einer urspriinglichen Neuerzeugung nicht zu unter-
scheiden ist. Um es mit einem Sprachspiel zu sagen: Wir haben hier kein
Aus-Wihlen unter Alternativen, sondern ein genuines Er-Wihlen. Es fiihrt
auf jenen Namen zuriick, der bereits am Anfang stand, aber unter neuer Be-
leuchtung.

IV.

Den Weg der Erkenntnis indes nicht nur in Worten beschwéren, sondern
ihn tatsichlich gehen und dem Irrtum der Verfiigbarkeit den Abschied ge-
ben, setzt eine Form von Gewif$heit voraus, die eben jene Suggestion von
Sicherheit abwehrt, wie sie Methodologien bewirken. Es ist der Eintritt in
eine Zeitlichkeit des Erlebens, die der operationalisierbaren Sukzession
eines methodischen Fortschreitens enthoben ist. In ihr ist das Kommende

34 GS 1II 601. Als Quelle dieser Auffassung wird hier iibrigens — mit Ausrufezeichen —
Viktor von Weizsicker benannt.

35 Ebd. 602.

36 Ebd. 609.



84 Hartwig Wiedebach

nicht prognostizierbar. In sie eintreten bedeutet daher, sich einem Ver-
trauensrisiko aussetzen. Das Zwischen griindet in einer Vertrauenslogik:
»Sie vertrauen®, so redet Rosenzweig seine Horer an, ,,der Vergangenheit,
der Gegenwart, der Zukunft®“.37 Bezogen auf die Vergangenheit ist es ein
Vertrauen in die ,,Schépfung durch die Sie sind“, bezogen auf die Gegen-
wart ein Vertrauen in das ,,Gesetz aus dem Sie leben®, bezogen auf die Zu-
kunft ein Vertrauen in die ,,Verheiffung die Thnen gilt“.38 Wo sich dieses
Vertrauen bildet, steht ,,in der Mitte [...] die Gelassenheit des Wunsches“.39
An die Stelle der methodischen Operation tritt eine geschichtliche Tat-
sache, fiir Rosenzweig das Leben Israels: Entscheidend ist nicht, dafd die
Juden auf den Messias ,hoffen®, sondern daf§ sie seiner ,harren (d.h. ein
Leben der Hoffnung fithren)“.40 Die Geste, auf dieses Leben hinzuweisen
und seine eigene Selbstbesinnung als Teilhabe an Israel zu bestimmen,
meinte Rosenzweig, als er — den Begriff ,Methode“ eigenwillig umformend
— ,das Jiidische® seine ,,Methode®“ nannte.4! Ein solches ,Jiidisches® setzt
bei der Einkehr in eine besondere Lebensgemeinschaft an und hilt sich
zugleich in strenger Korrelation zu einer allgemeinen Giiltigkeit, die nicht
durch einen empirischen Menschenbegriff definiert ist.

Auch hier liegt jedoch der Akzent auf dem Zwischen: Das Individuum
gewinnt Stand weder als isoliert Einzelner noch in der bloflen Allgemein-
heit, sondern in einem Mittleren. Das Leben der geschichtlichen Gemein-
schaft kann, von der Reflexion auf die conditio humana her gesehen, nur
Beispiel fiir ein Leben der Hoffnung sein, niemals eine Erscheinung von
dessen Wahrheitsgrund selbst oder seine einzig mogliche Gestalt. Darin
aber, dafd es diesen Stand gewihrt, hat es einen symbolhaften, auf das Allge-
meine ausgreifenden Gehalt. Die jiidische Hoffnung, gefafSt in das Symbol
des Messias, firbt auf den Erkenntnisbegriff iiberhaupt ab: Rosenzweig
nennt seine Lehre insgesamt eine ,messianische Erkenntnistheorie®.42
Deren allgemeines Gesetz ist es, daff die Offenheit der Zukunft trotzdem
die GewifSheit zuliflt, der Wunsch, etwa nach Erkenntnis, werde auch Be-
friedigung finden: ,Am Ende ist die Erfiillung“;43 ,es gibt kein unerfiilltes
Gebet“.44 Auch hier sind weder das ,,Gebet“ noch seine Erfiillung auf einen

37 Ebd. 603.

38 Ebd. 603f.

39 Ebd. 592.

40 Ebd. 589.

41 Vgl. den Brief an Hans Ehrenberg vom Sept. 1921, in: GS 1, Bd. 2, 720. Vgl. GORTZ,
Heinz-Jiirgen: Tod und Leben. Kontingenzbewdltigung in Rosenzweigs Konzept der Geschopf-
lichkeit, in: SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich (Hg.): Franz Rosenzweigs ,neues Denken™,
Bd. 2, 754-775, bes. 759-761.

42 GS III 159.

43 Ebd. 592.

44 Ebd. Vgl. zur Macht des Gebets AMIR, Yehoyda: da‘at ma’aminah. ‘ijunim be-

mischnato schil Franz Rosenzweig [Glaubende Vernunft. Untersuchungen zur Lehre Franz
Rosenzweigs]. Tel Aviv: Am Oved 2004, 197-213. Die liturgisch und halachisch natiirlich



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 85

religios umschriebenen Lebenskreis beschrinkt. Insbesondere die Erkennt-
nisarbeit in ihren verschiedenen Gestaltungen wird in diese Sphire einbe-
zogen. Dabei gilt als ,Erfiillung® keineswegs notwendig der Eintritt genau
dessen, was die persénliche Wunschvorstellung des Betenden beherrscht
haben mag. Die Erfiillungsmacht ist an die Einkehr in die Haltung des
»Zwischen“ gebunden. Das Zwischen ist nicht mehr durch seine Aufienpole
gebunden oder definiert, sondern ein Selbstindiges. Damit stehen wir,
wenn wir den Status eines betenden Menschen fiir sich genommen fassen
wollen, vor einem Begriff der Einsamkeit — und zwar im Gegensatz zum
Alleinsein. Alleinsein ist, so gefafdt, wesentlich ein Vermissen, der Blick in
ein leeres Auflen, in das die Sehnsucht die Schemen anderer Menschen
zeichnet. In der Einsamkeit dagegen wird das Nicht-Beisammen-Sein nicht
durch den Affekt des Vermissens beherrscht. Das will nicht besagen, daf$
der Blick auf Andere und Anderes bei der Einkehr in das ,,Zwischen®
wegfiele. Der Stand im Zwischen schliefSt nicht einmal die Sehnsucht aus,
macht sich aber davon nicht abhingig. Man fiihlt sich an Goethes Medi-
tation iiber das Verhiltnis von Alleinsein und Einsamkeit im ,Lied des
Harfners“ aus Wilbelm Meisters Lehrjahren erinnert. Der fahrende Musi-
kant bringt es traurig-sehnsiichtig auf den Punkt: ,,Und kann ich nur einmal
/ Recht einsam sein, / Dann bin ich nicht allein“.45 _Recht einsam sein“
bedeutet Trauer, aber es iiberwindet zugleich die im Alleinsein waltende
Vorherrschaft des objektiven Abgeschnittenseins vom oder von Anderen.
Das Nicht-Beisammen-Sein wandelt also seine Bedeutung. Gerade in
intensiver innerer Einkehr und Abstandnahme ist Einsamkeit eine Liebes-
geste auf anderes hin, eine Erkenntnisbewegung in Richtung der in Frage
stehenden anderen Menschen, der Weltdinge, ja Gottes. Das bisher von uns
zunichst zeitlich gefafite Zwischen nimmt unter diesem Aspekt die Farbe
jener Begegnungserfahrung an, dem vor allem die sogenannte dialogische
Philosophie ihre Aufmerksamkeit geschenkt hat.46 In unserem umfassen-
deren Kontext gelesen, ist die Begegnungserfahrung des Zwischen ebenfalls
ein sich selbst erfiillendes Gebet, diesmal als ein Sich-Annihern im Fest-
stellen der Ferne. ,,Die Nihe kann nur Nihe werden, weil sie Ferne ist“.47
Auf kein Verhiltnis trifft diese Bestimmung mehr zu als auf das zwischen

wichtige Unterscheidung zwischen dem Gemeindegebet und dem Gebet des Einzelnen (ebd.
197f. und 207f.) ist fiir unseren gegenwirtigen Zusammenhang sekundir.

45 Goethe: Wilheln Meisters Lehbrjahre, Buch 2, Kap. 13, Hamburger Ausgabe, Bd. 7,
138.

46 So etwa in Martin Bubers ,,Sphire [...] zwischen den Wesen®, vgl. DERS.: Die Schriften
iiber das dialogische Prinzip. Heidelberg: Lambert Schneider 1954, 295, zit. von THEUNISSEN,
Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. 2. Aufl. Berlin: de Gruyter
1977, 259. Rosenzweig seinerseits hat — so ,die innerste Absicht“ eines (undatierten) Briefes
an Buber - die wesentlich umfassendere Bedeutung des ,,Zwischen“ im Rahmen einer anderen
Auffassung der Zeit geltend gemacht, vgl. CASPER, Bernhard: Franz Rosenzweigs Kritik an
Bubers ,,Ich und Du*, in: DERS.: Religion der Erfabrung. Einfiibrungen in das Denken Franz
Rosenzweigs. Paderborn: Schéningh 2004, 101-116, zit. 104.

47 GS I 617.



86 Hartwig Wiedebach

Mensch und Gott. Nicht daff sie nur hier gelten wiirde, aber in der
Korrelation zwischen Gott und Mensch kommt die Polarisierung zu ihrer
reinsten Form. Entsprechend ertrtert Rosenzweig, der jiidischen Tradition
folgend, die Ambivalenz von Nihe und Ferne im Ausgang von Jeremia
23,23: ,Bin ich nur ein Gott der Nihe, spricht der Herr, und nicht ein Gott
der Ferne?“48 Statt von Ferne spricht Rosenzweig auch von Gottes Unsicht-
barkeit. Er erzdhlt die kleine Geschichte von einem vierjihrigen Midchen,
das mit seiner Mutter einen Disput hat. Beide sind sich einig, daff man Gott
nicht sehen kénne. Die Mutter jedoch fiigt dem hinzu: ,,Ich glaube nur, was
ich sehen kann®“. Das Kind dagegen antwortet ihr: ,Es gibt ihn aber
doch!“4 Nach Rosenzweig ,haben beide recht mit ihrem Glauben, die
Mutter und das Kind“.50 Sowohl die Skepsis gegeniiber dem unsichtbaren
Gott, die einem Zweifel an seiner Existenz nahe kommt, als auch die mit
einem gewissen Trotz vorgetragene GewifSheit dieser Existenz bringen
etwas Richtiges zum Ausdruck. Die eine Auferung korrespondiert der Fer-
ne Gottes, die andere setzt eine Anndherung in Gang. Das Ziel der An-
niherung jedoch, die Nihe selbst, ist ein Gelingen iiber Skepsis und Trotz
hinaus und tritt zu aller In-Gang-Setzung als ein Unverfiigbares hinzu. Sie
ist streng momentan und macht Gott nur von Fall zu Fall sichtbar. Auf die
oben angesprochene Erkenntnisarbeit am Begriff bezogen heif§t das: Nihe
Gottes bedeutet das schopferische Gestalten, welches das vom ,Namen®,
von der ,Beschreibung® ausgehende Problem zuriicklenkt auf die
problemlésende Neuentdeckung eben dieses Namens selbst.

Die Bibel ist nach Rosenzweig sehr wesentlich eine Sprachgebung fiir
diese Momentaneitit Gottes. Damit meint er unter anderem die zahlreichen
natiirlichen Attribute, die Gott beigelegt werden, und die im Zentrum einer
jahrhundertealten Debatte standen und stehen. ,,Gott hat eine Nase, Augen,
Ohren, alles was man will, er weint, bittet, reut, alles was man will, aber
immer nur von Fall zu Fall, immer nur, wenn am Menschen etwas in Gottes
Bilde geschaffen werden soll“.5! Immer ist, und das weist in die Richtung
unseres Zwischen, das Moment der Bewegung entscheidend: ,,Er hat nicht
zugleich zwei Attribute — das wire namlich schon Gestalt“, will sagen: Es
wire nach dem Bilderverbot des Dekalogss? verboten. Gott hat seine Eigen-
schaften ,immer nur hintereinander, immer nur ,Attribute der Handlung"
(Eigenschaften sind gleichzeitig, Handlungen hintereinander)“.53 Daher
zeichnet kein Attribut ein Bild von Gott selbst, sondern nur ,sein Bild in
uns“. ,,In uns“ aber heifSt: Der Mensch ist bereits da; er steht Gott gegen-
tiber, aber seine durchaus vorhandene Gestalt gilt es weiterhin zu formen.
Dementsprechend ,,gibt uns“ die gottliche Eigenschaft ,keine menschliche

48 Vgl. den Verweis auf diese Stelle in GS III 618.
49 Ebd. 636, dhnlich auch 619.

50 Ebd. 636.

51 Ebd. 625.

52 Vgl. Ex 20,4; Dt §,8.

53 GS 111 625.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 87

Gestalt (die haben wir), sondern die goéttlichen Ziige unserer
Menschlichkeit“.54 Diese aber ,sind lauter Einzelziige, lauter Momenta-
neititen® und eben damit Bestimmungen jener Augenblicke des Gebets, in
denen sich die Erfiilllungsmacht des Zwischen realisiert.55

V.

Nun kann indes der Vertrauensgrund, auf dem diese Erkenntnislehre auf-
ruht, nicht im Erlebnis blofler Momente beschlossen bleiben. Der Vielheit
der Momente muf$ eine Einheit, der blofSen Prozessualitit des Schaffens die
Gewiflheit einer denk- und einsehbaren Kontinuitit zur Seite gehen. Dies
unter anderem steht hinter der Frage nach der Ewigkeit Gottes. Allerdings
treibt dieser Anspruch zugleich eine, wenn man so will, vertrauenslogische
Schwierigkeit hervor: ,Wenn wir nur den momentanen Gott erfahren, wie
kénnen wir dann glauben, dafl er der ewige ist? [...] Widerspricht nicht der
Augenblick der Ewigkeit, die Tat dem Sein, der Wille dem Wissen?“56 Um
diese Frage zu erértern, tritt Rosenzweig auf einige Momente in das Ge-
schift der kritischen Philosophie ein. Er fithrt am Gedanken des Wider-
spruchs eine Unterscheidung herbei. Einerseits spitzt er die Spannung zwi-
schen Momentaneitit und Ewigkeit absichtlich auf einen Widerspruch zu,
der unloslich mit der Erkenntnis- und Gebetserfahrung verbunden und als
solcher anzuerkennen ist. Einen Willen denken, der in seiner momentanen
Tatwirkung trotzdem ewig ist, bleibt widerspriichlich und ist dennoch eine
notwendige Basis des Vertrauens. Anderseits darf dies nicht auf falsche
Bahnen geraten. Es besteht nimlich eine Neigung im Denken, diese an Gott
entdeckte Widerspriichlichkeit unter das Licht einer zur Naturerkenntnis
gehorenden Zeiterfahrung zu stellen. Das wiirde beiden Momenten, sowohl
der Momentaneitit als auch der Ewigkeit, eine naturhafte Bedeutung unter-
legen. Ein solches Hereinziehen Gottes in die Zeit ist zu vermeiden. Da gilt
in Strenge der Satz vom auszuschlieffenden Widerspruch, und zwar in jener
prizisierenden Wendung des Aristoteles, die auch die Zeitbedingung mit
anspricht: Es sei unmoglich, daf§ ,dasselbe demselben zugleich und in der-
selben Hinsicht zukommt und nicht zukommt®.57 Diese Bestimmung aus der
Metaphysik vertieft Aristoteles einige Seiten spiter in Bezug auf Urteile aus

54 Ebd. 624.

55 Ebd. — Auch hier klingt Platons Parmenides an mit seiner Bestimmung des petagd als
eines ,wundersamen/ortlosen Wesens“ (p¥oic &tomog) im Ubergang, z.B. einem Ubergang
»aus dem Nicht-Sein in das Werden“. Der ,, Augenblick® (16 #{aipvng, Rosenzweigs ,Mo-
mentaneitdt®) steht nach Platon ,auf gewisse Weise zwischen einer Bewegung und einer Ru-
he“, wo er ,dann weder ist noch nicht ist, weder wird noch vergeht“ (Parmenides 156d und
157a, Werke V 288/289). Dieser Charakter des ,,Zwischen® entzieht die Attribute Gottes
einer quasi-physischen Fixierung; sie werden zu (katachrestischen) Metaphern.

56 GS III 625.

37 ARISTOTELES: Metaphysik T' 3. 1005 b 19f., zit. nach: Aristoteles’ Metaphysik, griech.
Text von Wilhelm Christ, iibers. von Hermann Bonitz, neu bearb. von Horst Seidl. 2 Binde.
Hamburg: Meiner 1978, hier: Bd. 1, 137.



88 Hartwig Wiedebach

natiirlicher Sinneswahrnehmung noch weiter. Er ersetzt jenes ,zugleich®
und ,,in derselben Hinsicht“ durch die noch stirker spezialisierende Formu-
lierung: Es erscheine den Sinnen nie etwas ,in derselben Beziehung, der-
selben Weise und derselben Zeit als verschieden.s8

Eine von dort her gesehen unmogliche Urteilssituation entsteht aber,
wenn man die Offenbarungsdynamik nicht genau genug von natiirlichen
Bewegungen, also solchen, die unter sinnlichen Zeitbedingungen stehen,
unterscheidet. Hier fithrt der Widerspruch zum Ausschlufs des Urteils iiber-
haupt. Er verliert seine erkenntnisproduktive Kraft, denn er wird zu einem
Konstrukt aus Denkschwiche. Es entsteht, so Rosenzweig, ,,der Schein [...],
als ob ein zeitliches Allwissen einem zeitlichen Etwaswollen oder einem
zeitlichen Allwillen ein zeitliches Etwaswissen gegeniiberstiinde“.5 Die um
des Vertrauens willen erahnte Einheit zwischen titiger Momentaneitit und,
ihr widersprechend, Ewigkeit verlangt also in letzter Konsequenz, aus dem
Kreis des unter natiirlichen Zeitbedingungen geformten Wissens auszu-
treten. ,In Wahrheit steht nur das ganze Zeitliche dem ganzen Ewigen,
unser [sich im Einzelnen zeigender] Gott dem ewigen Gott gegeniiber®.60
Die Spannung zwischen der Kontinuitit und der Momentaneitit Gottes
liegt auflerhalb des Zeitlichen. Soll an ihr der Ursprung von Welt und
Mensch erahnt oder erschaut werden, so gilt es, primir nicht ein Schaffen
innerhalb der Zeit, sondern die Erschaffung der Zeitlichkeit selbst zu
denken.6!

Nun bleibt allerdings dies Erschaffen der Zeit nicht nur ein Aufleres
gegeniiber der Welt, sondern miindet — die Gewif$heit von der Offenbarung
an den Menschen verbiirgt es — in das Erschaffene selbst, in die Zeit der
Welt also, ein. Die Erschaffung der Zeitlichkeit setzt sich in die Welt hinein
gestaltend fort. Die Momentaneitit Gottes ist einerseits Stiftung der
Zeitlichkeit als solcher und trotzdem anderseits auch innerhalb ihrer und
unter ihrer Form dem Menschen erfahrbar. Dies trotz jenes notwendigen
Widerspruchs denken zu wollen, bringt Rosenzweig auf die Spur der

58 Metaphysik T 6. 1011 a 34 f., Ausg. Meiner 168f. — Man bemerkt durch diesen Seiten-
blick auf Aristoteles sehr gut, worum es eigentlich geht. Den Widerspruch nachweisen, ist
hier weniger eine rein logische Operation als vielmehr ein Kampfmittel gegen Unwahrheit.
Besonders Jan Lukasiewicz hat diesen Aspekt hervorgehoben: Es lassen sich nidmlich zahl-
reiche Tatsachen durchaus voraussehen und anordnen, ohne dafl man den Satz vom Wider-
spruch anerkennt. Also ist sein ,Wert [...] nicht logischer, sondern praktisch-ethischer Na-
tur® (LUKASIEWICZ: Uber den Satz des Widerspruchs bei Aristoteles, iibers. von Jacek Barski.
Hildesheim: Olms 1993, 167). ,,Der Satz vom Widerspruch [...], und nur er, erméglicht uns
den siegreichen Kampf mit den verschiedenartigen Unwahrheiten® (169). Vgl. auch ROETT],
Jorge Alfredo: Der praktische Satz vom Widerspruch. Eine Rechtfertigung der Aristotelischen
Hauptintuition, in: OFFENBERGER Niels / SKARICA Mirko (Hgg.): Beitrdge zum Satz vom
Widerspruch und zur Aristotelischen Pridikationstheorie. Hildesheim: Olms 2000, 50-68.

59 GS 111 627.

60 Ebd.

61 Zu Rosenzweigs Begriff einer ,Zeit, die ,selber® geschieht®, statt dafl in ihr etwas ge-
schehe, vgl. CASPER, Bernhard: ,Verstehen zur rechten Zeit“, in DERS.: Religion der Erfah-
rung, 73-83, zit. 74.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 89

lurianischen Kabbala und deren Lehre von der Kontraktion — Rosenzweig
spricht von ,Verinnerung“62 — Gottes, hebriisch zimzum. Gott hat sich
demnach spontan selbst aus einer unendlichen Aktualitit in eine einge-
schrankte Pridsenz zuriickgezogen, um neben sich Raum fiir anderes zu
geben. In diesen Raum hinein gestaltet sich, dem, was Gott ist, negativ
gegeniibertretend, die zeitliche Welt. Aber dies wird nicht als vollige Selbst-
entiuflerung Gottes gedacht, sondern zugleich als Entfaltung einer Macht,
die die Zeitlichkeit der Welt und des Menschen ihrerseits gestaltet. Also
»nicht Entsagung (émoyn) besteht zwischen Gott und seiner Schopfung
sondern — Weltregiment“.63 Ausschliefllich der Deutung dieses Weltregi-
ments und nicht etwa der Wesenserkenntnis des darin waltenden Gottes
selbst dienen die biblischen Gottesattribute. Es ist ,,das Géttliche an all
diesen gottlichen Taten und Leidenschaften [...], dafd sie nicht, wie unsre
auf uns selbst oder auf unsres gleichen, auf ihn oder seines gleichen gehen,
sondern allein — auf uns“.64

VL

Aus diesem, der Schopfung assimilierten Begriff des Weltregiments bildet
Rosenzweig seinen Begriff des jiidischen ,,Gesetzes“, der Halacha. Weder
die Welt noch der in ihr handelnde Mensch sind autark, auch dann nicht,
wenn man den Blick nur auf das zwischen ihnen beiden geltende Wechsel-
verhiltnis richtet. Dieses spezielle Verhiltnis, im Stern unter dem Titel
»Erlosung“ angesprochen, bildet, wie schon gesagt, die dritte der méglichen
Konnexionen zwischen den Elementen Gott, Welt und Mensch. Nach der
vergangenheitsbezogenen ,Schopfung® und der gegenwartsbezogenen
»Offenbarung® ist diese letzte Verbindung konstitutiv zukunftsbezogen: Sie
gestaltet sich im Modus einer Aufgabe an den Menschen.65 Wohl wirkt
diese Aufgabe auch auf das primir gegenwartsbezogene Verhiltnis zwischen
Mensch und Gott zuriick, denn — auch hier bewegt sich Rosenzweig in der
Linie der lurianischen Kabbala — zur Erlésung gehort, daff der Mensch die
»Einigung Gottes“ erwirkt. Aber er tut eben dies an der Welt, indem er die
»in zahllose Funken in alle Welt zerstreute Gottesherrlichkeit [...] sam-
meln® wird.66 Also ist zumindest dieser Aspekt im Verhiltnis zu Gott

62 ROSENZWEIG: ,Urzelle* des Stern der Erlésung, GS III 128. Zur Beziehung
Rosenzweigs auf die Kabbala vgl. zuletzt HORWITZ, Rivka: A Revolutionary Understanding of
Judaism. Franz Rosenzweig’s Attitude to Kabbalah and Myth, in: SCHMIED-KOWARZIK,
Wolfdietrich (Hg.): Franz Rosenzweigs ,,Neues Denken®, Bd. 2, 689-712, zum zimzum bes.
695ff.

63 GS 111 627.

64 Ebd.

65 Vgl. Stern, Teil 11, Buch 3, zur Zukunft vgl. GS II 261.

66 Stern, GS 11 456; vgl. HORWITZ: A Revolutionary Understanding, 694. Joseph Turner
spricht von einem (durch das Gebet erleuchteten) ,gemeinsamen Weg Gottes und des Men-
schen in der Welt“. Wo die Gottesfurcht des Menschen ausbleibt, ,bleiben sowohl Schépfung
als auch Offenbarung ohne Vollendung®; vgl. TURNER: ‘emuna we-humanism. ‘ijunim ba-



90 Hartwig Wiedebach

ebenfalls zukunftsbezogen. Daher kennzeichnen, unter dem Licht der
Gegenwart gesehen, Unfertigkeit und Noch-Nicht-Wirklichkeit das Verhilt-
nis der Erlosung, und der Mensch kann die Unfertigkeit nicht durch die
Macht der ihm verfiigbaren Einsicht durchdringen und bewiltigen. Es
bedarf einer ,Verwirklichungshilfe“; und als solche wird das ,,Gesetz“
offenbart.67 Auch hier entsteht die bei Gott erdrterte Spannung zwischen
Momentaneitit und Ewigkeit. Noch deutlicher aber als an Schépfung und
Weltregiment tritt, wo es um den Menschen geht, jenes metaxy hervor, das
wir schon als Zeitmoment in der Begriffsarbeit kennen. Zweifellos handelt
es sich beim halachisch handelnden Menschen nicht um eine genaue Ent-
sprechung zum schaffenden und sich offenbarenden Gott, wohl aber um
eine Analogie. Der Aspekt der gottlichen Ewigkeit wird im Gesetz durch
»Allgemeinheit“ vertreten. Oder, gleich von der Form dieser Allgemeinheit
her gesagt: Allgemein ist das halachische Gesetz eben durch seine ewige
Geltung. Nicht eine formale Vernunftallgemeinheit, etwa nach dem Muster
des kategorischen Imperativs, ist hier gemeint, sondern eine konstitutive
Gegenwiirtigkeit des Geltens fiir die Gesamtheit des Volkes, und zwar
auflerhalb chronologischer Datierung und vor aller individuellen und
situationsbezogenen Fokussierung. Das Gesetz erscheint ,,so allgemein wie
alles was fiir ,ewig® zu gelten beansprucht. Es gilt nimlich nicht unter den
und den Umstinden (obwohl die Frage der ,Umstinde‘ es von allen Seiten
umlagert), sondern es gilt absolut heute, d.h. aber ewig“.68 Genau dadurch
tritt seine Gestaltungsmacht in Analogie zum gottlichen Schaffen: Das
Gesetz ,schafft sich letzthin seine eignen Umstinde, d.h. letztestens: es
schafft sich die ganze Welt um zu - seinem Milieu“.69 Sogar sein allge-
meiner, ,ewige[r]“ Adressat, die jiidische Gemeinschaft, ist sein eigenes
Produkt: ,Das jiidische Gesetz gilt nicht solange das Judentum besteht,
sondern es fordert und bewirkt, dafs das Judentum besteht“.70

Zugleich ist das Ziel seiner Wirkung konkret und liegt in einzelnen
Situationen; das heifSt, das ,,Gesetz“ ist trotz seiner Allgemeinheit auch
»individuell, also exklusiv“.7! Hier liegt die Analogie zum zweiten Gesichts-
punkt der gottlichen Dynamik, zur Momentaneitit. Das Gesetz nimmt dem
einzelnen Menschen gegeniiber, wo dieser es in die ,Heutigkeit®, wie

filosofia ha-datit schil Franz Rosenzweig [Glaube und Humanismus. Untersuchungen zur
religiosen Philosophie Franz Rosenzweigs]. Tel Aviv: ha-kibbuz ha-me’uchad 2001, 155 und
158.

67 GS III 627. Auf eine detaillierte Erérterung dieses Begriffs von Halacha, der vor allem
in Rosenzweigs ,,Die Bauleute“ exponiert wird, verzichte ich vorliegend; vgl. dazu AMIR,
Yehoyada: da‘at ma’aminah, Teil 11, Kap. 2, bes. 291ff.

68 GS III 628. Vgl. zu dieser Verkniipfung von Augenblick und Ewigkeit BRUCKSTEIN,
Almut: Zur Phidnomenologie der jiidischen Liturgie in Rosenzweigs ,,Stern der Erlosung®, in:
BRASSER, Martin (Hg.): Rosenzweig als Leser. Kontextuelle Kommentare zum ,Stern der Er-
l6sung®. Tiibingen: Niemeyer 2004, 357-368, bes. 361.

69 GS III 628.

70 Ebd.

71 Ebd.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 91

Rosenzweig das in seinem Aufsatz Die Bauleute nennt, tatsichlich tibersetzt,
den Charakter eines unmittelbaren ,,Gebots“ an.’2 Damit ist das Gesetz
unbeschadet seiner Allgemeinheit zugleich inkommensurabel personlich.
Das bedeutet mehr als die (ihrerseits auch wieder allgemein bestimmbare)
Besonderheit, die einer jeden mdoglichen Situation und jedem Individuum
eigen ist. Das Gebot formt die Gestalt eines Menschen, der auch als Person
Erwihlung erfihrt — man denke auch hier wieder an die Wahl als Er-
kenntnisakt —, und zwar Erwihlung innerhalb des Geltungskreises des
Gesetzes. Das Gebot formt die Gestalt des einzelnen Juden inmitten des
jidischen Volkes. Das Volk wiederum steht seinerseits in einem eigens
charakterisierten Zwischen: Es besetzt die Mitte zwischen einerseits dieser
Einzelperson, anderseits der Menschheit. Entsprechend erschépft sich sein
Gesetz nicht in einer nur partikuliren Bedeutung, wie stark auch das Parti-
kulidre seine jeweiligen Formulierungen prigen mag.

Wie wird nun die Zwischenposition der Partikularitit, also ihr, wenn
man so will, spezifisches Zwischen, im gesetzestreuen Tun positiv? Es
scheint mir charakteristisch, daf§ Rosenzweig diese Frage nicht etwa am Bei-
spiel der so genannten noachidischen Gebote erértert, also an jenen sieben
Vorschriften, die nach traditionellem Verstindnis bereits dem Noah nach
Verlassen der Arche erteilt wurden.”? Diese sieben Gebote richten sich
nimlich an die seit Gottes Bund mit Noah geschiitzte Menschheit insge-
samt. Wer daher die universale Dimension des jiidischen Gesetzes von den
noachidischen Geboten her diskutiert, begibt sich auf eine Ebene ,vor® der
Stiftung Israels, die erst spiter durch den Bund mit Abraham vollzogen ist.
Rosenzweig dagegen sucht die Dimension der Menschheit gerade in den-
jenigen Vorschriften auf, die ausdriicklich ,nach‘ diesem Bund liegen und
nur den Juden als solchen gegeben sind. Ein Beispiel ist die Grenzziehung
zwischen dem innerjiidischen und dem auflerjiidischen Geltungsraum des
Gesetzes. Tora und Tradition machen ihre Vorschriften teilweise davon
abhingig, ob sich der Angesprochene zwischen anderen Juden, im Innen-
raum der Gemeinschaft also, bewegt, oder ob er in ein Verhiltnis zu
Nichtjuden tritt. Gebot und Verbot gelten nicht durchgehend in gleicher
Weise. Rosenzweig fafdt das so: Man habe traditionell ,einen jiidischen
Bezirk innerhalb des Lebens, das man fiihrte, abgeteilt; was auflerhalb
dieser Linie lag, das Nichtjiidische, war, gesetzlich gesprochen, ,erlaubt*;
was innerhalb, war das Jiidische mit seinen Ge- oder Verboten“.74 Aber
diese Grenzziehung muf3, da die Halacha den Juden einen dynamischen Ort
zwischen Person und Menschheit zuweist, von Starrheit freigehalten und
verschiebbar bleiben bzw. — in messianischer Perspektive — schliefllich sogar
wegfallen. ,Die Zukunft darf jene Grenze, [...] iiberhaupt jene Unter-

72 Ebd. 707. In diesem Hereinziehen einer umgreifenden Zeitdimension in die Gegenwart
liegt eine Analogie zur Erfiillungsmacht des Gebets, vgl. AMIR, Yehoyada: da‘at ma’aminabh,
211, Anm. 12.

73 Vgl. Tosefta, Trakt. Avoda Zara 8:4; Babylonischer Talmud, Trakt. Sanhedrin 56a.

74 GS 111 70S.



92 Hartwig Wiedebach

scheidung, so aufgefaflt, nicht mehr kennen“.”s Was immer noch ,aufer-
halb® liegt, ,grade das mufl“ {iber die fortschreitende Entwicklung und Er-
weiterung von Briuchen (minhagim) und philosophisch-theologische Fra-
gen nach dem Sinn und Grund (taam) der Gebote ,jiidisch geformt wer-
den“.76 Beide, sowohl die Entwicklung von Briuchen als auch die philoso-
phische Reflexion, tragen allgemein menschliche Momente in das jiidische
Leben hinein. Und ,,iiberall muff dem Brauch und dem Sinn der gleiche
Rang und die gleiche Unverbriichlichkeit werden wie dem Gesetz“.77 ,Die
beiden Welten, die des jiidischen Verbotenen und die des erlaubten Unjii-
dischen fliefSen ineinander. Es gilt nun kein Nebeneinander von jiidischem
und unjiidischem Tun mehr®.7® Durch diese Dynamisierung des Gesetzes
stellt sich der jiidische Mensch praktisch in das Zwischen — mit der para-
doxen Bedeutung, es von der messianischen Perspektive her zu leugnen.”?

VII.

Damit ist unsere inhaltliche Erorterung dieses fiir die Weisheitslehre Rosen-
zweigs so grundlegenden Moments des Zwischen zu einem gewissen Ab-
schluff gekommen. Dennoch fehlt noch ein diesen Abschluff selbst vollzie-
hendes und zur Ruhe bringendes Motiv. Wir haben bisher die Lebensvision
einer unausgesetzten Bewegtheit im Zwischen, aber es mangelt ihr noch
immer an einer Gelassenheit, in der sie ihre ruhestiftende Basis findet. Und
es liegt auf der Hand, daf§ zu dem, was wir Weisheit nennen, auch diese
Gelassenheit gehort. Nur die oben angesprochene ,,Gelassenheit des Wun-
sches“80 hatte den Blick kurz in diese Richtung gelenkt. Die Frage geht
damit auch hier auf eine Grundbefindlichkeit des menschlichen Seins. Wie
nimlich kann ein Mensch in der zunichst noch uneingeschrinkten Dyna-
mik des Geschehens die Mufle zur Orientierung finden? Hierauf ist nicht
etwa durch psychologische Flexibilitit oder durch die Steigerung allge-
meiner Anpassungsfihigkeit zu antworten. Noch einmal geht es um das
Fundament der Wirklichkeit selbst, damit aber — man denke zuriick an die
Arbeit der Erkenntnis — um die Logik des Vertrauens. Dessen drei zeitge-
bundene Modi: das Vertrauen gegeniiber der Vergangenheit, gegeniiber der

75 Ebd. 706.

76 Ebd.

77 Ebd. — Als prominentes Beispiel fiir die Erweiterung einer nur buchstiblichen Gebots-
auslegung durch eine ethische Reflexion (am Beispiel des Verbotenseins gegeniiber triigeri-
schen Formen scheinbarer Erlaubnis von Unzucht, ordinirer Sprechweise usw.) vgl. die
Raschi-Kritik des Nachmanides in seinem Kommentar zu Lev 19, 2. Ich danke R. Zeev W.
Gotthold (Jerusalem) fiir seine eingehende Belehrung.

78 GS 111 707.

79 Zu dieser letzten ,Verneinung des Zwischen® vgl. FIORATO, Pierfrancesco: Sulla
peculiare temporalita di una negazione del tempo. La figura del ,capovolgimento del tra® nel
pensiero di Franz Rosenzweig, in: Giornale Critico di Storia delle Idee 2 (2010) Nr. 1, Jan.—
Juni (http://www.giornalecritico.it/).

80 GS III 592.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 23

Gegenwart und gegeniiber der Zukunft, gilt es noch einmal zu durchlaufen,
nun aber in umgekehrter Folge.

Die Aufmerksamkeit auf Bewegtheit, auf die Dynamisierung des Ge-
setzes hatte die Zukunft, die Aufgabe der Erlésung in den Vordergrund
gehoben. Thr Vertrauensinhalt ist nach Rosenzweig die einem jeden Men-
schen geltende ,,Verheiflung®.8! In ihr liegt ein anarchisches Moment. Sie
stort das Wirkliche, ja ,sprengt“ geradezu, wie Rosenzweig schreibt, den
»ruhige[n] Rhythmus der Wirklichkeit“. Eben dadurch ,setzt* die Ver-
heiffung ,,Ziel, sie 1df5t hoffen, sie gibt Richtung“.82 Unser bisheriger Blick
war vorwiegend hierauf gerichtet. Nun gilt es ebenso riickwirts zu schauen.
Dem anarchischen Keim des Zukunftsvertrauens liegt trotz allem das immer
idltere Vertrauen in das ,,Gesetz aus dem Sie leben“ zugrunde. Dies aber ist,
zeitlogisch betrachtet, gegenwartsbezogen. Aber auch von der Gegenwart
aus mufS der Blick noch weiter zuriickgehen. Das Gegenwartsvertrauen in
das Gesetz erwichst seinerseits aus dem durch Vergangenheit gestiitzten
Vertrauen in die ,,Schopfung durch die Sie sind“.83 Bis auf die Schépfung,
die gewissermafden ,friitheste“ Form des Vertrauens, muff die Suche zuriick-
gehen, um jene ,,Gelassenheit des Wunsches“ zu begriinden, die das sonst
fast fragil scheinende Zwischen zu einem trotz Bewegtheit ruhenden Stand-
ort werden laf3t. Dabei tritt der Begriff der Ewigkeit in einer neuen Spielart
hervor. Denn, so Rosenzweig, ,Ewigkeit war: statt des natiirlich rasenden
Wechsels der Moglichkeiten in seiner ewigen Wiederkehr der ruhige Rhy-
thmus der Wirklichkeit“.84 Der ruhige Rhythmus ist hier das Erkenntnis-
medium der Wirklichkeit, und das heift: der Wirklichkeit als einer ge-
schaffenen Tatsichlichkeit. Wirklichkeit ist geschaffene Wirklichkeit, und
noch stirker: Nur als geschaffene ist die Wirklichkeit wirklich. Diese Tat-
sachlichkeit als ein Wissen zu erfahren verlangt zwar nicht Stillstellung,
aber doch Unterbrechung der Bewegtheit. Wir haben also zwei Formen der
Unterbrechung. Der anarchischen Unterbrechung des ruhigen Rhythmus
durch die Verheiffung steht nun die ruhigstellende Unterbrechung und
Riickkehr in den Rhythmus des fortwaltenden Erschaffens gegeniiber. All-
taglich gesagt: Wir finden Momente der Ruhe im Tun; wir kommen zu
Ergebnissen, fithren Pline durch, erreichen Ziele, vollbringen Leistungen.
Die Wirklichkeit ist ,nicht nur Verwirklichung, nur Tat, sondern unter-
brochen von der Ruhe der Vollendung®“.85 Diese Art der Unterbrechung
riickt den Koordinatenraum der Wirklichkeit wieder zurecht. Sie stiftet den
Maf3stab des Wirklichen.

Ein moderner Begriff, der das Verhiltnis von Welt und Mensch aus-
driickt und zugleich seine Gefihrdung durch Beliebigkeit anklingen 14dft, ist
die ,,Weltanschauung“. Weltanschauungen lassen sich je nach Situation,

81 Ebd. 602f.
82 Ebd. 629.
83 Ebd. 602f.
84 Ebd. 629.
85 Ebd. 663.



94 Hartwig Wiedebach

Lebenswandel, Individualitit in grofler Fiille bilden. Der Begriff der
Weltanschauung setzt der Pluralbildung keinen Widerstand entgegen. Geht
es dann also, dieser Gefahr entgegen, um einen Maf3stab, ,,an dem wir die
Wirklichkeit unsrer Vorstellungen von der Welt messen® kénnen, so wird
dieser selbst ,keine Weltanschauung® mehr sein.86 Zwar muf§ er auf die
Welt bezogen sein, aber nicht auf das, was an und in ihr anschaubar, ja
denk- und ausdenkbar ist. ,,Jede Weltanschauung 148t sich ganz gut logisch
aus- und zu Ende denken“; eben deswegen konnen ,,Menschen [...] sich in
sie ,verrennen‘“.87 Dem aber steht ,duflerlich, von Welt wegen, [...] etwas
im Weg“.88 Und das, was hier im Weg steht, dieser MafSstab oder vielleicht
genauer: das MafSstabhafte selbst, ist ,etwas Metaphysisches. Denn ihr
eigener MafSstab konnte die Welt nicht sein®“.89 ,Die Welt hat einen Grund
aufer sich (und nicht in uns). Und insofern sie ihn hat, insofern wissen wir
mehr von ihr als wir uns vorstellen, wenn wir sie vorstellen“.90 Auf diesen
Grund aufler der Welt richtet sich das Vertrauen in die ,Schépfung aus der
Sie sind“. In die immanente Struktur der Welt selbst jedoch tritt dieser
Grund ein durch die gottesdienstliche Praxis des Menschen, durch seine
Unterwerfung unter das erwihnte Weltregiment.

Den MafSstab der Wirklichkeit und an ihm die Basis der Gelassenheit
findet Rosenzweig in den ersten Versen des Buches Genesis und in dem
darauf bezogenen Gebot, den Sabbat zu heiligen.?! Das ist zum einen die
Erzihlung von der Welterschaffung in sechs Tagen und dann insbesondere
von der Ruhe Gottes am siebten Tag. Und das ist zum andern die Bewih-
rung und Bewahrheitung dieser Erzdhlung im Einrichten der Arbeitswoche
und ihres siebten, immer wiederkehrenden Ruhetages durch den Menschen.
Beide vereinen sich zu einem praktisch-theoretischen Eingedenken des
Seins der Welt und zugleich des diese Welt gestaltend anschauenden
Menschen. Der siebte Tag ist dieser Schau gewidmet. Im Moment der Ruhe
tritt eine Unmittelbarkeit zwischen gottlicher Schépfung und menschlicher
Arbeit ein. Durch diese Korrelation wird die Ruhe in der Bewegtheit der
Schopfung zum Seinsgrund ihres Rhythmus, den das Sabbatgebot
allwéchentlich aufzusuchen und einzurichten befiehlt. Die Gottesruhe wird
zum Mafistab fiir die Wirklichkeit des Geschaffenen. Man kann von hier
aus den letztlich einfachen Inbegriff von Rosenzweigs Weisheitslehre er-
fassen: Er liegt darin, diesen Maf$stab des Eingedenkens im Herzen zu
tragen.

86 Ebd. und 662f.

87 Ebd. 663.

88 Ebd.

89 Ebd. 664.

90 Ebd., Hervorhebungen getilgt.
91 Gen 1,1-2,3; Ex 20,10f.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 95

Abstract

Franz Rosenzweig’s philosophy is a doctrine of ‘life in the middle’: between
knowledge and unknowing, birth and death, creation and redemption. The
key for the wisdom of this ‘middle’ is the Socratic-Platonic concept of “in-
between”, metaxy, a non-being in the midst of two existants. As such, it
enfolds within itself the change from the One into the Other. In
Rosenzweig’s lectures on the “science of God,” the “world” and “man,” this
gestalt formation from the middle goes through variations: as the temporal
experience of knowledge, prayer and halakhic practice, as the theory of
divine attributes — and as composure, the tranquility of a quiet certitude
regarding Creation.



	Gestalten des Zwischen : Franz Rosenzweigs Weisheitslehre

