
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Gestalten des Zwischen : Franz Rosenzweigs Weisheitslehre

Autor: Wiedebach, Hartwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hartwig Wiedebach

Gestalten des Zwischen:
Franz Rosenzweigs Weisheitslehre

Sokrates, als er vom Spruch des Delphischen Orakels erfährt, er sei der
Weiseste der Menschen, begibt sich auf die Suche, worin diese Weisheit
denn nun bestünde. Piaton läßt ihn in der Apologie von Personen berichten,
die sich ihm zwar in ihrer spezifischen sopbia, also ihrem fachgebundenen
Wissen, überlegen zeigen, die aber die Grenze ihrer Urteilsfähigkeit nicht
kennen. Sie reden über Dinge, von denen sie wenig oder nichts verstehen.
So kommt Sokrates, der seinerseits auf genau diese Grenze seine Aufmerksamkeit

richtet, zu dem Ergebnis, seine besondere sopbia bestünde wohl in
der Erkenntnis, daß er „in Wahrheit nichts wert sei, was die Weisheit
betrifft".1 In seiner Selbstironie nimmt das griechische Wort sopbia die uns
geläufige Bedeutung der „Weisheit" an. Diese durch ihre Grenzen beschriebene

sopbia stellt Sokrates in einen Gegensatz zur unbeschränkten Weisheit
der Götter. Letztere bleibt dem Menschen - darin zeigt sich die Suche nach
einer über die eigene Person hinausgehenden Absicherung der Grenzerkenntnis

- unzugänglich. Daher kann der Wunsch nach Einsicht, positiv
gewendet, nur darin bestehen, eine „menschengemäße Weisheit" (ötv9pam i'vr|
CToept'a)2 anzustreben. Und Piaton bestimmt schließlich den philosophischen
Eros selbst als etwas „zwischen" (paxa^b) Wissen und Nicht-Wissen
Liegendes.3 Ernst Hoffmann hat dieses Zwischen in Verbindung mit dem

Begriff der Teilhabe (pé&eÇtç) als ein durchgehendes Motiv Piatons
erkannt.4 Die folgenden Überlegungen stellen das Denken Franz Rosenzweigs
vor diesen Hintergrund. Nicht daß er streng deduktiv von Piaton her
gedeutet werden soll. Aber der altgriechische Philosoph sucht nach Weisheit
auf eine Weise, die bei dem jüdisch-deutschen Denker des 20. Jahrhunderts
ihr Echo findet. Wollte man das am Motiv des Metaxy in Einzelfragen
nachweisen, so käme etwa Piatons Lehre von der dianoetischen
Wirklichkeitserkenntnis als einem „zwischen Meinung und Vernunft" Liegenden
(pexai;u xi Solang xe Kai von) in Frage,5 oder auch jenes „Plötzliche" (xo

1 PLATON: Apologie 23b. Werke in acht Bänden. Bd. II, griech. und deutsch, hg. von
Gunther Eigler. Darmstadt: Wiss. Buchgesellschaft 1970ff., 18/19.

2 Apologie 20d, Werke II 10.
3 PLATON: Symposion 204b, Werke III 320.
4 HOFFMANN, Ernst: Methexis und Metaxy bei Piaton, in: DERS.: Drei Schriften zur

griechischen Philosophie. Heidelberg: Winter 1964, 29-51. Vgl. THEUNISSEN, Michael: Zwischen,
in: Historisches Wörterbuch der Philosophie. Bd. 12. Basel: Schwabe 2004, Sp. 1543-1549.

5 PLATON: Politeia VI, 511d, Werke IV 550; zit. von HOFFMANN: Methexis und Metaxy,
37 und 39.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 77

ê^ou'cpvriç), welches im Parmenides das „merkwürdige" Zwischen in jedem
Wandel von etwas zu etwas anderem bezeichnet - auch wenn man bei

Rosenzweig die Abwandlung dieses â£,aûpvT)ç in Kierkegaards Begriff des

„Augenblicks" mitbedenken muß.6 Aber nicht auf solchen Rückverweisen
liegt hier der Schwerpunkt. Das Zwischen hat bei Rosenzweig eine ganz
eigene für die Weisheitsfrage entscheidende Bedeutung.

I.

Franz Rosenzweig hat eine Weisheitslehre nicht explizit angestrebt. Er
gebraucht das Wort „Weisheit" in aller Regel wenig emphatisch. Immer wieder

redet er leicht ironisch von „der Weisheit letzter Schluß", oder er stellt,
auch hierin Reserve ausdrückend, der griechischen „Weisheit" die jüdische
Offenbarung gegenüber. Eine Äußerung hingegen, in der diese Reserve
fehlt, findet sich in der Einleitung zu Teil III des Stern der Erlösung. Die
Passage beginnt mit einem Bezug auf die Wissenschaft: „Wer Wissenschaft
treibt, ist ja mehr als das, was er treibt. Der Philosoph muß mehr sein als

die Philosophie. Wir hörten: er muß Mensch sein, Fleisch und Blut. Aber es

genügt nicht, daß er das bloß ist. Er muß als Fleisch und Blut, das er ist, das

Gebet der Geschöpfe beten".7 Dieses Gebet der Geschöpfe ist nun keineswegs

schon das liturgische Gemeindegebet; vielmehr ist es der genaue
Anfang in allem Beten, die Geste, in der sich der Mensch als ein Geschöpf
Gottes erkennt und anerkennt. Darin aber erfaßt er eine Weisheit, und
zwar eine, die „in seinem Fleisch und Blut wohnt", nicht etwa nur im Denken:

„Gott hat sie ihm anerschaffen; als reife Frucht hängt sie nun am
Baum des Lebens".8

Dem Wissenschaftler des Denkens steht notwendig gegenüber der Theologe.

Auch sein Geschäft „muß mehr sein als Theologie. Wir hörten: er
muß wahrhaftig sein, er muß Gott lieben. ETnd es genügt nicht, daß er es für
sich in seinem Kämmerlein tut. Er muß als einsamer Liebender, der er ist,
das Gebet der Kinder Gottes sprechen, das Gebet der gottesfürchtigen
Gemeinde, worin er sich bewußt als Glied ihres unsterblichen Leibes bekennt.
Die Weisheit, die in ihm, in seinem ehrfürchtigen Herzen wohnt, - Gott
hat sie in der Offenbarung seiner Liebe in ihm erweckt."9 Theologie und
Philosophie gehören zusammen: „Die göttliche Wahrheit verbirgt sich dem,
der nur mit einer Hand nach ihr langt, einerlei ob diese langende Hand die
der sich voraussetzungslos wähnenden, über den Dingen schwebenden

6 PLATON: Parmenides 156d, Werke V 288. - Vgl. KIERKEGAARD, S0ren: Der Begriff
Angst, übers, von Emanuel Hirsch. Gesammelte Werke, hg. von Emanuel Hirsch und Hayo
Gerdes. Gütersloh: Mohn, Abt. 11/12, 1981, 83-95; dazu unten Anm. 30.

7 ROSENZWEIG, Franz: Der Stern der Erlösung, ders.: Der Mensch und sein Werk. Gesammelte

Schriften (im Folgenden GS). Bände I-IV. Haag/Dordrecht: Nijhoff/Kluwer 1976ff.,
Bd. II, 329.

8 ROSENZWEIG: Stern, GS II 329.
9 Ebd.



78 Hartwig Wiedebach

Sachlichkeit des Philosophen ist, oder die der erlebnisstolz sich vor der
Welt verschließenden Blindheit des Theologen".10 Ganz ausdrücklich
finden wir hier ein in der philosophischen Tradition wiederholt genanntes
und auch oben bereits angesprochenes Kennzeichen der Weisheit, nämlich
den Bezug auf ein „Wissen von den göttlichen und menschlichen Dingen"
(rerum divinarum et humanarum scientia).u Folgen wir nun aber der im

engeren Sinn sokratischen Spur, seinem wissenden Nichtwissen, das Piaton
in den Gedanken eines Lebensvollzuges im Zwischen verdichtet hat.

Auf den ersten Blick bietet es sich an, den Anfang bei Teil I des Stern zu
nehmen, denn dort ist in prägnanter Weise gerade vom Nichtwissen die
Rede. Jedes der drei Hauptkapitel wird von einem Bekenntnis eingeleitet:
„Von Gott wissen wir nichts", „von der Welt wissen wir nichts", und „auch
vom Menschen [...] wissen wir nichts".12 Allerdings spricht Rosenzweig in
diesen Sätzen nicht - zumindest nicht in erster Linie - das Wesen einer
sokratischen Lebenshaltung aus, sondern er verbindet damit die Absicht einer

streng methodischen Konstruktion. Es handelt sich um die ersten Schritte
eines Weges, der über zahlreiche Zwischenstufen ein dreiteiliges
Verbindungssystem von Gott, Welt und Mensch entstehen läßt. Das bedeutet
nicht, daß das methodische Nichtwissen am Anfang außer Bezug zur Weisheit

der Selbstbescheidung stünde. Jedoch liegt deren Ort wesentlich dort,
wohin der Leser erst am Ende des Stern entlassen wird, nämlich im Leben
selbst. Es geht für uns also darum, aus einer Art Vorwegnahme dessen, was
erst „jenseits des Buches"13 liegt, in das System des Stern zurückzublicken.
Diese Blickrichtung ähnelt derjenigen in Kants Prolegomena, aber auch in
jenen Texten Rosenzweigs aus der Zeit nach Vollendung des Stern, in
denen er unmittelbar aus dem Alltagsleben heraus zu sprechen versucht. Es

sind Ansätze zu einer durch das System des Stern14 hindurchgegangenen
und auf seiner Basis erwachsenden Popularphilosophie.

Wir finden diese ganz eigene Literaturgattung etwa im Büchlein vom
gesunden und kranken Menschenverstand,15 aber auch in nicht wenigen
anderen kleineren Arbeiten, Vorlesungsentwürfen, Notizen, ja auch in Briefen.

Fast immer geht es darum, ein zwar gebildetes, aber nicht speziell
philosophisch geschultes Publikum oder einzelne Briefempfänger durch die
Überzeugungskraft einer aus dem Alltag stammenden Sprache auf ureigene
Erfahrungen von Gott, Welt und Menschsein zurückzuführen, die ein jeder

10 Ebd. 329f. Vgl. hierzu MlTSCHERLICH, Olivia: „Glauben und Wissen. Rosenzweigs
Entwurf philosophisch-theologischer Lebensorientierung" [Vortrag 2006 in Jerusalem, im
Druck]. Ich danke ihr für eine Kritik der vorliegenden Überlegungen.

11 Vgl. Speer, Andreas: [Art.] Weisheit, in: Hist. Wörterbuch d. Philosophie, Bd. 12,
2004, Sp. 371-397, hier 374.

12 ROSENZWEIG: Stern, GS II 25, 45, 68.
13 ROSENZWEIG: Das neue Denken, GS III 160.
14 Rosenzweig nennt den Stern der Erlösung ausdrücklich ein „System der Philosophie"

(Das Neue Denken, GS III 140).
13 Vgl. hierzu und zur Ähnlichkeit mit Kants Prolegomena den Vortrag von AMIR, Yeho-

yada: Das Büchlein as a Prolegomenon (im Druck).



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 79

an sich selbst machen kann. Das gilt, um ein Beispiel zu nennen, das die

dreiteilige Struktur des Stern unmittelbar wiederholt, für Rosenzweigs
Entwürfe zu drei Vorlesungszyklen am Frankfurter Lehrhaus unter den Titeln
„Die Wissenschaft von Gott", „Die Wissenschaft von der Welt" und „Die
Wissenschaft vom Menschen".16 Stilistisch betrachtet ist das, was wir in
solchen Arbeiten an Weisheitslehre finden, überwiegend eine Art erzählerische

Reflexion über bestimmte Lebenserfahrungen. Dieser Zugang hat den

Zweck, als eine behutsam kluge und zugleich klar ausgerichtete Wegleitung
die Hörer oder Leser dem Ziel der Weisheit näherzubringen.

II.

Bekanntlich entfalten sich nach Rosenzweig sowohl Gott als auch Welt und
Mensch wesentlich auf dem Weg spezifischer Verbindungen: Was die drei,
in Teil I zunächst isoliert gesetzten Elemente im System des Stern schließlich

bedeuten, scheint nur auf, wenn wir sie - so in Teil II - aus wiederum
drei von ihnen ausgehenden und umgekehrt in sie einmündenden
Zwischenverbindungen heraus erneut denken und zur Sprache bringen. Damit
kommt ein wesentlich dynamisches Moment ins Spiel. Rosenzweig folgt
durchaus dem modernen Zug zur dynamischen Konzeption überhaupt.
Auch die drei oben angesprochenen „Wissenschaften" von Gott, Welt und
Mensch sind vor diesem Hintergrund Darlegungen eines ständigen
Verbindungsgeschehens zwischen Gott und Welt, Gott und Mensch sowie
zwischen Mensch und Welt. Ich werde hier allerdings nicht die formale Struktur

der in diese Verbindungen eingehenden Elemente, ihrer Konnektivität
und der darin sich darstellenden Tatsächlichkeit diskutieren.17 Vielmehr
suche ich am Beispiel einiger allgemein gefaßter Lebens- und
Denkerfahrungen, die Rosenzweig in seinen eher populär orientierten Schriften
über die Fragen des Menschen, der Welt und Gottes anspricht, jenes
Zwischen auf, das auch er nicht müde wird zu betonen.

Das zeigt sich zunächst ganz allgemein an seiner Auffassung von
Entwicklung und Erkenntnis. So dynamisch nämlich Rosenzweigs Denkungsart
einerseits orientiert ist, so widerständig verhält er sich anderseits, wo - vor
allem aufgrund eines in der Physik sehr erfolgreichen Modells - die Gefahr
droht, Bewegung überhaupt und so schließlich auch geschichtliche
Veränderung in unendlich kleine Teilmomente zerlegbar zu denken. Damit
verbindet sich die Vorstellung, Bewegung habe im Prinzip den Charakter einer
durchgehenden Allmählichkeit. Und es ist nur ein kleiner Schritt zu der
Annahme, bei vollständiger Kenntnis eines zu beliebiger Zeit herausge-

16 GS III 619-664.
17 Zu dieser vielfach diskutierten Struktur vgl. WIEDEBACH, Hartwig: Rosenzweigs Kon-

nektionismus. Der „Stern der Erlösung" als Tatsäcblichkeits-System, in: SCHMIED-KOWARZIK,
Wolfdietrich (Hg.): Franz Rosenzweigs „Neues Denken". Freiburg: Alber 2006, Bd. 1, 371-
392, und zuletzt die Dissertation von POLLOCK, Benjamin: Franz Rosenzweig and the Systematic

Task of Philosophy. Cambridge: Univ. Press 2009, bes. Kap. 3 und 4, 120-257.



80 Hartwig Wiedebach

griffenen Zustandes sei im Prinzip jede folgende Änderung nur dessen

Konsequenz in lückenloser Stetigkeit. Dieser Vorstellung widerspricht Rosenzweig.

Sein Fokus liegt auf der geschichtlichen Bewegung. Geschichtliche
Bewegung spielt immer zwischen einem Anfang und einem Ende, und
weder Anfang noch Ende sind „Zustände", die sich durch eine Art
Einschnitt zu einem beliebigen Zeitpunkt im Verlauf der Entwicklung definieren

ließen. Die deutlichsten Beispiele sind Geburt und Tod. Zwischen
Anfang und Ende besteht ein Wesensunterschied, der nicht durch einen
allmählichen Ubergang zu überbrücken ist. Die Auffassung, der Weg von
Geburt zu Tod sei ein Erlebnis von Allmählichkeit, ist trügerisch. Der
Anfang eines Lebens wird zum Anfang wesentlich durch den Charakter der

Anfänglichkeit, das Ende eines Lebens zum Ende wesentlich durch den
Charakter der Endhaftigkeit. Der Ubergang vom einen zum anderen
geschieht nicht lückenlos kontinuierlich. Wenn es hier trotzdem die Erfahrung

von Kontinuität gibt, dann nur als Uberbrückungsleistung entgegen
der Erfahrung von Diskontinuität. Diskontinuität und Unterbrechung aber

- Rosenzweig spricht von „Lücken" - sind das produktive Moment.18 Sie

ermöglichen den Wesenswandel. Daher stiftet nach Rosenzweig „die Mitte"
den „eigentliche[n] Sinn der Entwicklung zwischen Anfang und Ende [...],
in der Lücke der Allmählichkeit die Plötzlichkeit des Ereignisses".19 Nur
von dieser Entwicklungs-Mitte her wird überhaupt verständlich, warum
„der Anfang der Anfang vom Ende, das Ende das Ende vom Anfang sei".20

Die je eigene Lebensgestaltung eines Menschen zwischen Geburt und
Tod stiftet die fundamentale Erfahrung dieser Gesetzlichkeit. Es enthüllt
sich zum einen das „Wesen der Zukunft", daß nämlich der im je eigenen
Leben „zukünftigste Augenblick (das Ende) nicht allmählich, sondern plötzlich

der nächste werden kann (durch den Tod)".21 Das kann mit strenger
Allgemeinheit und Notwenigkeit gewußt werden; daher wird durch dieses
Wissen der Tod zu einem „Gesetz" im Leben. Und diesem Gesetz des Endes

tritt zum anderen, wo sich, von der zentralen Schnittstelle der Gestaltungserfahrung

aus, der Blick rückwärts wendet, der Anfang als etwas Wesensanderes

gegenüber. Dort steht die Geburt, um deren Eintritt man genau
nicht mit strenger Allgemeinheit und Notwendigkeit vorher wissen kann,
sondern die in allem als ein „Wunder" je neu geschieht. Trotzdem wird der
eine der beiden Zeitorte zur Voraussetzung des anderen, und um dieses

Verhältnis wiederum kann man wissen: „Die Wahrheit des Endes, die

18 Ich folge mit der „Unterbrechung" dem Sprachgebrauch von JÜNGEL, Eberhard: Wertlose

Wahrheit. Christliche Wahrheitserfahrung im Streit gegen die „Tyrannei der Werte", in:
DERS.: Wertlose Wahrheit. Zur Identität und Relevanz des christlichen Glaubens. München:
Kaiser 1990, 90-109, bes. lOOff.

19 GS III 587. Vgl. zu dieser „Mitte" als einem für Rosenzweigs Systemgedanken wesentlichen

Erfahrungsbegriff POLLOCK, Benjamin: Franz Rosenzweig and the Systematic Task of
Philosophy, Kap. 4.II.: „Experiencing System from the Middle", 236-253.

20 GS III 586f.
21 Ebd. 589.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 81

erklärbare, setzt voraus die Wahrheit des Anfangs, die unerklärbare".22 Fassen

wir Philosophie im Sinn einer alten Tradition als „Sterben-Lernen",23 so
bedeutet das nach dieser Lehre keine Schule stoischer Apathia, sofern das

hieße, sich zur Freiheit von Todesangst zu erziehen. Das „Grauen" vor dem
Tod24 bleibt vielmehr ein nicht abzuschüttelndes Faktum im Leben, und der
Mensch soll „in der Furcht des Todes bleiben".25 Es steht ihm aber nun das

„Wunder der Geburt"26 gegenüber, und diese Gegenüberstellung weist auf
eine Mitte zwischen beiden hin. Diese Schnittstelle beider Zeitmodi gilt es

zu lokalisieren. Leben ist ein fortgeführtes Setzen dieses Verhältnisses
zwischen Anfang und Ende; es vollzieht sich als Einkehr in das Zwischen
selbst.

Auf dieser Einkehr liegt nun das ganze Gewicht. Als ein Drittes gegenüber

den beiden äußeren Zeitorten kann das Zwischen - und hierauf kommt

alles an - über Anfang und Ende Macht gewinnen. Von der Grundlegung
dieser Macht wird noch die Rede sein. Sollte sie gelingen, und zwar

nicht nur in der abstrakten Erörterung, sondern im tatsächlichen Nachvollzug,

so würde eine jede Art von Vollbringen die Gestalt des Zwischen
annehmen, auch noch das letzte uns antizipierbare. Sogar der Tod selbst,
unser Sterben rückte dann unter diese Perspektive. Auch er wäre, wo man
von seinem Eingedenken her den Blick zwischen Anfang und Ende schweifen

läßt, der Wandel eines rückwärts zu lesenden Anfangs auf ein vorwärts
zu lesendes Ende hin. Was sich als Gesetz gezeigt hatte: der jederzeit mögliche

Eintritt des Todes, wäre damit nicht mehr selbst das Ende. Hier
allerdings hat die diskursive Darlegung ihre Grenze, und in eine utopische oder
eschatologische Vision werden wir hier nicht ausweichen. Aber es fällt von
dieser Grenzbetrachtung aus ein Licht zurück auf die Erfahrungen des
Zwischen. „Erst wer die Zukunft als Wirklichkeit media in vita hat, wer das
Sterben gelernt hat in jedem Augenblick [...], erst der lebt",27 „Das
Problem" also „ist die Freimachung des Augenblicks"; nur dann ist die Tat
„von Raum und Zeit frei für das Eingreifen der stets hier und jetzt
ertönenden Stimme Gottes".28 Damit sind wir erneut bei der Frage des
Gebets. Denn genau „diese Freiheit" des Augenblicks ist nach Rosenzweig
„der Punkt des Gebets".29 Das Zwischen selbst ist Gebet.30 Und wie grund-

22 Ebd. 585.
23 Vgl. etwa PLATON: Phaidon 64a u.ö.
24 GS III 584.
25 Stern, GS II 4.
26 GS III 584.
22 Ebd. 589; vgl. DOBER, Hans Martin: Die Verwindung der Metaphysik im Gebet. Stern

III als Antwort auf die Metaphysikkritik von Stern I, in: WIEDEBACH, Hartwig (Hg.): „Kreuz
der Wirklichkeit" und „Stern der Erlösung". Die Glaubens-Metaphysik von Eugen Rosenstock-
Huessy und Franz Rosenzweig. Freiburg: Alber 2010, 205-219, hier: 216.

28 GS III 608.
29 Ebd.
30 Hier ist die Nähe zum „Plötzlichen" Piatons handgreiflich, aber, wie eingangs gesagt,

in der Umdeutung Soren Kierkegaards, vgl. DERS.: Der Begriff Angst, übers, von Emanuel



82 Hartwig Wiedebach

sätzlich philosophisch das gemeint ist, zeigt sich an Rosenzweigs Antwort
auf eine der Grundfragen der Philosophie überhaupt, nämlich auf die der
menschlichen Erkenntnis, ja Wissenschaft.

III.

Auch die Erkenntnis folgt der Struktur des Zwischen. Rosenzweig sieht sie
als Bewegung in drei Schritten: Am Anfang steht die Benennung dessen,
was man zum Thema macht, also - insbesondere dann, wenn es um die
Einsicht in die Verhältnisse eines bestimmten Menschen geht - ein Name.
Hier stellt sich eine Frage nach Art von „Was ist dies oder der?"31 Darauf
folgt als mittlerer Schritt - und es fällt auf, daß Rosenzweig gerade hier
eine distanzierende, fast abwertende Formulierung wählt - „jenes
Sichentfernen von der ,Erscheinung', das man so übertrieben bewertet hat",32
will heißen: Das Benannte wird durch einen Begriff bestimmt. Indes, der
Schein der Abwertung trügt, denn gerade am Begriff vollzieht sich der
entscheidende Ubergang. Ist nämlich eine erste Begriffsfassung, beispielsweise
durch Einordnung in ein bereits bekanntes Schema oder eine Klassifikation,
gewonnen, so beginnt damit erst die Arbeit an und mit dem Begriff. Nun
gilt es, von dieser ersten, aber noch vorläufigen Bestimmung zur abschließenden

Bestimmtheit überzugehen, grammatisch ausgedrückt: vom
unbestimmten Artikel zum bestimmten. „Der unbestimmte Artikel gibt auf das
Was die Antwort, daß es sich um ,einen' Vertreter der und der Gattung
handle, und erst der bestimmte Artikel drückt unter diesen großen Prozeß
den Stempel und bezeichnet ihn als vollzogen, ,das' Ding als erkannt".33
Dieser sehr wesentliche Arbeitsschritt bereitet auf den Abschluß vor: das

erneute Benennen des Erkannten durch einen Namen. „Zuletzt kommen Sie

über all diese Allgemeinheiten", die - selbst auf der Ebene des bestimmten
Artikels - das, worum es geht, also den Menschen oder die Sache „doch

Hirsch, z.B. 89: „Was wir den Augenblick nennen, das nennt Plato das Plötzliche (to
sÇaûpvTiç)". Kierkegaards „Augenblick" ist allerdings im Unterschied zu Piaton ein „Zweideutigels],

darin Zeit und Ewigkeit einander berühren, und damit ist der Begriff Zeitlichkeit
gesetzt". „Erst jetzt erhält jene [...] Einteilung ihre Bedeutung: die gegenwärtige Zeit, die
vergangene Zeit, die zukünftige Zeit" (90f.). — Diese Lesart von „Augenblick" und Zeiteinteilung
ist für Rosenzweig zentral. Vgl. GIBBS, Robert: Gesetz in „The Star of Redemption", in:
BRASSER, Martin (Hg.): Rosenzweig als Leser. Kontextuelle Kommentare zum „Stern der
Erlösung". Tübingen: Niemeyer 2004, 395-410, bes. 409. Den vieldiskutierten Bezug zu
Heidegger erörtert speziell mit Blick auf unser Problem FROMAN, Wayne J.: Rosenzweig and
Heidegger on „the Moment" („der Augenblick"), in: SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich (Hg.):
Franz Rosenzweigs „neues Denken", Bd. 1, 228-246, zur Frage des Gebets vgl. 238f.

31 xi lern; Vgl. dazu Luca Bertolino: Die Frage Was ist?" bei Hermann Cohen und Franz
Rosenzweig, in: GOODMAN-THAU, Eveline (Hg.): Vom „System" zum „Stern". Hermann Cohen

und Franz Rosenzweig auf dem Weg zu einer neuen Kultur der Vernunft, [im Druck].
32 GS III 601.
33 Stern, GS II 142, vgl. zur Bedeutung des „Vorletzten" PALMER, Gesine: Letztes Erkennen

richtet. Rosenzweigs Begriff von Erkenntnis im „Stern" und in „Apologetisches Denken".
http://www.gesine-palmer.de/j-em06.pdf (2.12.2009).



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 83

nicht decken, wieder hinaus und wissen wieder, wie er [oder die Sache]
heißt. Das ist [...] in aller Erkenntnis so. Nicht bloß am Anfang, auch am
Ende aller Wissenschaft steht die Beschreibung".34 Das Entscheidende ist
auch hier die Mitte, nämlich der Übergang innerhalb der Begriffsarbeit.
Rosenzweigs Abwertung des Begriffs rührt nur von jener häufigen
Überschätzung (oder besser Fehlschätzung) des Begriffs her, wonach er als
Abschluß einer Erkenntnis gilt, während er in Wahrheit ein Zwischen im
strengen Sinn darstellt. Der Begriff ist für Rosenzweig nie die Lösung eines
Problems und dennoch - als lebendiges Begreifen verstanden - das
entscheidend kreative Moment. Die Arbeit am Begriff ist ein fortgesetzt Unfertiges,

auf den Abschluß lediglich Hinzielendes, eben darin aber die
Kraftquelle der Erkenntnis.

Was führt eigentlich zu jener Fehleinschätzung? Den entscheidenden
Irrtum erkennt Rosenzweig in der Neigung, Erkenntnis als eine dem
Menschen verfügbare Tat zu konzipieren, das heißt über eine „Methodologie".35

Er dagegen sieht in jeder Erkenntnis eine Wahl, die trotz aller
Vorbereitung, die auf sie hinlenkt und in der durchaus Methode walten
mag, unverfügbar ist. Sie vollzieht sich unwillkürlich, und zwar in der am
meisten schöpferischen Erkenntnis am „allerunwillkürlichsten".36 Das soll
nicht heißen, es müsse oder könne vorgängig mehrere Lösungsalternativen
geben, und auf dem Weg von der Frage zur Antwort falle schließlich die
Wahl auf eine davon. Schon die Tatsache, daß es sich überhaupt um eine
Wahl handelt, wird nicht etwa durch ein vorausgehendes Operationskonzept

angelegt, sondern gerade dies zeigt sich, jedes Mal erstaunlich und
neu, ausschließlich ex post. Den auf die Eingangsfrage antwortenden Begriff
entdecken und an ihm den Schritt zur abschließenden Namengebung tun,
ist eine Wahl, die von einer ursprünglichen Neuerzeugung nicht zu
unterscheiden ist. Um es mit einem Sprachspiel zu sagen: Wir haben hier kein
Aus-Wählen unter Alternativen, sondern ein genuines Er-Wählen. Es führt
auf jenen Namen zurück, der bereits am Anfang stand, aber unter neuer
Beleuchtung.

IV.

Den Weg der Erkenntnis indes nicht nur in Worten beschwören, sondern
ihn tatsächlich gehen und dem Irrtum der Verfügbarkeit den Abschied
geben, setzt eine Form von Gewißheit voraus, die eben jene Suggestion von
Sicherheit abwehrt, wie sie Methodologien bewirken. Es ist der Eintritt in
eine Zeitlichkeit des Erlebens, die der operationalisierbaren Sukzession
eines methodischen Fortschreitens enthoben ist. In ihr ist das Kommende

34 GS III 601. Als Quelle dieser Auffassung wird hier übrigens - mit Ausrufezeichen -
Viktor von Weizsäcker benannt.

35 Ebd. 602.
36 Ebd. 609.



84 Hartwig Wiedebach

nicht prognostizierbar. In sie eintreten bedeutet daher, sich einem
Vertrauensrisiko aussetzen. Das Zwischen gründet in einer Vertrauenslogik:
„Sie vertrauen", so redet Rosenzweig seine Hörer an, „der Vergangenheit,
der Gegenwart, der Zukunft".37 Bezogen auf die Vergangenheit ist es ein
Vertrauen in die „Schöpfung durch die Sie sind", bezogen auf die Gegenwart

ein Vertrauen in das „Gesetz aus dem Sie leben", bezogen auf die
Zukunft ein Vertrauen in die „Verheißung die Ihnen gilt".38 Wo sich dieses

Vertrauen bildet, steht „in der Mitte [...] die Gelassenheit des Wunsches".39
An die Stelle der methodischen Operation tritt eine geschichtliche
Tatsache, für Rosenzweig das Leben Israels: Entscheidend ist nicht, daß die
Juden auf den Messias „hoffen", sondern daß sie seiner „harren (d.h. ein
Leben der Hoffnung führen)".40 Die Geste, auf dieses Leben hinzuweisen
und seine eigene Selbstbesinnung als Teilhabe an Israel zu bestimmen,
meinte Rosenzweig, als er - den Begriff „Methode" eigenwillig umformend

- „das Jüdische" seine „Methode" nannte.41 Ein solches „Jüdisches" setzt
bei der Einkehr in eine besondere Lebensgemeinschaft an und hält sich
zugleich in strenger Korrelation zu einer allgemeinen Gültigkeit, die nicht
durch einen empirischen Menschenbegriff definiert ist.

Auch hier liegt jedoch der Akzent auf dem Zwischen: Das Individuum
gewinnt Stand weder als isoliert Einzelner noch in der bloßen Allgemeinheit,

sondern in einem Mittleren. Das Leben der geschichtlichen Gemeinschaft

kann, von der Reflexion auf die conditio humana her gesehen, nur
Beispiel für ein Leben der Hoffnung sein, niemals eine Erscheinung von
dessen Wahrheitsgrund selbst oder seine einzig mögliche Gestalt. Darin
aber, daß es diesen Stand gewährt, hat es einen symbolhaften, auf das
Allgemeine ausgreifenden Gehalt. Die jüdische Hoffnung, gefaßt in das Symbol
des Messias, färbt auf den Erkenntnisbegriff überhaupt ab: Rosenzweig
nennt seine Lehre insgesamt eine „messianische Erkenntnistheorie".42
Deren allgemeines Gesetz ist es, daß die Offenheit der Zukunft trotzdem
die Gewißheit zuläßt, der Wunsch, etwa nach Erkenntnis, werde auch

Befriedigung finden: „Am Ende ist die Erfüllung";43 „es gibt kein unerfülltes
Gebet".44 Auch hier sind weder das „Gebet" noch seine Erfüllung auf einen

37 Ebd. 603.
38 Ebd. 603f.
39 Ebd. 592.
40 Ebd. 589.
43 Vgl. den Brief an Hans Ehrenberg vom Sept. 1921, in: GS I, Bd. 2, 720. Vgl. GÖRTZ,

Heinz-Jürgen: Tod und Leben. Kontingenzbewältigung in Rosenzweigs Konzept der Geschöpf-
lichkeit, in: SCHMIED-KOWARZIK, Wolfdietrich (Hg.): Franz Rosenzweigs „neues Denken",
Bd. 2, 754-775, bes. 759-761.

42 GS III 159.
43 Ebd. 592.
44 Ebd. Vgl. zur Macht des Gebets AMIR, Yehoyda: da'at ma'aminah. 'ijunim be-

mischnato schäl Franz Rosenzweig [Glaubende Vernunft. Untersuchungen zur Lehre Franz
Rosenzweigs]. Tel Aviv: Am Oved 2004, 197-213. Die liturgisch und halachisch natürlich



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 85

religiös umschriebenen Lebenskreis beschränkt. Insbesondere die Erkenntnisarbeit

in ihren verschiedenen Gestaltungen wird in diese Sphäre
einbezogen. Dabei gilt als „Erfüllung" keineswegs notwendig der Eintritt genau
dessen, was die persönliche Wunschvorstellung des Betenden beherrscht
haben mag. Die Erfüllungsmacht ist an die Einkehr in die Haltung des

„Zwischen" gebunden. Das Zwischen ist nicht mehr durch seine Außenpole
gebunden oder definiert, sondern ein Selbständiges. Damit stehen wir,
wenn wir den Status eines betenden Menschen für sich genommen fassen

wollen, vor einem Begriff der Einsamkeit - und zwar im Gegensatz zum
Alleinsein. Alleinsein ist, so gefaßt, wesentlich ein Vermissen, der Blick in
ein leeres Außen, in das die Sehnsucht die Schemen anderer Menschen
zeichnet. In der Einsamkeit dagegen wird das Nicht-Beisammen-Sein nicht
durch den Affekt des Vermissens beherrscht. Das will nicht besagen, daß
der Blick auf Andere und Anderes bei der Einkehr in das „Zwischen"
wegfiele. Der Stand im Zwischen schließt nicht einmal die Sehnsucht aus,
macht sich aber davon nicht abhängig. Man fühlt sich an Goethes Meditation

über das Verhältnis von Alleinsein und Einsamkeit im „Lied des

Harfners" aus Wilhelm Meisters Lehrjahren erinnert. Der fahrende Musikant

bringt es traurig-sehnsüchtig auf den Punkt: „Und kann ich nur einmal
/ Recht einsam sein, / Dann bin ich nicht allein".45 „Recht einsam sein"
bedeutet Trauer, aber es überwindet zugleich die im Alleinsein waltende
Vorherrschaft des objektiven Abgeschnittenseins vom oder von Anderen.

Das Nicht-Beisammen-Sein wandelt also seine Bedeutung. Gerade in
intensiver innerer Einkehr und Abstandnahme ist Einsamkeit eine Liebesgeste

auf anderes hin, eine Erkenntnisbewegung in Richtung der in Frage
stehenden anderen Menschen, der Weltdinge, ja Gottes. Das bisher von uns
zunächst zeitlich gefaßte Zwischen nimmt unter diesem Aspekt die Farbe

jener Begegnungserfahrung an, dem vor allem die sogenannte dialogische
Philosophie ihre Aufmerksamkeit geschenkt hat.46 In unserem umfassenderen

Kontext gelesen, ist die Begegnungserfahrung des Zwischen ebenfalls
ein sich selbst erfüllendes Gebet, diesmal als ein Sich-Annähern im
Feststellen der Ferne. „Die Nähe kann nur Nähe werden, weil sie Ferne isf".47
Auf kein Verhältnis trifft diese Bestimmung mehr zu als auf das zwischen

wichtige Unterscheidung zwischen dem Gemeindegebet und dem Gebet des Einzelnen (ebd.
197f. und 207f.) ist für unseren gegenwärtigen Zusammenhang sekundär.

45 Goethe: Wilhelm Meisters Lehrjahre, Buch 2, Kap. 13, Hamburger Ausgabe, Bd. 7,
138.

46 So etwa in Martin Bubers „Sphäre [...] zwischen den Wesen", vgl. DERS.: Die Schriften
über das dialogische Prinzip. Heidelberg: Lambert Schneider 1954, 295, zit. von THEUNISSEN,
Michael: Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. 2. Aufl. Berlin: de Gruyter
1977, 259. Rosenzweig seinerseits hat - so „die innerste Absicht" eines (undatierten) Briefes
an Buber - die wesentlich umfassendere Bedeutung des „Zwischen" im Rahmen einer anderen
Auffassung der Zeit geltend gemacht, vgl. CASPER, Bernhard: Franz Rosenzweigs Kritik an
Bubers „Ich und Du", in: DERS.: Religion der Erfahrung. Einführungen in das Denken Franz
Rosenzweigs. Paderborn: Schöningh 2004, 101-116, zit. 104.

47 GS III 617.



86 Hartwig Wiedebach

Mensch und Gott. Nicht daß sie nur hier gelten würde, aber in der
Korrelation zwischen Gott und Mensch kommt die Polarisierung zu ihrer
reinsten Form. Entsprechend erörtert Rosenzweig, der jüdischen Tradition
folgend, die Ambivalenz von Nähe und Ferne im Ausgang von Jeremia
23,23: „Bin ich nur ein Gott der Nähe, spricht der Herr, und nicht ein Gott
der Ferne?"48 Statt von Ferne spricht Rosenzweig auch von Gottes Unsicht-
barkeit. Er erzählt die kleine Geschichte von einem vierjährigen Mädchen,
das mit seiner Mutter einen Disput hat. Beide sind sich einig, daß man Gott
nicht sehen könne. Die Mutter jedoch fügt dem hinzu: „Ich glaube nur, was
ich sehen kann". Das Kind dagegen antwortet ihr: „Es gibt ihn aber
doch!"49 Nach Rosenzweig „haben beide recht mit ihrem Glauben, die
Mutter und das Kind".50 Sowohl die Skepsis gegenüber dem unsichtbaren
Gott, die einem Zweifel an seiner Existenz nahe kommt, als auch die mit
einem gewissen Trotz vorgetragene Gewißheit dieser Existenz bringen
etwas Richtiges zum Ausdruck. Die eine Äußerung korrespondiert der Ferne

Gottes, die andere setzt eine Annäherung in Gang. Das Ziel der
Annäherung jedoch, die Nähe selbst, ist ein Gelingen über Skepsis und Trotz
hinaus und tritt zu aller In-Gang-Setzung als ein Unverfügbares hinzu. Sie
ist streng momentan und macht Gott nur von Fall zu Fall sichtbar. Auf die
oben angesprochene Erkenntnisarbeit am Begriff bezogen heißt das: Nähe
Gottes bedeutet das schöpferische Gestalten, welches das vom „Namen",
von der „Beschreibung" ausgehende Problem zurücklenkt auf die
problemlösende Neuentdeckung eben dieses Namens selbst.

Die Bibel ist nach Rosenzweig sehr wesentlich eine Sprachgebung für
diese Momentaneität Gottes. Damit meint er unter anderem die zahlreichen
natürlichen Attribute, die Gott beigelegt werden, und die im Zentrum einer
jahrhundertealten Debatte standen und stehen. „Gott hat eine Nase, Augen,
Ohren, alles was man will, er weint, bittet, reut, alles was man will, aber
immer nur von Fall zu Fall, immer nur, wenn am Menschen etwas in Gottes
Bilde geschaffen werden soll".51 Immer ist, und das weist in die Richtung
unseres Zwischen, das Moment der Bewegung entscheidend: „Er hat nicht
zugleich zwei Attribute - das wäre nämlich schon Gestalt", will sagen: Es

wäre nach dem Bilderverbot des Dekalogs52 verboten. Gott hat seine
Eigenschaften „immer nur hintereinander, immer nur ,Attribute der Handlung'
(Eigenschaften sind gleichzeitig, Handlungen hintereinander)".53 Daher
zeichnet kein Attribut ein Bild von Gott selbst, sondern nur „sein Bild in
uns". „In uns" aber heißt: Der Mensch ist bereits da; er steht Gott gegenüber,

aber seine durchaus vorhandene Gestalt gilt es weiterhin zu formen.
Dementsprechend „gibt uns" die göttliche Eigenschaft „keine menschliche

48 Vgl. den Verweis auf diese Stelle in GS III 618.
49 Ebd. 636, ähnlich auch 619.
50 Ebd. 636.
53 Ebd. 625.
52 Vgl. Ex 20,4; Dt 5,8.
53 GS III 625.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 87

Gestalt (die haben wir), sondern die göttlichen Züge unserer
Menschlichkeit".54 Diese aber „sind lauter Einzelzüge, lauter Momenta-
neitäten" und eben damit Bestimmungen jener Augenblicke des Gebets, in
denen sich die Erfüllungsmacht des Zwischen realisiert.55

V.

Nun kann indes der Vertrauensgrund, auf dem diese Erkenntnislehre
aufruht, nicht im Erlebnis bloßer Momente beschlossen bleiben. Der Vielheit
der Momente muß eine Einheit, der bloßen Prozessualität des Schaffens die
Gewißheit einer denk- und einsehbaren Kontinuität zur Seite gehen. Dies
unter anderem steht hinter der Frage nach der Ewigkeit Gottes. Allerdings
treibt dieser Anspruch zugleich eine, wenn man so will, vertrauenslogische
Schwierigkeit hervor: „Wenn wir nur den momentanen Gott erfahren, wie
können wir dann glauben, daß er der ewige ist? [...] Widerspricht nicht der
Augenblick der Ewigkeit, die Tat dem Sein, der Wille dem Wissen?"56 Um
diese Frage zu erörtern, tritt Rosenzweig auf einige Momente in das
Geschäft der kritischen Philosophie ein. Er führt am Gedanken des

Widerspruchs eine Unterscheidung herbei. Einerseits spitzt er die Spannung
zwischen Momentaneität und Ewigkeit absichtlich auf einen Widerspruch zu,
der unlöslich mit der Erkenntnis- und Gebetserfahrung verbunden und als

solcher anzuerkennen ist. Einen Willen denken, der in seiner momentanen
Tatwirkung trotzdem ewig ist, bleibt widersprüchlich und ist dennoch eine

notwendige Basis des Vertrauens. Anderseits darf dies nicht auf falsche
Bahnen geraten. Es besteht nämlich eine Neigung im Denken, diese an Gott
entdeckte Widersprüchlichkeit unter das Licht einer zur Naturerkenntnis
gehörenden Zeiterfahrung zu stellen. Das würde beiden Momenten, sowohl
der Momentaneität als auch der Ewigkeit, eine naturhafte Bedeutung unterlegen.

Ein solches Hereinziehen Gottes in die Zeit ist zu vermeiden. Da gilt
in Strenge der Satz vom auszuschließenden Widerspruch, und zwar in jener
präzisierenden Wendung des Aristoteles, die auch die Zeitbedingung mit
anspricht: Es sei unmöglich, daß „dasselbe demselben zugleich und in
derselben Hinsicht zukommt und nicht zukommt".57 Diese Bestimmung aus der
Metaphysik vertieft Aristoteles einige Seiten später in Bezug auf Urteile aus

54 Ebd. 624.
55 Ebd. - Auch hier klingt Piatons Parmenides an mit seiner Bestimmung des (tstaÇû als

eines „wundersamen/ortlosen Wesens" ((pûcnç atottoç) im Ubergang, z.B. einem Ubergang
„aus dem Nicht-Sein in das Werden". Der „Augenblick" (to éÇaûpvnç, Rosenzweigs
„Momentaneität") steht nach Piaton „auf gewisse Weise zwischen einer Bewegung und einer
Ruhe", wo er „dann weder ist noch nicht ist, weder wird noch vergeht" (Parmenides 156d und
157a, Werke V 288/289). Dieser Charakter des „Zwischen" entzieht die Attribute Gottes
einer quasi-physischen Fixierung; sie werden zu (katachrestischen) Metaphern.

56 GS III 625.
57 ARISTOTELES: Metaphysik T 3. 1005 b 19f., zit. nach: Aristoteles' Metaphysik, griech.

Text von Wilhelm Christ, übers, von Hermann Bonitz, neu bearb. von Horst Seidl. 2 Bände.
Hamburg: Meiner 1978, hier: Bd. 1, 137.



88 Hartwig Wiedebach

natürlicher Sinneswahrnehmung noch weiter. Er ersetzt jenes „zugleich"
und „in derselben Hinsicht" durch die noch stärker spezialisierende
Formulierung: Es erscheine den Sinnen nie etwas „in derselben Beziehung,
derselben Weise und derselben Zeit als verschieden".58

Eine von dort her gesehen unmögliche Urteilssituation entsteht aber,
wenn man die Offenbarungsdynamik nicht genau genug von natürlichen
Bewegungen, also solchen, die unter sinnlichen Zeitbedingungen stehen,
unterscheidet. Hier führt der Widerspruch zum Ausschluß des Urteils
überhaupt. Er verliert seine erkenntnisproduktive Kraft, denn er wird zu einem
Konstrukt aus Denkschwäche. Es entsteht, so Rosenzweig, „der Schein [...],
als ob ein zeitliches Allwissen einem zeitlichen Etwaswollen oder einem
zeitlichen Allwillen ein zeitliches Etwaswissen gegenüberstünde".59 Die um
des Vertrauens willen erahnte Einheit zwischen tätiger Momentaneität und,
ihr widersprechend, Ewigkeit verlangt also in letzter Konsequenz, aus dem
Kreis des unter natürlichen Zeitbedingungen geformten Wissens
auszutreten. „In Wahrheit steht nur das ganze Zeitliche dem ganzen Ewigen,
unser [sich im Einzelnen zeigender] Gott dem ewigen Gott gegenüber".60
Die Spannung zwischen der Kontinuität und der Momentaneität Gottes
liegt außerhalb des Zeitlichen. Soll an ihr der Ursprung von Welt und
Mensch erahnt oder erschaut werden, so gilt es, primär nicht ein Schaffen
innerhalb der Zeit, sondern die Erschaffung der Zeitlichkeit selbst zu
denken.61

Nun bleibt allerdings dies Erschaffen der Zeit nicht nur ein Äußeres
gegenüber der Welt, sondern mündet - die Gewißheit von der Offenbarung
an den Menschen verbürgt es - in das Erschaffene selbst, in die Zeit der
Welt also, ein. Die Erschaffung der Zeitlichkeit setzt sich in die Welt hinein
gestaltend fort. Die Momentaneität Gottes ist einerseits Stiftung der
Zeitlichkeit als solcher und trotzdem anderseits auch innerhalb ihrer und
unter ihrer Form dem Menschen erfahrbar. Dies trotz jenes notwendigen
Widerspruchs denken zu wollen, bringt Rosenzweig auf die Spur der

58 Metaphysik F 6. 1011 a 34 f., Ausg. Meiner 168f. - Man bemerkt durch diesen Seitenblick

auf Aristoteles sehr gut, worum es eigentlich geht. Den Widerspruch nachweisen, ist
hier weniger eine rein logische Operation als vielmehr ein Kampfmittel gegen Unwahrheit.
Besonders Jan Lukasiewicz hat diesen Aspekt hervorgehoben: Es lassen sich nämlich
zahlreiche Tatsachen durchaus voraussehen und anordnen, ohne daß man den Satz vom Widerspruch

anerkennt. Also ist sein „Wert [...] nicht logischer, sondern praktisch-ethischer
Natur" (LUKASIEWICZ: Über den Satz des Widerspruchs bei Aristoteles, übers, von Jacek Barski.
Hildesheim: Olms 1993, 167). „Der Satz vom Widerspruch [...], und nur er, ermöglicht uns
den siegreichen Kampf mit den verschiedenartigen Unwahrheiten" (169). Vgl. auch ROETTI,
Jorge Alfredo: Der praktische Satz vom Widerspruch. Eine Rechtfertigung der Aristotelischen
Hauptintuition, in: ÖFFENBERGER Niels / SKARICA Mirko (Hgg.): Beiträge zum Satz vom
Widerspruch und zur Aristotelischen Prädikationstheorie. Hildesheim: Olms 2000, 50-68.

59 GS III 627.
60 Ebd.
61 Zu Rosenzweigs Begriff einer „Zeit, die .selber' geschieht", statt daß in ihr etwas

geschehe, vgl. CASPER, Bernhard: „Verstehen zur rechten Zeit", in DERS.: Religion der Erfahrung,

73-83, zit. 74.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 89

lurianischen Kabbala und deren Lehre von der Kontraktion - Rosenzweig
spricht von „Verinnerung"62 - Gottes, hebräisch zimzum. Gott hat sich
demnach spontan selbst aus einer unendlichen Aktualität in eine
eingeschränkte Präsenz zurückgezogen, um neben sich Raum für anderes zu
geben. In diesen Raum hinein gestaltet sich, dem, was Gott ist, negativ
gegenübertretend, die zeitliche Welt. Aber dies wird nicht als völlige
Selbstentäußerung Gottes gedacht, sondern zugleich als Entfaltung einer Macht,
die die Zeitlichkeit der Welt und des Menschen ihrerseits gestaltet. Also
„nicht Entsagung (stcoxti) besteht zwischen Gott und seiner Schöpfung
sondern - Weltregiment".63 Ausschließlich der Deutung dieses Weltregiments

und nicht etwa der Wesenserkenntnis des darin waltenden Gottes
selbst dienen die biblischen Gottesattribute. Es ist „das Göttliche an all
diesen göttlichen Taten und Leidenschaften [...], daß sie nicht, wie unsre
auf uns selbst oder auf unsres gleichen, auf ihn oder seines gleichen gehen,
sondern allein - auf uns".64

VI.

Aus diesem, der Schöpfung assimilierten Begriff des Weltregiments bildet
Rosenzweig seinen Begriff des jüdischen „Gesetzes", der Halacha. Weder
die Welt noch der in ihr handelnde Mensch sind autark, auch dann nicht,
wenn man den Blick nur auf das zwischen ihnen beiden geltende
Wechselverhältnis richtet. Dieses spezielle Verhältnis, im Stern unter dem Titel
„Erlösung" angesprochen, bildet, wie schon gesagt, die dritte der möglichen
Konnexionen zwischen den Elementen Gott, Welt und Mensch. Nach der
vergangenheitsbezogenen „Schöpfung" und der gegenwartsbezogenen
„Offenbarung" ist diese letzte Verbindung konstitutiv zukunftsbezogen: Sie

gestaltet sich im Modus einer Aufgabe an den Menschen.65 Wohl wirkt
diese Aufgabe auch auf das primär gegenwartsbezogene Verhältnis zwischen
Mensch und Gott zurück, denn - auch hier bewegt sich Rosenzweig in der
Linie der lurianischen Kabbala - zur Erlösung gehört, daß der Mensch die
„Einigung Gottes" erwirkt. Aber er tut eben dies an der Welt, indem er die
„in zahllose Funken in alle Welt zerstreute Gottesherrlichkeit [...]
sammeln" wird.66 Also ist zumindest dieser Aspekt im Verhältnis zu Gott

62 ROSENZWEIG: „Urzelle" des Stern der Erlösung, GS III 128. Zur Beziehung
Rosenzweigs auf die Kabbala vgl. zuletzt HORWITZ, Rivka: A Revolutionary Understanding of
Judaism. Franz Rosenzweig's Attitude to Kabbalah and Myth, in: SCHMIED-KOWARZIK,
Wolfdietrich (Hg.): Franz Rosenzweigs „Neues Denken", Bd. 2, 689-712, zum zimzum bes.
695ff.

63 GS III 627.
64 Ebd.
65 Vgl. Stern, Teil II, Buch 3, zur Zukunft vgl. GS II 261.
66 Stern, GS II 456; vgl. HORWITZ: A Revolutionary Understanding, 694. Joseph Turner

spricht von einem (durch das Gebet erleuchteten) „gemeinsamen Weg Gottes und des
Menschen in der Welt". Wo die Gottesfurcht des Menschen ausbleibt, „bleiben sowohl Schöpfung
als auch Offenbarung ohne Vollendung"; vgl. TURNER: 'emuna we-humanism. 'ijunim ba-



90 Hartwig Wiedebach

ebenfalls zukunftsbezogen. Daher kennzeichnen, unter dem Licht der
Gegenwart gesehen, Unfertigkeit und Noch-Nicht-Wirklichkeit das Verhältnis

der Erlösung, und der Mensch kann die Unfertigkeit nicht durch die
Macht der ihm verfügbaren Einsicht durchdringen und bewältigen. Es

bedarf einer „Verwirklichungshilfe"; und als solche wird das „Gesetz"
offenbart.67 Auch hier entsteht die bei Gott erörterte Spannung zwischen
Momentaneität und Ewigkeit. Noch deutlicher aber als an Schöpfung und
Weltregiment tritt, wo es um den Menschen geht, jenes metaxy hervor, das

wir schon als Zeitmoment in der Begriffsarbeit kennen. Zweifellos handelt
es sich beim halachisch handelnden Menschen nicht um eine genaue
Entsprechung zum schaffenden und sich offenbarenden Gott, wohl aber um
eine Analogie. Der Aspekt der göttlichen Ewigkeit wird im Gesetz durch
„Allgemeinheit" vertreten. Oder, gleich von der Form dieser Allgemeinheit
her gesagt: Allgemein ist das halachische Gesetz eben durch seine ewige
Geltung. Nicht eine formale Vernunftallgemeinheit, etwa nach dem Muster
des kategorischen Imperativs, ist hier gemeint, sondern eine konstitutive
Gegenwärtigkeit des Geltens für die Gesamtheit des Volkes, und zwar
außerhalb chronologischer Datierung und vor aller individuellen und
situationsbezogenen Fokussierung. Das Gesetz erscheint „so allgemein wie
alles was für ,ewig' zu gelten beansprucht. Es gilt nämlich nicht unter den
und den Umständen (obwohl die Frage der ,Umstände' es von allen Seiten

umlagert), sondern es gilt absolut heute, d.h. aber ewig".68 Genau dadurch
tritt seine Gestaltungsmacht in Analogie zum göttlichen Schaffen: Das
Gesetz „schafft sich letzthin seine eignen Umstände, d.h. letztestens: es

schafft sich die ganze Welt um zu - seinem Milieu".69 Sogar sein
allgemeiner, „ewige[r]" Adressat, die jüdische Gemeinschaft, ist sein eigenes
Produkt: „Das jüdische Gesetz gilt nicht solange das Judentum besteht,
sondern es fordert und bewirkt, daß das Judentum besteht".70

Zugleich ist das Ziel seiner Wirkung konkret und liegt in einzelnen
Situationen; das heißt, das „Gesetz" ist trotz seiner Allgemeinheit auch

„individuell, also exklusiv".71 Hier liegt die Analogie zum zweiten Gesichtspunkt

der göttlichen Dynamik, zur Momentaneität. Das Gesetz nimmt dem
einzelnen Menschen gegenüber, wo dieser es in die „Heutigkeit", wie

filosofia ha-datit schäl Franz Rosenzweig [Glaube und Humanismus. Untersuchungen zur
religiösen Philosophie Franz Rosenzweigs]. Tel Aviv: ha-kibbuz ha-me'uchad 2001, 155 und
158.

67 GS III 627. Auf eine detaillierte Erörterung dieses Begriffs von Halacha, der vor allem
in Rosenzweigs „Die Bauleute" exponiert wird, verzichte ich vorliegend; vgl. dazu AMIR,
Yehoyada: da'at ma'aminah, Teil 11, Kap. 2, bes. 29Iff.

68 GS III 628. Vgl. zu dieser Verknüpfung von Augenblick und Ewigkeit BRUCKSTEIN,
Almut: Zur Phänomenologie der jüdischen Liturgie in Rosenzweigs „Stern der Erlösung", in:
BRASSER, Martin (Hg.): Rosenzweig als Leser. Kontextuelle Kommentare zum ,Stern der
Erlösung'. Tübingen: Niemeyer 2004, 357-368, bes. 361.

69 GS III 628.
70 Ebd.
77 Ebd.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 91

Rosenzweig das in seinem Aufsatz Die Bauleute nennt, tatsächlich übersetzt,
den Charakter eines unmittelbaren „Gebots" an.72 Damit ist das Gesetz
unbeschadet seiner Allgemeinheit zugleich inkommensurabel persönlich.
Das bedeutet mehr als die (ihrerseits auch wieder allgemein bestimmbare)
Besonderheit, die einer jeden möglichen Situation und jedem Individuum
eigen ist. Das Gebot formt die Gestalt eines Menschen, der auch als Person
Erwählung erfährt - man denke auch hier wieder an die Wahl als

Erkenntnisakt -, und zwar Erwählung innerhalb des Geltungskreises des

Gesetzes. Das Gebot formt die Gestalt des einzelnen Juden inmitten des

jüdischen Volkes. Das Volk wiederum steht seinerseits in einem eigens
charakterisierten Zwischen: Es besetzt die Mitte zwischen einerseits dieser
Einzelperson, anderseits der Menschheit. Entsprechend erschöpft sich sein
Gesetz nicht in einer nur partikulären Bedeutung, wie stark auch das
Partikuläre seine jeweiligen Formulierungen prägen mag.

Wie wird nun die Zwischenposition der Partikularität, also ihr, wenn
man so will, spezifisches Zwischen, im gesetzestreuen Tun positiv? Es

scheint mir charakteristisch, daß Rosenzweig diese Frage nicht etwa am
Beispiel der so genannten noachidischen Gebote erörtert, also an jenen sieben
Vorschriften, die nach traditionellem Verständnis bereits dem Noah nach
Verlassen der Arche erteilt wurden.73 Diese sieben Gebote richten sich
nämlich an die seit Gottes Bund mit Noah geschützte Menschheit insgesamt.

Wer daher die universale Dimension des jüdischen Gesetzes von den
noachidischen Geboten her diskutiert, begibt sich auf eine Ebene ,vor' der
Stiftung Israels, die erst später durch den Bund mit Abraham vollzogen ist.
Rosenzweig dagegen sucht die Dimension der Menschheit gerade in
denjenigen Vorschriften auf, die ausdrücklich ,nach' diesem Bund liegen und
nur den Juden als solchen gegeben sind. Ein Beispiel ist die Grenzziehung
zwischen dem innerjüdischen und dem außerjüdischen Geltungsraum des
Gesetzes. Tora und Tradition machen ihre Vorschriften teilweise davon
abhängig, ob sich der Angesprochene zwischen anderen Juden, im Innenraum

der Gemeinschaft also, bewegt, oder ob er in ein Verhältnis zu
Nichtjuden tritt. Gebot und Verbot gelten nicht durchgehend in gleicher
Weise. Rosenzweig faßt das so: Man habe traditionell „einen jüdischen
Bezirk innerhalb des Lebens, das man führte, abgeteilt; was außerhalb
dieser Linie lag, das Nichtjüdische, war, gesetzlich gesprochen, ,erlaubt';
was innerhalb, war das Jüdische mit seinen Ge- oder Verboten".74 Aber
diese Grenzziehung muß, da die Halacha den Juden einen dynamischen Ort
zwischen Person und Menschheit zuweist, von Starrheit freigehalten und
verschiebbar bleiben bzw. - in messianischer Perspektive - schließlich sogar
wegfallen. „Die Zukunft darf jene Grenze, [...] überhaupt jene Unter-

72 Ebd. 707. In diesem Hereinziehen einer umgreifenden Zeitdimension in die Gegenwart
liegt eine Analogie zur Erfüllungsmacht des Gebets, vgl. Amir, Yehoyada: da'at ma'aminab,
211, Anm. 12.

73 Vgl. Tosefta, Trakt. Avoda Zara 8:4; Babylonischer Talmud, Trakt. Sanhédrin 56a.
74 GS III 705.



92 Hartwig Wiedebach

Scheidung, so aufgefaßt, nicht mehr kennen".75 Was immer noch ,außerhalb'

liegt, „grade das muß" über die fortschreitende Entwicklung und
Erweiterung von Bräuchen (minhagim) und philosophisch-theologische Fragen

nach dem Sinn und Grund (taam) der Gebote „jüdisch geformt
werden".76 Beide, sowohl die Entwicklung von Bräuchen als auch die philosophische

Reflexion, tragen allgemein menschliche Momente in das jüdische
Leben hinein. Und „überall muß dem Brauch und dem Sinn der gleiche
Rang und die gleiche Unverbrüchlichkeit werden wie dem Gesetz".77 „Die
beiden Welten, die des jüdischen Verbotenen und die des erlaubten
Unjüdischen fließen ineinander. Es gilt nun kein Nebeneinander von jüdischem
und unjüdischem Tun mehr".78 Durch diese Dynamisierung des Gesetzes
stellt sich der jüdische Mensch praktisch in das Zwischen - mit der
paradoxen Bedeutung, es von der messianischen Perspektive her zu leugnen.79

VII.

Damit ist unsere inhaltliche Erörterung dieses für die Weisheitslehre Rosenzweigs

so grundlegenden Moments des Zwischen zu einem gewissen
Abschluß gekommen. Dennoch fehlt noch ein diesen Abschluß selbst vollziehendes

und zur Ruhe bringendes Motiv. Wir haben bisher die Lebensvision
einer unausgesetzten Bewegtheit im Zwischen, aber es mangelt ihr noch
immer an einer Gelassenheit, in der sie ihre ruhestiftende Basis findet. Und
es liegt auf der Hand, daß zu dem, was wir Weisheit nennen, auch diese
Gelassenheit gehört. Nur die oben angesprochene „Gelassenheit des
Wunsches"80 hatte den Blick kurz in diese Richtung gelenkt. Die Frage geht
damit auch hier auf eine Grundbefindlichkeit des menschlichen Seins. Wie
nämlich kann ein Mensch in der zunächst noch uneingeschränkten Dynamik

des Geschehens die Muße zur Orientierung finden? Hierauf ist nicht
etwa durch psychologische Flexibilität oder durch die Steigerung
allgemeiner Anpassungsfähigkeit zu antworten. Noch einmal geht es um das
Fundament der Wirklichkeit selbst, damit aber - man denke zurück an die
Arbeit der Erkenntnis - um die Logik des Vertrauens. Dessen drei
zeitgebundene Modi: das Vertrauen gegenüber der Vergangenheit, gegenüber der

75 Ebd. 706.
76 Ebd.
77 Ebd. - Als prominentes Beispiel für die Erweiterung einer nur buchstäblichen

Gebotsauslegung durch eine ethische Reflexion (am Beispiel des Verbotenseins gegenüber trügerischen

Formen scheinbarer Erlaubnis von Unzucht, ordinärer Sprechweise usw.) vgl. die
Raschi-Kritik des Nachmanides in seinem Kommentar zu Lev 19, 2. Ich danke R. Zeev W.
Gotthold (Jerusalem) für seine eingehende Belehrung.

78 GS III 707.
79 Zu dieser letzten „Verneinung des Zwischen" vgl. FlORATO, Pierfrancesco: Sulla

peculiare temporalité di una negazione del tempo. La figura del ,capovolgimento del tra' nel
pensiero di Franz Rosenzweig, in: Giornale Critico di Storia delle Idee 2 (2010) Nr. 1, Jan.-
Juni (http://www.giornalecritico.it/).

80 GS III 592.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 93

Gegenwart und gegenüber der Zukunft, gilt es noch einmal zu durchlaufen,
nun aber in umgekehrter Folge.

Die Aufmerksamkeit auf Bewegtheit, auf die Dynamisierung des

Gesetzes hatte die Zukunft, die Aufgabe der Erlösung in den Vordergrund
gehoben. Ihr Vertrauensinhalt ist nach Rosenzweig die einem jeden
Menschen geltende „Verheißung".81 In ihr liegt ein anarchisches Moment. Sie

stört das Wirkliche, ja „sprengt" geradezu, wie Rosenzweig schreibt, den

,,ruhige[n] Rhythmus der Wirklichkeit". Eben dadurch „setzt" die
Verheißung „Ziel, sie läßt hoffen, sie gibt Richtung".82 Unser bisheriger Blick
war vorwiegend hierauf gerichtet. Nun gilt es ebenso rückwärts zu schauen.
Dem anarchischen Keim des Zukunftsvertrauens liegt trotz allem das immer
ältere Vertrauen in das „Gesetz aus dem Sie leben" zugrunde. Dies aber ist,
zeitlogisch betrachtet, gegenwartsbezogen. Aber auch von der Gegenwart
aus muß der Blick noch weiter zurückgehen. Das Gegenwartsvertrauen in
das Gesetz erwächst seinerseits aus dem durch Vergangenheit gestützten
Vertrauen in die „Schöpfung durch die Sie sind".83 Bis auf die Schöpfung,
die gewissermaßen „früheste" Form des Vertrauens, muß die Suche zurückgehen,

um jene „Gelassenheit des Wunsches" zu begründen, die das sonst
fast fragil scheinende Zwischen zu einem trotz Bewegtheit ruhenden Standort

werden läßt. Dabei tritt der Begriff der Ewigkeit in einer neuen Spielart
hervor. Denn, so Rosenzweig, „Ewigkeit war: statt des natürlich rasenden
Wechsels der Möglichkeiten in seiner ewigen Wiederkehr der ruhige
Rhythmus der Wirklichkeit".84 Der ruhige Rhythmus ist hier das Erkenntnismedium

der Wirklichkeit, und das heißt: der Wirklichkeit als einer
geschaffenen Tatsächlichkeit. Wirklichkeit ist geschaffene Wirklichkeit, und
noch stärker: Nur als geschaffene ist die Wirklichkeit wirklich. Diese
Tatsächlichkeit als ein Wissen zu erfahren verlangt zwar nicht Stillstellung,
aber doch Unterbrechung der Bewegtheit. Wir haben also zwei Formen der
Unterbrechung. Der anarchischen Unterbrechung des ruhigen Rhythmus
durch die Verheißung steht nun die ruhigstellende Unterbrechung und
Rückkehr in den Rhythmus des fortwaltenden Erschaffens gegenüber.
Alltäglich gesagt: Wir finden Momente der Ruhe im Tun; wir kommen zu
Ergebnissen, führen Pläne durch, erreichen Ziele, vollbringen Leistungen.
Die Wirklichkeit ist „nicht nur Verwirklichung, nur Tat, sondern
unterbrochen von der Ruhe der Vollendung".85 Diese Art der Unterbrechung
rückt den Koordinatenraum der Wirklichkeit wieder zurecht. Sie stiftet den
Maßstab des Wirklichen.

Ein moderner Begriff, der das Verhältnis von Welt und Mensch
ausdrückt und zugleich seine Gefährdung durch Beliebigkeit anklingen läßt, ist
die „Weltanschauung". Weltanschauungen lassen sich je nach Situation,

81 Ebd. 602f.
82 Ebd. 629.
83 Ebd. 602f.
84 Ebd. 629.
85 Ebd. 663.



94 Hartwig Wiedebach

Lebenswandel, Individualität in großer Fülle bilden. Der Begriff der
Weltanschauung setzt der Pluralbildung keinen Widerstand entgegen. Geht
es dann also, dieser Gefahr entgegen, um einen Maßstab, „an dem wir die
Wirklichkeit unsrer Vorstellungen von der Welt messen" können, so wird
dieser selbst „keine Weltanschauung" mehr sein.86 Zwar muß er auf die
Welt bezogen sein, aber nicht auf das, was an und in ihr anschaubar, ja
denk- und ausdenkbar ist. „Jede Weltanschauung läßt sich ganz gut logisch
aus- und zu Ende denken"; eben deswegen können „Menschen [...] sich in
sie ,verrennen'".87 Dem aber steht „äußerlich, von Welt wegen, [...] etwas
im Weg".88 Und das, was hier im Weg steht, dieser Maßstab oder vielleicht
genauer: das Maßstabhafte selbst, ist „etwas Metephysisches. Denn ihr
eigener Maßstab könnte die Welt nicht sein".89 „Die Welt hat einen Grund
außer sich (und nicht in uns). Und insofern sie ihn hat, insofern wissen wir
mehr von ihr als wir uns vorstellen, wenn wir sie vorstellen".90 Auf diesen
Grund außer der Welt richtet sich das Vertrauen in die „Schöpfung aus der
Sie sind". In die immanente Struktur der Welt selbst jedoch tritt dieser
Grund ein durch die gottesdienstliche Praxis des Menschen, durch seine

Unterwerfung unter das erwähnte Weltregiment.
Den Maßstab der Wirklichkeit und an ihm die Basis der Gelassenheit

findet Rosenzweig in den ersten Versen des Buches Genesis und in dem
darauf bezogenen Gebot, den Sabbat zu heiligen.91 Das ist zum einen die
Erzählung von der Welterschaffung in sechs Tagen und dann insbesondere
von der Ruhe Gottes am siebten Tag. Und das ist zum andern die Bewährung

und Bewahrheitung dieser Erzählung im Einrichten der Arbeitswoche
und ihres siebten, immer wiederkehrenden Ruhetages durch den Menschen.
Beide vereinen sich zu einem praktisch-theoretischen Eingedenken des

Seins der Welt und zugleich des diese Welt gestaltend anschauenden
Menschen. Der siebte Tag ist dieser Schau gewidmet. Im Moment der Ruhe
tritt eine Unmittelbarkeit zwischen göttlicher Schöpfung und menschlicher
Arbeit ein. Durch diese Korrelation wird die Ruhe in der Bewegtheit der
Schöpfung zum Seinsgrund ihres Rhythmus, den das Sabbatgebot
allwöchentlich aufzusuchen und einzurichten befiehlt. Die Gottesruhe wird
zum Maßstab für die Wirklichkeit des Geschaffenen. Man kann von hier
aus den letztlich einfachen Inbegriff von Rosenzweigs Weisheitslehre
erfassen: Er liegt darin, diesen Maßstab des Eingedenkens im Herzen zu

tragen.

86 Ebd. und 662f.
87 Ebd. 663.
88 Ebd.
89 Ebd. 664.
90 Ebd., Hervorhebungen getilgt.
97 Gen 1,1-2,3; Ex 20,10f.



Franz Rosenzweigs Weisheitslehre 95

Abstract
Franz Rosenzweig's philosophy is a doctrine of 'life in the middle': between
knowledge and unknowing, birth and death, creation and redemption. The
key for the wisdom of this 'middle' is the Socratic-Platonic concept of "in-
between", metaxy, a non-being in the midst of two existants. As such, it
enfolds within itself the change from the One into the Other. In
Rosenzweig's lectures on the "science of God, " the "world" and "man, " this
gestalt formation from the middle goes through variations: as the temporal
experience of knowledge, prayer and halakhic practice, as the theory of
divine attributes - and as composure, the tranquility of a quiet certitude
regarding Creation.


	Gestalten des Zwischen : Franz Rosenzweigs Weisheitslehre

