Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)
Heft: 1
Artikel: Die "Notabilia cancellarii" in der Pariser Sentenzenerklarung des Duns

Scotus und die Diskussion der weltgeistlichen Magister 1307 in Paris

Uber die Relation
Autor: Hodl, Ludwig
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LUDWIG HODL

Die ,,Notabilia cancellarii® in der Pariser
Sentenzenerkliarung des Duns Scotus

und die Diskussion der weltgeistlichen Magister
1307 in Paris iiber die Relation

1927 — vor 80 Jahren hat C. Balic den quellenkritischen Wegweis fiir die
Edition des Sentenzenkommentars des Duns Scotus begriindet.! Er hat die
Wege und Ziele der kritischen, der textkritischen Arbeit aufgezeigt. Das
Woher der Buchwerdung des Kommentars ist die Oxforder Erklirung in
den Jahren 1298/99, das Woraufhin der Textarbeit ist die Ordinatio, der
vollstindige Kommentar, den Scotus in Paris in Angriff nahm, aber nicht
mehr vollenden konnte. Die wichtige Station der Textwerdung war die
Pariser Sentenzenlesung in den Jahren 1302/03. Der Sentenzenkommentar
ist in der scholastischen Literatur ein Schulbuch, das nicht am Schreibtisch
sondern in der Schule und fiir sie geschrieben wurde. ,Federfithrend® ist
die Schule, der Magister, die Bakkalare, die Studenten, welche die Erkla-
rungen mitdiskutierten und mitschrieben. Selbstredend kamen diese Mit-
und Nachschriften auch dem Magister zu Gesicht, und dieser konnte sie
auch mitunter korrigieren oder gut heiffen. Sie wurden aber auch ohne Wis-
sen des Magisters in der Schule verbreitet und weiter gegeben. Diese Schul-
iiberlieferung hat und braucht ihre Zeit, sofern sie nicht gradlinig in der
eigenen Schule, sondern auf andere Schulen und andere Linder iibergriff.
Auf diesem Weg nahm die Doktrin der Schulen ihre tiberraschenden Wen-
dungen. Die offene Diskussion in der Schule gab der Schultradition diese
Entwicklung. Das Prinzip des Miindlichen bestimmt die scholastische Lite-
ratur.

Johannes Duns Scotus erklirte 1298 in Oxford das Sentenzenbuch des
Petrus Lombardus. 1302 ging er im Auftrag des Briiderordens an das
Studium in Paris und wiederholte dort die Sentenzenerkldrung. Von 1303-
1307 widmete er sich den fiir das Magisteramt notwendigen Lehrverpflich-
tungen der Quaestiones und Disputationes. In den Streitfragen mit den
Studenten (,quaestiones collationum®) bereitete er sich auf das Lehramt
vor, disputierte 1307 als Magister sein Quodlibet, verfasste sein bekanntes
Werk De primo principio und andere philosophische Schriften.2 Scotus kam

1 BALIC, Karl: Les Commentaires de Jean Duns Scot sur les quatre livres des Sentences. In:
(RHE 1) Louvain 1927.

2 Zur Biographie und Bibliographie des Johannes Duns Scotus vgl. Lex.MA. Bd.1, 1970,
1423-27. HONNEFELDER, Ludger: Johannes Duns Scotus. Miinchen: Beck 2005.



Die Notabilia cancellarii 25

anfangs des 13. Jahrhunderts in Paris in eine héchst angespannte geistesge-
schichtliche Situation der Universitidt. Die Verurteilung der Errores philoso-
phorum durch Stephan Tempier 1277 war noch rechtskriftig, obgleich sie
auch von kritischen Theologen (wie Gottfried von Fontaines) angefochten
wurde. Die (strenge) Schule der weltgeistlichen Theologen orientierte das
theologische Wissen an Schrift- und Viteriiberlieferung und folgte dem
philosophischem Wissenschaftsbegriff Avicennas. Die thomasisch-aristote-
lische Uberlieferung geriet vielfach in den Verdacht der Irrlehre. Die
Anhinger des Heinrich von Gent, die ,,Gandavistae“, allen voran der Ma-
gister Johannes von Gent, trugen mit ihrer {iberzogenen Auslegung des
Genter Magisters zur ideologischen Polarisierung in der Schule bei. Es kam
zu studentischen Stéraktionen der akademischen Veranstaltungen. 1307
wurden die Promotionsakte des Johannes von Pouilly gestort.3

In dieser hochst angespannten Situation wiederholte Scotus 1302/03 in
Paris die Sentenzenerklirung, die als solche von den Studenten mitge-
schrieben und als Reportata Parisiensia tiberliefert wurde. 1304 wurde er
zum Magister vorgeschlagen und 1307 disputierte er sein erstes und
einziges Pariser Quodlibet, ehe er in demselben Jahr zum Aufbau des Stu-
dium generale nach Koln geschickt wurde. Scotus hatte bereits in der Ox-
forder Sentenzenlesung die Schriften des Heinrich von Gent eifrig studiert
und zitiert. In Paris wurde er unmittelbar in den Auslegungsstreit der
Werke des Doctor solemnis durch dessen Schiiler und Anhidnger hineinge-
zogen. Dabei erwies sich der Doctor subtilis als kritischer und offener Inter-
pret des Genter Magisters. In seiner Schule wurde das Erbe des Heinrich
von Gent treuer und kritischer gewahrt als in den Schulen der weltgeist-
lichen Lehrer. Die jiingste philosophiegeschichtliche Forschung hat endlich
Heinrich von Gent als vorrangige Quelle des scotischen Denkens entdeckt.4
Die Unterscheidungslehren zu den Begriffen des Formalen und des
Modalen gehéren zum Ureignen im Denken des Duns Scotus; das sich
dieser in der Auseinandersetzung mit Heinrich von Gent aneignete. Im
Kontext der Diskussion iiber die Relation erlangten sie ihre Bedeutung.
Diese Diskussion steht auch im Blickpunkt der ,,Notabilia cancellarii“, die
im Verbund der Reportata Parisiensia in der Handschrift F 69 der Kathe-
dralbibliothek in Worcester iiberliefert sind; K. Balic hat sie in seiner ein-
gangs erwihnten Studie Duns Scotus zuerkannt. Diese allgemeine Zuwei-
sung wurde inzwischen als Irrtum erkannt und muss weiter gepriift werden,
denn die Notabilia wurden inzwischen als Sammlung von Ergidnzungen
erkannt, die moglicherweise verschiedenen Autoren zugehéren und vom
anonymen ,cancellarius“ zusammengetragen wurden. Unsere Priifung muss
zuerst die erwdhnten Notabilia cancellarii und die einschligigen

3 Vgl. HODL, Ludwig: Die Opposition des Johannes de Polliaco gegen die Schule der
Gandavistae. In: BPhJAM 9 (2004) 115-177.

4 DECORTE, José: Eine kurze Geschichte der mittelalterlichen Philosophie. Ubers. von
Bocken, Johannes / Laarmann, Matthias. Paderborn: 2006, 235: ,Heinrich ist der am hiu-
figsten und zugleich am ausfiihrlichsten zitierte Autor in Scotus’ Werken.“



26 Ludwig Hodl

Quistionen iiber die Relation vorstellen (1.), dann die Diskussion der
weltgeistlichen Magister in Paris um 1307 (Johannes von Pouilly und
Johannes von Gent) erértern (2.) und den Begriff der Formaldistinktion
skizzieren (3.); abschlieffend muf8 in einem Ausblick die dritte Quaestion im
Quodlibet des Johannes Duns Scotus eingeblendet werden (4.).

I. DIE ,NOTABILIA CANCELLARII“ IN DEN REPORTATA PARISIENSIA DES DUNS
SCOTUS.

1. Nach Dist. 17 des 3. Buches des (unvollendeten) Pariser Sentenzen-
kommentars der Worcester Handschrift (F 69) stehen die ,,Notabilia Can-
cellarii super 3“.5 Da die fiir das 3. Buch noch offenen unbeschriebenen
Folio fiir den Text der ,,Notabilia“ nicht ausreichten, musste sie der Schrei-
ber nach dem Kommentar des 4. Buches weiter und zu Ende schreiben.é
Diese rdumliche Einfiigung zeigt, dass die ,,Notabilia“ spiter in das Pariser
Kommentarwerk eingefiigt wurden. Die Worcerster Hs gilt allgemein als
frithes Zeugnis der Reportata Parisiensia. Die Notabilia cancellarii sind
mehr als nur Randglossen. Sie betreffen Probleme der Theologie des Scotus
und bringen umfangreiche Quistionen mit ausgreifenden Argumentenlisten
und ausfiihrlichen Lehrentscheidungen der Magister. Sie sind Werkstatt-
wissen der Schulen. Zum (damals umstrittenen) Fest der unbefleckten Em-
pfingnis Mariens (8. Dezember) werden in den ,Notabilia“ grundsitzliche
anthropologische und christologische Fragen diskutiert.” Die Frage der
Giltigkeit der gottlichen Attribute (Eigenschaften) wird regelrecht disku-
tiert.8 Die folgenden uns jetzt interessierenden Fragen iiber die realen Rela-
tionen in Gott werden in umfangreichen Artikeln zwischen Magistern und
Bakkalaren disputiert. Wir befinden uns mitten in der Diskussion der um-
strittenen Probleme iiber die Differenz des Formalen und des Modalen in
den Pariser Schulen des beginnenden 14. Jahrhunderts, wo auch Scotus
personlich dabei war. Der Aufsatz ist aber primir keine Untersuchung zum
Sentenzenkommentar des Duns Scotus, sondern zum Pariser Umfeld seines
Denkens. Scotus war kein Gesprichspartner des Thomas und seiner Schule,
sondern er setzte sich mit den weltgeistlichen Schulen der Schiiler des
Heinrich von Gent auseinander.

Balic zweifelte nicht daran, dass die Quaestiones iiber die Relation aus
der Schule des Scotus in Paris stammen. ,Wir betrachten die ,Addita
cancellarii‘ als Wiedergabe eines tatsichlichen Streitgesprichs: der Disput
des Predigerbruders mit dem Minderbruder setzt die Auseinandersetzung,
die sich im vorausgehenden Jahrhunderts zwischen dem heiligen Thomas
und seinen Gegnern begab, im folgenden Jahrhundert fort.“9 Und fiir ihn

5 BALIC: Les commentaires, 161.
6 BALIC: Les commentaires, 161.
7 BALIC: Les commentaires, 162.
8 BALIC: Les commentaires, 169-172.
9 BALIC: Les commentaires, 168.



Die Notabilia cancellarii 27

ist der anonyme ,,Cancellarius® kein anderer als Gottfried von Fontaines.10
Fiir diese letztere Behauptung berief er sich gleichzeitig auf einen Aufsatz
des Fr. Pelsters (Rom), der allerdings Gottfried nur als Vertreter des Kanz-
lers fungieren lisst.11

Diese literarhistorischen Angaben iiber die ,Notabilia cancellarii“ von
K. Balic haben bis heute Schule gemacht. Auf dem Pariser Colloquium der
internationalen Institute fiir mittelalterliche Studien mit dem Thema:
»Duns Scot a Paris 1302-2002 (2.—4. Sept. 2002)“ zitierte R. Gross in sei-
nem Beitrag: ,,Des Scotus Pariser Lebre iiber die Einfachheit Gottes” zwei
Dissertationen — eine amerikanische von Gelber (Wisconsin) und eine
deutsche von Fr. Wetter (Miinchen) —, die unter Bezugnahme auf die
,Notabilia cancellarii“ eine von Scotus in Paris modifizierte Lehre der Ein-
facheit Gottes begriindeten:

“Wetter cites the evidence for this describid by Balic, who found in an
addition to an early manuscript of Scotus’ Reportatio — Worcester Cathedral
MS F 69 — certain Notabilia cancellarii addita super tertium, and hypothesized
that the Chancellor was Godfrey of Fontaines, and the that Notabilia con-
tained disputations held under Scotus at the Sorbonne, defending his positions
in the presence of the Chancellor, probably in 1302-3. According to Wetter
and Gelber, Scotus later writings modifiy the bald teaching of the Lectura in a
way designed to allay these fears about divine simplicity.”

Balic sprach die “Notabilia” insgesamt Scotus zu und sah in wichtigen
Kontroversen solche mit Thomas von Aquin. Diese typische Optik fiir die
Geistesgeschichte des beginnenden 14. Jahrhunderts ist aber irrig.

2. Wenige Jahre nach dem Erscheinen der noch heute giiltigen Unter-
suchung von K. Balic schrieb der nicht weniger renommierte franzdsische
Forscher P. Gorieux eine Klarstellung: ,Duns Scot et les Notabilia
cancellarii“.12 Wie immer auch der Beitrag des Scotus zu den ,,Notabilia“
zu bestimmen ist, die einschligige Quaestio iiber den formalen Unterschied
der Gottesattribute stammt nicht aus seiner Pariser Lehrzeit, sondern ist
spiter anzusetzen, ,wahrscheinlich um 1312%.13 Glorieux konnte auf eine
andere handschriftliche Uberlieferung dieser Quaestio in Cod.lat. Vat.1086,
fol. 170ra-171vb hinweisen, einer viel beachteten Handschrift der
Vaticana, welche die Disputationen in ihrer zeitgeschichtlichen Reihung
anordnet. Thr Verfasser, der Augustinertheologe Prosper von Reggio,
iiberliefert die Quaestio als solche des Thomas Anglicus (Wilton) ,in

10 BALIC: Les commentaires, 193.

11 BALIC: Les commentaires, 194. Vgl. PELSTER, Franz: Handschriftliches zu Skotus mit
neuen Angaben iiber sein Leben In: FS 10 (1923) 1-32. Anhangsweise erwihnt Pelster eine
(verloren gegangene) Hs in Miinster 368, in der fol. 91vb Gottfried als ,cancellarius
Parisiensis“ bezeichnet wird. Das Chartularium Universitatis Parisiensis kennt ihn nicht als
solchen.

12 In: AFH 24 (1931) 3-14.

13 Ebd. 7.



28 Ludwig Hodl

vesperis“, d.h. bei der Magisterpromotion um 1312. Die angefiihrten
Magister sind bekannt und bestitigen diese Datierung um 1312. Thomas
Wilton hat die Quaestio auch im Rahmen seines ersten Quodlibet ver-
offentlicht.14 Was immer der doktrinale Beitrag des Duns Scotus zu dieser
Diskussion war, die Frage wurde spiter, wahrscheinlich (wie gesagt) um
1312 nicht in Paris sondern in Oxford diskutiert im Beisein des (Oxforder)
Kanzlers Heinrich von Harcley, der an der Theologie des Scotus hochst
interessiert war, wie Balic in einem Aufsatz aufgezeigt hat.15

Die Geltung und Bedeutung der gottlichen Attribute wurde seit Scotus
(im ganzen 14. Jahrhundert) mit den Unterscheidungen des Formalen und
des Modalen diskutiert, ebenso die trinititstheologische Frage nach der
Differenz der Relationen vom géttlichen Wesen. Wie im Folgenden gezeigt
werden kann, wurden diese Unterscheidungslehren in der Auseinander-
setzung zwischen Johannes von Pouilly und den Gandavistae (Johannes von
Gent) spruchreif. Die Analyse der Differenz der gottlichen Relationen vom
Wesen Gottes war ein vordringliches Problem der Theologie. So unbe-
friedigend die Lehre des Thomas von Aquin eines nur rationalen Unter-
schiedes zwischen Wesen und Relationen in Gott war und ist (!), so
schwierig erschien die gegensitzliche These eines realen Unterschiedes.
Kann die Relation im Vergleich zu den gottlichen Personen real und im
Vergleich zu den gottlichen Wesen rational verstanden werden. Wihnten
die Theologen im 13. Jahrhundert darin einen Gegensatz, gaben Heinrich
von Gent und seine Schiiler den Anstof$, diesen Gegensatz zu hinterfragen
und Johannes Duns Scotus sprach sich in seinem Quodlibet fiir die Ver-
einbarkeit der beiden Aussagen aus. Fiir diese bedeutsame iiberraschende
Lehrentwicklung zu Beginn des 14. Jahrhunderts ist die Quaestio iiber die
Relation in den Notabilia Cancellarii ein Markstein, der alle Aufmerk-
samkeit verdient.

Textgrundlage: Die Quaestiones de relatione (Worcester, Carth. Bibl. F69,
fol. 168ra-173vb, 260rb-263va, ed. (partim); BALIC: Les commentaires,
173-185 sind in den ,Notabilia Cancellarii“ deutlich in 2 Gruppen ge-
gliedert: 1.) Der in 8 Artikel unterteilte Traktat: ,,Utrum relatio in Deo
secundum quod huiusmodi sit essentia®, fol. 168ra-170ra, ed. 173-177, ist
systematisch, schulmiflig aufbereitet und kénnte (vom 8. Artikel abgesehen,
der erhebliche Zusitze aufweist) als Fertigteil in die ,Notabilia“ aufge-
nommen worden sein. Der Autor beschliefSt seine Ausfithrungen mit dem
Hinweis auf seine Position, die er in einer ,,quaestio ordinaria“ vorgetragen
hat.16 2.) Die 2. Gruppe von 4 Quistionen betrifft die Diskussion in den
weltgeistlichen Schulen von Paris:

14 GLORIEUX, Paul: La littérature quodlibetique. 11 (= BTh 21). Paris: 1935, 278: « U-
trum rationes quae dicuntur de Deo sint eadem inter se omnibus modis ex parte rei ».

15 BaLIC, Karl: Henricus de Harcley et Ioannes Duns Scotus. Mélanges E. Gilson (=
EphM). Paris: 1959, 93-121

16 De relat. (W. fol.172ra, Ed. Balic), 179.



Die Notabilia cancellarii 29

g.-1 ,,Quero utrum relatio in Deo secundum quod huiusmodi sit
ydentice essentia divina“. fol.171va, ed. 170.

q. 2 ,Utrum relatio realis in Deo secundum quod huiusmodi sit
formaliter essentia divina“ fol.172rb, ed. 179.

q. 3 ,,Utrum relatio realis in Deo secundum quod huiusmodi distinguitur
realiter ab essentia divina®, fol.261vb, ed. 183.

q.4 ,Utrum relatio realis in Deo secundum quod huiusmodi
distinguatur sola ratione ab essentia divina®“. fol.262vb, ed. 184.

Die 4 genannten Quistionen kreisen um das Problem des Verhiltnisses von
Relation und Wesen in Gott, das Heinrich von Gent neu durchdacht hatte.
Die Relationen kommen nicht zum (gottlichen) Wesen hinzu und brauchen
auch nicht hinzugedacht werden, sondern eignen ihm formal und wesent-
lich. Nur so kann die Theologie widerspruchsfrei erkliaren, dass die gott-
lichen Relationen bei der absoluten Einfachheit des Wesens plurifikabel
sind und dass sich die personalen Relationen in Gott real unterscheiden
miissen (unbeschadet der Einfachheit des gottlichen Wesens). Die 4
Quistionen der Relationsdiskussion haben in den ,Notabilia Cancelarii®
den Charakter von magistralen Promotionsakten. Die Zahl der Quistionen,
die Gliederung derselben und die Teilnahme mehrer Magister an denselben
sprechen dafiir. Dariiber muf§ aber noch eingehender gehandelt werden.
Vorerst kommt es darauf an, den leitenden Magister der Disputation
kennen zu lernen.

,»11 nous semble bien clair®, schreibt Balic in seiner Untersuchung,17 ,,que
c’est le Docteur Subtil qui soutient ces disputes et que celles-ci ont pour
théatre la Sorbonne.“ Diese generelle Zuweisung an Scotus ist nicht zutref-
fend; die ,Notabilia“ des anonymen Kanzlers umfassen, wie schon bemerkt,
Quaistionen verschiedener Autoren aus dem Umkreis des Duns Scotus,
welche fiir dessen Verstindnis bemerkenswert waren. Wer aber ist der
Autor der Quaestiones de relatione? Der leitende Magister der Disputation
war ein erfahrener Magister, der gelegentlich auf seine Quaestiones ordina-
riae hinweisen konnte. An einer anderen Stelle argumentiert er mit der
,Formalititendistinktion zum 3. (Sentenzenbuch)“. Zweimal liest man kurz
hintereinander: ,,dictum fuit de tercii distinctione formalitatum“.18 Balic
iiberging diese Angaben, die moglicherweise fiir die Geschichte der Formal-
distinktion wichtig sein kénnten. Wilhelm von Alnwick erwihnt in seinem
. Quodlibet die Formaldistinktion des Duns Scotus:19 ,Haec videtur esse
intentio Subtilis Doctoris, scilicet Joannis Dons, distinctione namque secun-
da, primi Libri, q. 4, in Ordinatione Oxoniensi, quaerit [...]“. Diirfen wir
auch die vorher erwihnte Formalititendistinktion im Umfeld des Duns
Scotus suchen? Kannte der leitende Magister der Quistion iiber die Rela-

17 BALIC: Les commentaires, 187.
18 De relat. (W. fol.-172va). Balic hat beide Stellen iibergangen.

19 Fr. GUILLELMI ALNWICK O.F.M.: Quaestiones disputatae [...] de Quodlibet. (Ed. A.
LEDOUX, BFSm.ae. 1937). Quaracchi: 1937, 192.



30 Ludwig Hodl

tion dieses franziskanische Umfeld der Disputation? War ein Franziskaner-
theologe (Duns Scotus selber?) an der Disputation beteiligt? Der leitende
Magister hat seine und seines Kollegen Identitit sehr deutlich zwischen den
Zeilen geschrieben. K. Balic hat diese wichtigen Angaben gelesen und ge-
sperrt hervorgehoben, aber er konnte sie nicht kliren und erkliren.

»Hec nuper dicta sunt a quodam doctore reverendo qui in multis iam doctri-
nis cum aliis magnis doctoribus concordat et hanc hoc anno audistis, sed quia
hec non intelligo super positionem redibo et de eadem prout Deus dederit
perscrutabor.“20

»Diese [Lehre] wurde jiingst von einem ehrwiirdigen Doctor behauptet, der in
vielen Lehren mit anderen grofien Gelehrten iibereinstimmt; und ihr habt sie
in diesem Jahr gehort. Indes ich sie aber nicht verstehe, werde ich auf diese
Position zuriickkommen und dariiber nachdenken, so wie es Gott will.“

In dieser Textstelle steht viel Bemerkenswertes iiber die Magister der Dis-
putation.

1.) Der anonyme Kollege, der iiblicherweise als ,,quidam doctor egregius“
angesprochen wird, ist Schiiler, Anhidnger, Parteiginger eines anderen
»magnus doctor“, des Heinrich von Gent, der vielfach um die Jahrhundert-
wende als der grofle Gelehrte galt. Der Anhidnger und Schiiler des Ganda-
vensis ist Johannes von Gent, der Anfiihrer der Gandavistae in Paris,
welche die Schuliiberlieferung des Magisters von Gent an der Pariser Uni-
versitit zu Beginn des 14. Jahrhunderts vertraten und iberspitzt, ja
maniriert auslegten und verteidigten.2! Der Widerpart der Gandavistae in
Paris war Johannes de Polliaco. In den von 1307-1312 iiberlieferten 5
(bzw. 6) Quodlibeta setzte er sich mit seinem Kollegen Johannes von Gent
iiber die Grundfragen der neuplatonisch formierten Wissenstheorie des
Heinrich von Gent mit dessen Schiilern auseinander und wies dariiber hin-
aus die Auslegung des Heinrich von Gent durch seine Schiiler zurecht.
Johannes von Pouilly hatte ebenfalls den beriihmten Magister aus Gent
gehort, war aber durch seinen anderen Lehrer Gottfried von Fontaines
wissenschaftstheoretisch wiederum auf die aristotelische Tradition ver-
wiesen worden, welche durch die Pariser Verteilung von 1277 in der
Theologie einen Bruch erfahren hat.22 Die zweite Generation der weltgeist-
lichen Magister nach 1277 suchte diesen Bruch wieder aufzuheben. Der
Magister aus Pouilly stand iiberzeugt und (durch seine Lehrer) ermutigt auf
dem Boden der aristotelischen Philosophie, wie sein zweifaches person-

20 De relat. (W. fol. 173ra-b, Ed. Balic), 80, Anm. 2.

21 Vgl. HODL, Ludwig: The Quodlibeta of John of Pouilly (f ca. 1328) and the philoso-
phical and theological Debates at Paris 1307-1312. In: SCHABEL, Chris (Hg.): Theological
Quodlibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Century. Leiden: 2007, 199-229.

22 In Quodl. 1 q.5 nennt Johannes auch Albert und Thomas seine Lehrer. Vgl. HODL:
The Quodlibeta, 199, Anm. 3.



Die Notabilia cancellarii 31

liches Bekenntnis zum Philosophen zeigt, das ich in einem anderen Zu-
sammenhang untersucht habe.23

2.) Auf dieser Grundlage der aristotelisch-boethianischen Kategorienlehre
kann Johannes de Polliaco die Unterscheidungslehren iiber das Formale und
Modale und die Analyse des Relationsbegriffes nicht verstehen und nicht
akzeptieren. ,,Sed [...] hoc non intelligo“. Diese Wendung liest man in den
Quaestiones de relatione wiederholt: ,istam positionem non intelligo, ut
alias dixi“.24 ,Cette position, répéte-t-on, ne se comprend pas bien®, erklart
Balic. Die neuplatonische Formphilosophie (mit der Intention auf das
Wesentlich-Formale) verstand Johannes de Polliaco gar nicht und konnte
sie auch nicht akzeptieren. Die Formal- und Modaldistinktion des Heinrich
von Gent und seiner Schule widerstreitet prinzipiell der aristotelischen
Kategorienlehre. Vom 1. Quodlibet an musste sich Johannes von Pouilly
damit auseinandersetzen. In der 7. Quistion desselben fihrt er seinen
Kollegen an: ,nescio quid vis intelligere per tuum modum!“25 Er kann das
,Gerede“ iiber den modalen Unterschied nicht beantworten, weil ihm die
Einsicht in die Grundgedanken dieser Unterscheidung fehlt. Die Einstellung
der beiden weltgeistlichen Magister in den Quaestiones de quolibet des
Johannes de Polliaco und in den Quaestiones de relatione der ,Notabilia
cancellarii“ und die Frontstellung in der Auseinandersetzung sind identisch.
Johannes de Polliaco opponiert gegen seinen Kollegen Johannes von Gent.
Die , Notabilia® iiber die Relation, welche der anonyme Kanzler zum trini-
tarischen Relationsbegriff zusammentrug, stammen aus der Schule der bei-
den weltgeistlichen Magister.

3.) Beide gehoren in den beiden Quistionenwerken, in den Quodlibeta und
in den Quaestiones de relatione zusammen — Johannes de Polliaco als
entschiedener Kritiker des Johannes von Gent, der Heinrich von Gent und
dessen Unterscheidungslehren an der Pariser Universitit vertrat. In den
Quaestiones de relatione ist oft von den zwei Genter Gelehrten die Rede,
der Schulgepflogenheit entsprechend nicht direkt, sondern indirekt. An den
oben genannten Stellen heifdt es, dass Johannes von Gent ,,in vielen Unter-
scheidungslehren mit den anderen groflen Gelehrten iibereinkomme.“
Wenig spidter wird in derselben 3. Quistion Augustin erwdhnt und dessen
grofler Gefolgsmann Heinrich von Gent, ,,cum quibus isti conveniunt,*“26
gemeint ist Johannes von Gent. Gelegentlich kann der Magister der
Relationsquistionen Heinrich von Gent kurz und prizis als ,magister
doctoris* bezeichnen.2” Heinrich von Gent war der grofle Magister seines

23 (Jber die zweifachen ,laudes Philosophi® vgl. HODL: Die Opposition, 118f.
24 De relat. (W. fol. 263ra, Ed. Balic), 184.

25 Quodl. 1 q, 7, ed. Hodl: Die Opposition, 170f.

26 De relat. (W. fol. 173va, Ed. Balic), 181.

27 De relat. (W. fol. 170vb, Ed. Balic), om.



32 Ludwig Hodl

Schiilers Johannes von Gent. Diese Genitivbezeichnung driickt unmifver-
stindlich die Lehrer-Schiiler-Beziehung der beiden Genter Gelehrten aus.

Balic begegnete bereits in den ,,Additiones“ zum 2. Sentenzenbuch der
Pariser Vorlesung des Scotus dieser indirekten Benennung der beiden
Genter Theologen: ,,[...] ille doctor quem ille sustinet [...]* und meinte vom
Kontext her, es sei von Thomas und (dessen Schiiler) Petrus de Godino die
Rede.28 In den (spiteren) Quaestiones de relatione gab sich Balic keine Mii-
he mehr, die indirekte Bezeichnung zu kliren. In der vorgegebenen Scotus-
Optik (des 19. und 20. Jahrhunderts) vermochte er die Umschreibung des
Namens nicht zu deuten.

4.) Aus der scholastischen Literaturgeschichte kennen wir Johannes von
Gent nicht; er ist nicht identisch mit Johannes Jandunus (J. de Ganduno/
Ardennes). Dem Chartularium Universitatis Parisiensis ist der Theologe und
Canonicus fiir die Jahre 1303 und 1304-06 wohlbekannt.29 1309 war er
Gutachter im Prozess gegen Margarita Porete.30 1310 erlangte er von Papst
Clemens V. in Avignon das Privileg, wihrend seiner Vorlesung in Paris die
Ertrignisse seiner Pfarrpfriinde in Tournai zu besitzen.31 Er konnte dem-
nach vor 1310 magister regens in Paris gewesen sein. Seinen Namen ent-
deckte ich auch in einer Randnotiz zu q.5 des . Quodlibets des Johannes de
Polliaco in der Pariser Hs 15372: replicationes J.(ohannis) de Ga.(anda-
v0).32 Johannes de Polliaco wies die Lehre von der intentionalen Unter-
scheidung als ,differentia media“ scharf zuriick. Johannes von Gent ant-
wortete umgehend auf diese Kritik, die der Magister von Pouilly in seinen
Quaestiones ordinariae sofort widerlegte. In der endgiiltigen Publikation
seiner Quodlibeta nahm er aber diese ,replicationes® an Ort und Stelle in
die Quistion auf. Bereits im 1. Quodlibet 1307 widerstritten die beiden
weltgeistlichen Theologen einander, und dieser Streit wihrte auch in den
folgenden Jahren.

5.) ,Nuper [...] hoc anno®, wir miissen noch auf die Zeitangabe in der
Textstelle der ,Notabilia Cancellarii“ zuriickkommen. ,,Jiingst“ hat der
Kollege des Johannes de Polliaco seinen umstrittenen Relationsbegriff
erklart, und ,in diesem Jahr“ konnten die Studenten diese Doktrin des
Johannes von Gent in einer Disputation 6ffentlich héren. Konkret ist von
einem Quodlibet die Rede, das universititsséffentlich war und von allen
gehort werden konnte. In Quaestio 5 des ersten 1307 disputierten Quod-
libet bemerkt Johannes von Pouilly, dass er seines Kollegen Ausfithrungen

28 BALIC: Les Commentaires, 132.

29 DENIFLE, Heinrich / CHATELAIN Alain (Hgg.): Chartularium Universitatis Parisiensis.
Tom II (Paris: 1891), nn. 635, 658, 103, 121.

30 Ebd. Tom. III, p. 660.

31 Ebd. Tom. I, n. 680, 142f.

32 Vgl. HODL: Die Opposition, 118f.



Die Notabilia cancellarii 33

iiber die intentionale Unterscheidung ,,oft gehort habe, speziell einmal in
dessen quodlibetaler33 Lehrentscheidung.

Das erwihnte Quodlibet des Johannes von Gent ist nicht iiberliefert, wir
kennen es nicht. Die weltgeistlichen Schulen schlossen es aus der schu-
lischen Uberlieferung aus. Wir kennen diesen literarischen Boykott aus der
Geschichte, der auch aus gegebenem Anlass ganz bewusst erfolgen konnte.
Das Quodlibet diirfte zeitlich auf 1306/07 anzusetzen sein. Dafiir spricht,
dass Johannes Duns Scotus in Quaestio 3 seines einzigen in Paris 1307
disputierten Quodlibet eine These des Johannes von Gent aufgriff: ,Kon-
nen diese beiden (Aussagen) zusammen in Gott bestehen: verglichen mit
ihrem Gegensatz ist die Relation in Gott eine res; verglichen aber mit dem
(gottlichen) Wesen ist sie nur eine ratio“.34 Diese These liest man wortlich
in einer Argumentenliste der Gandavistae, welche Johannes de Polliaco in
der 7. Quistion seines ersten Quodlibet diskutiert. ,Es ist unmdoglich, dass
die Relation im Vergleich zu ihrem Gegensatz eine res sei, im Vergleich
zum Wesen aber nur eine ratio.“35 Die Gandavistae argumentierten, dass
die Relation in Gott (ohne eigenes Fundament) das goéttliche Wesen sach-
lich-real bestimme. Daraus folgerte Johannes von Pouilly seinen Vorwurf
des Widerspruchs und hielt das argumentum fiir ,pessimum®, weil es von
der Wahrheit der absoluten Einfachheit des géttlichen Wesens ablenkt.36

Johannes Duns Scotus lieff den Gegensatz der opposita (terminus a quo
und ad quem) der Relation bestehen und gelten, sah darin keinen Wider-
spruch und fiithrte damit die trinitarische Relationslehre in die Weite und
Tiefe. Dariiber muss aber spiter noch gesprochen werden. Vorerst aber
halten wir fest, Duns Scotus griff 1307 in seinem Pariser Quodlibet in die
Diskussion der weltgeistlichen Magister ein: Unterscheidet sich die reale
(personale) Beziehung in Gott real oder nur gedanklich vom (gottlichen)
Wesen? Die Quaestiones de relatione des Johannes de Polliaco und des
Johannes von Gent konnten diese Doppelfrage nur getrennt und gegen-
satzlich diskutieren, Scotus fithrte in seinem Quodlibet 1307 die Fragen
zusammen, hob ihren Widerspruch sachlich auf. Sie sind darum zeitlich
dem Quodlibet vorzuordnen — 1306/07.37 Dabei muf$ es aber offen bleiben,
dass die genannte Quaestio des Quodlibet von Scotus bereits schriftlich
vorlag. Ja es mufd sogar mit der Méglichkeit gerechnet werden, dass

33 JOHANNES DE POLLIACO: Quodl. I q.5. (Cod.lat. Paris. 15372, fol. 10rb). ,Item istos-
met commentatores saepe audivi de hoc et specialiter semel in sua determinatione de quolibet
loqui.

34 JOHANNES DUNS SCOTUS : Quodl. q.3 (Ed. Lyon 1639. tom. XII) 66 ,Utrum ista duo
possint simul stare, quod relatio ut comparata ad oppostium sit res, et ut comparata ad
essentiam sit ratio tantum.“

35 JOHANNES DE POLLIACO: Quodl. 1 q.7. (Ed. Hédl: Die Opposition, 167: ,[...] impos-
sible est quod relatio comparata ad oppositum sit res et ad substantiam sit ratio [...].“

36 Ebd. 171.

37 Selbstredend ist damit noch nicht das Jahr der Veroffentlichung der Quaestiones in
den ,Notabilia cancellarii“ festgelegt; diese kann auch auf spitere Jahre 1312/15 datiert
werden.



34 Ludwig Hodl

Johannes de Polliaco bei seiner Auseinandersetzung mit den Gandavistae
auch die (miindlichen) Vortrige des Duns Scotus kannte. Die wichtige
Unterscheidung zwischen miindlich und schriftlich verbietet es, eine ein-
deutige und einseitige Abhingigkeit der genannten literarischen Zeugnisse
zu konstruieren. Die Auseinandersetzung zwischen den weltgeistlichen
Magistern aus Pouilly und Gent und die Disputation des Scotus gehoren
literar- und problemgeschichtlich zusammen. In diesem Umkreis wurde das
Problem der Relation diskutiert und dabei kam auch die Unterscheidung
des Formalen und des Modalen zur Sprache.38

II. DIE AUSEINANDERSETZUNG DES JOHANNES DE POLLIACO MIT DEN
GANDAVISTAE UBER DIE RELATION

l. In den umfangreichen Quaestiones disputatae de potentia, welche
Thomas von Aquin in den spiten sechziger Jahren des 13. Jahrhunderts (im
Umfeld der Vorbereitungen des 2. Konzils von Lyon 1274) diskutierte, ging
er von der unbestrittenen und unbestreitbaren Voraussetzung aus, dass die
Relation in keiner Weise sachlich dem (gé6ttlichen) Wesen etwas ,anfiigen
konne, fiigte aber gleichwohl selbstkritisch an, ,tamen relatio est aliqua
res [...]“.39 Wie kann aber die Relation sachlich-real bestimmt werden,
wenn sie sich nur gedanklich vom Wesen unterscheiden kann? Thomas
suchte das Problem mit der Unterscheidung von Fundament und Terminus
der Relation zu bewiltigen. Vom Fundament her unterscheidet sich die Be-
ziehung nur gedanklich, vom gottlichen Wesen; vom Gegensatzpol der Be-
ziehung her aber real. Heinrich von Gent erkannte die Schwierigkeiten der
thomasischen Aussagen sehr klar. Relation und (gottliches) Wesen gehoren
zusammen, so zwar dass das je Eigene und Eigentiimliche dem anderen zu
eigen wird und das Unterscheidende des anderen hervorhebt. Thomas hielt
mit der Uberlieferung fest, die Relation unterscheide sich nur gedanklich
vom (einfachen) Wesen Gottes, gleichwohl muss die Relation (im Vergleich
zum Wesen) ,aliqua res“ sein, in einem niher zu bestimmenden Sinn sach-
lich real sein. Gleichwohl kann sie sich nicht real vom (absolut einfachen)
Wesen unterscheiden. In Quodlibet III (a. 1279) q. 4 fragt der Genter Ma-
gister: ,,Utrum relatio in divinis maneat®, ,wihrt die Relation in Gott*?40
Er fiihrt aus:

38 MOHLE, Hannes: Formalitas et modus intrinsecus. Die Entwicklung der skotischen
Metaphysik bei Franciskus de Mayronis (= BGPhThNA 70). Miinster: 2007, hat den Einfluf$
des Scotus auf diese Unterscheidungslehre untersucht. Die Auseinandersetzung des Duns Sco-
tus mit den Gandavistae kannte er nicht. Scotus diskutierte die Probleme der Philosophie des
Heinrich von Gent weithin in der Diskussion mit den Gandavistae, nicht mit dem Buch
sondern mit der Schule des Gelehrten.

39 THOMAS V. AQUIN: Quaest. disp. De potentia, q.8 a.2 arg.3. (Ed. Marietti). Turin:
1953, 216b.

40 HEINRICH VON GENT: Quodl. 111 q.4. (Ed. 1518), fol. 51r-53r.



Die Notabilia cancellarii 35

»In Hinsicht (comparatione) auf ihren Gegenpol (terminus) behilt die Rela-
tion in Gott ihr artgemidfles Wesen, ndmlich das Hin-sein auf etwas; in diesem
Worauf-hin betrachtet, unterscheidet sie (Relation) sich in Hinsicht dessen,
was sie im Vergleich zum Wesen hat. Sie hat nicht nur das Hin-sein auf
anderes, sondern hat etwas zu sein, und zwar sachlich dasselbe wie das Wesen.
Gleichwohl unterscheidet sie (Relation) sich von diesem gleich zweimal:
einmal sofern eines zum anderen absolut verglichen wird, dass dann beide
verglichen werden zum Gegenpol und so eines zum anderen hinsichtlich des
Gegenpoles. R e s kann die Relation nicht genannt werden, weil sie etwas
oder irgendetwas ist, sondern weil sie allein Sache im Hin-sein auf etwas ist,

Sache vielmehr, die selbst ist im Hin-sein. [...] immo res quae est ipsum esse
ad aliquid.“41

In diesem sprachlich und sachlich komplexen und komplizierten Text, der
fiir Heinrich von Gent sehr bezeichnend ist, bestimmt der Theologe die
Relation in verschiedener Hinsicht (comparatio). Die intentio“, die Acht
und Aufmerksamkeit, achtet auf das Unterschiedliche und Formale, das
immer nur in einer Hinsicht zu entdecken ist. In einer Hinsicht kann man
immer nur ein Bestimmtes, Formales entdecken und sehen und es bedarf
mehrere Blicke, um das je und je Andere zu entdecken. Die Relation ist
Sache des gottlichen Wesens in seiner Einfachheit und Vollkommenbheit. Sie
mufl nach Heinrich von Gent in zweifacher Hinsicht als ,res“ betrachtet
werden. Im Hin-sein auf den Gegensatz offenbart die Relation das gottliche
Wesen in seiner urspriinglichen Fiille des Lebens. Die Relation umspannt
und tberspannt das gottliche Wesen. Die Relation ist Sache des Wesens,
das Wesen in seiner inwendigen Spannung und Beziehung. Ohne auch nur
ein Wort iiber die metaphysische Begriindung zu verlieren, hat Heinrich
von Gent Relation und Wesen Gottes als doppelt-eine res betrachtet. Diese
Betrachtung hat Schule gemacht und in der Schule die Theologie bestimmt.
Zu den ersten Einflussbereichen dieser Analyse zihlen die Quaestiones de
relatione in den Notabilia Cancellarii. Die Quaestiones de relatione
schliefen sich an die Ausfithrungen des Heinrich von Gent an. Wir brau-
chen den lateinischen Text der Worcester-Handschrift, obwohl er sprach-
lich und sachlich (auch fiir Balic) nicht ganz einfach zu lesen ist.

»Notabilia Cancellarii“, De relatione, Worcester, Cath. Bibl. F 69, fol.
170vb, Ed. (partim) 178.

»Item alii hi(s) concordant qui dicunt quod, licet relatio comparatur ad essen-
tiam divinam sola ratione differat ab essentia, non tamen sic differt comparata
ad oppositam relationem, sed insinuare magis videtur quod realiter differat.
Unus doctor in suo quodlibet tertio unum ibidem inquirit, quomodo dici
posset res, et doctor quislibet in multis locis dicat quod differt relatio sola ra-
tione ab essentia; tamen in Summa, quodam loco, videlicet 3.0.q.2 dicit sic
relatio aut ad essentiam comparata ad oppositam relationem habet virtute
oppositionis realem distinctionem. Sed ex hoc arguo: relatio comparata ad
oppositam habet distinctionem realem aut ab essentia, et tunc habeo propo-

41 HEINRICH VON GENT: Quodl. 11l q.4 (Ed. 1518), fol. 52r.



36 Ludwig Hodl

situm, aut a relatione opposita, et stante ista comparatione cum alia ad essen-
tiam differtur realiter ab essentia. Sed dices quod non! quia non opponitur
essentiae sed relationi; sed illud non sufficit. Tamen hoc est fundamentum
magistri doctoris, quem <quoniam> quaero de hoc: quod opponitur relationi
aut est realiter essentia et solum secundum rationem differens aut non, si sic,
personae different secundum rationem solam; si non, habetur propositum.*

»Diese kommen mit anderen iiberein und sagen, wenngleich sich die Relation,
verglichen mit dem go6ttlichen Wesen, allein gedanklich vom Wesen unter-
scheidet, so unterscheidet sie sich nicht so wie im Vergleich zum Gegensatz
der Relation, vielmehr scheint er eher anzunehmen, dass sie sich real unter-
scheidet. Ein Gelehrter forscht in seinem 3. Quodlibet, auf welche Weise die
Relation Sache (res) genannt werden konnte; ein anderer Gelehrter sagt an
vielen Stellen, dass sich die Relation allein gedanklich vom Wesen unter-
scheide, gleichwohl in der Summa spricht er an einer Stelle, nimlich <I
q->30a. 2: zum Wesen hat die mit dem Relationsgegensatz verglichene
Relation kraft des Gegensatzes einen realen Unterschied. Auf Grund dessen
argumentiere ich: die Relation verglichen mit dem Gegensatz hat einen realen
Unterschied, entweder vom Wesen — und dann haben wir unsere Annahme -
oder von der gegensitzlichen Relation, dann unterscheidet sie sich, solange
der Vergleich mit dem anderen Bezugspunkt wihrt, real vom Wesen. Du aber
wirst sagen: Nein! Weil die Relation nicht dem Wesen sondern der Relation
gegengesetzt wird, das aber ist kein hinreichender Grund. Gleichwohl ist dies
die Grundlage fiir den Magister des Gelehrten (Johannes von Gent), den ich
dariiber frage: entweder ist es das reale Wesen, das sich nur gedanklich unter-
scheidet, oder nicht, wenn ja, unterscheiden sich die (gottlichen) Personen nur
gedanklich, wenn nicht, dann haben wir unsere Annahme.“

Der Text bereitet sachliche und sprachliche Schwierigkeiten. Die Schreib-
weise und die Stellenangaben sind nicht eindeutig zu lesen. Auch Balic, der
medidvistische Fachgelehrte konnte einige Stellen nicht lesen; er tiberging
sie (...) in der Edition. Die Textstelle, die wir lesen miissen, steht im
Kontext einer Zusammenfassung am Ende der prizis durchgegliederten
ersten Quistion und besagt, dass die beiden ersten Sitze iiber die Einheit
und iiber die Differenz von Relation und (gottlichem) Wesen keine Verste-
hensschwierigkeiten bereiten, die 3. These aber fordert lingere Ausfiih-
rungen [...] ,la troisiéme recoit de plus longs développements.“ 42 Sie be-
treffen die Formalunterscheidung des gottlichen Wesens, die auch das Pro-
blem der Relationen in Gott betrifft.

Diese langwierige Diskussion machte der Magister der Relations-
quistionen an den Lehrern und Disputanden derselben fest. Er nennt zuerst
»alii hi(s)“, welche mit Heinrich von Gent lehren: wenn sich auch die
Relation als solche nur gedanklich vom Wesen Gottes unterscheidet, die
mit dem Gegensatz verglichene Relation unterscheidet sich anders; ja sie
legen nahe, ,insinuieren®, dass sie sich real unterscheidet. ,,Real* bedeutet in
dieser Diskussion ,sachlich®, leitet sich von ,res“ ab; der modus der Selb-
stindigkeit bleibt offen. Der Vorbehalt der absoluten Einfachheit Gottes

42 BALIC: Les Commentaires, 178.



Die Notabilia cancellarii 37

verwehrte jeden Gedanken einer sachlichen Unterscheidung des Wesens.
Der Begriff des ,Formal-Wesentlichen“ suchte die Unterscheidung von
Wesen und Relation zu begriinden, denn das Formale gehort zum Wesen
als das Unterscheidend-Wesentliche. Zuerst wird der ,,unus doctor” vorge-
stellt, der in seinem 3. Quodlibet den Res-Begriff analysierte, um die
Bestimmung des Realen zu kliren und zu erkliren. Dieser Gelehrte ist
Heinrich von Gent, welcher in der Tat in Quaestio 4 des 3. Quodlibet diese
besagte Analyse leistet. [hm folgte sehr genau in seinem ersten und einzigen
Pariser Quodlibet auch Duns Scotus, welcher ,tertio“, in der 3. Quistion
desselben das oben genannte Problem der Vereinbarkeit von ,real“ und
»rational® in der Erklirung der Distinktion von Relation und Wesen mit
einer umfangreichen Analyse des Res-Begriffes beginnt.43 Der Magister der
Relatio-Quistionen in den Notabilia, Johannes de Polliaco, kannte auch die
Disputation des Duns Scotus, wie oben bereits hingewiesen wurde.

Mit diesem ,,unus doctor® zusammen wird ein anderer genannt: ,doctor
quislibet, der an vielen Stellen seines literarischen Werkes nur einen
gedanklichen Unterschied zwischen dem gottlichen Wesen und den Rela-
tionen gelten ldsst, der aber an einer Stelle in seiner Summa, — ich lese die
Angabe ,30 q.2“ =1 q.30 a.2 - sagt: die mit dem Wesen verglichene,
verbundene Relation unterscheidet sich vom gegensitzlichen Beziehungspol
real, und zwar kraft des Gegensatzes, der eint und differenziert. Thomas
von Aquin spricht S.th. 1 q.30 a.2 von den gottlichen Personen als subsis-
tenten Relationen in Gott, die sich real voneinander unterscheiden, aber
nicht vom Wesen, wie er in q.28 a.2 ausdriicklich und ausfiihrlich betont.
»In Gott ist das relationale Sein kein anderes als das wesentliche Sein, sed
unum et idem®.

Die realen subsistenten, personalen Relationen konnen sich nicht real
vom Wesen unterscheiden, weil dieses einig und einfach Wesen der
personalen Seinsweisen ist. Die gegensitzlich orientierten Relationen in
Gott unterscheiden sich sachlich real. Wenn Du aber im Sinne der tradi-
tionellen Schullehre einwenden wolltest, sie unterscheiden sich kraft des
Gegensatzes nur von den Relationen als solchen, so geniigt diese Antwort
nicht. Diese (ungeniigende) Position kennzeichntet gerade den Schiiler des
Heinrich von Gent, den ,magister doctoris“, der mit Hilfe der Formaldis-
tinktion die Realitdt der subsistenten Relationen in Gott aufweisen wollte.
Gegen diesen opponiert Johannes von Pouilly in der Quaestio auf der gan-
zen Linie. Das durch die gegensitzliche Relationalitit besiegelte und ver-
siegelte Wesen mufd sich real unterscheiden; wenn es sich nur gedanklich
unterscheidet, so muss konsequenter Weise angenommen werden, dass eine
rationale Differenz eine reale, nimlich die der drei gottlichen Personen be-
griinden konnte. Kann aber wahr und wirklich eine gedankliche Differenz

43 DUNS ScOTUS: Quodl. q.3. (Ed. Lyon 1639), 66: ,Hic sunt tria videnda. Primo si
relatio originis in se sit res, et quae res? Secundo si comparata ad essentiam sit res, et quae
res?“



38 Ludwig Hodl

zwischen Wesen und Relation eine reale Distinktion der subsistenten Re-
lationen in Gott begriinden? Wenn sich die gottlichen Relationen in der
Acht und Aufmerksamkeit auf ihre gegensitzliche Urspriinglichkeit sachlich
real unterscheiden, dann muf$ davon auch das Wesen formal betroffen sein.

Thomas lehrte in der la pars der Summa q.30 a.2 ausdriicklich, dass die
drei Personen in Gott real verschiedene, subsistente Relationen seien und
fiigt erklirend an: ,die reale Distinktion zwischen den géttlichen Relatio-
nen gibt es nur in Anbetracht der relationalen Gegensitze.“44 Johannes de
Polliaco spricht in der Quaestiones de relatione ausdriicklich davon, dass
Thomas hier anders lehre als in vielen anderen Schriften. Thomas hatte
noch in den Quaest. disp. de potentia, die er ebenfalls Ende der sechziger
Jahre des 13. Jahrhunderts in der zweiten italienischen Lehrtitigkeit do-
zierte, gesagt, dass sich die Relationen und die (urspriinglichen) wesen-
haften Hervorginge in Gott nur gedanklich vom absoluten Wesen, aber
nicht real unterschieden, und erklirte diese Ursprungsweisen in Gott analog
zum geschaffenen Intellekt.45 Er nahm auch in der Summa diese Grund-
these nicht zuriick, die Relationen in Gott kénnen sich nur gedanklich vom
Wesen unterscheiden; in S.th. I q.28 a.3 begriindete er diese These. In der
Quaestio der Notabilia Cancellarii wurde aber a.2 der q.30 isoliert gelesen
und Thomas von Aquin wurde mit Heinrich von Gent die These eines
realen Unterschiedes zwischen den Ursprungsrelationen und dem gottlichen
Wesen zuerkannt. Damit wurde aber die Lehre des Thomas missverstanden.
Die gegensitzlich orientierten Ursprungsbeziehungen unterscheiden sich als
solche real, nicht aber vom Wesen. Heinrich von Gent identifizierte die Re-
lationen mit dem Wesen und erklirte die gegensitzlichen Ursprungsbezieh-
ungen in formal wesentlicher Differenz zum Wesen, denn sie bestimmen die
(personalen) Seinsmodi. Diese sind dem Wesen eingegriindet und unter-
scheiden es formal.

Heinrich von Gent hat durch seine Analyse der formalen Distinktion die
klassische Unterscheidungslehre aufgebrochen und das Problem der formal
differierenden Attribute und Relationen in Gott neu und kritisch diskutiert:
»quod realis relatio in Deo secundum quod huiusmodi, id est secundum
quod habet esse extra intellectum et in habitudine ad oppositum non est
ipsa essentia divina, et hoc intelligo formaliter.“46 Er hat die Schule der
Weltgeistlichen (unter Johannes de Polliaco) in helle Aufruhr versetzt.
Wenn die Relation (begrifflich verstanden ) nichts anderes bedeutet als den
Sach-Bezug, will heiffen die (qualitativ und quantitativ) bestimmte Sache in
ihren vielfiltigen Beziehungen (ohne ontisches Fundament), dann muf auch
die Frage der Identitit und der Differenz des gottlichen Wesens und seiner
(personalen) Beziehungen neu diskutiert werden. Es bedurfte der ange-

44 THOMAS V. AQUIN: S. th. 1 q.30, a. 2: ,Realis autem distinctio inter relationes divinas
non est nisi in ratione oppositionis relativae.

45 THOMAS VON AQUIN: Quaest. disp. de potentia, q. 10, a.3. (Ed. Marietti, Turin), 163.

46 De relat. (W. fol. 170vb, Ed. Balic), 178



Die Notabilia cancellarii 39

strengten modalen und formalen Unterscheidungen, die Relationen in Gott
als real-subsistierend und formal-differenziert zu verstehen.

»Die Relation hat ihre Realitit nicht aus der Realitit des Fundaments,
sofern dieses absolut ist, vielmehr gewinnt das Fundament die Realitit der
Relation.“47 Das Wesen gewinnt durch die Relation relationale Dynamik,
die Spannung der urspriinglichen gegensitzlichen Beziehungen. Die
Relation griindet sich ein in das Wesen, als dessen eigene und eigentiim-
liche Sache. Am Beispiel der Bewegung des Bewegten veranschaulicht die
Schule diese Einheit und Identitit des Wesens mit den Relationen. Eine
Randglosse in W merkt an: ,hoc non intelligo“.48 Dieses Unverstindnis
betonte (wie wir wissen) Johannes von Pouilly wiederholt gegen seinen
Kollegen, den Gandavista Johannes von Gent.

Was der Einfachheit des gottlichen Wesens begegnet, kann nicht mit
diesem zusammengesetzt werden. Die Relationen konnen das einfache gott-
liche Wesen nicht erginzen. An diesem Problem scheiterten schon die
frithen Gelehrten der Schule, Gilbert, Praepositinus, Ivo von Chartres, wie
auch Heinrich von Gent in Quodl. III q.4 weif3.4° Die Relation mischt sich
nicht in das Wesen ,kompilatorisch® ein, sondern ist ihrerseits wesentlich,
ohne ,,idem re et ratione“ zu werden, sie unterscheidet sich formaliter. Die
gegenldufigen Relationen in Gott diirfen niemals additiv in der Bedeutung
eines Compositum gesehen werden. Sie sind essential, aber formal
differenziert. In diesem Zusammenhang wird auch das bekannte Argument
des Anselm von Canterbury zitiert: ,illa sunt unum ubi non obviat rela-
tionis oppositio“.50 Die gottlichen Relationen miissen vom gegensitzlichen
Her-sein her wesenhaft begriindet werden.

III. ZUR GESCHICHTE DES BEGRIFFES DER FORMALDISTINKTION

Die Diskussion konzentrierte sich notwendig auf die Formaldistinktion. Die
Geschichte dieses wichtigen (philosophischen und theologischen) Begriffes
ist noch nicht geschrieben.51 Die Quaestio de relatione in den Notabilia
Cancellarii ist ein Markstein dieser Geschichte. Johannes von Pouilly und
Johannes von Gent sind die Wortfiihrer in dieser Geschichte; jener in der
entschiedenen Ablehnung der Unterscheidungslehre, dieser aber in der
Begriindung und Verteidigung derselben. Heinrich von Gent, der sehr
hiufig und gewichtig von formal spricht, kannte die Unterscheidungslehre

47 De relat. (W. fol. 168vb, Ed. Balic), 175: ,[...] tunc relatio non habet realitatem fun-
damenti in eo quod absolutum, sed potius fundamentum habet realitatem relationis et manet
[eee]

48 De relat. (W. fol.168vb, Ed. Balic), 175.

49 De relat. (W fol. 169vb); vgl. HEINRICH VON GENT: Quodl. 11, q.4, (Ed. 1518,
fol.52v).

50 De relat. (W. fol. 171ra, Ed. Balic), 178. Vgl. HODL, Ludwig: Das trinitditstheologische
Fundamentalprinzip des Anselm von Canterbury. In: RThPhM 69 (2002) 172-214.

51vgl. HWPh 2 (1972) 270 ,,distinctio formalis“ von Otto MUCK.



40 Ludwig Hodl

nicht. Sie wurde in der Diskussion seiner Schule spruchreif. ,Ist die reale
Relation in Gott als solche formal das Wesen Gottes?“52 fragt Johannes de
Polliaco in den ,,Notabilia“. Das Adjektiv formal — so miissen wir im voraus
feststellen — wird in der lateinischen Sprache generell und in der Schul-
sprache des Mittelalters in vielfacher Bedeutung verwendet, wie der Gram-
matiker Donatus und die wissenschaftlichen Grammatiklehrer des 14. Jahr-
hunderts wissen:33 Es kann ebenso eine Bestimmtheit, welche dem Gegen-
stand anhaftet, bezeichnen, wie auch jene, die ihm zukommt, ,weil es darin
besteht“. In der Acht und Aufmerksamkeit auf das bestindig Zukommende
und zukommend Bestindige entdeckte die Schule den intentionalen,
formalen Unterschied. In 4 Artikeln wurde das Problem diskutiert:54 1.) Die
Feststellung anderer samt deren Einwidnde gegen jene Lehre (der Formal-
distinktion). 2.) Auf welche Weise wird forma und dem entsprechend
formalitas verstanden? 3.) Die reale Relation ist auf keine Weise das gott-
liche Wesen. 4.) Die gottliche Relation ist nicht formal das Wesen, so dass
sie derselben Gattung und species wiren. Die kritische Fragestellung
entspricht ganz der Denkweise des Johannes von Pouilly. ,,Was als forma-
litas bezeichnet wird, kann nicht formal das Wesen sein®.

Die Disputation beginnt mit der notwendigen Terminologie: Formal
verschieden sind, ,was verschiedene Wesen beinhaltet, bzw. was dasselbe
Wesen unter einem je und je anderen Grundbegriff meint, was dasselbe
Wesen unter einem je und je anderen Begriff oder mit einem je und je
anderen modus des Begreifens meint.“55 Das Wesen des Menschen als geist-
begabtes Lebewesen definiert, ist das Anschauungsbeispiel der Unterschei-
dungen: Sinnenwesen und Geistbegabung differenzieren wesentlich und
formal den Begriff des Menschen; die Definition und das Definierte sind
nur unterschiedliche modi des Denkens. Das absolute einfache Wesen
Gottes kann sich weder sachlich noch formal unterscheiden, denn dann wi-
ren Vaterschaft und (géttliches) Wesen verschieden und die alten Hiresien
und Irrtiimer kehrten zuriick. Auch die formale Unterscheidung fiihrt auf
die falsche Fihrte. Johannes de Polliaco lisst nur die modale Unterschei-
dung gelten. Die unterschiedlichen modi des Begreifens stehen in der Kraft
und Freiheit des Denkens. Die so verstandenen modi des Erkennens miissen
streng als ein und dieselbe Sache bezogen werden.56 Die unterschiedliche
Acht und Intention entdeckt die ,alietas respectivi.“ Sie hat ihren Ort in
der intellektiven Unterscheidung. ,,Hoc anno“, wie oben erwihnt,57 haben
sie dariiber 6ffentlich diskutiert. Johannes von Pouilly konnte diese Unter-
scheidungslehre nicht verstehen und akzeptieren, und er konnte noch we-

52 De relat. (W. fol. 172rb-73v, 259v-61v, Ed. Balic), 179-182.

53 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus (=
Friihe Schriften. Frankfurt: V. Klostermann 1972). Tiibingen: 1916, 187f.

54 Quaest. de relat. (W. fol. 172vb, 260rb, Ed. Balic), 190, 182.

55 De relat. (W. fol.172vb, Ed. Balic), 180.1.

56 De relat. (W. fol.173ra, Ed. Balic), 190.1.

57 Vgl. Anm. 22.



Die Notabilia cancellarii 41

niger begreifen, dass die Sachlichkeit der Relation die Einfachheit des
Wesens nicht gefihrde.58

Die These von der Formaldistinktion musste sich in der Schule be-
haupten und durchsetzen, vor allem im Vergleich zur zweigliedrigen Unter-
scheidung. Johannes de Polliaco konnte die formale Unterscheidung nur in
der Zuordnung zur gedanklichen gelten lassen. Gegen die ,,distinctio media“
bzw. ,tertia“ opponierte er, wie schon erwihnt, in der 5. Quaestio des 1.
Quodlibet sehr scharf.5? Sie widerspricht der iiberkommenen Logik. Beson-
dere Schwierigkeiten hatten die Theologen mit dem Begriff der Formal-
distinktion, da sie die Einfachheit des gottlichen Wesens gefihrdete. Die
Gegner der Gandavistae beriefen sich auf die ,sancti“ und die ,maiores
doctores®, auf die Viter und die idlteren Gelehrten.60 Beide werden mit
ihrer Autoritit gegen die These eines formalen Unterschiedes der gottlichen
Relationen gegen die Neuerer aufgerufen. In dieser Frage unterscheiden
sich die Theologen des beginnenden 14. Jahrhunderts von ihren Vorgin-
gern. Darunter wird auch ein ,,quidam doctor magnus et <in> summa sua
de relationibus“ angefiihrt. Eine Randsigle in Handschrift W. identifiziert
diesen Gelehrten als h.<enricus> G.<andavensis>, wie Balic’ bemerkte.61
Der Genter Gelehrte wird zwar sehr hiufig in dieser Zeit als ,,magnus®
gefeiert; hier aber kommt er nicht zu Wort, sondern Thomas von Aquin,
der ebenfalls so gefeiert wird. S.th. I q. 28 a.2 diskutiert Thomas die Frage:
,ob die Relation in Gott dasselbe sei wie sein Wesen” und beschreibt das
Problem:,,Es scheint, dass die Relation in Gott nicht dasselbe ist, was sein
Wesen <ist>“.62 Aber Thomas beschliefit seine Ausfithrungen mit der be-
kannten These: ,,So wird also klar, dass in Gott das Sein der Relation und
das Sein des Wesens nicht etwas anderes ist, sondern ein und dasselbe.“63
Diese Sentenz ist aber nicht die Lehrmeinung des Thomas, der in q.30 a.2
die gottlichen Relationen absolut, real distinkt betrachtete. Im Streit um die
formale Distinktion wurde die Autoritit des Thomas gegen die ,,Forma-
listen“ ins Feld gefiihrt. Neben Thomas werden auch Heinrich von Gent
und Alexander von Hales angefiihrt.

Es ist hochst bemerkenswert, wie sich Johannes de Polliaco mit Thomas
von Aquin in unserer Frage auseinandersetzt. Er kann ihn zu den Vertretern
einer rein gedanklichen Unterscheidung zwischen den Relationen und dem
gottlichen Wesen zdhlen. Thomas hat in der Tat in den frithen Schriften
diese iiberkommene Doktrin der Viter und groflen Theologen gelehrt. Er
gab sie auch spiter nicht einfach auf, als er die personalen Relationen
absolut betrachten konnte. Johannes von Pouilly fiihrt in den ,Notabilia“

58 De relat. (W. fol.261ra, va, Ed. Balic), 182f.

59 Vgl. Anm. 24.

60 De relat. (W. fol. 262va-b, Ed.Balic), 184, Anm. 1.
61 BALIC: Les Commentaires, 182.3.

62 THOMAS VON AQUIN: S.th.1q.28, a.2.

63 Ebd.: ,Patet ergo quod in Deo non est aliud esse relationis et esse essentiae, sed unum
et idem®.



42 Ludwig Hodl

aus: Thomas erklirt in der Summa: ,In Gott ist nichts akzidentell, was
immer in ihm ist, ist seine Substanz.“64 ,Ich bejahe diese erste propositio®,
sagt Johannes und fihrt fort:

»lch behaupte aber, die Relation ist das géttliche Wesen nicht formal sondern
in ihrer Identitdt, mit dem gottlichen Wesen verglichen unterscheidet sie sich
nach Mafigabe der Erkenntnisweise. Ich weif§ nicht, ob er (Thomas!) leugnen
konnte, dass sie sich (die Relation), mit dem Gegensitzlichen verglichen, nicht
unterschiede. Er behauptet ndmlich, dass sich die Relation real unterscheidet.
Ich frage also, ob er einsieht, was sich real unterscheidet, <unterscheidet>
sich auch formal, und wenn dies auf die Realitit zutrifft, <so frage ich>,
entweder ist es die Realitit, welche nicht in der Wesenheit ist, oder welche im
Wesen, das nicht in der Relation ist.“

Sofern die gottlichen Relationen formal unterschiedlich sind, kann deren
Realitit nicht im Wesen griinden. Die Realitit des gottlichen Wesens ist die
der Relationen. Mit dieser Feststellung endet der Traktat iiber die Relation
in den Notabilia cancellarii. Die Realitit der originalen Beziehungen in
Gott kann nicht vom Wesen her begriindet werden auch nicht von dem mit
den Relationen geeinte Wesen. Allein die formale Acht auf die originalen
(entspringen-lassenden) Relationen) erkennt die Realitit der personalen Be-
zichungen in Gott, die Fiille und Herrlichkeit seines Seins.

In einer Zwischenbilanz halten wir die Ergebnisse der Questiones de
relatione in den Notabilia Cancellarii fest, ehe wir abschlieffend den Beitrag
des Duns Scotus in aller Kiirze skizzieren.

1.) ,Relatio® ist ein theologischer, vor allem trinititstheologischer Grund-
begriff, der in der lateinischen Kirche vor allem durch Augustinus (1 430)
und Boethius (1 524) (im Anschluff an die aristotelische Kategorienlehre)
bestimmt wurde. Die grundlegende Revision dieser Lehre durch Heinrich
von Gent betraf vor allem den Relationsbegriff. Die Quistionen der ge-
nannten ,Notabilia“ zeigen, wie sehr die Schulen in Paris im 14. Jahr-
hundert mit dieser Revision beschiftigt waren. In der 1. Quaestio wird in 8
Artikeln das neue Verstindnis der relatio diskutiert: sie ist nicht einfach ein
Akzidens, sondern eine res und als solche ein ens, denn Sein und Sache sind
austauschbar; sie ist denkunabhingig, nicht substanzial und konkret; sie ist
nicht mit der Substanz, dem Wesen identisch, sachlich aber mit ihm eins, in
diesem als solches wihrend und sich bewihrend. Die Intention auf das For-
male, formal Bedeutsame und Giiltige, musste die Schule in vielen Diskus-
sionen einiiben und einlernen.

2.) Die 4 (weiteren) Quistionen der ,Notabilia“ tiber die Relation ringen
um das nihere Verstindnis des gedanklichen, formalen oder modalen
Unterschiedes der Relation, wie es zwischen den Schulen und vor allem (in

64 De relat. (W. fol.264va, Ed. Balic), 185. 2; vgl. THOMAS VON AQUIN: S.th. 1 q.28 a.2:
sed contra.



Die Notabilia cancellarii 43

der Nachfolge des Heinrich von Gent) in der Schule der Weltgeistlichen
verstanden wurde.

3.) Die Grundthese des Heinrich von Gent, Wesen und Relation in Gott
seien (wesens)-eins, wurde von den weltgeistlichen Kollegen ebenso bejaht,
wie auch entschieden verneint. Johannes de Polliaco konnte die formale
Unterscheidung in der These seines Kollegen Johannes von Gent nicht
verstehen. Diese Beteuerung kehrt in den Quistionen iiber die Relation
viermal wieder, und zwar nicht nur objektiv feststellend, sondern aggressiv
personlich treffend. In Quodlibet I des Johannes von Pouilly werden die
beiden (weltgeistlichen) Kontrahenten eindeutig identifiziert: der genannte
Johannes von Pouilly und Johannes von Gent, als ,Gandavista“, der
Anhinger des Heinrich von Gent. Thre Diskussion hat der anonyme ,,Can-
cellarius® fiir die ,Notabilia“ zur Sentenzenerkldrung des Scotus reportiert.
Der besagte Cancellarius kannte Scotus aus seiner Oxforder und Pariser
Lesung. Es ist schwerlich der bekannte Gottfried von Fontaines, der die
Pariser Diskussion nach 1312 nicht mehr kannte; es kénnte ebenso der Ox-
forder Kanzler Heinrich von Harclay sein. Die ,Notabilia“ verlieren nicht
an Bedeutung.

4.) Die Diskussion um das Verstindnis des Formalen als Wesensfiille,
formal Intendiertes warf im Gang der Wissenschaft auch die Frage nach der
Formaldistinktion als weiterem dritten Modus des Unterscheidens auf.
Johannes de Polliaco hat in der 5. Quistion des ersten Quodlibet das Pro-
blem diskutiert: ,,Kann eine sachliche Differenz aktuell, formal und voll-
stindig jedweder Titigkeit des Intellekts vorangehen?*“65 Vorerst miissen
wir uns aber noch in gebotener Kiirze dem Beitrag des Duns Scotus in
dessen Pariser Quodlibet q.3 zuwenden und das Thema der doppelten
gedanklichen und realen Unterscheidung der Relation und des gottlichen
Wesens zum Abschluss bringen.

Johannes de Polliaco setzte sich durchgehend kritisch mit den Argu-
menten der Formaldistinktion auseinander. Er hatte aber, wie er selber
wiederholt betonte, kein Verstindnis fiir diese Denkform und argumen-
tierte streng auf der Grundlage der kategorialen Logik. So betrachtete er
die formale Analyse der Relation an und fiir sich und im Hinsein auf
anderes streng als zwei selbstindige Elemente, welche (gegebenenfalls) als
sprocessus in infinitum® erklirt werden miissten.66 Das oben erwihnte
Formalititsprinzip iiber Distinktion und universalen Inhalt kann er nicht
auf Gott anwenden, weil im gottlichen Wesen alles absolut eins und einfach
sein mufs.67

65 Ich werde diese Qudstion in Bilde edieren und untersuchen.
66 De relat. (W. fol. 172va)
67 De relat. Vgl. Anm. 18.



44 Ludwig Hodl

IV. DER BEITRAG DES JOHANNES SCOTUS, QUODL., Q.3 (A.1307), ZUR
DOPPELTEN UNTERSCHEIDUNG DER RELATION IN GOTT

1. Johannes Scotus wurde 1306/07 zum magister der Theologie in Paris
promoviert, nachdem er hier 1302/03 die Sentenzen erklirt hatte. In der
genannten 3. Quistion nahm Scotus zu einer Streitfrage der beiden welt-
geistlichen Schulen des Johannes von Gent und des Johannes de Polliaco
Stellung: Koénnen die logische und die reale Unterscheidung der Relation
und des Wesens in Gott zusammen bestehen? Muss eine reale Differenz
nicht notwendig die wesenhafte Einfachheit Gottes aufheben? Die Schiiler
des Heinrich von Gent, an ihrer Spitze Johannes von Gent, folgten der
Kritik ihres Meisters an der aristotelischen Kategorienlehre, begriindeten in
der Theologie die Relation nicht als beliebiges Akzidens sondern als be-
stimmenden Modus der (quantitativ und qualitativ) bestimmten Substanz:
die Substanz in ihrem vielfachen (orthaften und zeitlichen, titigen und
passiven, habituellen) Beziehungsgeflecht. Die Relation ist nichts anderes
als der Sachbezug des Dings, die Sache in ihrem Hin-sein auf etwas anderes.
Im Hin-sein seiner gegensitzlichen Ursprungsbeziehungen ist das gottliche
Wesen unterschiedslos in den drei personalen Seinsweisen da. In der Acht
auf den formalen Unterschied zwischen Relation und Wesen und in der
Acht auf die Seinsweisen der personalen Relationen eriibrigt sich die
tiberkommene Lehre von der logischen und realen Unterscheidung, und die
damit beschworenen trinitdtstheologischen Schwierigkeiten der Verhiltnis-
bestimmung von Wesen und Relation entfallen. Die andere weltgeistliche
Schule des Johannes de Polliaco, die mit Gottfried von Fontaines auf die
aristotelische Tradition setzte, opponierte energisch gegen die Kritik der
Genter Philosophen am Umbau der Kategorienlehre des Aristoteles und der
damit gegebenen Doktrin der gedanklichen und realen Unterscheidung, die
fiir die theologische Erkenntnis unabdingbar ist. Johannes von Pouilly argu-
mentierte gegen Heinrich von Gent: ,[...] es ist unmdglich — impossibile est
— dass die Relation (in Gott) im Vergleich zum Ursprungsgegensatz eine res
sei, im Vergleich zum Wesen aber eine ratio und also im Vergleich zum
Wesen (doch) eine habituto, eine res sei.“68

Was der weltgeistliche Magister fiir ,,impossibile est“ erklirt, erachtete
Duns Scotus fiir méglich, ja fiir zutreffend. Scotus kannte der Schriften des
Heinrich von Gent und deren umstrittene Auslegung in den weltgeistlichen
Schulen. Die Gliederung der 3. Quistion des Quodlibet zeigt, dass Scotus
den Ausgangspunkt der Diskussion mit Heinrich von Gent teilt. Er gliedert:
»l...] wenn die (Ursprungs-)Relation (in Gott) eine res, eine Sache, ist (so
muss man fragen), welcher Art res [...] und wenn sie im Vergleich zum
Wesen eine Sache ist, (so fragt sich) welcher Art res; daraus musss die Frage

68 JOHANNES DE POLLIACO: Quodl. 1 q.7. (Ed. Hodl: Die Opposition, 167).



Die Notabilia cancellarii 45

der beiden Sitze geklirt werden [...]“.69 Auch wenn sich die Relation nur
formal vom Wesen unterscheidet, hat der formale Unterschied reale
Bedeutung, weil und insofern er die modale Seinsweise betrifft.

Mit und neben Heinrich von Gent kannte Scotus auch Thomas von
Aquin, der in ,vielen Schriften lehrt, dass sich die Relation nur gedanklich
vom Wesen Gottes unterscheidet®, wie wir bereits oben in den Notabilia
cancellarii lasen.”0 In der Summa theol. pars 1 hatte aber Thomas ebenso
deutlich und ausfiihrlich begriindet, dass sich die real subsistenten, per-
sonalen Relationen in Gott real unterscheiden, denn — so lautet die kurze
Begriindung! — ,,eine reale Unterscheidung unter den géttlichen Relationen
kann es nur geben in Anbetracht des relativen Ursprungsgegensatzes. Auch
dariiber haben wir ausfiihrlich gehandelt. Die Relatioquistion in den
»Notabilia“ folgerte aus dieser Aussage des Thomas in I q.30, a.2, dieser
habe seine Meinung geidndert. Diese Folgerung trifft aber nicht zu, denn
Thomas hat auch in der Summa 1 q.28 a.2 ausdriicklich begriindet, dass
sich die Relationen in Gott nur gedanklich vom Wesen unterscheiden
konnen. In der Summa hat aber Thomas in der Tat die Realdifferenz schir-
fer und konsequenter gelehrt. Hat auch Scotus durch die Pariser Disputa-
tion mit den weltgeistlichen Schulen seine Auffassung gewandelt, und die
real subsistierenden Personen in Gott real verschieden und absolut
betrachtet?7! Die Lehrentwicklung des Scotus in den Reportata Parisiensia
ist noch immer nicht abschlieflend geklart.

Scotus betrachtete im Pariser Quodlibet im Anschluf§ an Heinrich von
Gent die gottliche Relation als res und fragt nach der Realitit, der Sach-
lichkeit dieser Sache. Sie muss in doppelter Intention gesehen werden! Die
Relation ist Sache des Wesens, des absolut einfachen Wesens Gottes; sie ist
auch res in der gegensitzlichen Ursprungsrelation.”2 In ihrem Hin-sein, in
ihrer Spannung erstreckt sich die Relatio in den Grund und Ursprung des
Wesens. Das eine absolut einfache Wesen Gottes kann nur so betrachtet
werden, dass es in urspriinglich gegensitzlichen Relationalitdt da-ist. Man
kann das gottliche Wesen nur im modus der relationalen Seinsweisen den-
ken, so zwar dass sich diese ratio nur gedanklich vom Wesen unter-
scheidet.”3 Diese Intention schliefdt aber nicht aus, dass die Relation ebenso

69 JOHANNES DUNS SCOTUS: Quodl. 1 q.3. (Ed. Lyon 1639), 66-88: ,Hic sunt tria viden-
da: Primo, si relatio originis in se sit res, et quae res? Secundo, si comperata ad essentiam sit
res, et quae res? Et ex hoc apparebit compossibilitas vel incompossibiltas istorum de quibus
quaeritur [...].* '

70 Vgl. Anm. 46.

71 Die gelehrten Innsbrucker Herausgeber ausgewihlter Texte: JOHANNES DUNS SCOTUS:
Uber die Erkennbarkeit Gottes. Texte zur Philosophie und Theologie. Lat./Dt. Hg. u. iibers.
von KRAML, Hans / LEIBOLD, Gerhard / RICHTER, Vladimir (= Philos. Bibl. 529). Hamburg:
Meiner 2000, XXXI, schreiben: ,Scotus ist — jedenfalls in der urspriinglichen Fassung seines
Oxforder Scriptums — von der opinio communiis abgewichen und hat sich dafiir eingesetzt,
die gottlichen Personen als absolut anzusehen.“

72 JOHANNES SCOTUS: Quodl. q.3 (Ed. Anm. 71), n. §, 69.

73 Ebd. n. 20-22, ed. 83f.



46 Ludwig Haodl

auch als Sache betrachtet wird, ndmlich in Anbetracht der gegensitzlichen
Ursprungsbeziehungen. Das wesenhafte Her-Sein und Herkommen des
gottlichen Wesens in seinen Ursprungsbeziehungen ist sein Dasein in den
subsistenten personalen Beziehungen. Die Identitit Gottes in der Selbigkeit
des mitteilbaren Wesens und der unmitteilbaren personalen Seinsweisen ist
das Geheimnis des lebendigen Gottes. Die doppelt eine, nicht zweifach ver-
schiedene Unterscheidung ist darum kein Gegensatz oder Widerspruch son-
dern die zutreffende Betrachtung der Identitit Gottes.

Den Begriff der distincio formalis verwendete Scotus in dieser 3.
Quaestio des Quodlibet nicht, er taucht aber spiter in der 19. Quistion in
der Frage auf: Hingt die Einheit und Identitit der menschlichen Natur des
fleischgewordenen Wortes Gottes allein von der angenommenen menschli-
chen Natur ab und nicht von der gottlichen Person des Logos.74 Wenn die
ganze Schopfung von der partikuliren Identitit des menschlichen Sohnes
Gottes abhingig ist, so miisste diese unendlich sein! In der Antwort auf
dieses Argument weist Scotus auf die formale Distinktion der Relation und
des (gottlichen) Wesens hin: diese ist ratio sufficiens fiir die Einheit und
Identitit des Wesens. ,,[...] formalis distinctio relationis ab essentia sufficit
[...]475; das Stichwort der Formaldistinktion hat ebenso die Trinititstheo-
logie wie die Begriffsgeschichte voran gebracht. Scotus sprach aber in der
quodlibetalen Quistion sehr hdufig von ratio formalis.76 Die Relation hat in
Gott keine substanziale Bedeutung, noch weniger aber akzidentelle. Sie ist
der Formalgrund der Nichtmitteilbarkeit der personalen Relationen und
damit der Identitit der Personen. Die Beziehung der Vaterschaft, der Sohn-
schaft ist wesenhaft formal einmalig und nicht mitteilbar. Der Relation
durchformt und iiberformt das Wesen, so dass das gottliche Wesen rela-
tional bestimmt ist. Und als so bestimmtes ist das gottliche Wesen in den
Personen zdhlbar. Indem und insofern die Relation in das gottliche Wesen
eingeht, bzw. das Wesen anzieht, wie die Theologen auch sagen konnen,
bleibt sie als formale Bestimmung des Wesens erhalten. Die Relation kann
nur als Wesensbestimmung in Gott sein, denn das gottliche Wesen ist uner-
messlich in seiner Kraft, in seinem Reichtum der Selbstmitteilung. Das
Wesen Gottes kann nicht anders verstanden werden: die Relation geht ein
in das Wesen, ,[...] transit in essentiam et manet.“77 Damit beschliefSt
Scotus die Quaestio, die Streitfrage der weltgeistlichen Schulen! Indem und
insofern das Wesen eingeht in die Relationen, sind die Relationen und die
personalen Seinsweisen in Gott wahrhaft zdhlbar.

Diese Ausfithrungen tiber die Zihlbarkeit der Relationen stehen auch in
einer Quaestio de relatione in den Notabilia cancellarii mit der Begriin-

74 JOHANNES SCOTUS: Quodl. q.19 (Ed. Lyon 1639), 491: ,Utrum in Christo unitas
naturae humanae ad Verbum sit sola dependentia naturae assumptae ad personam Verbo.“

75 Ebd. n.16, 506.
76 Ebd. q.3, n.13-14, 17-22 (Ed. Lyon 1639), 79, 82-84.
77 Ebd. n.22 (Ed. Lyon 1639), 84.



Die Notabilia cancellarii 47

dung,’8 welche auch Duns Scotus kennt: Das gottliche Wesen kann nicht
begriffen werden ohne die Relation, weil das gottliche Wesen eingeht in die
Relation, andernfalls wire es nicht die Gottheit, welche kraft der Uner-
messlichkeit und Vollkommenheit geboren ist, sich nach innen mitzu-
teilen.”? Der determinierende Magister bemerkt aber zu dieser Erkldrung:
»Haec non intelligo, nec videtur intelligibile.“80 Mit dieser Bemerkung hat
sich Johannes de Polliaco als Autor der Disputation bekannt gemacht.
Wenig spater auf der folgenden Seite 259vb steht wie auch sonst der Hin-
weis auf den Kollegen des Magister aus Pouilly, auf Johannes von Gent,
welcher mit Heinrich von Gent das Problem des Formalen klirte8l. Die
Teilnahme der beiden weltgeistlichen Gandavsistae an der Disputation hin-
dert aber nicht, dass auch Duns Scotus als Magister der Franziskanerschule
an dieser (magistralen oder akademischen) Disputation teilnahm. Ich wage
nicht zu entscheiden, dass eine Randglosse W fol. 173rb (unten) als
»sent.(entia) subtilis® zu lesen ist. Die Notabilia cancellarii iiberliefern auch
Diskussionsbeitrige des Duns Scotus. Der anonyme Kanzler (méglicher-
weise Heinrich Harclay) hat in der Tat Wissenswertes aus der Diskussions-
runde der Schulen der Weltgeistlichen und der Ordenstheologen zusam-
mengetragen.

2. Diese Klarstellung der Aussagen iiber die Identitit Gottes in der doppelt
einen Differenz des Wesens und der Relation hat Schule gemacht. Sie hat
endgiiltig dem Argument des Kirchenlehrers Anselm: ,in Gott ist alles eins,
wo nicht der Gegensatz der Beziehungen begegnet”“ dogmatische Bedeutung
und Giiltigkeit gesichert. In den Disputationes der Notabilia cancellarii ist
Anselms Axiom ein Argument fiir die Formaldistinktion der Gandavistae;
Johannes de Polliaco musste das Argument klarstellen.82 Die doppelt eine
Unterscheidung des Gedanklichen und des Realen, wie sie Scotus gegen die
zweifach verschiedene Distinktion begriindet hatte, gab der Schule zu
denken. Sie wurde als formale Distinktion verstanden und in der Frage
nach der Verhiltniseinheit von Wesen und Gottespridikaten und in unserer
Frage nach der Identitit von Wesen und Relationen disputiert. In der
angestrengten Acht auf die wesenhafte Einfachheit Gottes und die ur-
spriingliche, gegensitzlich entspringende Relationalitit der Seinsweisen ka-
men die Theologen dem Satz Anselms: ,,In Gott ist alles eins, wo nicht der
Gegensatz der Beziehungen begegnet“ niher. Er gewann in der Auseinan-

78 De relat. (W. fol. 173rb. Ed. Balic), 181, Anm. 1.

79 De relat. (W. 173va): ,Hic ergo arguit sic: non potest concipi divina essentia non
concipiendo rem relationis qua divinitas secundum quod divinitas subintrat rationem realis
relationis, alioquin non esset divinitas, quia divinitas ex immensitate suae perfectionis nata
est se communicare ad intra, et per consequens nata est ipsa se ipsa induere rationem respec-
tus ab alio et a quo alterius; et sic induit vel subintrat rationem respectus.“

80 BALIC: Les Commentaites, 181, Anm. 1.

81 De relat. q.4 (W. fol. 259vb Ed. Balic), 182 ,[...] et haec planius apparebit iuxta
doctores magnos quos illi sequuntur®,

82 De relat. (Ed. Balic) 178, Anm. 1.



48 Ludwig Hodl

dersetzung iiber das Verstindnis der realen Relationen in Gott axiomatische
Bedeutung. Thomas von Aquin betrachtete Anselms Satz in den Quaest
disp. de potentia q.10 a.5, ad 2 (Ende der sechziger Jahre des 13. Jahr-
hunderts) als Argument: ,Die besagten Worte Anselms wurden angefiihrt
mehr als Ansatz zur Disputation denn als Definition der Wahrheit.“83

In der mittleren Dominikanerschule in Paris erregte Anfang des 14.
Jahrhunderts in Paris die Lehre von der realen Unterscheidung der Rela-
tionen in Gott eine heftige Kontroverse, die wir aus der Kritik einiger
Franziskanertheologen sehr gut kennen.84 Die beiden Dominikanertheo-
logen Benedikt von Assignano und Johannes von Prato, die um 1320 in
Paris lehrten, verstanden den Ordenslehrer so, dass nach dessen Lehre ,,das
gottliche Wesen in den drei Personen in seinem relativen personalen Sein
real verschieden, zdhlbar und geteilt sei“.85 Die simtlichen Magister der
Theologie in Paris erklirten 1320 einstimmig diesen Satz fiir irrig und
hdretisch. Die Relationen in Gott sind nur in Anbetracht ihres (gegen-
ldufigen) Ursprungs, nicht in Hinsicht des Wesens real verschieden, so wie
es aus dem Satz Anselms verlautet: ,,nisi obviat relationis oppositio“. Dies
ist auch die ausdriickliche Meinung des Thomas in den Quaestiones dispu-
tatae und in der Summa. Die beiden Magister liefSen sich durch die Schul-
diskussion, die mit dem Problem der Realdistinktion der Relationen be-
schiftigt war, irrefithren (ausgerechnet in der Zeit, da Papst Johannes XXII
die Kanonisation des Thomas plante). 1442 nahmen die Viter und die
Theologen der Synode von Florenz den Satz Anselms in das Einigungs-
dekret fiir die Jakobiten auf.8¢ Er gewann dogmatische Bedeutung und Giil-
tigkeit; ist aber kein Glaubenssatz der Offenbarung, wie Johannes Scotus
biindig und prizis im Kommentar zu Sent.I d. 26, q.un. begriindet.87

Bochum Mai 2008, (zur Siebenhundert-Jahrfeier des Todes von Johannes
Scotus T 8.X1.1308).

Abstract

In 1927 K. Balic discovered the anonymous “Notabilia cancellarii” in cod.
Lat. F 69 of the Worcester Cathedral Library which are handed down in the
context of Duns Scotus’ Parisian explanation of Peter Lombard’s Sentences.
Furthermore Balic partly published these voluminous Quaestiones and

83 THOMAS VON AQUIN: De potentia. (Ed. Marietti, Turin), 275: ,,Unde verba praedicta
Anselmi inducta sunt magis ut disputativa suppositio quam veritatis definitio®.

84 Vgl. HODL: Das trinititstheol. Fundamentalprinzip, 185-194.,

85 Ebd. 188:,,Utrum essentia divina in tribus personis sit realiter distcincta et numerata
et divisa in esse relativo?“

86 DENZINGER, Henricus / SCHONMETZER, Adolphus: Enchiridion symbolorum. 34 Aufl.
Freiburg: Herder 1967, n. 1330, 337.

87 KrAMI, Hans / LEIBOLD, Gerhard / RICHTER, Vladimir: Johannes Duns Scotus. Uber die
Erkennbarkeit, 173f.



Die Notabilia cancellarii 49

declared them to be Duns Scotus’ authentic Parisian Quaestiones. However
this assumption was corrected later by P. Glorieux (1931) and also by me
(1956). In fact these Quaestiones are attributed to several early 14" century
authors. Amongst them there are also the "Quaestiones de relatione" from
the secular clergy schools of Henry of Ghent (of John de Polliaco and John
of Ghent) as depicted in this article. Concerning q.3 of his Quodlibet (dis-
puted in Paris in 1307) Duns Scotus was also engaged in this discussion
about the problem of differentiation between the Formal and Modal in
knowledge: indeed this is a Notabile of Duns Scotus’ Parisian lecture.



	Die "Notabilia cancellarii" in der Pariser Sentenzenerklärung des Duns Scotus und die Diskussion der weltgeistlichen Magister 1307 in Paris über die Relation

