
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Die "Notabilia cancellarii" in der Pariser Sentenzenerklärung des Duns
Scotus und die Diskussion der weltgeistlichen Magister 1307 in Paris
über die Relation

Autor: Hödl, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ludwig Hödl

Die „Notabilia cancellarii" in der Pariser

Sentenzenerklärung des Duns Scotus
und die Diskussion der weltgeistlichen Magister

1307 in Paris über die Relation

1927 - vor 80 Jahren hat C. Balic den quellenkritischen Wegweis für die
Edition des Sentenzenkommentars des Duns Scotus begründet.1 Er hat die

Wege und Ziele der kritischen, der textkritischen Arbeit aufgezeigt. Das
Woher der Buchwerdung des Kommentars ist die Oxforder Erklärung in
den Jahren 1298/99, das Woraufhin der Textarbeit ist die Ordinatio, der
vollständige Kommentar, den Scotus in Paris in Angriff nahm, aber nicht
mehr vollenden konnte. Die wichtige Station der Textwerdung war die
Pariser Sentenzenlesung in den Jahren 1302/03. Der Sentenzenkommentar
ist in der scholastischen Literatur ein Schulbuch, das nicht am Schreibtisch
sondern in der Schule und für sie geschrieben wurde. „Federführend" ist
die Schule, der Magister, die Bakkalare, die Studenten, welche die

Erklärungen mitdiskutierten und mitschrieben. Selbstredend kamen diese Mit-
und Nachschriften auch dem Magister zu Gesicht, und dieser konnte sie

auch mitunter korrigieren oder gut heißen. Sie wurden aber auch ohne Wissen

des Magisters in der Schule verbreitet und weiter gegeben. Diese
Schulüberlieferung hat und braucht ihre Zeit, sofern sie nicht gradlinig in der
eigenen Schule, sondern auf andere Schulen und andere Länder übergriff.
Auf diesem Weg nahm die Doktrin der Schulen ihre überraschenden
Wendungen. Die offene Diskussion in der Schule gab der Schultradition diese

Entwicklung. Das Prinzip des Mündlichen bestimmt die scholastische
Literatur.

Johannes Duns Scotus erklärte 1298 in Oxford das Sentenzenbuch des

Petrus Lombardus. 1302 ging er im Auftrag des Brüderordens an das

Studium in Paris und wiederholte dort die Sentenzenerklärung. Von ISOSISO?

widmete er sich den für das Magisteramt notwendigen Lehrverpflichtungen

der Quaestiones und Disputationes. In den Streitfragen mit den
Studenten („quaestiones collationum") bereitete er sich auf das Lehramt
vor, disputierte 1307 als Magister sein Quodlibet, verfasste sein bekanntes
Werk De primo principio und andere philosophische Schriften.2 Scotus kam

1 BALIC, Karl: Les Commentaires de Jean Duns Scot sur les quatre livres des Sentences. In:
(RHE 1) Louvain 1927.

2 Zur Biographie und Bibliographie des Johannes Duns Scotus vgl. Lex.MA. Bd.l, 1970,
1423-27. HONNEFELDER, Ludger: Johannes Duns Scotus. München: Beck 2005.



Die Notabilia cancellarii 25

anfangs des 13. Jahrhunderts in Paris in eine höchst angespannte
geistesgeschichtliche Situation der Universität. Die Verurteilung der Errores philoso-
phorum durch Stephan Tempier 1277 war noch rechtskräftig, obgleich sie

auch von kritischen Theologen (wie Gottfried von Fontaines) angefochten
wurde. Die (strenge) Schule der weltgeistlichen Theologen orientierte das

theologische Wissen an Schrift- und Väterüberlieferung und folgte dem
philosophischem Wissenschaftsbegriff Avicennas. Die thomasisch-aristotelische

Uberlieferung geriet vielfach in den Verdacht der Irrlehre. Die
Anhänger des Heinrich von Gent, die „Gandavistae", allen voran der
Magister Johannes von Gent, trugen mit ihrer überzogenen Auslegung des

Genter Magisters zur ideologischen Polarisierung in der Schule bei. Es kam
zu studentischen Störaktionen der akademischen Veranstaltungen. 1307
wurden die Promotionsakte des Johannes von Pouilly gestört.3

In dieser höchst angespannten Situation wiederholte Scotus 1302/03 in
Paris die Sentenzenerklärung, die als solche von den Studenten
mitgeschrieben und als Reportata Parisiensia überliefert wurde. 1304 wurde er
zum Magister vorgeschlagen und 1307 disputierte er sein erstes und
einziges Pariser Quodlibet, ehe er in demselben Jahr zum Aufbau des
Studium generale nach Köln geschickt wurde. Scotus hatte bereits in der
Oxforder Sentenzenlesung die Schriften des Heinrich von Gent eifrig studiert
und zitiert. In Paris wurde er unmittelbar in den Auslegungsstreit der
Werke des Doctor solemnis durch dessen Schüler und Anhänger hineingezogen.

Dabei erwies sich der Doctor subtilis als kritischer und offener Interpret

des Genter Magisters. In seiner Schule wurde das Erbe des Heinrich
von Gent treuer und kritischer gewahrt als in den Schulen der weltgeistlichen

Lehrer. Die jüngste philosophiegeschichtliche Forschung hat endlich
Heinrich von Gent als vorrangige Quelle des scotischen Denkens entdeckt.4
Die Unterscheidungslehren zu den Begriffen des Formalen und des
Modalen gehören zum Ureignen im Denken des Duns Scotus; das sich
dieser in der Auseinandersetzung mit Heinrich von Gent aneignete. Im
Kontext der Diskussion über die Relation erlangten sie ihre Bedeutung.
Diese Diskussion steht auch im Blickpunkt der „Notabilia cancellarii", die
im Verbund der Reportata Parisiensia in der Handschrift F 69 der
Kathedralbibliothek in Worcester überliefert sind; K. Balic hat sie in seiner
eingangs erwähnten Studie Duns Scotus zuerkannt. Diese allgemeine Zuweisung

wurde inzwischen als Irrtum erkannt und muss weiter geprüft werden,
denn die Notabilia wurden inzwischen als Sammlung von Ergänzungen
erkannt, die möglicherweise verschiedenen Autoren zugehören und vom
anonymen „cancellarius" zusammengetragen wurden. Unsere Prüfung muss
zuerst die erwähnten Notabilia cancellarii und die einschlägigen

3 Vgl. HÖDL, Ludwig: Die Opposition des Johannes de Polliaco gegen die Schule der
Gandavistae. In: BPhJAM 9 (2004) 115-177.

4 DECORTE, José: Eine kurze Geschichte der mittelalterlichen Philosophie. Ubers, von
Bocken, Johannes / Laarmann, Matthias. Paderborn: 2006, 235: „Heinrich ist der am
häufigsten und zugleich am ausführlichsten zitierte Autor in Scotus' Werken."



26 Ludwig Hödl

Quästionen über die Relation vorstellen (1.), dann die Diskussion der
weltgeistlichen Magister in Paris um 1307 (Johannes von Pouilly und
Johannes von Gent) erörtern (2.) und den Begriff der Formaldistinktion
skizzieren (3.); abschließend muß in einem Ausblick die dritte Quaestion im
Quodlibet des Johannes Duns Scotus eingeblendet werden (4.).

I. Die „Notabilia Cancellarii" in den Reportata Parisiensia des Duns
Scotus.

1. Nach Dist. 17 des 3. Buches des (unvollendeten) Pariser
Sentenzenkommentars der Worcester Handschrift (F 69) stehen die „Notabilia
Cancellarii super 3".5 Da die für das 3. Buch noch offenen unbeschriebenen
Folio für den Text der „Notabilia" nicht ausreichten, musste sie der Schreiber

nach dem Kommentar des 4. Buches weiter und zu Ende schreiben.6
Diese räumliche Einfügung zeigt, dass die „Notabilia" später in das Pariser
Kommentarwerk eingefügt wurden. Die Worcerster Hs gilt allgemein als

frühes Zeugnis der Reportata Parisiensia. Die Notabilia cancellarii sind
mehr als nur Randglossen. Sie betreffen Probleme der Theologie des Scotus
und bringen umfangreiche Quästionen mit ausgreifenden Argumentenlisten
und ausführlichen Lehrentscheidungen der Magister. Sie sind Werkstattwissen

der Schulen. Zum (damals umstrittenen) Fest der unbefleckten
Empfängnis Mariens (8. Dezember) werden in den „Notabilia" grundsätzliche
anthropologische und christologische Fragen diskutiert.7 Die Frage der
Gültigkeit der göttlichen Attribute (Eigenschaften) wird regelrecht diskutiert.8

Die folgenden uns jetzt interessierenden Fragen über die realen
Relationen in Gott werden in umfangreichen Artikeln zwischen Magistern und
Bakkalaren disputiert. Wir befinden uns mitten in der Diskussion der
umstrittenen Probleme über die Differenz des Formalen und des Modalen in
den Pariser Schulen des beginnenden 14. Jahrhunderts, wo auch Scotus

persönlich dabei war. Der Aufsatz ist aber primär keine Untersuchung zum
Sentenzenkommentar des Duns Scotus, sondern zum Pariser Umfeld seines
Denkens. Scotus war kein Gesprächspartner des Thomas und seiner Schule,
sondern er setzte sich mit den weltgeistlichen Schulen der Schüler des

Heinrich von Gent auseinander.
Balic zweifelte nicht daran, dass die Quaestiones über die Relation aus

der Schule des Scotus in Paris stammen. „Wir betrachten die ,Addita
cancellarii' als Wiedergabe eines tatsächlichen Streitgesprächs: der Disput
des Predigerbruders mit dem Minderbruder setzt die Auseinandersetzung,
die sich im vorausgehenden Jahrhunderts zwischen dem heiligen Thomas
und seinen Gegnern begab, im folgenden Jahrhundert fort."9 Und für ihn

5 BALIC: Les commentaires, 161.
6 BALIC: Les commentaires, 161.
7 BALIC: Les commentaires, 162.
8 BALIC: Les commentaires, 169-172.
9 BALIC: Les commentaires, 168.



Die Notabilia cancellarii 27

ist der anonyme „Cancellarius" kein anderer als Gottfried von Fontaines.10
Für diese letztere Behauptung berief er sich gleichzeitig auf einen Aufsatz
des Fr. Pelsters (Rom), der allerdings Gottfried nur als Vertreter des Kanzlers

fungieren lässt.11

Diese literarhistorischen Angaben über die „Notabilia cancellarii" von
K. Balic haben bis heute Schule gemacht. Auf dem Pariser Colloquium der
internationalen Institute für mittelalterliche Studien mit dem Thema:
„Duns Scot à Paris 1302-2002 (2.-4. Sept. 2002)" zitierte R. Gross in
seinem Beitrag: „Des Scotus Pariser Lehre über die Einfachheit Gottes" zwei
Dissertationen - eine amerikanische von Gelber (Wisconsin) und eine
deutsche von Fr. Wetter (München) -, die unter Bezugnahme auf die
„Notabilia cancellarii" eine von Scotus in Paris modifizierte Lehre der
Einfachen Gottes begründeten:

"Wetter cites the evidence for this describid by Balic, who found in an
addition to an early manuscript of Scotus' Reportatio - Worcester Cathedral
MS F 69 - certain Notabilia cancellarii addita super tertium, and hypothesized
that the Chancellor was Godfrey of Fontaines, and the that Notabilia
contained disputations held under Scotus at the Sorbonne, defending his positions
in the presence of the Chancellor, probably in 1302-3. According to Wetter
and Gelber, Scotus later writings modifiy the bald teaching of the Lectura in a

way designed to allay these fears about divine simplicity."

Balic sprach die "Notabilia" insgesamt Scotus zu und sah in wichtigen
Kontroversen solche mit Thomas von Aquin. Diese typische Optik für die
Geistesgeschichte des beginnenden 14. Jahrhunderts ist aber irrig.

2. Wenige Jahre nach dem Erscheinen der noch heute gültigen
Untersuchung von K. Balic schrieb der nicht weniger renommierte französische
Forscher P. Gorieux eine Klarstellung: „Duns Scot et les Notabilia
cancellarii".12 Wie immer auch der Beitrag des Scotus zu den „Notabilia"
zu bestimmen ist, die einschlägige Quaestio über den formalen Unterschied
der Gottesattribute stammt nicht aus seiner Pariser Lehrzeit, sondern ist
später anzusetzen, „wahrscheinlich um 1312".13 Glorieux konnte auf eine
andere handschriftliche Uberlieferung dieser Quaestio in Cod.lat. Vat.1086,
fol. 170ra-171vb hinweisen, einer viel beachteten Flandschrift der

Vaticana, welche die Disputationen in ihrer zeitgeschichtlichen Reihung
anordnet. Ihr Verfasser, der Augustinertheologe Prosper von Reggio,
überliefert die Quaestio als solche des Thomas Anglicus (Wilton) „in

10 BALIC: Les commentaires, 193.
11 BALIC: Les commentaires, 194. Vgl. PELSTER, Franz: Handschriftliches zu Skotus mit

neuen Angaben über sein Leben In: FS 10 (1923) 1-32. Anhangsweise erwähnt Pelster eine
(verloren gegangene) Hs in Münster 368, in der fol. 91vb Gottfried als „cancellarius
Parisiensis" bezeichnet wird. Das Chartularium Universitatis Parisiensis kennt ihn nicht als

solchen.
In: AFH 24 (1931) 3-14.

» Ebd. 7.



28 Ludwig Hödl

vesperis", d.h. bei der Magisterpromotion um 1312. Die angeführten
Magister sind bekannt und bestätigen diese Datierung um 1312. Thomas
Wilton hat die Quaestio auch im Rahmen seines ersten Quodlibet
veröffentlicht.14 Was immer der doktrinale Beitrag des Duns Scotus zu dieser
Diskussion war, die Frage wurde später, wahrscheinlich (wie gesagt) um
1312 nicht in Paris sondern in Oxford diskutiert im Beisein des (Oxforder)
Kanzlers Heinrich von Harcley, der an der Theologie des Scotus höchst
interessiert war, wie Balic in einem Aufsatz aufgezeigt hat.15

Die Geltung und Bedeutung der göttlichen Attribute wurde seit Scotus
(im ganzen 14. Jahrhundert) mit den Unterscheidungen des Formalen und
des Modalen diskutiert, ebenso die trinitätstheologische Frage nach der
Differenz der Relationen vom göttlichen Wesen. Wie im Folgenden gezeigt
werden kann, wurden diese Unterscheidungslehren in der Auseinandersetzung

zwischen Johannes von Pouilly und den Gandavistae (Johannes von
Gent) spruchreif. Die Analyse der Differenz der göttlichen Relationen vom
Wesen Gottes war ein vordringliches Problem der Theologie. So

unbefriedigend die Lehre des Thomas von Aquin eines nur rationalen
Unterschiedes zwischen Wesen und Relationen in Gott war und ist so
schwierig erschien die gegensätzliche These eines realen Unterschiedes.
Kann die Relation im Vergleich zu den göttlichen Personen real und im
Vergleich zu den göttlichen Wesen rational verstanden werden. Wähnten
die Theologen im 13. Jahrhundert darin einen Gegensatz, gaben Heinrich
von Gent und seine Schüler den Anstoß, diesen Gegensatz zu hinterfragen
und Johannes Duns Scotus sprach sich in seinem Quodlibet für die
Vereinbarkeit der beiden Aussagen aus. Für diese bedeutsame überraschende
Lehrentwicklung zu Beginn des 14. Jahrhunderts ist die Quaestio über die
Relation in den Notabilia Cancellarii ein Markstein, der alle Aufmerksamkeit

verdient.

Textgrundlage: Die Quaestiones de relatione (Worcester, Carth. Bibl. F69,
fol. 168ra-173vb, 260rb-263va, ed. (partim); BALIC: Les commentaires,
173-185 sind in den „Notabilia Cancellarii" deutlich in 2 Gruppen
gegliedert: 1.) Der in 8 Artikel unterteilte Traktat: „Utrum relatio in Deo
secundum quod huiusmodi sit essentia", fol. 168ra-170ra, ed. 173-177, ist
systematisch, schulmäßig aufbereitet und könnte (vom 8. Artikel abgesehen,
der erhebliche Zusätze aufweist) als Fertigteil in die „Notabilia"
aufgenommen worden sein. Der Autor beschließt seine Ausführungen mit dem
Hinweis auf seine Position, die er in einer „quaestio ordinaria" vorgetragen
hat.16 2.) Die 2. Gruppe von 4 Quästionen betrifft die Diskussion in den
weltgeistlichen Schulen von Paris:

14 GLORIEUX, Paul: La littérature quodlibetique. II BTh 21). Paris: 1935, 278: « U-
trum rationes quae dicuntur de Deo sint eadem inter se omnibus modis ex parte rei ».

15 BALIC, Karl: Henricus de Harcley et Ioannes Duns Scotus. Mélanges E. Gilson
EphM). Paris: 1959, 93-121

16 De relat. (W. fol.l72ra, Ed. Balic), 179.



Die Notabilia cancellarii 29

q. 1 „Quero utrum relatio in Deo secundum quod huiusmodi sit
ydentice essentia divina". fol.l71va, ed. 170.

q. 2 „Utrum relatio realis in Deo secundum quod huiusmodi sit
formaliter essentia divina" fol.l72rb, ed. 179.

q. 3 „Utrum relatio realis in Deo secundum quod huiusmodi distinguitur
realiter ab essentia divina", fol.261vb, ed. 183.

q. 4 „Utrum relatio realis in Deo secundum quod huiusmodi
distinguatur sola ratione ab essentia divina". fol.262vb, ed. 184.

Die 4 genannten Quästionen kreisen um das Problem des Verhältnisses von
Relation und Wesen in Gott, das Heinrich von Gent neu durchdacht hatte.
Die Relationen kommen nicht zum (göttlichen) Wesen hinzu und brauchen
auch nicht hinzugedacht werden, sondern eignen ihm formal und wesentlich.

Nur so kann die Theologie widerspruchsfrei erklären, dass die
göttlichen Relationen bei der absoluten Einfachheit des Wesens plurifikabel
sind und dass sich die personalen Relationen in Gott real unterscheiden
müssen (unbeschadet der Einfachheit des göttlichen Wesens). Die 4

Quästionen der Relationsdiskussion haben in den „Notabilia Cancelarii"
den Charakter von magistralen Promotionsakten. Die Zahl der Quästionen,
die Gliederung derselben und die Teilnahme mehrer Magister an denselben
sprechen dafür. Darüber muß aber noch eingehender gehandelt werden.
Vorerst kommt es darauf an, den leitenden Magister der Disputation
kennen zu lernen.

„II nous semble bien clair", schreibt Balic in seiner Untersuchung,17 „que
c'est le Docteur Subtil qui soutient ces disputes et que celles-ci ont pour
théâtre la Sorbonne." Diese generelle Zuweisung an Scotus ist nicht zutreffend;

die „Notabilia" des anonymen Kanzlers umfassen, wie schon bemerkt,
Quästionen verschiedener Autoren aus dem Umkreis des Duns Scotus,
welche für dessen Verständnis bemerkenswert waren. Wer aber ist der
Autor der Quaestiones de relatione? Der leitende Magister der Disputation
war ein erfahrener Magister, der gelegentlich auf seine Quaestiones ordina-
riae hinweisen konnte. An einer anderen Stelle argumentiert er mit der
„Formalitätendistinktion zum 3. (Sentenzenbuch)". Zweimal liest man kurz
hintereinander: „dictum fuit de tercii distinctione formalitatum".18 Balic
überging diese Angaben, die möglicherweise für die Geschichte der Formal-
distinktion wichtig sein könnten. Wilhelm von Alnwick erwähnt in seinem
1. Quodlibet die Formaldistinktion des Duns Scotus:19 „Haec videtur esse

intentio Subtilis Doctoris, scilicet Joannis Dons, distinctione namque secun-
da, primi Libri, q. 4, in Ordinatione Oxoniensi, quaerit [...]". Dürfen wir
auch die vorher erwähnte Formalitätendistinktion im Umfeld des Duns
Scotus suchen? Kannte der leitende Magister der Quästion über die Rela-

17 BALIC: Les commentaires, 187.
18 De relat. (W. fol.-172va). Balic hat beide Stellen übergangen.
19 Fr. GUILLELMI ALNWICK O.F.M.: Quaestiones disputatae [...] de Quodlibet. (Ed. A.

LEDOUX, BFSm.ae. 1937). Quaracchi: 1937, 192.



30 Ludwig Hödl

tion dieses franziskanische Umfeld der Disputation? War ein Franziskanertheologe

(Duns Scotus selber?) an der Disputation beteiligt? Der leitende
Magister hat seine und seines Kollegen Identität sehr deutlich zwischen den
Zeilen geschrieben. K. Balic hat diese wichtigen Angaben gelesen und
gesperrt hervorgehoben, aber er konnte sie nicht klären und erklären.

„Hec nuper dicta sunt a quodam doctore reverendo qui in multis iam doctri-
nis cum aliis magnis doctoribus concordat et hanc hoc anno audistis, sed quia
hec non intelligo super positionem redibo et de eadem prout Deus dederit
perscrutabor."20

„Diese [Lehre] wurde jüngst von einem ehrwürdigen Doctor behauptet, der in
vielen Lehren mit anderen großen Gelehrten übereinstimmt; und ihr habt sie
in diesem Jahr gehört. Indes ich sie aber nicht verstehe, werde ich auf diese
Position zurückkommen und darüber nachdenken, so wie es Gott will."

In dieser Textstelle steht viel Bemerkenswertes über die Magister der
Disputation.

1.) Der anonyme Kollege, der üblicherweise als „quidam doctor egregius"
angesprochen wird, ist Schüler, Anhänger, Parteigänger eines anderen

„magnus doctor", des Heinrich von Gent, der vielfach um die Jahrhundertwende

als der große Gelehrte galt. Der Anhänger und Schüler des Ganda-
vensis ist Johannes von Gent, der Anführer der Gandavistae in Paris,
welche die Schulüberlieferung des Magisters von Gent an der Pariser
Universität zu Beginn des 14. Jahrhunderts vertraten und überspitzt, ja
maniriert auslegten und verteidigten.21 Der Widerpart der Gandavistae in
Paris war Johannes de Polliaco. In den von 1307-1312 überlieferten 5

(bzw. 6) Quodlibeta setzte er sich mit seinem Kollegen Johannes von Gent
über die Grundfragen der neuplatonisch formierten Wissenstheorie des

Heinrich von Gent mit dessen Schülern auseinander und wies darüber hinaus

die Auslegung des Heinrich von Gent durch seine Schüler zurecht.
Johannes von Pouilly hatte ebenfalls den berühmten Magister aus Gent
gehört, war aber durch seinen anderen Lehrer Gottfried von Fontaines
wissenschaftstheoretisch wiederum auf die aristotelische Tradition
verwiesen worden, welche durch die Pariser Verteilung von 1277 in der
Theologie einen Bruch erfahren hat.22 Die zweite Generation der weltgeistlichen

Magister nach 1277 suchte diesen Bruch wieder aufzuheben. Der
Magister aus Pouilly stand überzeugt und (durch seine Lehrer) ermutigt auf
dem Boden der aristotelischen Philosophie, wie sein zweifaches persön-

2" De relat. (W. fol. 173ra-b, Ed. Balic), 80, Anm. 2.
21 Vgl. Hödl, Ludwig: The Quodlibeta ofJohn of Pouilly (f ca. 1328) and the philosophical

and theological Debates at Paris 1307-1312. In: SCHABEL, Chris (Hg.): Theological
Quodlibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Century. Leiden: 2007, 199-229.

22 In Quodl. 1 q.5 nennt Johannes auch Albert und Thomas seine Lehrer. Vgl. HÖDL:
The Quodlibeta, 199, Anm. 3.



Die Notabilia cancellarii 31

liches Bekenntnis zum Philosophen zeigt, das ich in einem anderen
Zusammenhang untersucht habe.23

2.) Auf dieser Grundlage der aristotelisch-boethianischen Kategorienlehre
kann Johannes de Polliaco die Unterscheidungslehren über das Formale und
Modale und die Analyse des Relationsbegriffes nicht verstehen und nicht
akzeptieren. „Sed [...] hoc non intelligo". Diese Wendung liest man in den

Quaestiones de relatione wiederholt: „istam positionem non intelligo, ut
alias dixi".24 „Cette position, répète-t-on, ne se comprend pas bien", erklärt
Balic. Die neuplatonische Formphilosophie (mit der Intention auf das

Wesentlich-Formale) verstand Johannes de Polliaco gar nicht und konnte
sie auch nicht akzeptieren. Die Formal- und Modaldistinktion des Heinrich
von Gent und seiner Schule widerstreitet prinzipiell der aristotelischen
Kategorienlehre. Vom 1. Quodlibet an musste sich Johannes von Pouilly
damit auseinandersetzen. In der 7. Quästion desselben fährt er seinen
Kollegen an: „nescio quid vis intelligere per tuum modum!"23 Er kann das

„Gerede" über den modalen Unterschied nicht beantworten, weil ihm die
Einsicht in die Grundgedanken dieser Unterscheidung fehlt. Die Einstellung
der beiden weltgeistlichen Magister in den Quaestiones de quolibet des

Johannes de Polliaco und in den Quaestiones de relatione der „Notabilia
cancellarii" und die Frontstellung in der Auseinandersetzung sind identisch.
Johannes de Polliaco opponiert gegen seinen Kollegen Johannes von Gent.
Die „Notabilia" über die Relation, welche der anonyme Kanzler zum trini-
tarischen Relationsbegriff zusammentrug, stammen aus der Schule der beiden

weltgeistlichen Magister.

3.) Beide gehören in den beiden Quästionenwerken, in den Quodlibeta und
in den Quaestiones de relatione zusammen - Johannes de Polliaco als
entschiedener Kritiker des Johannes von Gent, der Heinrich von Gent und
dessen Unterscheidungslehren an der Pariser Universität vertrat. In den

Quaestiones de relatione ist oft von den zwei Genter Gelehrten die Rede,
der Schulgepflogenheit entsprechend nicht direkt, sondern indirekt. An den
oben genannten Stellen heißt es, dass Johannes von Gent „in vielen
Unterscheidungslehren mit den anderen großen Gelehrten übereinkomme."
Wenig später wird in derselben 3. Quästion Augustin erwähnt und dessen

großer Gefolgsmann Heinrich von Gent, „cum quibus isti conveniunt,"26
gemeint ist Johannes von Gent. Gelegentlich kann der Magister der
Relationsquästionen Heinrich von Gent kurz und präzis als „magister
doctoris" bezeichnen.27 Heinrich von Gent war der große Magister seines

23 Über die zweifachen „laudes Philosophi" vgl. HÖDL: Die Opposition, 118f.
24 De relat. (W. fol. 263ra, Ed. Balic), 184.
23 Quodl. 1 q, 7, ed. Hödl: Die Opposition, 170f.
26 De relat. (W. fol. 173va, Ed. Balic), 181.
27 De relat. (W. fol. 170vb, Ed. Balic), om.



32 Ludwig Hödl

Schülers Johannes von Gent. Diese Genitivbezeichnung drückt unmißverständlich

die Lehrer-Schüler-Beziehung der beiden Genter Gelehrten aus.
Balic begegnete bereits in den „Additiones" zum 2. Sentenzenbuch der

Pariser Vorlesung des Scotus dieser indirekten Benennung der beiden
Genter Theologen: „[...] ille doctor quem ille sustinet [...]" und meinte vom
Kontext her, es sei von Thomas und (dessen Schüler) Petrus de Godino die
Rede.28 In den (späteren) Quaestiones de relatione gab sich Balic keine Mühe

mehr, die indirekte Bezeichnung zu klären. In der vorgegebenen Scotus-

Optik (des 19. und 20. Jahrhunderts) vermochte er die Umschreibung des

Namens nicht zu deuten.

4.) Aus der scholastischen Literaturgeschichte kennen wir Johannes von
Gent nicht; er ist nicht identisch mit Johannes Jandunus (J. de Ganduno/
Ardennes). Dem Chartularium Universitatis Parisiensis ist der Theologe und
Canonicus für die Jahre 1303 und 1304-06 wohlbekannt.29 1 3 0 9 war er
Gutachter im Prozess gegen Margarita Porete.30 1310 erlangte er von Papst
Clemens V. in Avignon das Privileg, während seiner Vorlesung in Paris die
Erträgnisse seiner Pfarrpfründe in Tournai zu besitzen.31 Er konnte demnach

vor 1310 magister regens in Paris gewesen sein. Seinen Namen
entdeckte ich auch in einer Randnotiz zu q.5 des 1. Quodlibets des Johannes de
Polliaco in der Pariser Hs 15372: replicationes J.(ohannis) de Ga.(anda-
vo).32 Johannes de Polliaco wies die Lehre von der intentionalen
Unterscheidung als „differentia media" scharf zurück. Johannes von Gent
antwortete umgehend auf diese Kritik, die der Magister von Pouilly in seinen
Quaestiones ordinariae sofort widerlegte. In der endgültigen Publikation
seiner Quodlibeta nahm er aber diese „replicationes" an Ort und Stelle in
die Quästion auf. Bereits im 1. Quodlibet 1307 widerstritten die beiden
weltgeistlichen Theologen einander, und dieser Streit währte auch in den
folgenden Jahren.

5.) „Nuper [...] hoc anno", wir müssen noch auf die Zeitangabe in der
Textstelle der „Notabilia Cancellarii" zurückkommen. „Jüngst" hat der
Kollege des Johannes de Polliaco seinen umstrittenen Relationsbegriff
erklärt, und „in diesem Jahr" konnten die Studenten diese Doktrin des

Johannes von Gent in einer Disputation öffentlich hören. Konkret ist von
einem Quodlibet die Rede, das universitätssöffentlich war und von allen
gehört werden konnte. In Quaestio 5 des ersten 1307 disputierten Quodlibet

bemerkt Johannes von Pouilly, dass er seines Kollegen Ausführungen

28 BALIC: Les Commentaires, 132.
29 Denifle, Heinrich / CHATELAIN Alain (Hgg.): Chartularium Universitatis Parisiensis.

Tom II (Paris: 1891), nn. 635, 658, 103, 121.
30 Ebd. Tom. III, p. 660.
31 Ebd. Tom. II, n. 680, 142f.
32 Vgl. HÖDL: Die Opposition, 118f.



Die Notabilia cancellarii 33

über die intentionale Unterscheidung „oft gehört habe, speziell einmal in
dessen quodlibetaler33 Lehrentscheidung.

Das erwähnte Quodlibet des Johannes von Gent ist nicht überliefert, wir
kennen es nicht. Die weltgeistlichen Schulen schlössen es aus der
schulischen Überlieferung aus. Wir kennen diesen literarischen Boykott aus der
Geschichte, der auch aus gegebenem Anlass ganz bewusst erfolgen konnte.
Das Quodlibet dürfte zeitlich auf 1306/07 anzusetzen sein. Dafür spricht,
dass Johannes Duns Scotus in Quaestio 3 seines einzigen in Paris 1307
disputierten Quodlibet eine These des Johannes von Gent aufgriff: „Können

diese beiden (Aussagen) zusammen in Gott bestehen: verglichen mit
ihrem Gegensatz ist die Relation in Gott eine res; verglichen aber mit dem
(göttlichen) Wesen ist sie nur eine ratio".34 Diese These liest man wörtlich
in einer Argumentenliste der Gandavistae, welche Johannes de Polliaco in
der 7. Quästion seines ersten Quodlibet diskutiert. „Es ist unmöglich, dass
die Relation im Vergleich zu ihrem Gegensatz eine res sei, im Vergleich
zum Wesen aber nur eine ratio."35 Die Gandavistae argumentierten, dass

die Relation in Gott (ohne eigenes Fundament) das göttliche Wesen
sachlich-real bestimme. Daraus folgerte Johannes von Pouilly seinen Vorwurf
des Widerspruchs und hielt das argumentum für „pessimum", weil es von
der Wahrheit der absoluten Einfachheit des göttlichen Wesens ablenkt.36

Johannes Duns Scotus ließ den Gegensatz der opposita (terminus a quo
und ad quem) der Relation bestehen und gelten, sah darin keinen Widerspruch

und führte damit die trinitarische Relationslehre in die Weite und
Tiefe. Darüber muss aber später noch gesprochen werden. Vorerst aber
halten wir fest, Duns Scotus griff 1307 in seinem Pariser Quodlibet in die
Diskussion der weltgeistlichen Magister ein: Unterscheidet sich die reale
(personale) Beziehung in Gott real oder nur gedanklich vom (göttlichen)
Wesen? Die Quaestiones de relatione des Johannes de Polliaco und des

Johannes von Gent konnten diese Doppelfrage nur getrennt und
gegensätzlich diskutieren, Scotus führte in seinem Quodlibet 1307 die Fragen
zusammen, hob ihren Widerspruch sachlich auf. Sie sind darum zeitlich
dem Quodlibet vorzuordnen - 1306/07.37 Dabei muß es aber offen bleiben,
dass die genannte Quaestio des Quodlibet von Scotus bereits schriftlich
vorlag. Ja es muß sogar mit der Möglichkeit gerechnet werden, dass

33 JOHANNES DE POLLIACO: Quodl. I q.5. (Cod.lat. Paris. 15372, fol. lOrb). „Item istos-
met commentatores saepe audivi de hoc et specialiter semel in sua determinatione de quolibet
loqui. "

34 JOHANNES Duns Scotus : Quodl. q.3 (Ed. Lyon 1639. torn. XII) 66 „Utrum ista duo
possint simul stare, quod relatio ut comparata ad oppostium sit res, et ut comparata ad
essentiam sit ratio tantum."

35 JOHANNES DE POLLIACO: Quodl. I q.7. (Ed. Hödl: Die Opposition, 167: „[...] impossible

est quod relatio comparata ad oppositum sit res et ad substantiam sit ratio [...]."
36 Ebd. 171.
37 Selbstredend ist damit noch nicht das Jahr der Veröffentlichung der Quaestiones in

den „Notabilia cancellarii" festgelegt; diese kann auch auf spätere Jahre 1312/15 datiert
werden.



34 Ludwig Hödl

Johannes de Polliaco bei seiner Auseinandersetzung mit den Gandavistae
auch die (mündlichen) Vorträge des Duns Scotus kannte. Die wichtige
Unterscheidung zwischen mündlich und schriftlich verbietet es, eine
eindeutige und einseitige Abhängigkeit der genannten literarischen Zeugnisse
zu konstruieren. Die Auseinandersetzung zwischen den weltgeistlichen
Magistern aus Pouilly und Gent und die Disputation des Scotus gehören
literar- und problemgeschichtlich zusammen. In diesem Umkreis wurde das

Problem der Relation diskutiert und dabei kam auch die Unterscheidung
des Formalen und des Modalen zur Sprache.38

II. Die Auseinandersetzung des Johannes de Polliaco mit den
Gandavistae über die Relation

1. In den umfangreichen Quaestiones disputatae de potentia, welche
Thomas von Aquin in den späten sechziger Jahren des 13. Jahrhunderts (im
Umfeld der Vorbereitungen des 2. Konzils von Lyon 1274) diskutierte, ging
er von der unbestrittenen und unbestreitbaren Voraussetzung aus, dass die
Relation in keiner Weise sachlich dem (göttlichen) Wesen etwas „anfügen
könne", fügte aber gleichwohl selbstkritisch an, „tarnen relatio est aliqua
res [...]".39 Wie kann aber die Relation sachlich-real bestimmt werden,
wenn sie sich nur gedanklich vom Wesen unterscheiden kann? Thomas
suchte das Problem mit der Unterscheidung von Fundament und Terminus
der Relation zu bewältigen. Vom Fundament her unterscheidet sich die
Beziehung nur gedanklich, vom göttlichen Wesen; vom Gegensatzpol der
Beziehung her aber real. Heinrich von Gent erkannte die Schwierigkeiten der
thomasischen Aussagen sehr klar. Relation und (göttliches) Wesen gehören
zusammen, so zwar dass das je Eigene und Eigentümliche dem anderen zu
eigen wird und das Unterscheidende des anderen hervorhebt. Thomas hielt
mit der Überlieferung fest, die Relation unterscheide sich nur gedanklich
vom (einfachen) Wesen Gottes, gleichwohl muss die Relation (im Vergleich
zum Wesen) „aliqua res" sein, in einem näher zu bestimmenden Sinn sachlich

real sein. Gleichwohl kann sie sich nicht real vom (absolut einfachen)
Wesen unterscheiden. In Quodlibet III (a. 1279) q. 4 fragt der Genter
Magister: „Utrum relatio in divinis maneat", „währt die Relation in Gott"?40
Er führt aus:

38 MÖHLE, Hannes: Formalitas et modus intrinsecus. Die Entwicklung der skotischen
Metaphysik bei Franciskus de Mayronis BGPhThNA 70). Münster: 2007, hat den Einfluß
des Scotus auf diese Unterscheidungslehre untersucht. Die Auseinandersetzung des Duns Scotus

mit den Gandavistae kannte er nicht. Scotus diskutierte die Probleme der Philosophie des

Heinrich von Gent weithin in der Diskussion mit den Gandavistae, nicht mit dem Buch
sondern mit der Schule des Gelehrten.

39 THOMAS V. AQUIN: Quaest. disp. De potentia, q.8 a.2 arg.3. (Ed. Marietti). Turin:
1953, 216b.

40 Heinrich von Gent: Quodl. III q.4. (Ed. 1518), fol. 51r-53r.



Die Notabilia cancellarii 35

„In Hinsicht (comparatione) auf ihren Gegenpol (terminus) behält die Relation

in Gott ihr artgemäßes Wesen, nämlich das Hin-sein auf etwas; in diesem
Worauf-hin betrachtet, unterscheidet sie (Relation) sich in Hinsicht dessen,
was sie im Vergleich zum Wesen hat. Sie hat nicht nur das Hin-sein auf
anderes, sondern hat etwas zu sein, und zwar sachlich dasselbe wie das Wesen.
Gleichwohl unterscheidet sie (Relation) sich von diesem gleich zweimal:
einmal sofern eines zum anderen absolut verglichen wird, dass dann beide
verglichen werden zum Gegenpol und so eines zum anderen hinsichtlich des

Gegenpoles. Res kann die Relation nicht genannt werden, weil sie etwas
oder irgendetwas ist, sondern weil sie allein Sache im Hin-sein auf etwas ist,
Sache vielmehr, die selbst ist im Hin-sein. [...] immo res quae est ipsum esse
ad aliquid."41

In diesem sprachlich und sachlich komplexen und komplizierten Text, der
für Heinrich von Gent sehr bezeichnend ist, bestimmt der Theologe die
Relation in verschiedener Hinsicht (comparatio). Die „intentio", die Acht
und Aufmerksamkeit, achtet auf das Unterschiedliche und Formale, das

immer nur in einer Hinsicht zu entdecken ist. In einer Hinsicht kann man
immer nur ein Bestimmtes, Formales entdecken und sehen und es bedarf
mehrere Blicke, um das je und je Andere zu entdecken. Die Relation ist
Sache des göttlichen Wesens in seiner Einfachheit und Vollkommenheit. Sie
muß nach Heinrich von Gent in zweifacher Hinsicht als „res" betrachtet
werden. Im Hin-sein auf den Gegensatz offenbart die Relation das göttliche
Wesen in seiner ursprünglichen Fülle des Lebens. Die Relation umspannt
und überspannt das göttliche Wesen. Die Relation ist Sache des Wesens,
das Wesen in seiner inwendigen Spannung und Beziehung. Ohne auch nur
ein Wort über die metaphysische Begründung zu verlieren, hat Heinrich
von Gent Relation und Wesen Gottes als doppelt-eine res betrachtet. Diese

Betrachtung hat Schule gemacht und in der Schule die Theologie bestimmt.
Zu den ersten Einflussbereichen dieser Analyse zählen die Quaestiones de

relatione in den Notabilia Cancellarii. Die Quaestiones de relatione
schließen sich an die Ausführungen des Heinrich von Gent an. Wir brauchen

den lateinischen Text der Worcester-Handschrift, obwohl er sprachlich

und sachlich (auch für Balic) nicht ganz einfach zu lesen ist.
„Notabilia Cancellarii", De relatione, Worcester, Cath. Bibl. F 69, fol.

170vb, Ed. (partim) 178.

„Item alii hi(s) concordant qui dicunt quod, licet relatio comparatur ad essen-
tiam divinam sola ratione différât ab essentia, non tarnen sic differt comparata
ad oppositam relationem, sed insinuare magis videtur quod realiter différât.
Unus doctor in suo quodlibet tertio unum ibidem inquirit, quomodo dici
posset res, et doctor quislibet in multis locis dicat quod differt relatio sola
ratione ab essentia; tarnen in Summa, quodam loco, videlicet 3.0.q.2 dicit sie

relatio aut ad essentiam comparata ad oppositam relationem habet virtute
oppositionis realem distinetionem. Sed ex hoc arguo: relatio comparata ad

oppositam habet distinetionem realem aut ab essentia, et tunc habeo propo-

41 Heinrich von GENT: Quodl. III q.4 (Ed. 1518), fol. 52r.



36 Ludwig Hödl

situm, aut a relatione opposita, et stante ista comparatione cum alia ad essentialia

differtur realiter ab essentia. Sed dices quod non! quia non opponitur
essentiae sed relationi; sed illud non sufficit. Tamen hoc est fundamentum
magistri doctoris, quem <quoniam> quaero de hoc: quod opponitur relationi
aut est realiter essentia et solum secundum rationem differens aut non, si sic,

personae different secundum rationem solam; si non, habetur propositum."

„Diese kommen mit anderen überein und sagen, wenngleich sich die Relation,
verglichen mit dem göttlichen Wesen, allein gedanklich vom Wesen
unterscheidet, so unterscheidet sie sich nicht so wie im Vergleich zum Gegensatz
der Relation, vielmehr scheint er eher anzunehmen, dass sie sich real
unterscheidet. Ein Gelehrter forscht in seinem 3. Quodlibet, auf welche Weise die
Relation Sache (res) genannt werden könnte; ein anderer Gelehrter sagt an
vielen Stellen, dass sich die Relation allein gedanklich vom Wesen
unterscheide, gleichwohl in der Summa spricht er an einer Stelle, nämlich <1

q.>30 a. 2: zum Wesen hat die mit dem Relationsgegensatz verglichene
Relation kraft des Gegensatzes einen realen Unterschied. Auf Grund dessen

argumentiere ich: die Relation verglichen mit dem Gegensatz hat einen realen
Unterschied, entweder vom Wesen - und dann haben wir unsere Annahme -
oder von der gegensätzlichen Relation, dann unterscheidet sie sich, solange
der Vergleich mit dem anderen Bezugspunkt währt, real vom Wesen. Du aber
wirst sagen: Nein! Weil die Relation nicht dem Wesen sondern der Relation
gegengesetzt wird, das aber ist kein hinreichender Grund. Gleichwohl ist dies
die Grundlage für den Magister des Gelehrten (Johannes von Gent), den ich
darüber frage: entweder ist es das reale Wesen, das sich nur gedanklich
unterscheidet, oder nicht, wenn ja, unterscheiden sich die (göttlichen) Personen nur
gedanklich, wenn nicht, dann haben wir unsere Annahme."

Der Text bereitet sachliche und sprachliche Schwierigkeiten. Die Schreibweise

und die Stellenangaben sind nicht eindeutig zu lesen. Auch Balic, der
mediävistische Fachgelehrte konnte einige Stellen nicht lesen; er überging
sie in der Edition. Die Textstelle, die wir lesen müssen, steht im
Kontext einer Zusammenfassung am Ende der präzis durchgegliederten
ersten Quästion und besagt, dass die beiden ersten Sätze über die Einheit
und über die Differenz von Relation und (göttlichem) Wesen keine Verste-
hensschwierigkeiten bereiten, die 3. These aber fordert längere Ausführungen

[...] „la troisième reçoit de plus longs développements." 42 Sie
betreffen die Formalunterscheidung des göttlichen Wesens, die auch das
Problem der Relationen in Gott betrifft.

Diese langwierige Diskussion machte der Magister der Relations-
quästionen an den Lehrern und Disputanden derselben fest. Er nennt zuerst
„alii hi(s)", welche mit Heinrich von Gent lehren: wenn sich auch die
Relation als solche nur gedanklich vom Wesen Gottes unterscheidet, die
mit dem Gegensatz verglichene Relation unterscheidet sich anders; ja sie

legen nahe, „insinuieren", dass sie sich real unterscheidet. „Real" bedeutet in
dieser Diskussion „sachlich", leitet sich von „res" ab; der modus der
Selbständigkeit bleibt offen. Der Vorbehalt der absoluten Einfachheit Gottes

42 BALIC: Les Commentaires, 178.



Die Notabilia cancellarii 37

verwehrte jeden Gedanken einer sachlichen Unterscheidung des Wesens.
Der Begriff des „Formal-Wesentlichen" suchte die Unterscheidung von
Wesen und Relation zu begründen, denn das Formale gehört zum Wesen
als das Unterscheidend-Wesentliche. Zuerst wird der „unus doctor" vorgestellt,

der in seinem 3. Quodlibet den Res-Begriff analysierte, um die
Bestimmung des Realen zu klären und zu erklären. Dieser Gelehrte ist
Heinrich von Gent, welcher in der Tat in Quaestio 4 des 3. Quodlibet diese

besagte Analyse leistet. Ihm folgte sehr genau in seinem ersten und einzigen
Pariser Quodlibet auch Duns Scotus, welcher „tertio", in der 3. Quästion
desselben das oben genannte Problem der Vereinbarkeit von „real" und
„rational" in der Erklärung der Distinktion von Relation und Wesen mit
einer umfangreichen Analyse des Res-Begriffes beginnt.43 Der Magister der
Relatio-Quästionen in den Notabilia, Johannes de Polliaco, kannte auch die
Disputation des Duns Scotus, wie oben bereits hingewiesen wurde.

Mit diesem „unus doctor" zusammen wird ein anderer genannt: „doctor
quislibet", der an vielen Stellen seines literarischen Werkes nur einen
gedanklichen Unterschied zwischen dem göttlichen Wesen und den
Relationen gelten lässt, der aber an einer Stelle in seiner Summa, - ich lese die
Angabe „30 q.2" I q.30 a.2 - sagt: die mit dem Wesen verglichene,
verbundene Relation unterscheidet sich vom gegensätzlichen Beziehungspol
real, und zwar kraft des Gegensatzes, der eint und differenziert. Thomas
von Aquin spricht S.tb. I q.30 a.2 von den göttlichen Personen als subsis-

tenten Relationen in Gott, die sich real voneinander unterscheiden, aber
nicht vom Wesen, wie er in q.28 a.2 ausdrücklich und ausführlich betont.
„In Gott ist das relationale Sein kein anderes als das wesentliche Sein, sed

unum et idem".
Die realen subsistenten, personalen Relationen können sich nicht real

vom Wesen unterscheiden, weil dieses einig und einfach Wesen der
personalen Seinsweisen ist. Die gegensätzlich orientierten Relationen in
Gott unterscheiden sich sachlich real. Wenn Du aber im Sinne der
traditionellen Schullehre einwenden wolltest, sie unterscheiden sich kraft des

Gegensatzes nur von den Relationen als solchen, so genügt diese Antwort
nicht. Diese (ungenügende) Position kennzeichntet gerade den Schüler des

Heinrich von Gent, den „magister doctoris", der mit Hilfe der Formaldis-
tinktion die Realität der subsistenten Relationen in Gott aufweisen wollte.
Gegen diesen opponiert Johannes von Pouilly in der Quaestio auf der ganzen

Linie. Das durch die gegensätzliche Relationalität besiegelte und
versiegelte Wesen muß sich real unterscheiden; wenn es sich nur gedanklich
unterscheidet, so muss konsequenter Weise angenommen werden, dass eine
rationale Differenz eine reale, nämlich die der drei göttlichen Personen
begründen könnte. Kann aber wahr und wirklich eine gedankliche Differenz

43 DUNS SCOTUS: Quodl. q.3. (Ed. Lyon 1639), 66: „Hic sunt tria videnda. Primo si
relatio originis in se sit res, et quae res? Secundo si comparata ad essentiam sit res, et quae
res?"



38 Ludwig Hödl

zwischen Wesen und Relation eine reale Distinktion der subsistenten
Relationen in Gott begründen? Wenn sich die göttlichen Relationen in der
Acht und Aufmerksamkeit auf ihre gegensätzliche Ursprünglichkeit sachlich
real unterscheiden, dann muß davon auch das Wesen formal betroffen sein.

Thomas lehrte in der Ia pars der Summa q.30 a.2 ausdrücklich, dass die
drei Personen in Gott real verschiedene, subsistente Relationen seien und
fügt erklärend an: „die reale Distinktion zwischen den göttlichen Relationen

gibt es nur in Anbetracht der relationalen Gegensätze."44 Johannes de
Polliaco spricht in der Quaestiones de relatione ausdrücklich davon, dass

Thomas hier anders lehre als in vielen anderen Schriften. Thomas hatte
noch in den Quaest. disp. de potentia, die er ebenfalls Ende der sechziger
Jahre des 13. Jahrhunderts in der zweiten italienischen Lehrtätigkeit
dozierte, gesagt, dass sich die Relationen und die (ursprünglichen) wesenhaften

Hervorgänge in Gott nur gedanklich vom absoluten Wesen, aber
nicht real unterschieden, und erklärte diese Ursprungsweisen in Gott analog
zum geschaffenen Intellekt.45 Er nahm auch in der Summa diese Grundthese

nicht zurück, die Relationen in Gott können sich nur gedanklich vom
Wesen unterscheiden; in S.th. I q.28 a.3 begründete er diese These. In der
Quaestio der Notabilia Cancellarii wurde aber a.2 der q.30 isoliert gelesen
und Thomas von Aquin wurde mit Heinrich von Gent die These eines
realen Unterschiedes zwischen den Ursprungsrelationen und dem göttlichen
Wesen zuerkannt. Damit wurde aber die Lehre des Thomas missverstanden.
Die gegensätzlich orientierten Ursprungsbeziehungen unterscheiden sich als
solche real, nicht aber vom Wesen. Heinrich von Gent identifizierte die
Relationen mit dem Wesen und erklärte die gegensätzlichen Ursprungsbeziehungen

in formal wesentlicher Differenz zum Wesen, denn sie bestimmen die
(personalen) Seinsmodi. Diese sind dem Wesen eingegründet und
unterscheiden es formal.

Heinrich von Gent hat durch seine Analyse der formalen Distinktion die
klassische Unterscheidungslehre aufgebrochen und das Problem der formal
differierenden Attribute und Relationen in Gott neu und kritisch diskutiert:
„quod realis relatio in Deo secundum quod huiusmodi, id est secundum
quod habet esse extra intellectum et in habitudine ad oppositum non est
ipsa essentia divina, et hoc intelligo formaliter."46 Er hat die Schule der
Weltgeistlichen (unter Johannes de Polliaco) in helle Aufruhr versetzt.
Wenn die Relation (begrifflich verstanden nichts anderes bedeutet als den
Sach-Bezug, will heißen die (qualitativ und quantitativ) bestimmte Sache in
ihren vielfältigen Beziehungen (ohne ontisches Fundament), dann muß auch
die Frage der Identität und der Differenz des göttlichen Wesens und seiner
(personalen) Beziehungen neu diskutiert werden. Es bedurfte der ange-

44 THOMAS V. Aquin: S. th. I q.30, a. 2: „Realis autem distinctio inter relationes divinas
non est nisi in ratione oppositionis relativae."

45 THOMAS VON AQUIN: Quaest. disp. de potentia, q. 10, a.3. (Ed. Marietti, Turin), 163.
46 De relat. (W. fol. 170vb, Ed. Balic), 178



Die Notabilia cancellarii 39

strengten modalen und formalen Unterscheidungen, die Relationen in Gott
als real-subsistierend und formal-differenziert zu verstehen.

„Die Relation hat ihre Realität nicht aus der Realität des Fundaments,
sofern dieses absolut ist, vielmehr gewinnt das Fundament die Realität der
Relation."47 Das Wesen gewinnt durch die Relation relationale Dynamik,
die Spannung der ursprünglichen gegensätzlichen Beziehungen. Die
Relation gründet sich ein in das Wesen, als dessen eigene und eigentümliche

Sache. Am Beispiel der Bewegung des Bewegten veranschaulicht die
Schule diese Einheit und Identität des Wesens mit den Relationen. Eine
Randglosse in W merkt an: „hoc non intelligo".48 Dieses Unverständnis
betonte (wie wir wissen) Johannes von Pouilly wiederholt gegen seinen
Kollegen, den Gandavista Johannes von Gent.

Was der Einfachheit des göttlichen Wesens begegnet, kann nicht mit
diesem zusammengesetzt werden. Die Relationen können das einfache göttliche

Wesen nicht ergänzen. An diesem Problem scheiterten schon die
frühen Gelehrten der Schule, Gilbert, Praepositinus, Ivo von Chartres, wie
auch Heinrich von Gent in Quodl. III q.4 weiß.49 Die Relation mischt sich
nicht in das Wesen „kompilatorisch" ein, sondern ist ihrerseits wesentlich,
ohne „idem re et ratione" zu werden, sie unterscheidet sich formaliter. Die
gegenläufigen Relationen in Gott dürfen niemals additiv in der Bedeutung
eines Compositum gesehen werden. Sie sind essential, aber formal
differenziert. In diesem Zusammenhang wird auch das bekannte Argument
des Anselm von Canterbury zitiert: „illa sunt unum ubi non obviât rela-
tionis oppositio".50 Die göttlichen Relationen müssen vom gegensätzlichen
Her-sein her wesenhaft begründet werden.

III. Zur Geschichte des Begriffes der Formaldistinktion

Die Diskussion konzentrierte sich notwendig auf die Formaldistinktion. Die
Geschichte dieses wichtigen (philosophischen und theologischen) Begriffes
ist noch nicht geschrieben.51 Die Quaestio de relatione in den Notabilia
Cancellarii ist ein Markstein dieser Geschichte. Johannes von Pouilly und
Johannes von Gent sind die Wortführer in dieser Geschichte; jener in der
entschiedenen Ablehnung der Unterscheidungslehre, dieser aber in der
Begründung und Verteidigung derselben. Heinrich von Gent, der sehr

häufig und gewichtig von formal spricht, kannte die Unterscheidungslehre

47 De relat. (W. fol. 168vb, Ed. Balic), 175: „[...] tunc relatio non habet realitatem fun-
damenti in eo quod absolutum, sed potius fundamentum habet realitatem relationis et manet
[...]".

48 De relat. (W. fol.l68vb, Ed. Balic), 175.
49 De relat. (W fol. 169vb); vgl. HEINRICH VON GENT: Quodl. III, q.4, (Ed. 1518,

fol.52v).
5" De relat. (W. fol. 171ra, Ed. Balic), 178. Vgl. HÖDL, Ludwig: Das trinitätstheologische

Fundamentalprinzip des Anselm von Canterbury. In: RThPhM 69 (2002) 172-214.
51 Vgl. HWPh 2 (1972) 270 „distinctio formalis" von Otto MUCK.



40 Ludwig Hödl

nicht. Sie wurde in der Diskussion seiner Schule spruchreif. „Ist die reale
Relation in Gott als solche formal das Wesen Gottes?"52 fragt Johannes de
Polliaco in den „Notabilia". Das Adjektiv formal - so müssen wir im voraus
feststellen - wird in der lateinischen Sprache generell und in der
Schulsprache des Mittelalters in vielfacher Bedeutung verwendet, wie der
Grammatiker Donatus und die wissenschaftlichen Grammatiklehrer des 14.
Jahrhunderts wissen:53 Es kann ebenso eine Bestimmtheit, welche dem Gegenstand

anhaftet, bezeichnen, wie auch jene, die ihm zukommt, „weil es darin
besteht". In der Acht und Aufmerksamkeit auf das beständig Zukommende
und zukommend Beständige entdeckte die Schule den intentionalen,
formalen Unterschied. In 4 Artikeln wurde das Problem diskutiert:54 1.) Die
Feststellung anderer samt deren Einwände gegen jene Lehre (der Formal-
distinktion). 2.) Auf welche Weise wird forma und dem entsprechend
formalitas verstanden? 3.) Die reale Relation ist auf keine Weise das göttliche

Wesen. 4.) Die göttliche Relation ist nicht formal das Wesen, so dass

sie derselben Gattung und species wären. Die kritische Fragestellung
entspricht ganz der Denkweise des Johannes von Pouilly. „Was als formalitas

bezeichnet wird, kann nicht formal das Wesen sein".
Die Disputation beginnt mit der notwendigen Terminologie: Formal

verschieden sind, „was verschiedene Wesen beinhaltet, bzw. was dasselbe

Wesen unter einem je und je anderen Grundbegriff meint, was dasselbe

Wesen unter einem je und je anderen Begriff oder mit einem je und je
anderen modus des Begreifens meint."55 Das Wesen des Menschen als

geistbegabtes Lebewesen definiert, ist das Anschauungsbeispiel der Unterscheidungen:

Sinnenwesen und Geistbegabung differenzieren wesentlich und
formal den Begriff des Menschen; die Definition und das Definierte sind

nur unterschiedliche modi des Denkens. Das absolute einfache Wesen
Gottes kann sich weder sachlich noch formal unterscheiden, denn dann wären

Vaterschaft und (göttliches) Wesen verschieden und die alten Häresien
und Irrtümer kehrten zurück. Auch die formale Unterscheidung führt auf
die falsche Fährte. Johannes de Polliaco lässt nur die modale Unterscheidung

gelten. Die unterschiedlichen modi des Begreifens stehen in der Kraft
und Freiheit des Denkens. Die so verstandenen modi des Erkennens müssen

streng als ein und dieselbe Sache bezogen werden.56 Die unterschiedliche
Acht und Intention entdeckt die „alietas respectivi." Sie hat ihren Ort in
der intellektiven Unterscheidung. „Hoc anno", wie oben erwähnt,57 haben
sie darüber öffentlich diskutiert. Johannes von Pouilly konnte diese
Unterscheidungslehre nicht verstehen und akzeptieren, und er konnte noch we-

52 De relat. (W. fol. 172rb-73v, 259v-61v, Ed. Balic), 179-182.
53 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Die Kategorien- und Bedeutungslehre des Duns Scotus

Frühe Schriften. Frankfurt: V. Klostermann 1972). Tübingen: 1916, 187f.
54 Quaest. de relat. (W. fol. 172vb, 260rb, Ed. Balic), 190, 182.
55 De relat. (W. fol.l72vb, Ed. Balic), 180.1.
56 De relat. (W. fol.l73ra, Ed. Balic), 190.1.
57 Vgl. Anm. 22.



Die Notabilia cancellarii 41

niger begreifen, dass die Sachlichkeit der Relation die Einfachheit des

Wesens nicht gefährde.58
Die These von der Formaldistinktion musste sich in der Schule

behaupten und durchsetzen, vor allem im Vergleich zur zweigliedrigen
Unterscheidung. Johannes de Polliaco konnte die formale Unterscheidung nur in
der Zuordnung zur gedanklichen gelten lassen. Gegen die „distinctio media"
bzw. „tertia" opponierte er, wie schon erwähnt, in der 5. Quaestio des 1.

Quodlibet sehr scharf.59 Sie widerspricht der überkommenen Logik. Besondere

Schwierigkeiten hatten die Theologen mit dem Begriff der
Formaldistinktion, da sie die Einfachheit des göttlichen Wesens gefährdete. Die
Gegner der Gandavistae beriefen sich auf die „sancti" und die „maiores
doctores", auf die Väter und die älteren Gelehrten.60 Beide werden mit
ihrer Autorität gegen die These eines formalen Unterschiedes der göttlichen
Relationen gegen die Neuerer aufgerufen. In dieser Frage unterscheiden
sich die Theologen des beginnenden 14. Jahrhunderts von ihren Vorgängern.

Darunter wird auch ein „quidam doctor magnus et <in> summa sua
de relationibus" angeführt. Eine Randsigle in Handschrift W. identifiziert
diesen Gelehrten als h.<enricus> G.<andavensis>, wie Balic' bemerkte.61
Der Genter Gelehrte wird zwar sehr häufig in dieser Zeit als „magnus"
gefeiert; hier aber kommt er nicht zu Wort, sondern Thomas von Aquin,
der ebenfalls so gefeiert wird. S.th. I q. 28 a.2 diskutiert Thomas die Frage:
„ob die Relation in Gott dasselbe sei wie sein Wesen" und beschreibt das

Problem:„Es scheint, dass die Relation in Gott nicht dasselbe ist, was sein
Wesen <ist>".62 Aber Thomas beschließt seine Ausführungen mit der
bekannten These: „So wird also klar, dass in Gott das Sein der Relation und
das Sein des Wesens nicht etwas anderes ist, sondern ein und dasselbe."63
Diese Sentenz ist aber nicht die Lehrmeinung des Thomas, der in q.30 a.2
die göttlichen Relationen absolut, real distinkt betrachtete. Im Streit um die
formale Distinktion wurde die Autorität des Thomas gegen die „Formalisten"

ins Feld geführt. Neben Thomas werden auch Heinrich von Gent
und Alexander von Haies angeführt.

Es ist höchst bemerkenswert, wie sich Johannes de Polliaco mit Thomas
von Aquin in unserer Frage auseinandersetzt. Er kann ihn zu den Vertretern
einer rein gedanklichen Unterscheidung zwischen den Relationen und dem
göttlichen Wesen zählen. Thomas hat in der Tat in den frühen Schriften
diese überkommene Doktrin der Väter und großen Theologen gelehrt. Er
gab sie auch später nicht einfach auf, als er die personalen Relationen
absolut betrachten konnte. Johannes von Pouilly führt in den „Notabilia"

58 De relat. (W. fol.261ra, va, Ed. Balic), 182f.
59 Vgl. Anm. 24.
60 De relat. (W. fol. 262va-b, Ed.Balic), 184, Anm. 1.
61 BALIC: Les Commentaires, 182.3.
62 Thomas VON Aquin: S.th. I q.28, a.2.
63 Ebd.: „Patet ergo quod in Deo non est aliud esse relationis et esse essentiae, sed unum

et idem".



42 Ludwig Hödl

aus: Thomas erklärt in der Summa: „In Gott ist nichts akzidentell, was
immer in ihm ist, ist seine Substanz."64 „Ich bejahe diese erste propositio",
sagt Johannes und fährt fort:

„Ich behaupte aber, die Relation ist das göttliche Wesen nicht formal sondern
in ihrer Identität, mit dem göttlichen Wesen verglichen unterscheidet sie sich
nach Maßgabe der Erkenntnisweise. Ich weiß nicht, ob er (Thomas!) leugnen
könnte, dass sie sich (die Relation), mit dem Gegensätzlichen verglichen, nicht
unterschiede. Er behauptet nämlich, dass sich die Relation real unterscheidet.
Ich frage also, ob er einsieht, was sich real unterscheidet, <unterscheidet>
sich auch formal, und wenn dies auf die Realität zutrifft, <so frage ich>,
entweder ist es die Realität, welche nicht in der Wesenheit ist, oder welche im
Wesen, das nicht in der Relation ist."

Sofern die göttlichen Relationen formal unterschiedlich sind, kann deren
Realität nicht im Wesen gründen. Die Realität des göttlichen Wesens ist die
der Relationen. Mit dieser Feststellung endet der Traktat über die Relation
in den Notabilia cancellarii. Die Realität der originalen Beziehungen in
Gott kann nicht vom Wesen her begründet werden auch nicht von dem mit
den Relationen geeinte Wesen. Allein die formale Acht auf die originalen
(entspringen-lassenden) Relationen) erkennt die Realität der personalen
Beziehungen in Gott, die Fülle und Herrlichkeit seines Seins.

In einer Zwischenbilanz halten wir die Ergebnisse der Questiones de

relatione in den Notabilia Cancellarii fest, ehe wir abschließend den Beitrag
des Duns Scotus in aller Kürze skizzieren.

1.) „Relatio" ist ein theologischer, vor allem trinitätstheologischer Grundbegriff,

der in der lateinischen Kirche vor allem durch Augustinus (f 430)
und Boethius (t 524) (im Anschluß an die aristotelische Kategorienlehre)
bestimmt wurde. Die grundlegende Revision dieser Lehre durch Heinrich
von Gent betraf vor allem den Relationsbegriff. Die Quästionen der
genannten „Notabilia" zeigen, wie sehr die Schulen in Paris im 14.
Jahrhundert mit dieser Revision beschäftigt waren. In der 1. Quaestio wird in 8

Artikeln das neue Verständnis der relatio diskutiert: sie ist nicht einfach ein
Akzidens, sondern eine res und als solche ein ens, denn Sein und Sache sind
austauschbar; sie ist denkunabhängig, nicht substanzial und konkret; sie ist
nicht mit der Substanz, dem Wesen identisch, sachlich aber mit ihm eins, in
diesem als solches während und sich bewährend. Die Intention auf das

Formale, formal Bedeutsame und Gültige, musste die Schule in vielen Diskussionen

einüben und einlernen.

2.) Die 4 (weiteren) Quästionen der „Notabilia" über die Relation ringen
um das nähere Verständnis des gedanklichen, formalen oder modalen
Unterschiedes der Relation, wie es zwischen den Schulen und vor allem (in

64 De relat. ÇW. fol.264va, Ed. Balic), 185. 2; vgl. THOMAS VONAquiN: S.th. I q.28 a.2:
sed contra.



Die Notabilia cancellarii 43

der Nachfolge des Heinrich von Gent) in der Schule der Weltgeistlichen
verstanden wurde.

3.) Die Grundthese des Heinrich von Gent, Wesen und Relation in Gott
seien (wesens)-eins, wurde von den weltgeistlichen Kollegen ebenso bejaht,
wie auch entschieden verneint. Johannes de Polliaco konnte die formale
Unterscheidung in der These seines Kollegen Johannes von Gent nicht
verstehen. Diese Beteuerung kehrt in den Quästionen über die Relation
viermal wieder, und zwar nicht nur objektiv feststellend, sondern aggressiv
persönlich treffend. In Quodlibet I des Johannes von Pouilly werden die
beiden (weltgeistlichen) Kontrahenten eindeutig identifiziert: der genannte
Johannes von Pouilly und Johannes von Gent, als „Gandavista", der

Anhänger des Heinrich von Gent. Ihre Diskussion hat der anonyme „Can-
cellarius" für die „Notabilia" zur Sentenzenerklärung des Scotus reportiert.
Der besagte Cancellarius kannte Scotus aus seiner Oxforder und Pariser
Lesung. Es ist schwerlich der bekannte Gottfried von Fontaines, der die
Pariser Diskussion nach 1312 nicht mehr kannte; es könnte ebenso der
Oxforder Kanzler Heinrich von Harclay sein. Die „Notabilia" verlieren nicht
an Bedeutung.

4.) Die Diskussion um das Verständnis des Formalen als Wesensfülle,
formal Intendiertes warf im Gang der Wissenschaft auch die Frage nach der
Formaldistinktion als weiterem dritten Modus des Unterscheidens auf.
Johannes de Polliaco hat in der 5. Quästion des ersten Quodlibet das
Problem diskutiert: „Kann eine sachliche Differenz aktuell, formal und
vollständig jedweder Tätigkeit des Intellekts vorangehen?"65 Vorerst müssen
wir uns aber noch in gebotener Kürze dem Beitrag des Duns Scotus in
dessen Pariser Quodlibet q.3 zuwenden und das Thema der doppelten
gedanklichen und realen Unterscheidung der Relation und des göttlichen
Wesens zum Abschluss bringen.

Johannes de Polliaco setzte sich durchgehend kritisch mit den
Argumenten der Formaldistinktion auseinander. Er hatte aber, wie er selber
wiederholt betonte, kein Verständnis für diese Denkform und argumentierte

streng auf der Grundlage der kategorialen Logik. So betrachtete er
die formale Analyse der Relation an und für sich und im Hinsein auf
anderes streng als zwei selbständige Elemente, welche (gegebenenfalls) als

„processus in infinitum" erklärt werden müssten.66 Das oben erwähnte
Formalitätsprinzip über Distinktion und universalen Inhalt kann er nicht
auf Gott anwenden, weil im göttlichen Wesen alles absolut eins und einfach
sein muß.67

65 Ich werde diese Quästion in Bälde edieren und untersuchen.
66 De relut. (W. fol. 172va)
67 De relat. Vgl. Anm. 18.



44 Ludwig Hödl

IV. Der Beitrag des Johannes Scotus, Quodl., q.3 (a.1307), zur
doppelten Unterscheidung der Relation in Gott

1. Johannes Scotus wurde 1306/07 zum magister der Theologie in Paris

promoviert, nachdem er hier 1302/03 die Sentenzen erklärt hatte. In der

genannten 3. Quästion nahm Scotus zu einer Streitfrage der beiden
weltgeistlichen Schulen des Johannes von Gent und des Johannes de Polliaco
Stellung: Können die logische und die reale Unterscheidung der Relation
und des Wesens in Gott zusammen bestehen? Muss eine reale Differenz
nicht notwendig die wesenhafte Einfachheit Gottes aufheben? Die Schüler
des Heinrich von Gent, an ihrer Spitze Johannes von Gent, folgten der
Kritik ihres Meisters an der aristotelischen Kategorienlehre, begründeten in
der Theologie die Relation nicht als beliebiges Akzidens sondern als
bestimmenden Modus der (quantitativ und qualitativ) bestimmten Substanz:
die Substanz in ihrem vielfachen (orthaften und zeitlichen, tätigen und
passiven, habituellen) Beziehungsgeflecht. Die Relation ist nichts anderes
als der Sachbezug des Dings, die Sache in ihrem Hin-sein auf etwas anderes.
Im Hin-sein seiner gegensätzlichen Ursprungsbeziehungen ist das göttliche
Wesen unterschiedslos in den drei personalen Seinsweisen da. In der Acht
auf den formalen Unterschied zwischen Relation und Wesen und in der
Acht auf die Seinsweisen der personalen Relationen erübrigt sich die
überkommene Lehre von der logischen und realen Unterscheidung, und die
damit beschworenen trinitätstheologischen Schwierigkeiten der
Verhältnisbestimmung von Wesen und Relation entfallen. Die andere weltgeistliche
Schule des Johannes de Polliaco, die mit Gottfried von Fontaines auf die
aristotelische Tradition setzte, opponierte energisch gegen die Kritik der
Genter Philosophen am Umbau der Kategorienlehre des Aristoteles und der
damit gegebenen Doktrin der gedanklichen und realen Unterscheidung, die
für die theologische Erkenntnis unabdingbar ist. Johannes von Pouilly
argumentierte gegen Heinrich von Gent: „[...] es ist unmöglich - impossibile est

- dass die Relation (in Gott) im Vergleich zum Ursprungsgegensatz eine res
sei, im Vergleich zum Wesen aber eine ratio und also im Vergleich zum
Wesen (doch) eine habituto, eine res sei."68

Was der weltgeistliche Magister für „impossibile est" erklärt, erachtete
Duns Scotus für möglich, ja für zutreffend. Scotus kannte der Schriften des

Heinrich von Gent und deren umstrittene Auslegung in den weltgeistlichen
Schulen. Die Gliederung der 3. Quästion des Quodlibet zeigt, dass Scotus
den Ausgangspunkt der Diskussion mit Heinrich von Gent teilt. Er gliedert:
„[...] wenn die (Ursprungs-)Relation (in Gott) eine res, eine Sache, ist (so

muss man fragen), welcher Art res [...] und wenn sie im Vergleich zum
Wesen eine Sache ist, (so fragt sich) welcher Art res; daraus musss die Frage

68 JOHANNES de POLLIACO: Quodl. I q.7. (Ed. Hödl: Die Opposition, 167).



Die Notabilia cancellarii 45

der beiden Sätze geklärt werden 69 Auch wenn sich die Relation nur
formal vom Wesen unterscheidet, hat der formale Unterschied reale
Bedeutung, weil und insofern er die modale Seinsweise betrifft.

Mit und neben Heinrich von Gent kannte Scotus auch Thomas von
Aquin, der in „vielen Schriften lehrt, dass sich die Relation nur gedanklich
vom Wesen Gottes unterscheidet", wie wir bereits oben in den Notabilia
cancellarii lasen.70 In der Summa theol. pars I hatte aber Thomas ebenso
deutlich und ausführlich begründet, dass sich die real subsistenten,
personalen Relationen in Gott real unterscheiden, denn - so lautet die kurze
Begründung! - „eine reale Unterscheidung unter den göttlichen Relationen
kann es nur geben in Anbetracht des relativen Ursprungsgegensatzes." Auch
darüber haben wir ausführlich gehandelt. Die Relatioquästion in den
„Notabilia" folgerte aus dieser Aussage des Thomas in I q.30, a.2, dieser
habe seine Meinung geändert. Diese Folgerung trifft aber nicht zu, denn
Thomas hat auch in der Summa I q.28 a.2 ausdrücklich begründet, dass

sich die Relationen in Gott nur gedanklich vom Wesen unterscheiden
können. In der Summa hat aber Thomas in der Tat die Realdifferenz schärfer

und konsequenter gelehrt. Hat auch Scotus durch die Pariser Disputation

mit den weltgeistlichen Schulen seine Auffassung gewandelt, und die
real subsistierenden Personen in Gott real verschieden und absolut
betrachtet?71 Die Lehrentwicklung des Scotus in den Reportata Parisiensia
ist noch immer nicht abschließend geklärt.

Scotus betrachtete im Pariser Quodlibet im Anschluß an Heinrich von
Gent die göttliche Relation als res und fragt nach der Realität, der
Sachlichkeit dieser Sache. Sie muss in doppelter Intention gesehen werden! Die
Relation ist Sache des Wesens, des absolut einfachen Wesens Gottes; sie ist
auch res in der gegensätzlichen Ursprungsrelation.72 In ihrem Hin-sein, in
ihrer Spannung erstreckt sich die Relatio in den Grund und Ursprung des
Wesens. Das eine absolut einfache Wesen Gottes kann nur so betrachtet
werden, dass es in ursprünglich gegensätzlichen Relationalität da-ist. Man
kann das göttliche Wesen nur im modus der relationalen Seinsweisen denken,

so zwar dass sich diese ratio nur gedanklich vom Wesen
unterscheidet.73 Diese Intention schließt aber nicht aus, dass die Relation ebenso

69 JOHANNES Duns SCOTUS: Quodl. I q.3. (Ed. Lyon 1639), 66-88: „Hic sunt tria viden-
da: Primo, si relatio originis in se sit res, et quae res? Secundo, si comperata ad essentiam sit
res, et quae res? Et ex hoc apparebit compossibilitas vel incompossibiltas istorum de quibus
quaeritur [...]."

70 Vgl. Anm. 46.
71 Die gelehrten Innsbrucker Herausgeber ausgewählter Texte: JOHANNES DUNS SCOTUS:

Über die Erkennbarkeit Gottes. Texte zur Philosophie und Theologie. Lat./Dt. Hg. u. übers,
von KRAML, Hans / LEIBOLD, Gerhard / RICHTER, Vladimir Philos. Bibl. 529). Hamburg:
Meiner 2000, XXXI, schreiben: „Scotus ist - jedenfalls in der ursprünglichen Fassung seines
Oxforder Scriptums - von der opinio communiis abgewichen und hat sich dafür eingesetzt,
die göttlichen Personen als absolut anzusehen."

72 JOHANNES SCOTUS: Quodl. q.3 (Ed. Anm. 71), n. 5, 69.
73 Ebd. n. 20-22, ed. 83f.



46 Ludwig Hödl

auch als Sache betrachtet wird, nämlich in Anbetracht der gegensätzlichen
Ursprungsbeziehungen. Das wesenhafte Her-Sein und Herkommen des

göttlichen Wesens in seinen Ursprungsbeziehungen ist sein Dasein in den
subsistenten personalen Beziehungen. Die Identität Gottes in der Selbigkeit
des mitteilbaren Wesens und der unmitteilbaren personalen Seinsweisen ist
das Geheimnis des lebendigen Gottes. Die doppelt eine, nicht zweifach
verschiedene Unterscheidung ist darum kein Gegensatz oder Widerspruch
sondern die zutreffende Betrachtung der Identität Gottes.

Den Begriff der distincio formalis verwendete Scotus in dieser 3.

Quaestio des Quodlibet nicht, er taucht aber später in der 19. Quästion in
der Frage auf: Hängt die Einheit und Identität der menschlichen Natur des

fleischgewordenen Wortes Gottes allein von der angenommenen menschlichen

Natur ab und nicht von der göttlichen Person des Logos.74 Wenn die

ganze Schöpfung von der partikulären Identität des menschlichen Sohnes
Gottes abhängig ist, so müsste diese unendlich sein! In der Antwort auf
dieses Argument weist Scotus auf die formale Distinktion der Relation und
des (göttlichen) Wesens hin: diese ist ratio sufficiens für die Einheit und
Identität des Wesens. „[...] formalis distinctio relationis ab essentia sufficit
f...]"75; das Stichwort der Formaldistinktion hat ebenso die Trinitätstheo-
logie wie die Begriffsgeschichte voran gebracht. Scotus sprach aber in der
quodlibetalen Quästion sehr häufig von ratio formalis.76 Die Relation hat in
Gott keine substanziale Bedeutung, noch weniger aber akzidentelle. Sie ist
der Formalgrund der Nichtmitteilbarkeit der personalen Relationen und
damit der Identität der Personen. Die Beziehung der Vaterschaft, der
Sohnschaft ist wesenhaft formal einmalig und nicht mitteilbar. Der Relation
durchformt und überformt das Wesen, so dass das göttliche Wesen
relational bestimmt ist. Und als so bestimmtes ist das göttliche Wesen in den
Personen zählbar. Indem und insofern die Relation in das göttliche Wesen
eingeht, bzw. das Wesen anzieht, wie die Theologen auch sagen können,
bleibt sie als formale Bestimmung des Wesens erhalten. Die Relation kann
nur als Wesensbestimmung in Gott sein, denn das göttliche Wesen ist uner-
messlich in seiner Kraft, in seinem Reichtum der Selbstmitteilung. Das
Wesen Gottes kann nicht anders verstanden werden: die Relation geht ein
in das Wesen, „[...] transit in essentiam et manet."77 Damit beschließt
Scotus die Quaestio, die Streitfrage der weltgeistlichen Schulen! Indem und
insofern das Wesen eingeht in die Relationen, sind die Relationen und die
personalen Seinsweisen in Gott wahrhaft zählbar.

Diese Ausführungen über die Zählbarkeit der Relationen stehen auch in
einer Quaestio de relatione in den Notabilia cancellarii mit der Begrün-

74 JOHANNES SCOTUS: Quodl. q.19 (Ed. Lyon 1639), 491: „Utrum in Christo unitas
naturae humanae ad Verbum sit sola dependentia naturae assumptae ad personam Verbo."

75 Ebd. n.16, 506.
76 Ebd. q.3, n.13-14, 17-22 (Ed. Lyon 1639), 79, 82-84.
77 Ebd. n.22 (Ed. Lyon 1639), 84.



Die Notabilia cancellarii 47

dung,78 welche auch Duns Scotus kennt: Das göttliche Wesen kann nicht
begriffen werden ohne die Relation, weil das göttliche Wesen eingeht in die
Relation, andernfalls wäre es nicht die Gottheit, welche kraft der Uner-
messlichkeit und Vollkommenheit geboren ist, sich nach innen
mitzuteilen.79 Der determinierende Magister bemerkt aber zu dieser Erklärung:
„Haec non intelligo, nec videtur intelligibile."80 Mit dieser Bemerkung hat
sich Johannes de Polliaco als Autor der Disputation bekannt gemacht.
Wenig später auf der folgenden Seite 259vb steht wie auch sonst der Hinweis

auf den Kollegen des Magister aus Pouilly, auf Johannes von Gent,
welcher mit Heinrich von Gent das Problem des Formalen klärte81. Die
Teilnahme der beiden weltgeistlichen Gandavsistae an der Disputation
hindert aber nicht, dass auch Duns Scotus als Magister der Franziskanerschule
an dieser (magistralen oder akademischen) Disputation teilnahm. Ich wage
nicht zu entscheiden, dass eine Randglosse W fol. 173rb (unten) als

„sent.(entia) subtilis" zu lesen ist. Die Notabilia cancellarii überliefern auch
Diskussionsbeiträge des Duns Scotus. Der anonyme Kanzler (möglicherweise

Heinrich Harclay) hat in der Tat Wissenswertes aus der Diskussionsrunde

der Schulen der Weltgeistlichen und der Ordenstheologen
zusammengetragen.

2. Diese Klarstellung der Aussagen über die Identität Gottes in der doppelt
einen Differenz des Wesens und der Relation hat Schule gemacht. Sie hat
endgültig dem Argument des Kirchenlehrers Anselm: „in Gott ist alles eins,
wo nicht der Gegensatz der Beziehungen begegnet" dogmatische Bedeutung
und Gültigkeit gesichert. In den Disputationes der Notabilia cancellarii ist
Anselms Axiom ein Argument für die Formaldistinktion der Gandavistae;
Johannes de Polliaco musste das Argument klarstellen.82 Die doppelt eine
Unterscheidung des Gedanklichen und des Realen, wie sie Scotus gegen die
zweifach verschiedene Distinktion begründet hatte, gab der Schule zu
denken. Sie wurde als formale Distinktion verstanden und in der Frage
nach der Verhältniseinheit von Wesen und Gottesprädikaten und in unserer
Frage nach der Identität von Wesen und Relationen disputiert. In der
angestrengten Acht auf die wesenhafte Einfachheit Gottes und die
ursprüngliche, gegensätzlich entspringende Relationalität der Seinsweisen
kamen die Theologen dem Satz Anselms: „In Gott ist alles eins, wo nicht der
Gegensatz der Beziehungen begegnet" näher. Er gewann in der Auseinan-

78 De relat. (W. fol. 173rb. Ed. Balic), 181, Anm. 1.
79 De relat. (W. 173va): „Hic ergo arguit sic: non potest concipi divina essentia non

concipiendo rem relationis qua divinitas secundum quod divinitas subintrat rationem realis
relationis, alioquin non esset divinitas, quia divinitas ex immensitate suae perfectionis nata
est se communicare ad intra, et per consequens nata est ipsa se ipsa induere rationem respec-
tus ab alio et a quo alterius; et sic induit vel subintrat rationem respectus."

80 BALIC: Les Commentantes, 181, Anm. 1.
81 De relat. q.4 (W. fol. 259vb Ed. Balic), 182 „[...] et haec planius apparebit iuxta

doctores magnos quos illi sequuntur".
82 De relat. (Ed. Balic) 178, Anm. 1.



48 Ludwig Hödl

dersetzung über das Verständnis der realen Relationen in Gott axiomatische
Bedeutung. Thomas von Aquin betrachtete Anselms Satz in den Quaest
disp. de potentia q.10 a.5, ad 2 (Ende der sechziger Jahre des 13.
Jahrhunderts) als Argument: „Die besagten Worte Anselms wurden angeführt
mehr als Ansatz zur Disputation denn als Definition der Wahrheit."83

In der mittleren Dominikanerschule in Paris erregte Anfang des 14.

Jahrhunderts in Paris die Lehre von der realen Unterscheidung der
Relationen in Gott eine heftige Kontroverse, die wir aus der Kritik einiger
Franziskanertheologen sehr gut kennen.84 Die beiden Dominikanertheologen

Benedikt von Assignano und Johannes von Prato, die um 1320 in
Paris lehrten, verstanden den Ordenslehrer so, dass nach dessen Lehre „das
göttliche Wesen in den drei Personen in seinem relativen personalen Sein
real verschieden, zählbar und geteilt sei".85 Die sämtlichen Magister der
Theologie in Paris erklärten 1320 einstimmig diesen Satz für irrig und
häretisch. Die Relationen in Gott sind nur in Anbetracht ihres
(gegenläufigen) Ursprungs, nicht in Hinsicht des Wesens real verschieden, so wie
es aus dem Satz Anselms verlautet: „nisi obviât relationis oppositio". Dies
ist auch die ausdrückliche Meinung des Thomas in den Quaestiones dispu-
tatae und in der Summa. Die beiden Magister ließen sich durch die
Schuldiskussion, die mit dem Problem der Realdistinktion der Relationen
beschäftigt war, irreführen (ausgerechnet in der Zeit, da Papst Johannes XXII
die Kanonisation des Thomas plante). 1442 nahmen die Väter und die
Theologen der Synode von Florenz den Satz Anselms in das Einigungsdekret

für die Jakobiten auf.86 Er gewann dogmatische Bedeutung und
Gültigkeit; ist aber kein Glaubenssatz der Offenbarung, wie Johannes Scotus
bündig und präzis im Kommentar zu Sent.l d. 26, q.un. begründet.87

Bochum Mai 2008, (zur Siebenhundert-Jahrfeier des Todes von Johannes
Scotus J 8.XI.1308).

Abstract
In 1927 K. Balic discovered the anonymous "Notabilia cancellarii" in cod.
hat. F 69 of the Worcester Cathedral Library which are handed down in the
context of Duns Scotus' Parisian explanation of Peter Lombard's Sentences.
Furthermore Balic partly published these voluminous Quaestiones and

83 THOMAS VON AQUIN: De potentia. (Ed. Marietti, Turin), 275: „Unde verba praedicta
Anselmi inducta sunt magis ut disputativa suppositio quam veritatis definitio".

84 Vgl. HÖDL: Das trinitätstheol. Fundamentalprinzip, 185-194.
85 Ebd. 188:„Utrum essentia divina in tribus personis sit realiter distcincta et numerata

et divisa in esse relativo?"
86 DENZINGER, Henricus / SCHÖNMETZER, Adolphus: Enchiridion symbolorum. 34 Aufl.

Freiburg: Herder 1967, n. 1330, 337.
87 KRAM!, Hans / LEIBOLD, Gerhard / RICHTER, Vladimir: Johannes Duns Scotus. Über die

Erkennbarkeit, 173 f.



Die Notabilia cancellarii 49

declared them to be Duns Scotus' authentic Parisian Quaestiones. However
this assumption was corrected later by P. Glorieux (1931) and also by me
(1956). In fact these Quaestiones are attributed to several early 14th century
authors. Amongst them there are also the "Quaestiones de relatione" from
the secular clergy schools of Henry of Ghent (ofJohn de Polliaco and John
of Ghent) as depicted in this article. Concerning q.3 of his Quodlibet
(disputed in Paris in 1307) Duns Scotus was also engaged in this discussion
about the problem of differentiation between the Formal and Modal in
knowledge: indeed this is a Notabile of Duns Scotus' Parisian lecture.


	Die "Notabilia cancellarii" in der Pariser Sentenzenerklärung des Duns Scotus und die Diskussion der weltgeistlichen Magister 1307 in Paris über die Relation

