
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 57 (2010)

Heft: 1

Artikel: Kinder im Paradies : Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment bei
Thomas von Aquin

Autor: Davids, Tobias

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tobias Davids

Kinder im Paradies.

Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment
bei Thomas von Aquin

„Möglichkeitsmenschen leben, wie man sagt, in einem feineren Gespinst,
in einem Gespinst von Dunst, Einbildung, Träumerei und Konjunktiven."1

I.

In allen philosophischen Teildisziplinen werden Gedankenexperimente
generiert und verwendet. Die Bedingungen, nach denen ein
Gedankenexperiment (thought experiment, expérience de pensée) funktioniert, sind in
den letzten Jahren wiederholt heuristisch untersucht worden und haben
eine eigene methodentheoretische Diskussion entfacht.2 Trotz der eher
oszillierenden Semantik des Begriffs „Gedankenexperiment" (und seiner
fremdsprachigen Entsprechungen) konnten dabei zwei weithin akzeptierte
Einsichten gewonnen werden3:

Erstens hat sich herausgestellt, dass man grundsätzlich zwei verschiedene
Typen von Gedankenexperimenten unterscheiden muss. Da sind zum einen
Gedankenexperimente, in denen Entitäten mit rein fiktivem oder
kontrafaktischem Charakter vorkommen (nennen wir sie hier Typf-Gedankenex-
perimente). Ein Beispiel für diesen Typ sind etwa Hilary Putnams berühmte
„Gehirne im Tank".4 Zum anderen gibt es Gedankenexperimente, in denen

1 MUSIL, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Gesammelte Werke I. Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt 1978, 16.

2 Vgl. REHDER, Wulf: Versuche zu einer Theorie von Gedankenexperimenten. In: Grazer
Philosophische Studien 11 (1980) 105-132; ÜERS.: Thought Experiment and Modal Logics.
In: Logique et Analyse 23 (1980) 407-417; SORENSEN, Roy A.: Thought Experiments. New
York / Oxford: Oxford University Press 1992, sowie COHNITZ, Daniel: Gedankenexperimente
in der Philosophie. Paderborn: Mentis 2006.

3 Die im Folgenden genannten Merkmale von Gedankenexperimenten treffen nicht nur
auf Gedankenexperimente zu, die in der Philosophie zur Anwendung kommen, sondern auch
auf solche, die in anderen akademischen Disziplinen entwickelt und eingesetzt werden; zu
Gedankenexperimenten in den Naturwissenschaften vgl. GENZ, Henning: Gedankenexperimente.

Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2005; zu dynamischen Systemen und artifiziellen
Modellen, die beispielsweise in der modernen Sprachtheorie und Linguistik appliziert werden
und strukturell den Gedankenexperimenten sehr ähneln, vgl. DI PAOLO, Ezequiel A. u.a.:
Simulation Models as Opaque Thought Experiments. In: BEDAU, Mark A. / McCASKILL, John
S. / RASMUSSEN, Steen (Hgg.): Artificial Life VII. Proceedings of the Seventh International
Conference on Artificial Life. Cambridge Mass.: MIT Press 2000, 497-506.

4 Vgl. PUTNAM, Hilary: Reason, Truth and History. Cambridge: Cambridge University
Press 1981, 1-21.



Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment bei Thomas von Aquin 13

Entitäten begegnen, die zwar einerseits eine reale Existenz besitzen oder
prinzipiell besitzen könnten, die aber andererseits unter leicht verfremdeten
oder idealisierten Bedingungen betrachtet werden (nennen wir diese Szenarien

hier Typr-Gedankenexperimente). Ein Beispiel für diesen Typ ist etwa
„Mary, die Neurophysiologin" - eine von Frank Jackson vorgestellte Figur,
die - ausgestattet mit allen physikalischen Informationen über Farben - seit
ihrer Geburt in einem schwarz-weißen Zimmer lebt.5

Zweitens konnte gezeigt werden, dass Gedankenexperimente kein purer
Selbstzweck sind. Gedankenexperimentelle Szenarien werden nämlich meist
als Elemente einer argumentativen Strategie bzw. zur Demonstration oder
Illustration von philosophischen Sachverhalten sowie als Testverfahren für
philosophische Modelle und systematische Grundüberzeugungen eingesetzt.
Gedankenexperimente können folglich als eine vitale philosophische
Methode gelten.6

Angeregt von der aktuellen heuristischen Diskussion über
Gedankenexperimente und diese wiederum stimulierend, ist in den letzten Jahren
verstärkt der Versuch unternommen worden, in der Geschichte der
Philosophie nach Gedankenexperimenten der genannten Typen zu suchen und
zu eruieren, welche methodische Funktion ihnen in konkreten Sach- und
Problem-Kontexten zukommt.7 Auch Texte mittelalterlicher Autoren werden

dabei nach und nach in den Blick genommen. So haben beispielsweise
Bernd Roling und Dominik Perler die scholastischen Diskussionen über die
kognitiven und linguistischen Fähigkeiten der Engel als mittelalterliche
Gedankenexperimente charakterisiert, mit denen Autoren wie Bonaventura,
Johannes Duns Scotus oder Wilhelm von Ockham das Ziel verknüpften,
wie in einem „metaphysischen Laborversuch" grundsätzliche epistemolo-
gische Fragen zu diskutieren.8 Die scholastischen Debatten über Engel-
kognition und -spräche sind dabei als Gedankenexperimente nur Typr
zuzuordnen, denn Engel waren für mittelalterliche Autoren selbstverständlich
frei von jedem fiktionalen Charakter; sie galten als reale Entitäten im
scholastischen universe of discourse.9 Als Kandidaten für mittelalterliche Ge-

5 Vgl. JACKSON, Frank: From Metaphysics to Ethics. A Defense of Conceptual Analysis.
Oxford: Oxford University Press 2000, 12.

6 Vgl. dazu Bartelborth, Thomas: Begründungsstrategien. Ein Weg durch die analytische
Erkenntnistheorie. Berlin: Akademie Verlag 1996, 202-206 und KÜHNE, Ulrich: Die Methode
des Gedankenexperiments. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005.

7 Vgl. dazu exemplarisch GEORGE, Rolf: The Tradition of Thought Experiments in Episte-
mology. In: HOROWITZ, Tamara / MASSEY, Gerald J. (Hgg.): Thought Experiments in Science
and Philosophy. Savage: Rowman & Littlefield 1991, 273-283.

8 Vgl. ROLING, Bernd: Locutio angelica. Die Diskussion der Engelsprache als Antizipation
einer Sprechakttheorie in Mittelalter und Früher Neuzeit. Leiden: Brill 2008, und PERLER,
Dominik: Thought Experiments. The Methodological Function of Angels in Late Medieval
Epistemology. In: IRIBARREN, Isabel / LENZ, Martin (Hgg.): Angels. Their Function and
Significance in Medieval Philosophical Inquiry. Aldershot: Ashgate 2008, 143-153. Zur Charakterisierung

von Gedankenexperimenten als metaphysische Laborversuche vgl. Roling: Locutio
angelica, 9.

9 Vgl. dazu Roling: Locutio angelica, 8.



14 Tobias Davids

dankenexperimente, die unter Typf fallen könnten, sind in der
philosophischen Mediävistik demgegenüber Texte aus der Gattung der sogenannten

Obligationes vorgeschlagen worden.10 In den Obligationes sind fiktio-
nale und formalisierte Dialoge enthalten, in deren Rahmen die
Dialogpartner versuchen, die logische Kohärenz und Plausibilität von philosophischen

Annahmen zu überprüfen.11 Ob die Obligationes allerdings überhaupt
als gedankenexperimentelle Szenarien identifiziert werden können, ist
umstritten. So ist nicht auszuschließen, dass es sich bei dieser Textgattung um
schlichte rhetorisch-dialektische Schulübungen handelt.12

Im Folgenden soll es daher um ein Textensemble gehen, das ein
Szenario enthält, welches weitaus eindeutiger als die scholastischen Obligationes

den Typf-Gedankenexperimenten subsumiert werden kann. Die zu
untersuchende Texteinheit, die von der bisherigen Forschung zu
mittelalterlichen Gedankenexperimenten gänzlich ausgeblendet wurde, ist in
Thomas von Aquins Quaestiones disputatae de veritate (QDV) enthalten.
Dort wird in den letzten beiden Artikeln (art. 7 und art. 8) der 18. Frage
ein Problem behandelt, das für philosophisch motivierte und interessierte
Interpreten des Corpus Thomisticum auf den ersten Blick von nur marginaler

Bedeutung zu sein scheint. Thomas setzt sich an dieser Stelle nämlich
mit der Frage auseinander, welche kognitiven Fähigkeiten man Kindern
zuschreiben müsste, die von Adam im Paradies noch vor dem Sündenfall -
also „im Stand der Unschuld" (in statu innocentiae) - gezeugt und in
diesem praelapsarischen Zustand geboren worden wären.13 Da nach der

10 Vgl. KING, Peter: Medieval Thought Experiments. The Metamethodology of Medieval
Science. In: Horowitz / Massey (Hgg.): Thought Experiments, 43-66, besonders 51-56;
YrJÖNSUURI, Mikko: Obligations as Thought Experiments. In: ANGELELLI, Ignacio / CEREZO,
Maria (Hgg.): Studies in the History of Logic. Proceedings of the III. Symposion on the

History of Logic. Berlin: Walter de Gruyter 1996, 79-96, besonders 84-88 und DERS.: The
Role of Casus in some Fourteenth Century Treatises on Sophismata and Obligations. In:
JACOBI, Klaus (Hgg.): Argumentationstheorie. Scholastische Forschungen zu den logischen und
semantischen Regeln korrekten Folgerns. Leiden: Brill 1993, 301-321, besonders 320f.

11 Zur generellen Charakterisierung dieser Textgattung vgl. STUMP, Eleonore: Obligations.

From the Beginning to the Early Fourteenth Century. In: KRETZMANN, Norman /
KENNY, Anthony / Pinborg, Jan (Hgg.): The Cambridge History of Later Medieval
Philosophy. From the Rediscovery of Aristotle to the Desintegration of Scholasticism 1100-1600.
Cambridge: Cambridge University Press 1982, 315-334; SPADE, Paul V.: Obligations.
Developments in the Fourteenth Century. In: ebd., 335-341.

12 Vgl. dazu paradigmatisch WEISHEIPL, James A.: Developments in the Arts Curriculum
at Oxford in the Early Fourteenth Century. In: Medieval Studies 28 (1966) 151-175,
besonders 163-165.

13 Zu dieser Textpassage gibt es Parallelstellen im Sentenzenkommentar des Thomas (II,
dist. 23, q. 2, art. 2 und dist. 20, q. 2, art. 2) sowie in seiner Summa theologiae (I, q. 101,
art. 1 und art. 2). Da das Szenario in QDV, q. 18, art. 7 und art. 8 am ausführlichsten
entwickelt wird, bildet im Folgenden dieser Text die Grundlage der Untersuchung. Eine
immer noch sehr lesenswerte Übersetzung von QDV wurde von Edith Stein vorgelegt. Ihre
Übersetzung ist jetzt in einer neuen kritischen Edition verfügbar: STEIN, Edith: Des hl.
Thomas von Aquino Untersuchungen über die Wahrheit - Quaestiones disputatae de veritate.
Hg. v. Andreas Speer und Francesco V. Tommasi. 2 Bde. Edith-Stein-Gesammtausgabe 23
und 24). Freiburg i. Br.: Herder 2008; zur Übersetzung von QDV, q. 18, art. 7 und art. 8 vgl.



Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment bei Thomas von Aquin 15

auch für Thomas verbindlichen biblischen Überlieferung Adam (zusammen
mit Eva) bekanntlich erst nach dem Sündenfall und der anschließenden
Vertreibung aus dem Paradies Kinder gezeugt hat,14 präsentiert Thomas in
QDV, q. 18, art. 7 und art. 8 ein Szenario, deren zentrale Figuren - die von
Adam im Paradies gezeugten Kinder - rein fiktiv sind (ganz so wie etwa
auch Putnams „Gehirne im Tank"). Thomas selbst merkt an einer Stelle an,
dass die Frage nach den kognitiven Kompetenzen der Kinder im praelap-
sarischen Zustand nicht leicht zu beantworten ist, da die Heilige Schrift
(sacra scriptura) nicht zur autoritativen Klärung der Frage herangezogen
werden kann.15 Das Szenario von den Kindern im Paradies ist mithin durch
Fiktionalität bzw. Kontrafaktizität gekennzeichnet. Kurzum: Es ist ein Typf-
Gedankenexperiment. Bei der Diskussion dieses Gedankenexperiments
ergibt sich für Thomas die Möglichkeit - wie gezeigt werden soll -, auf
bestimmte philosophisch relevante Sachverhalte einzugehen.

Thomas spezifiziert die Frage nach den kognitiven Fähigkeiten der
Kinder im Paradies in zweifacher Hinsicht:

In art. 7 fragt er zunächst, ob die Kinder im praelapsarischen Zustand
„ein vollständiges Wissen aller Dinge" (plena rerum omnium scientia)
besessen hätten, wie auch Adam es besaß;16 und in art. 8. stellt er die Frage,
ob die Kinder im Stand der Unschuld „den Gebrauch der vollen Vernunft"
(usus rationis plenarie) hätten besitzen können.17 Thomas' Antworten auf
diese beiden Teilfragen sollen hier nacheinander vorgestellt werden (II.,
III.). Zudem ist zu untersuchen, welche methodische Absicht bzw. Strategie
mit dem Gedankenexperiment von den Kindern im Paradies verfolgt wird
(IV.). Eine kurze Zusammenfassung wird die vorliegende Untersuchung
beschließen (V.).

II.

Thomas beginnt seine determinatio magistralis in art. 7, indem er eine
doktrinäre Alternative exponiert. Er hält fest, dass man auf die Frage, ob
die Kinder im Paradies „ein vollständiges Wissen aller Dinge" besessen

hätten, wie auch Adam es besaß, die folgenden möglichen Ansichten

ebd., Bd. 1, 501-507. (Die vorliegende Untersuchung folgt einigen Ubersetzungshinweisen
Steins, ist aber vor allem an einer eigenen Ubersetzung des Texts orientiert.) Ich zitiere die
lateinischen Textnachweise im Folgenden nach: THOMAS VON AQUIN: Quaestones disputatae
de veritate, q. 18, art. 7 und art. 8. Hg. v. Antoine Dondaine. Opera Omnia Editio
Leonina), XXII, Bd. 2. Rom: 1972, 554-559.

14 Vgl. Gen 3,23-4,2.
15 So hält Thomas in QDV, q. 18, art. 7 (ed. Leonina, 556, 135-139) fest: „[...] si autem

aliquid aliud ex divina gratia eis fuisset collatum ultra id quod requirit naturae integritas, hoc
asseri non potest cum non habeatur ex auctoritate expressum."

16 Ebd., 554, 1-4: „Septimo quaeritur utrum pueri qui ex Adam in statu innocentiae
nascerentur, plenam rerum omnium scientiam haberent sicut et Adam habuit."

17 Ebd., art. 8, 557, l-3:„Octavo quaeritur utrum pueri mox nati in statu innocentiae
usum rationis plenarie habuissent."



16 Tobias Davids

formulieren könnte. Man könnte Thomas zufolge zum einen davon
ausgehen, dass die Kinder im Stand der Unschuld - ganz so wie auch Adam

- bereits von „Anfang an" (statim) ein vollständiges Wissen besessen hätten
(Hypothese!). Zum anderen könnte man aber auch die Ansicht vertreten -
wie Thomas festhält -, dass die im praelapsarischen Zustand gezeugten und
geborenen Kinder - anders als Adam - nicht schon von Anfang an über ein
vollständiges Wissen verfügt hätten, sondern dass sie erst „nach und nach"
{tempore) ein solches Wissen hätten gewinnen können (Hypothese2). Es

konkurrieren also zwei Hypothesen miteinander. Welche dieser beiden
Hypothesen gibt die korrekte Antwort auf die Ausgangsfrage?

„Um zu erkennen", so Thomas, „welche dieser beiden Meinungen die
wahrere ist, muss man wissen, dass die Sachlage mit Blick auf Adam eine
andere ist als mit Blick auf seine Kinder [im Paradies]."18 Denn anders als

seine Kinder gilt Adam - wie Thomas hervorhebt - als „Anfang des

gesamten Menschengeschlechts" (principium totius humani generis), also als

Mensch, der am Beginn der Menschheitsgeschichte stand und gleichsam als

„Ur- bzw. Stamm-Vater" aller Menschen zu verstehen ist. Daher musste
Adam sowohl den Anfang der natürlichen Vollkommenheit der Erkenntnis"

{principium / initium naturalis perfectionis quoad
cognitionem) als auch den „Abschluss der natürlichen Vollkommenheit der
Erkenntnis" {terminus naturalis perfectionis quoad cognitionem)
besitzen.19 Für seine praelapsarischen Kinder wäre es hingegen ausreichend

gewesen, wenn sie nur über den Anfang der natürlichen Vollkommenheit
der Erkenntnis" verfügt hätten.20 Diese von Thomas hier markierte adami-
tische Differenz ist zunächst sicher etwas kryptisch. Was vor allem meinen
die Begriffe „Anfang der natürlichen Vollkommenheit der Erkenntnis" und
„Abschluss der natürlichen Vollkommenheit der Erkenntnis"?

Berücksichtigt man die von Thomas entwickelte Erkenntnistheorie, die

er an dieser Stelle voraussetzt, dann ist festzuhalten, dass der Begriff „Anfang

der natürlichen Vollkommenheit der Erkenntnis" auf die natürlichen
Bedingungen oder Voraussetzungen für die Erkenntnis- und Wissensgenese
bzw. auf die natürliche kognitive Grundkonstitution oder -disposition des

Menschen verweist. Der Begriff „Abschluss der natürlichen Vollkommenheit

der Erkenntnis" steht hingegen für die Gesamtheit all dessen, was der
Mensch im Laufe seines Lebens auf natürlichem Wege zu erkennen bzw. zu
wissen imstande ist.

18 Ebd., art. 7, 555, 72-74: „Ut autem sciatur quae harum opinionum verior sit,
sciendum est, quod alia ratio est de Adam, et de filiis eius mox natis."

19 Die zur Hervorhebung vorgenommenen Sperrungen stammen von mir.
20 Ebd., 555, 74-85: „Adam enim quia instituebatur ut principium totius humani generis

oportuit ut statim conditus non solum haberet id quod pertinet ad principium naturalis
perfectionis sed id quod pertinet ad terminum. Filii autem eius, qui non constituebantur ut
principium humani generis sed ut ex principio existentes, non oportebat in termino
perfectionis naturalis institui; sufficiebat autem si habebant tantum de perfectione mox nati
quantum initium naturalis perfectionis requirit."



Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment bei Thomas von Aquin 17

Worin genau der „Anfang der natürlichen Vollkommenheit der
Erkenntnis" besteht, ist - wie Thomas in art. 7 festhält - ein zentraler
Divergenzpunkt zwischen zwei radikal verschiedenen philosophischen Systemen

- dem Piatonismus und dem Aristotelismus. Die „Platoniker" (platonici)
gehen, so referiert Thomas, bekanntlich davon aus, dass „die Seele erfüllt
mit allen Kenntnissen in den Körper komme", „der Körper einer Wolke
gleich auf ihr [der Seele] laste und sie daran hindere, über ihren Wissensbesitz

frei zu verfügen", dass aber später „durch die Übung des Studiums
und der Sinne diese Hindernisse beseitigt würden" und die Seele mithin
wieder frei über ihr Wissen verfügen könne.21 Die Aristoteliker hingegen
gehen davon aus, dass der „menschliche Verstand" (intellectus humanus)
„bei seinem Beginn", wie Thomas referiert, „gleich einer Tafel ist, auf der
nichts geschrieben steht" {sicut tabula in qua nihil est scriptum)-, erst
„durch die Sinne" (per sensum) und „durch die Kraft des tätigen Verstandes"

(virtute intellectus agentis) wird - im Rahmen der aristotelischen
Epistemologie - Wissen erworben.22 Während folglich für die Verteidiger
des Piatonismus der „Anfang der natürlichen Vollkommenheit der Erkenntnis"

ein „Besitz des Wissens von Beginn an" (habere a principio notitiam)
ist - wie Thomas pointiert festhält -, besteht für die Anhänger des Aristotelismus

der „Anfang der natürlichen Vollkommenheit der Erkenntnis" in
einem „Bereitsein für alle Erkenntnisgegenstände" (esse in potentia ad
omnia cognoscibilia). Was bedeuten diese epistemologischen Unterschiede
für die Frage nach dem Wissen der Kinder im Paradies?

Wenn man sich zu den Piatonikern zählt und seinen platonischen
Standpunkt auf den fiktiven Fall von den Kindern im Paradies bezieht,
dann muss man Thomas zufolge konsequenterweise annehmen, dass die
Kinder im Paradies bereits von Anfang an ein vollständiges Wissen besessen
hätten. Kurzum: Als Platoniker müsste man für Hypothese} votieren. Da
die „Last des Körpers" (moles corporis) im Stand der Unschuld nämlich nur
sehr gering war - wie Thomas festhält - und der Körper folglich das

angeborene Wissen der Seele nicht völlig hätte verschütten können, hätten die
Kinder im praelapsarischen Zustand - der platonischen Epistemologie
entsprechend - bald nach der Geburt die „Kenntnis aller Dinge" (scientia
omnium) besessen.23 Wenn man sich hingegen zu den Aristotelikern zählt
und seinen aristotelischen Standpunkt auf den fiktiven Fall von den

21 Ebd., 556, 87-94: „Quidam enim, ut platonici, posuerunt quod anima ad corpus venit
plena omnibus scientiis sed nube corporis opprimitur et impeditur ne scientia habita libéré uti
possit [...], sed postmodum per exercitium studii et sensuum huiusmodi impedimenta
tolluntur ut libere sua scientia uti possit [...]."

22 Ebd., 556, 116-119: „[...] intellectus humanus in sui principio est ,sicut tabula in qua
nihil est scriptum', sed postmodum in eo scientia per sensus acquiritur virtute intellectus
agentis."

23 Ebd., 556, 95-101: „Quod si haec opinio vera esset tunc oporteret dicere quod pueri
mox nati in statu innocentiae omnium scientiam habuissent, quia corpus in statu illo erat
omnino animae subditum, unde per molem corporis non potuisset anima ita opprimi ut suam
perfectionem quodam modo amitteret."



18 Tobias Davids

Kindern im Paradies bezieht, dann muss man nach Thomas konsequenterweise

der Ansicht sein, dass die Kinder im Paradies nicht schon von Anfang
an über ein vollständiges Wissen verfügt hätten, sondern dass sie erst nach
und nach - nämlich durch die fortschreitende Verarbeitung und Akkumulation

empirischer Daten - ein solches Wissen hätten gewinnen können.24
Kurzum: Als Aristoteliker müsste man für Hypothese2 votieren.

Da Thomas selbst bekanntlich sein erkenntnistheoretisches Modell im
bewussten Rückgriff auf Aristoteles entwickelt und er an verschiedenen
Stellen seines Werkes wiederholt die systematischen Defizite einer platonisch

motivierten Erkenntnistheorie hervorhebt,25 verwundert es nicht, dass

er hier ausdrücklich Hypothese2 zustimmt. Allerdings nimmt Thomas eine

wichtige Ergänzung vor: Denn die Kinder im Paradies hätten seiner Ansicht
nach durchaus von Anfang an vollständig über eine bestimmte Art von
Wissen verfügen können - nämlich über das vollständige Wissen „um das,

was zu wählen und was zu meiden ist" (scientia eligendorum et vitando-
rum), also um das vollständige praktische Wissen. Dies führt Thomas auf
die „ursprüngliche Gerechtigkeit" (iustitia originale) zurück, die den
Kindern vor dem Sündenfall hätte zuteil werden müssen; denn für den praelap-
sarischen Zustand ist es theologisch notwendig, eine „Unversehrtheit der
Natur" (integritas naturae) anzunehmen. Diese Unversehrtheit hätte bei den
Kindern im Paradies aber lediglich die originäre Präsenz des vollständigen
praktischen Wissens erfordert, nicht auch des theoretischen.26 Mit dieser
Feststellung wird die von Thomas grundsätzlich affirmierte und auch auf
die Kinder im Paradies bezogene aristotelische Epistemologie vor dem

Hintergrund der christlich-theologischen Annahme, dass der Mensch im
Stand der Unschuld um das moralisch Gebotene und Verbotene immer
schon gänzlich habe wissen müssen, in ihrer Erklärungsreichweite begrenzt.
Während Thomas mithin bei der Erklärung der Genese des theoretischen
Wissens bei den Kindern im Stand der Unschuld auf die aristotelische
Epistemologie zurückgreift bzw. seiner Ansicht nach zurückgreifen kann,
weist er das Problem des praktischen Wissens der Kinder im Paradies als

theologischen Sonderfall aus, der von der aristotelischen Epistemologie
nicht explikatorisch eingeholt werden kann.

24 Ebd., 556, 119-127: „Sic igitur principium naturalis humanae cognitionis est esse

quidem in potentia ad omnia cognoscibilia, non habere autem a principio notitiam nisi eorum
quae statim per lumen intellectus agentis cognoscuntur, sicut sunt prima principia universalia.
Et sic non oportuit filios Adam mox natos omnem scientiam habuisse sed ad eam tempore
proficientes pervenissent."

25 Vgl. dazu zusammenfassend SPEER, Andreas: Epistemische Radikalisierung.
Anmerkungen zu einer dionysischen Aristoteles-Lektüre des Thomas von Aquin. In: Archiv für
mittelalterliche Philosophie und Kultur XII (2006) 84-102.

26 QDV, q. 18, art. 7, 556, 127-135: „Sed tarnen aliquam scientiam in eis perfectam
ponere oportet, scilicet scientiam eligendorum et vitandorum quae ad prudentiam pertinet,
quia sine prudentia ceterae virtutes esse non possunt [...], quas oportebat pueros habere

propter originalem iustitiam. Et haec opinio mihi videtur verior si consideretur id quod
naturae integritas requirebat [...]."



Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment bei Thomas von Aquin 19

Zusammenfassend ist mit Blick auf art. 7 festzuhalten, dass Thomas die
zunächst noch recht allgemeine Frage danach, ob die Kinder im praelapsa-
rischen Zustand über ein „vollständiges Wissen aller Dinge" hätten
verfügen können, mit der Differenzierung von theoretischem und praktischem
Wissen entscheidend präzisiert und dafür argumentiert, dass die Kinder im
Stand der Unschuld zwar von Anfang an über das vollständige praktische
Wissen verfügt hätten; dass sie aber das theoretische Wissen erst sukzessive
hätten erlangen können. Wie steht es nun um die Frage, die der
anschließende Artikel (art. 8) aufwirft: ob die Kinder vor dem Sündenfall über
den Gebrauch der vollen Vernunft verfügt hätten.

III.

Thomas beginnt seine determinatio in art. 8 wiederum mit der Exposition
einer doktrinären Unterscheidung. Zum einen könnte man - so Thomas -
behaupten, die Kinder im Paradies hätten über den „vollen Gebrauch aller
körperlichen Glieder" (plenus usus omnium corporalium membrorum)
verfügt. Die „Ungeschicklichkeit" (ineptitudo) der Glieder, wie man sie bei
den Kindern im postlapsarischen Zustand feststellen kann - dass sie etwa
mit ihren Füßen nicht richtig gehen und ihre Hände beispielsweise nicht
zum Schneiden gebrauchen können -, „resultiere mithin gänzlich aus der
ersten Sünde" (totaliter ex primo peccato provenit). Zum anderen könnte
man - wie Thomas festhält - annehmen, dass die Ungeschicklichkeit „durch
natürliche Prinzipien hervorgerufen wird" (ex principiis naturalibus
causam), etwa von der bei Kindern generell reichlich vorhandenen „Feuchtigkeit"

(humiditas). Die Glieder der Kinder im praelapsarischen Zustand wären

folglich nicht völlig zu ihren Akten tauglich gewesen; allerdings hätten
sie auch nicht so sehr versagt wie die Glieder der Kinder im postlapsarischen

Zustand. Denn der Sündenfall ist gleichsam als verstärkender Faktor

eines natürlich bedingten Defizits zu verstehen. Diese zweite Meinung
„scheint", so Thomas, „glaubwürdiger" (probabilior videtur). Er nimmt sie
daher zum Ausgangspunkt für die Beantwortung der Frage, ob die Kinder
vor dem Sündenfall über den „Gebrauch der vollen Vernunft" (usus rationis
plenarie) verfügt hätten. Er argumentiert dabei wie folgt27:

Die kognitiven Vermögen der „Einbildungskraft" (vis imaginativa), der
„Schätzkraft" (vis aestimativa), des „Gedächtnisses" (memoria) und des

„Gemeinsinns" (sensus communis) sind „im Gehirn" (in cerebro) lokalisiert.
Im Gehirn ist bei den Kindern besonders viel Feuchtigkeit vorhanden. Wie
die Feuchtigkeit nun den Gebrauch der körperlichen Glieder einschränkt,

27 Ebd., art. 8, 558, 83-92: „Unde cum necesse sit humiditatem praecipue in cerebro
habundare in pueris in quo vis imaginativa et extimativa et memorativa et sensus communis
sua Organa habent, harum virtutum actus praecipue necesse erat impediri, et per consequens
intellectum qui immediate ab huiusmodi potentiis accipit et ad eas se convertit
quandocumque est in actu; et tarnen non tantum fuisset usus inteilectus ligatus in pueris sicut
nunc est."



20 Tobias Davids

so wird durch sie auch die Leistungsfähigkeit der im Gehirn lokalisierten
kognitiven Vermögen herabgesetzt. Da die Vernunft von den im Gehirn
lokalisierten kognitiven Vermögen „unmittelbar empfängt" (immediate
accipit) bzw. „sich ihnen zuwendet" (ad eas se convertit), ist sie bei den
Kindern deutlich limitiert - auch wenn die Vernunft selbst freilich nicht im
Gehirn oder in einem anderen Organ lokalisiert ist. Da die erste Sünde als
verstärkender Faktor eines natürlichen Defizits verstanden werden muss, ist
der Gebrauch der Vernunft bei den Kindern im Paradies allerdings nicht
ganz so stark eingeschränkt, wie bei den Kindern im postlapsarischen
Zustand.

Es wird mithin deutlich, dass Thomas den Kindern im Paradies
hinsichtlich des Vernunftgebrauchs keinen sehr extravaganten epistemolo-
gischen Status zugesteht. Denn egal ob vor oder nach der ersten Sünde:
Kinder können - aufgrund natürlicher Bedingungen wie der Feuchtigkeit
im Gehirn - grundsätzlich ihre Vernunft nicht im vollen Umfang gebrauchen.

Die erste Sünde kann die natürlich verursachte kognitive Insuffizienz
von Kindern nur intensivieren, aber nicht selbst auslösen. Auch wenn
Thomas mithin den epistemologischen Intensivierungseffekt der ersten
Sünde klar benennt, können wir seiner Ansicht nach dennoch weitgehend
auf natürliche Ursachen wie die cerebrale Feuchtigkeit rekurrieren, um die
kognitiven Einschränkungen der Kinder im Paradies (und aller Kinder im
postlapsarischen Zustand) plausibel zu erklären.

IV.

Untersucht man die methodische Funktion des Typf-Gedankenexperiments
von den Kindern im Paradies, dann fällt auf, dass diesem gedankenexperimentellen

Szenario sicher keine Demonstrations- oder Beweisfunktion
zukommt; es soll und kann durch dieses Experiment nichts wirklich - das

heißt: im strengen Sinn - „bewiesen" werden. So entwickelt Thomas in art.
7 beispielsweise keinen Beweis für den Aristotelismus; und in art. 8 wird
auch nicht buchstäblich bewiesen, dass die kognitiven Defizite der Kinder
auf natürliche Ursachen zurückzuführen sind. Kurzum: Als demonstratio
setzt Thomas das Gedankenexperiment von den Kindern im Paradies nicht
ein.

Dass Gedankenexperimente verwendet werden, ohne dass man damit
etwas beweisen will (oder kann), ist aber keineswegs exzeptionell. So hat
jüngst Nicholas Rescher nachdrücklich hervorgehoben, dass mit
Gedankenexperimenten in der Philosophie ohnehin nur in den seltensten Fällen eine
Demonstrations- oder Beweisabsicht assoziiert wird.28 Philosophische
Gedankenexperimente haben meist vor allem die Funktion, ein theoretisches
Modell oder eine systematische Grundüberzeugung durch die Inszenierung

28 Vgl. RESCHER, Nicholas: What If? Thought Experimentation in Philosophy. New
Brunswick: Transaction Publishers 2005, 47-52 und 58-60.



Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment bei Thomas von Aquin 21

einer fiktiven oder kontrafaktischen bzw. verfremdeten oder idealisierten
Situation zu testen.

Eine solche Testfunktion hat - wenn ich recht sehe - auch das von
Thomas in QDV, q. 18, art. 7 und art. 8 präsentierte Gedankenexperiment
von den Kindern im Paradies. Thomas scheint nämlich anhand dieses
fiktiven Szenarios in geschärfter Form einerseits die explikatorische Kraft
der aristotelischen Epistemologie und andererseits seine naturalistische
Grundüberzeugung, dass Erklärungen, die auf natürliche Ursachen
rekurrieren, überall dort Anwendung finden sollten, wo keine gewichtigen Gründe

gegen eine solche Anwendung sprechen, einem anschaulichen Testverfahren

unterziehen zu wollen.
So hält Thomas in art. 7 - wie dargestellt wurde - fest, dass wir auf das

Problem der Genese des theoretischen Wissens bei den Kindern im Stand
der Unschuld eine Antwort formulieren können, indem wir die aristotelische

Epistemologie berücksichtigen, wodurch ihre Erklärungspotenz
bestätigt wird. Aber es gibt auch Grenzen der explikatorischen Kraft der
aristotelischen Epistemologie. Denn eine Erklärung der originären vollständigen

Präsenz des praktischen Wissen bei den praelapsarischen Kindern ist

- wie wir gesehen haben - nur unter Rekurs auf die theologische
Begründungsfigur der integritas naturae möglich. Das Ergebnis des
gedankenexperimentellen Testverfahrens für die aristotelische Epistemologie lautet
also, dass man zwar sehr weit auf das aristotelische Modell vertrauen kann,
dass es aber auch explikatorische Limitationen aufweist.

Fragt Thomas zudem - wie in art. 8 - nach dem Vernunftgebrauch der
Kinder im Paradies, dann wird deutlich, dass in diesem Fall auf natürliche
Ursachen (wie die Feuchtigkeit im Gehirn) zur Erklärung der kognitiven
Konstitution der praelapsarischen Kinder zurückgegriffen werden kann.
Dies ist ein Test für die generelle Plausibilität naturalistischer Erklärungsstrategien.

Denn wenn sogar in einem so sonderbaren Fall wie bei den
Kindern im Paradies natürliche Ursachen angegeben werden können - so
scheint die Logik des Gedankenexperiments zu funktionieren -, wie plausibel

kann es mithin nur sein, auch hinsichtlich alltäglicher Phänomene
Erklärungshypothesen zu entwickeln, die auf natürliche Ursache rekurrieren.
Als gedankenexperimentelles Testergebnis ist also die keineswegs triviale
Einsicht festzuhalten, dass naturalistische Erklärungen prinzipiell möglich
und für viele Bereiche sinnvoll sind.

Dies heißt freilich nicht, dass Thomas den Rekurs auf natürliche
Ursachen immer für möglich gehalten und für alle Bereiche als sinnvoll
erachtet hätte - in zentralen Bereichen hielt er den Verweis auf
übernatürliche Ursachen bekanntlich für zwingend erforderlich.29 Dennoch ist für

29 Als theologus (auch als philosophischer Theologe) weist Thomas selbstverständlich
darauf hin, dass man die Existenz der Welt letztlich auf Gott - und damit auf eine
übernatürliche Ursache - zurückführen müsse. So geht er bekanntermaßen im Rahmen seiner
quinque viae davon aus, dass Gott die Ursache (causa) des Seins und der Bewegung ist; vgl.
dazu konzis AERTSEN, Jan A.: Die Rede von Gott: die Fragen, ,ob er ist' und ,was er ist'.



22 Tobias Davids

Thomas der Versuch, natürliche Ursachen für die Phänomene in der Welt
zu finden, weit mehr als ein bloßer Slogan; er ist eine zentrale strukturelle
Grundtendenz seines gesamten intellektuellen Projekts - worauf jüngst
Robert Pasnau mit besonderer Emphase hingewiesen hat.30

Die dem Gedankenexperiment von den Kindern im Paradies zugedachte
methodische Funktion lässt sich mithin auf die folgende Formel bringen:
Lasst uns eine fiktive Situation inszenieren und eruieren wir, was in diesem
Fall mit der aristotelischen Epistemologie und mit natürlichen Erklärungen
passiert. Wie weit würde in diesem Fall der Geltungsanspruch der aristotelischen

Epistemologie tatsächlich reichen? Müssten wir vielleicht Ausnahmen

und Sonderfälle annehmen, die das explikatorische Potenzial des

aristotelischen Modells überschreiten würden? Und: Könnten auch in
diesem fiktiv arrangierten Fall natürliche Erklärungen immer noch in
Anspruch genommen werden? Oder wären wir auf übernatürliche Erklärungen
verwiesen und angewiesen?

Indem das Gedankenexperiment von den Kindern im Paradies diese

Fragen zu klären hilft, kommt ihm eine wichtige methodische Funktion in
der philosophischen Analyse zu. Mit anderen Worten: Thomas setzt den
Fall der praelapsarischen Kinder strategisch ein; ihm geht es offensichtlich
darum, ein eingängiges Testverfahren für ein bestimmtes philosophisches
Modell (die aristotelische Epistemologie) und für eine bestimmte systematische

Grundüberzeugung (seinen Naturalismus) zu entwickeln.

V.

Fassen wir zusammen. In QDV, q. 18, art. 7 und art. 8 hat Thomas ein
gedankenexperimentelles Szenario entwickelt, dass aufgrund seiner
Fiktionalität bzw. Kontrafaktizität als Typf-Gedankenexperiment bestimmt
werden kann. Es gab im Mittelalter folglich neben Gedankenexperimenten,
in denen als real existierend gedachte Entitäten (wie Engel) vorkamen, auch
Gedankenexperimente, in denen fiktive Entitäten (wie die Kinder im Paradies)

auftraten - wie hier exemplarisch anhand eines Textensembles von
Thomas von Aquin und weitaus eindeutiger als anhand der bisher meist
favorisierten Obligationes-Literatur gezeigt werden konnte. Zudem wurde
deutlich, dass Gedankenexperimente auch im Mittealter kein Selbstzweck

waren. Sie waren kein ätherisches Glasperlenspiel, sondern eine luzide
philosophische Methode.

Wissenschaftslehre und Transzendentalienlehre. In: SPEER, Andreas: Thomas von Aquin. Die
Summa theologiae. Werkinterpretationen. Berlin: Walter de Gruyter 2005, 29-50.

30 Vgl. PASNAU, Robert: Thomas Aquinas on Human Nature. A Philosophical Study of
Summa theologiae la 75-89, Cambridge / New York: Cambridge University Press 2002, 202.



Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment bei Thomas von Aquin 23

Abstract
In a concise passage of his Quaestiones disputatae de veritate Thomas
Aquinas develops a scenario that can be clearly identified as a thought
experiment (of a certain type). By discussing this scenario and its hypothetical

consequences, Aquinas is able to test the explanatory range of two
systematically important elements of his entire philosophy.


	Kinder im Paradies : Bemerkungen zu einem Gedankenexperiment bei Thomas von Aquin

