
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - comptes rendues

Rezensionsartikel

Beat Sitter-liver

Humanismus als Vermächtnis und Herausforderung

Peter Cornelius Mayer-Tasch1 legt eine über Jahrzehnte erarbeitete, „zwangsläufig

individuell gefärbte" (127) Kulturgeschichte des Abendlandes - sie reicht
bis in unsere Tage - vor, mit ihr zugleich ein Stück intellektueller
Autobiographie2. Der hier verwendete weite Kulturbegriff umfasst Gesellschaft, Politik
und Wirtschaft ebenso wie Philosophie, Religion und Theologie, Recht, Literatur
und Künste, um es bei diesen Beispielen bewenden zu lassen. Selber spricht der
Autor wiederholt von „politischer Anthropologie" (295 u.ö.). Diese liefert er
gewiss; doch der Ausdruck „Kulturgeschichte" dürfte der Vielfalt, dem geistigen
Anspruch und den kulturkritischen Aspekten seines Werkes (vgl. z.B. 219-223)
eher entsprechen.

Generelles Thema ist die Art und Weise, in der Menschen im Westen über ihr
„Verhältnis zu Gott und (die) Welt" nachdachten und nachsinnen, auch wie sie
ihre Einsichten praktisch werden lassen. Die Methode wird bestimmt durch die
Wahl der hermeneutischen These, dass seit der Antike Mitte und Mass als

Leitvorstellung die jeweilige Suche nach dem, was Menschen angemessen ist,
bestimmen. Damit ist der Boden bereitet für eine Darstellung, die Beschreibung und
Deutung immer zugleich mit normativer Analyse und Kritik verbindet. Die
Stellungnahmen sind wesentliches Element der Studie. Sie ergeben sich zwingend
auch aus dem Umstand, dass Humanismus als das Nachdenken über Mensch und
Menschlichkeit stets auch nach der „normativejn] Essenz des Humanen" fragt
(11). Sie erzielen in für das Buch typischer Weise pädagogischen Gewinn: Indem
geschilderte Ereignisse klar und deutlich bewertet werden, sieht sich der Leser
zur Auseinandersetzung herausgefordert, mit ebenso strengen und nicht weniger
nachvollziehbaren Argumenten - vorausgesetzt, er stellt sich den Ansprüchen von
Moralität, Aufrichtigkeit und wissenschaftlicher Kritik. - Dass die Grundlagen
zumeist nur „in idealtypischer Verkürzung und mithin auch zwangsläufig individuell

gefärbter Kontrastierung und Akzentuierung zu Papier gebracht werden",
ergibt sich aus der Menge des zu bewältigenden Materials. So kommt es beispielsweise

im Versuch einer knappen Erfassung von philosophischen, sozioökono-

1 MAYER-TASCH, Peter Cornelius: Mitte und Mass. Leitbild des Humanismus von den Ursprün_

gen bis zur Gegenwart. Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft 2006. 372 S. ISBN 3-8329-2294-
6.

2 Von einem Stück intellektueller Autobiographie lässt sich sprechen, weil Mayer-Tasch
das Buch schreiben „musste", nicht nur um „für sich selbst Klarheit" über den vielfältigen Be.

griff des Humanismus zu gewinnen, sondern weil „er selbst dessen Botschaft nötig hatte".
Nur langsam konnte das Buch in der Auseinandersetzung mit den zahlreichen Etappen, die es

aufscheinen lässt und kritisch analysiert, seinen Abschluss finden (Prolog, 11 f.). Das Autobio.
graphische kommt aber auch dort zum Tragen, wo die deutsche Geschichte und in ihr das ei.
gene nach- bzw. mitvollziehende Erleben als pars pro toto abgehandelt wird.



510 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

mischen und politischen Hintergründen sowie religions- und kirchengeschichtlichen

Phänomenen zu „Glättungen". Was hier im Kontext von „Humanismus
und Renaissance als kulturphilosophische Epoche" explizit bedacht wird (125-
127), gilt mutatis mutandis für das ganze Werk. - Im Übrigen arbeitet Mayer-
Tasch mit Quellen und reicher Sekundärliteratur. Er gibt den sachlichen, systematischen

und zuweilen assoziativen Zusammenhängen grösseres Gewicht als der

strengen Chronologie, auch wenn er im Ganzen natürlich den zeitlichen Ablauf
respektiert - ein der allgemeinen Thematik entsprechendes Vorgehen.3

Gerade weil der Begriff des Humanismus im Laufe der Geschichte vielerlei
Gestalten annimmt, ist eine vergleichende und explizit normativ orientierte Studie

darauf angewiesen, auf eine sich in der Zeit durchhaltende Kernbedeutung
zurückgreifen zu können. „Der Versuch, den Kern eines transepochal verstandenen

Humanismus-Begriffes freizulegen, ist das Anliegen des ganzen Buches."
(125) Humanismus ist denn immer auf das „Menschengemässe" (12), auf „die
Idee der (rechten) Mitte und des (rechten) Masses" (271) als „Schicksalsort des

Menschen" ausgerichtet (12). Dieser Fokus einer unwandelbaren normativen
Grundhaltung (271) liefert das stabile Kriterium, welches erlaubt, die geschichtlichen

Ausprägungen des Humanismus normativ zu analysieren; sie dient als

Grundlage für eine die Zeiten übergreifende, letztlich nicht nur einer - sit venia
verbo - „abendländischen Universalisierung" offene Kulturkritik. Humanismus
hat „die unter den jeweiligen Blickwinkeln und Zeitumständen bestmögliche
Form des Menschseins im Auge", sucht immer auch die „Optimierung der
sozialethischen Standards des jeweiligen zivilisatorischen Status quo"; er ist nicht
statisch, vielmehr Prozess. - Diese knappe Kennzeichnung trägt alle weiteren
Präsentationen und Reflexionen.

Eine Inhaltsangabe zu einer Schrift, welche die abendländische Kulturgeschichte

von der Zeit der alten Griechen bis in unsere Tage auf nicht ganz 300
Textseiten Revue passieren lässt, kann nicht anders als sich auf wenige, dazu
summarische Hinweise beschränken. Hier zuerst ein Überblick: Die Darstellung
setzt ein mit dem Humanismus der Antike, führt in den Christlichen Humanismus
ein, geht über in die Erörterung von Humanismus und Renaissance als
kulturhistorische Epoche, um die Humanismen vom 17. Jahrhundert bis in die Gegenwart

zu diskutieren. Ein Epilog rundet die durch miteinander verbundene
Regionen schweifende Reise mit dem Blick auf heute wünschbare Horizonte ab. Er
wendet die aus der Kulturgeschichte gewonnenen Einsichten auf die gegenwärtige
Situation nicht nur, aber insbesondere der abendländischen Menschheit an, in der
Gestalt einer treffsicheren Kulturkritik.

„Der Humanismus der Antike" vergegenwärtigt das Nachdenken über Mensch
und Menschlichkeit im Denken (Philosophie, Dichtung) Griechenlands, dann die
wechselhafte Entfaltung der „römischen Humanitas". „Der christliche Humanismus"

- dies ist beileibe nicht als contradictio in adiecto aufzufassen - setzt mit
einer Vorahnung des Pontius Pilatus ein, um nach Ausmessen des „Spannungsfeldes

von Hierarchie und Gnosis" in Augustinus einen neuen Anfang zu finden.
Dieser entfaltet sich trotz „dunkler Zeit" u.a. über Boethius und Cassiodor zum
Weg der „Künder und Gründer", exemplarisch bei Benedikt von Nursia, um in
einen weiteren Neubeginn während der Karolingischen und Ottonischen Renaissance

zu münden. „Der Homo viator zwischen Scholastik und Mystik" markiert
„Höhepunkt und Umbruch" - Umbruch als Wechsel zur Leitvorstellung des homo

3 Eigens reflektiert auf Seite 144.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 511

faber, dem Kennzeichen der „kulturhistorischen Epoche" von „Humanismus und
Renaissance". Die Schilderung der „Ausgangsposition", darin die für das ganze
Werk relevanten „Vorbemerkungen zur Begrifflichkeit", verdienen aus herme-
neutischer und methodischer Warte besondere Aufmerksamkeit (125-133). Als
folgenreichstes Charakteristikum der „Schöpferfreude" der Epoche gilt dem Autor

„Die Wiedergeburt des Staates" (143-163). Uber die Entwicklung der
Vorreiter in Italien und des Staatsdenkens in Frankreich wird es greifbar. Klar
unterschieden wird der Aspekt der Strukturgestaltung (u.a. Macchiavelli und
Bodin) von jenem der materialen Zielfindung (Morus, Bacon, Campanella) in der
Konkretisierung der neuen Staatsidee. Sichtbar wird, dass das Verständnis von
Staat, Souveränität und der praktischen Umsetzung dieser Ideen noch elitär war
(153-155), auch wenn die gemischte Verfassung, in der die Gewaltenteilung (mit
dem Widerstandsrecht) gesichert wird, gepriesen (156-159) und auch der
Gedanke der Sozialstaatlichkeit als Beitrag zum „Staat als Kunstwerk" gewürdigt
wurden (161-163).

„Humanismus und Humanismen vom 17.-20. Jahrhundert" bringt die
wichtigsten Grundgedanken, aber auch die Gefahren der historischen Aufklärung zur
Sprache. Der Blick fällt zuerst auf die Inhumanität der dem Humanismus
verschriebenen Revolutionen, dann auf „Humanität" als Schlüsselbegriff der
konstruktiven Auseinandersetzung mit den Entgleisungen. Oberhand gewinnt die
Einsicht, dass Humanität sich nur verwirklicht in der auf Mitte und Mass
ausgerichteten „Wechseldynamik von Anspruch und Pflicht" (176). Illustriert wird die
Ambivalenz des Humanitätsideals, das sich vom an der Machbarkeit orientierten
Fortschrittsglauben der Aufklärung „über das idealistisch-klassizistische
Innehalten in Mitte und Mass" zur romantischen, von Gefühl, Geschichte und
ganzheitlichem Vorstellen geprägten Reaktion wandelt. - Im 19. Jahrhundert
driften die Auffassungen über das Menschengemässe auseinander. Bemühungen
um Mittelwege bleibt nachhaltiger Erfolg versagt. Mayer-Taschs Einfühlungsvermögen

wie Ironie prägen eine Kurzgeschichte des Liberalismus; sie zeigt, wie
Liberalismus und Humanismus sich ebenso vertragen wie widersprechen können
(191). - Die Diskussion des „Marxismus als Humanismus" verdeutlicht, dass auch
für Marx und seine Epigonen das Motiv des Humanismus massgebend war. Doch
ebenso stellt sie das Verhängnis einer dialektisch-materialistischen Reduktion des
Menschseins ins Licht. Der masslose Umschlag in neue Unmenschlichkeit lässt die
spätere Bitte Brechts an die Neugeborenen um Nachsicht als hilflos erscheinen
(191-198). - Interne und externe Widersprüchlichkeit kennzeichnen die
anarchistischen Bewegungen; der inhärente humanistische Antrieb fehlt freilich
nirgends. Hilfreich bei der Analyse ist des Autors Unterscheidung von
materialistischen und spiritualistischen Anarchisten. Seine umsichtige Bewertung der
Bewegung ermöglicht einzusehen, dass deren Impulse zum Hinterfragen der
soziopolitischen conditio humana „nicht mehr wegzudenken [sind] vom
humanistischen Königsweg des Ringens um Mitte und Mass" (206). - Eine Skizze
zu den Vor- und Frühsozialisten leitet über zu den pragmatischen Reformsozialisten.

Die Revolution von 1848 und die Integrationsfigur Ferdinand Lassalle
verhalfen diesem Sozialismus „zur geschichtsmächtigen Grösse" (211). Im Unterschied

zu anderen ging es Lassalle in erster Linie um die soziale und politische
Verbesserung der Lage des vierten Standes. Ein wichtiger Schritt gelang dem aus
der christlichen Soziallehre entstandenen Solidarismus, der sich mit dem
Reformsozialismus (Lorenz von Stein, Lassalle) „in einer genuin humanistischen Bewegung"

traf. Auch in dieser Bewegung, so der Autor, entwickelten sich Mitte und



512 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Mass wiederum „zu geschichtsmächtigen Grössen" (219). - Der Abschnitt
„Mensch und Ubermenschlichkeit" widmet sich dem 19. Jahrhundert - der Epoche

der geistig reifenden und sozial wie politisch zunehmend ins Werk gesetzten
Aufklärung - als Zeit auch der Überheblichkeit und der Dekadenz, dann der
Visionen und der Kritik. Letzterer dienen klassisch-humanistische Vorstellungen
als Massstab, nach dem gewogen - und zu leicht befunden wird (221). Einprägsame

Interpretationen zu Rilke, der „am Menschen vorbei ans Ausserste" kommen

will, zu Nietzsches Kulturkritik und Entwurf des Übermenschen, zu Jakob
Burckhardts Rezeption der Renaissance illustrieren das „Fin de Siècle als Ab- und
Aufgang", zu dem das Streben nach „Trans- und Metahumanität" (226) gehört.
Es ist zugleich die Zeit, in welcher der Grundwert von Mitte und Mass zur
Mittelmässigkeit herabgesunken ist (222), in der andererseits auch Scharf- und
Weitsichtige, Zweifler, als die „gewaltigen alten Männer" warnen und drohen
und das trendige „Entwicklungs-, Fortschritts- und Aufbruchsmotiv" in die
Schranken weisen (224f.). Berdjajew und Nietzsche sind nur gerade zwei der
unterschiedlich eingehend Diskutierten - wobei Mayer-Tasch den letzteren,
ungeachtet dessen Dementis, in der Tradition des Idealismus verankert.

Die Frage „Vom ,letzten Menschen' zum Gottmenschen?" steht als Titel über
dem fünften Teil. „Wenn nicht ein Übermensch, so sollte wenigstens ein neuer
Mensch eine neue alte Erde bewohnen", lautet die conclusio der wesentlichen
Anliegen und Ziele von Jugendbewegung und Jugendstil (232-239). Die Zwischenkriegszeit

brachte manche Initiative zur Praxis eines menschenfreundlichen, nicht,
wie Thomas Mann sagte, „militanten" und „seine Männlichkeit entdeckenden"
Humanismus hervor. Friedensbewegungen und Völkerbund sind nur gerade zwei
Stichworte. Den Initiativen standen allerdings viele entgegen, denen Pazifismus
„bestenfalls als liebenswerte Utopie" galt, der Wille zur Mitte als „greisenhafter
Wunsch nach Ruhe um jeden Preis" (Oswald Spengler). Rachedurstige
Kriegstreiber, unfähig zur Relativierung der eigenen Position, zerschlagen das Streben
nach Mitte und Mass, blind für die Grundhaltung der Ehrfurcht vor dem Leben"
(Albert Schweitzer) (239-245). - „Herrenmensch als Übermensch und Unmensch"
stellt einen grellen Spiegel des Verlustes von Mitte und Mass auf: die theoretisch
und praktisch katastrophale Perversion der Rassentheorie, speziell im Nationalsozialismus.

Teilhabe und Differenz von Nietzsche werden hier sorgfältig herausgearbeitet

(245-256).
Um „Die grosse Freiheit und ihr absehbares Ende" geht es im zweiten und

letzten Abschnitt dieses fünften Teils. Von „Zerknirschung und Erbaulichkeit"
oder „Vom Nachkriegshumanismus zum globalen ,business as usual'" ist zuerst
die Rede. In einer Skizze der Renaissance des auf Mitte und Mass gerichteten
traditionellen Humanismus sind besonders wichtig das Wiedererblühen des

Naturrechtsdenkens, die hohe Zeit der Existenzphilosophie, dann die allmähliche
Verflachung dieser Energien und, auch bei den Nachkriegsgenerationen, die Konzentration

auf den „Wirtschaftswettkampf um ein neues gutes Leben". Erst mit dem
Aufkommen von Studentenbewegung, Ausserparlamentarischer Opposition und
Bürgerrechtsinitiative (60er und 70er Jahre) sollte das wieder erwachte soziale
Gewissen das Desinteresse an der Politik ablösen.

Wenn bisher die Aufarbeitung der Geschichte des Humanismus den Blick vorab

auf die unsere Kultur prägende Vergangenheit richtete, so wird jetzt der
unserer aktuellen Situation angemessene Humanismus Thema: im Entwurf des

Konzepts einer möglichen menschengemässen Zukunft. Als „ökologischer Humanismus",

dann als „spiritueller Humanismus" wendet er sich von der Rückschau ab



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 513

in die Konstruktion. Dies zu einem Zeitpunkt, da erstmals eine ökologische Krise
sich global auswirkt, zu einem „Prozess zwischen Mensch und Erde" (266f.), den
der Mensch nur verlieren kann, besinnt er sich nicht wieder auf das Prinzip von
Mitte und Mass (wobei hier allerdings offen bleibt, woher das nun kosmologisch
verstandene Mass den Menschen zufällt; vgl. 269). In diesem Prozess ist müssig,
ob der Mensch sich anthropo-, patho-, bio-, öko- oder kosmozentrisch verhält:
„Ökozentrisch nämlich geht es letztlich immer zu." (269) Die Erfahrung der
fatalen Gefährdung der Menschenwelt ist seit den 70er Jahren verbreitet. Ihr
entspricht der Ruf nach einem neuen oder eben ökologischen Humanismus (270f.).
Eindrücklich die Schilderung, wie und wann sich dieser Ruf auf den verschiedenen

soziokulturellen Ebenen durchsetzt, bei den christlichen Kirchen mittlerweile
prägnant und die offiziellen Kreise herausfordernd, sonst eher verspätet.
Besprochen werden insbesondere die neue Suche nach „der rechten Massstäblichkeit
im Verhältnis von Mensch und Technik"; die Notwendigkeit, in einer „humanen
Wirtschaftsordnung" ökonomische und ökologische Rationalität zusammenzuführen;

die unerlässliche „sozial- und wirtschaftsethische Umstimmung" zur
„achtsamen und verantwortungsbewussten Mitweltlichkeit" sowie die entsprechende

„Vermittlung von Politik und Recht" (276). Hier wandelt sich der -
immer schon mit evaluativen Bemerkungen durchsetzte - Bericht zur dezidiert
normativen Analyse mit ihrem Höhepunkt: der Erinnerung daran, dass aus der
Bereitschaft, „den ,geordneten Rückzug' aus Sackgassen zivilisatorischer Betriebsamkeit

anzutreten, auch Befriedigung und Freude wachsen kann" (277). Es ist
die „ebenso hektische wie gehässige Fortschrittsdynamik", die uns die Einsicht
des ökologischen Humanismus verschleiert, „dass das überkommene humanistische

Leitbild von Mitte und Mass [...] auch im Zeichen einer neuen Dimension
der Fülle und der Freude gesehen werden kann" (279).

Der Schritt vom ökologischen zum spirituellen Humanismus, dessen
„unverrückbares Ziel [...] die Uberwindung der als defizitär erkannten Humanität
heutigen Zuschnitts" ist (287), mag manchem Leser Schwierigkeiten bereiten.
Unscharf ist bereits der Ausdruck „Humanität"; vom moralischen Standpunkt aus
wird zurückhaltend reagieren, wer sich die Idee der Humanität auch als
„intervenierende Solidarität mit den Rechtlosen und Hilflosen" (Gotthard M. Teutsch)
zu Eigen gemacht hat und erwartet, sie hier auch in expliziter Gestalt wieder zu
finden. Andererseits überzeugt die Diagnose, die von der Ökologiebewegung
„beflügelte Naturphilosophie" suche „Ansätze zu einer spirituellen Neubestimmung
des Menschen im kosmischen Zusammenhang" (282). Nahe liegt, die Spiritualität
des Menschen neu zu bestimmen „als einen Ausdruck seiner Verbundenheit mit
aller belebten und unbelebten Natur" (ebd.). Mayer-Tasch steckt den von manchen

begangenen Weg mit vielen Hinweisen aus, räumt den Arbeiten von Pierre
Teilhard de Chardin breiten Raum ein. Die vielen sonst stichwortartig verzeichneten

Bestrebungen fasst er in der von ihnen geteilten Uberzeugung zusammen,
wonach mit dem Menschen „auch seine gesamte Um- und Mitwelt" auf dessen

Kooperation mit der Evolution angewiesen ist; dass diese „letztlich zu einer
substanziellen Weiterentwicklung des gegenwärtigen menschlichen Entwicklungsstandes

führen könne und müsse" (286f.). Doch für eine weite Kommunikation
solcher Gedanken, so wird eingeräumt, ist der Boden noch nicht bereitet. Mit
Grund spricht Mayer-Tasch von „erst vagefn] Umrisse[n]" (287). - Leicht
hingegen fallen Nachvollzug und Verständigung im letzten Abschnitt, wo gefragt
wird, ob „der genetische Humanismus als ,wahrer Humanismus' " zu betrachten
sei (287-294). Ein entschiedenes Nein ist die Antwort. Denn dieser Humanismus



514 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

lebt von „der genetischen Selbst-Transzendierung und Fremdmanipulation".
Seinem Schreckbild antwortet u.a. Aldous Huxley mit seiner Forderung auf ein
„Recht auf Unglück". Das Leitbild von Mitte und Mass hat hier auf zwei
Ansinnen zu antworten: Medizinische Forschritte sind zu begrüssen, doch einzig
„unter der Voraussetzung, dass dabei das [Menschen-] Recht auf natürliches
Erbgut respektiert wird" (290). Das aber führt zur Frage, „welche Rolle dem Nu-
minosen" im Falle der „Konvergenz von Humanität und Meta-Humanität
zukommen soll und kann" (292). Mayer-Tasch präsentiert bedenkenswerte
Positionen, die für einen „transzendentalen Humanismus" (Luc Ferry) eintreten, auch
weil „die Abwesenheit von Metapysik und Glaube" ein unheilbares „kulturelles
Unbehagen" hervorrufe (Leszek Kolakowski; 292). Erst „durch die Verankerung
seiner höchsten Werte ausserhalb der Welt" erweise der Mensch „sich wirklich
als Mensch" (Luc Ferry). Mayer-Tasch kommentiert: „Eine Reprise des alten
Humanismustraumes und ein Memento wider die Welt und die Beliebigkeit des
anything goes" (293). Freilich: das Leitbild von Mitte und Mass hätte seine Schuldigkeit

getan, wenn es „im Vereinigungs- und Verschmelzungssog einer höheren
Wirklichkeits- und Ganzheitlichkeitsebene aufgegangen wäre" (293f.). Dem
Zweifel an solchem Gelingen setzt er entgegen, was wir schon in Paulus' Brief an
die Römer finden: contra spem in spem (Rom 4,18). Wege, einer solchen Hoffnung

entgegen zu streben, weisen etwa, so der Hinweis, Albert Schweitzer, Martin

Heidegger, Matthew Fox (294).
Der Epilog rundet die Anwendung auf unsere Zeit ab. In wenigen Strichen

wird nachgeholt, wonach die Leser schon länger fragen mochten4: der Einbezug
östlichen Denkens und ein - heute für die Reflexion auf Humanismus uner-
lässlicher - erster Schritt zur Universalisierung. „In dem Bekenntnis zu Mitte und
Mass begegnen sich der Humanismus des Westens und der Humanismus des

Ostens" (295). Das „Buch der Wandlungen" (I Ging) wird bevorzugt herangezogen,

doch das Streben nach der Mitte wird als allgemeine Leitvorstellung im
Denken östlicher Kulturen erkenntlich. Thematisiert wird die Osten wie Westen
bedrängende Schwierigkeit, das Mass der Mitte zu finden: ein schicksalhaftes
universale, für das sich nur in situationsbezogener Anstrengung eine stets bloss
vorläufige Lösung erringen lässt. „Den Königsweg weisen die humanistischen
Bemühungen um die Schärfung aller menschlichen Wahrnehmungs-, Erkenntnis-
und Willenskräfte": eine Einsicht, die sich wiederum zu einer knappen, darum
nicht weniger scharfen Kulturkritik auswächst.

Eine veritable Einführung in eine dezidiert philosophisch, politisch und
rechtlich ausgerichtete Kulturgeschichte des Abendlandes zu schreiben, war wohl
nicht erstes Ziel von Mayer-Tasch. Indessen hat er sein Buch nicht zuletzt Studierenden

zugedacht (9). So sei abschliessend doch gefragt, ob und wie weit es sich
als Einführung eignet. Schnell lässt sich diese Frage nicht beantworten. Hat man
akzeptiert, dass das Prinzip von Mitte und Mass als hermeneutische Brille dient -
was leicht fällt, weil es sich als Schlüssel zu zentralen Einsichten bewährt -, wird
man doch zunächst zögern. Denn in der einfachen Erwähnung von wichtigen
Phänomenen, mit den einmal überzeugend, dann kühn, zuweilen vielleicht
befremdlich anmutenden - allerdings stets anregenden - Ausdeutungen des
historischen, hier insbesondere des kulturellen Geschehens setzt das Buch oft erhebliche

Kenntnisse schon voraus, damit eine kritische Auseinandersetzung
überhaupt möglich wird. Die oft hohe Dichte an Informationen mag dem Format

4 Vgl. jedoch 193, 198, 229, 279, 281, 286.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 515

einer Einführung nicht immer nur förderlich sein, noch abgesehen von der an
Bildern und Metaphern reichen sowie oft poetisch gefügten Sprache5. Und
dennoch bietet es eine wertvolle Einführung, weil es von Beginn weg die Komplexität
des Geschehens erlebbar macht; weil es mit den zahlreichen kurzen Hinweisen
die Notwendigkeit vor Augen führt, sich der Vielfalt und vor allem deren
inhärenten Dialektik von Denken und Geschehen zu stellen; weil es eine Vielzahl
prägnanter, nun doch geschickt einführender Skizzen und kurzer Abhandlungen
bereit hält; weil es mit Belegen, Anmerkungen, einem umfassenden Namenregister

und aussergewöhnlich reichen. Literaturangaben Wege zur Vertiefung er-
schliesst. Statt vieler Belege sei beispielhaft auf den Abschnitt „III. Die Wiedergeburt

des Staates" im Teil „C. Humanismus und Renaissance als kulturhistorische
Epoche" verwiesen (143-163). Sagen wir es kurz so: Peter Cornelius Mayer-Tasch
ist ein spannendes, anregendes, zuweilen eigenwilliges, für Erkenntnisgewinn,
besonders auch für die Selbstverständigung der Lesenden hilfreiches und fruchtbares
Studienbuch gelungen - ein Buch für unsere Zeit, in der Arroganz, Skandale, Hy-
bris und Unmenschlichkeit grassieren. Was Peter Cornelius Mayer-Tasch dem
Vorfahren Seneca attestiert, trifft auf ihn selber zu: „Das Bekenntnis zu Mitte
und Mass durchzieht sein ganzes Werk" (58). Es vermittelt ein mittlerweile
dringendes Lehrstück.

5 Zum Beispiel S. 267f., ein zweites Muster der Abschnitt „Menschlichkeit und
Übermenschlichkeit", 219-230. Doch caveat! Oft genug eignet der Sprachkunst des Autors
eine besonders aufschliessende Kraft. Dafür liefert, unter vielen, ein schönes Beispiel die
Charakterisierung der Grundhaltung der Frauenmystik als „dynamische Passivität" (114).



516 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Michael Groneberg

Die Entdeckung des „schwachen" Wahrheitsbegriffs durch Cicero
bzw. Karneades. Bemerkungen anlässlich der Erscheinung von

Magnus Schallenbergs Monographie „Freiheit und Determinismus.
Ein philosophischer Kommentar zu Ciceros Schrift De fato".

Die Erscheinung des im Titel genannten Werks1 ist in diesem Beitrag neben seiner
Besprechung Anlass, auf die Relevanz von Ciceros De fato für die Diskussion der
futura contingentia einzugehen und einige Vorwegnahmen aktueller Diskussionen
in der Antike aufzuzeigen.

1. Das Interesse von Ciceros De fato

Ciceros De fato betrifft eine entscheidende Frage in der philosophischen Debatte
um den Begriff von Freiheit und in der logischen um die Vereinbarkeit von
Bivalenzprinzip und Indeterminismus (die Frage der contingentia futura)-. Wenn
Freiheit erfordert, dass die Zukunft ontisch unbestimmt ist, ist dies kompatibel
damit, dass Aussagen über das, was ich tun werde und generell über Kontingentes
bereits jetzt wahr oder falsch sind?

Die traditionelle Lösung des Problems wurde von Aristoteles im Kapitel 9

seiner Peri Hermeneias präsentiert: Für Aussagen über kontingente Zukunft wird
eine Ausnahme vom Bivalenzprinzip gefordert. Sie sind weder wahr noch falsch,
solange das Zukünftige (wie die Seeschlacht) ontisch kontingent ist, was bedeutet,
dass es sowohl möglich ist, dass es eintritt, als auch dass es möglich ist, dass es

nicht eintritt. Die Diskussion dieser Position bleibt seit der Rezeption von De
interpretatione in der Spätantike über das Mittelalter hinweg bis heute dominant,
und zwar sowohl systematisch, was die Kohärenz und Begründbarkeit der
Position angeht, als auch exegetisch, insofern sich die Frage stellt, ob Aristoteles
überhaupt so zu verstehen ist, wie ich es gerade dargestellt habe. Ciceros De fato
ist für diese Diskussion deshalb von hohem Interesse, weil es das erste Zeugnis
einer „alternativen" Position in dieser Problematik darstellt. Sie stellt die
Unvereinbarkeit von Bivalenzprinzip und Indeterminismus in Frage und vertritt, dass

Aussagen über kontingente Zukunft wahr oder falsch sein können.
Im 20. Jahrhundert wurde die präzise Darstellung der beiden Positionen mit

formalen Mitteln unternommen. Arthur Prior hat als erster entsprechende Logiken

ausgearbeitet: „O" und „P". Das P-System ist nach Peirce benannt, weil
dieser die Vergangenheit als Bereich des Aktualisierten bzw. der puren Faktizität
von der Zukunft als Bereich des Möglichen und Notwendigen unterschieden
habe.2 In P ist eine Zukunftsaussage genau dann wahr, wenn sie in allen
möglichen Zukunftsverläufen wahr ist. Dies kann als starker Wahrheitsbegriff bezeich-

1 SCHALLENBERG, Magnus: Freiheit und Determinismus. Ein philosophischer Kommentar
zu Ciceros Schrift De fato Quellen und Studien zur Philosophie 75). Berlin: De Gruyter
2008. 369 S. ISBN 978-3-11-018940-7.

2 PRIOR, Arthur N.: Past, Present and Future. Oxford: Clarendon Press 1967, 132: „This
[the system P] corresponds less closely to ancient and medieval formulations than to C.S.
Peirce's description of the past (with, of course, the present) as the region of the .actual', the
area of 'brute fact', and the future as the region of the necessary and the possible."



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 517

net werden. Er impliziert, dass eine Zukunftsaussage genau dann wahr ist, wenn
das Besagte ontisch notwendig ist. Denn notwendig ist, was in allen möglichen
Welten der Fall ist, also in Bezug auf die Zukunft: was in allen Zukunftsverläufen
der Fall ist. Aussagen über die Zukunft, die einen Wahrheitswert haben,
erstrecken sich also auf genau das, was notwendig eintreten wird (wie dass morgen
die Sonne wieder aufgeht). Genau dies wird im Seeschlachtkapitel vorausgesetzt,3
das strikt mit der Korrespondenz von Wahrheit/Falschheit einer Aussage und
Eintreten/Nicht-Eintreten des Besagten argumentiert.

Eine hierzu alternative Semantik kann nicht einfach fordern, dass eine Aussage
über die Zukunft schon dann wahr ist, wenn sie in irgendeinem Zukunftsverlauf
wahr ist. Denn dann wären die beiden kontradiktorischen Aussagen wahr, dass

morgen eine Seeschlacht stattfindet und dass morgen keine stattfindet. Da nicht
beides zugleich wirklich werden kann, würde sich der Wahrheitswert einer der
beiden Aussagen von wahr nach falsch ändern und das ist ausgeschlossen. Es

bleibt als einzige Alternative, darauf zu beharren, dass eine Aussage wie „Morgen
findet eine Seeschlacht statt" schon dann wahr ist, wenn morgen tatsächlich eine
Seeschlacht stattfinden wird, was bedeutet, auf die eine Zukunft zu referieren, die
tatsächlich eintreten wird, unabhängig davon, ob sie auf jeden Fall eintritt oder
nicht. Es ist hier nicht der Ort, diese Auffassung zu kritisieren, sondern sie als

Alternative herauszustellen, und zwar sowohl historisch als auch von der Sache
her.4

Prior konstruiert ein derartiges System und nennt es O-System zu Ehren von
Wilhelm von Ockham. Mit diesem so genannten schwachen Wahrheitsbegriff ist
die Alternative zur aristotelischen Auffassung skizziert. In ihr kann zwischen
notwendiger und einfacher Wahrheit über die Zukunft unterschieden werden.
Auch Prior bleibt nicht bei seiner Zuordnung zu Ockham stehen und verweist auf
Ciceros Schrift De fato als ersten Fundort für diese Auffassung. Dass er dennoch
sein System nach Ockham benennt, ist vielleicht der geringen Reputation Ciceros
als Logiker zu verdanken, vielleicht der Unsicherheit, wieviel auf ihn oder auf
Karneades zurückgeht, aber vermutlich dem Umstand, dass Ockham ein (für
Prior) zentrales zeitformenlogisches Argument lieferte, das die Formulierung der
Unabänderlichkeit des Vergangenen betrifft. Es liegt nämlich nahe, dies zu formulieren

als: Px —> UPx, sprich: Falls x der Fall gewesen ist, ist x unabänderlich der
Fall gewesen, z.B. falls eine Seeschlacht stattgefunden hat, lässt sich dies nicht
ändern. Ein derartiger Konditional sollte für kontingente Zukunft gerade nicht
gelten. Wenn wir nun in jenem Schema einsetzen, dass es wahr gewesen ist, dass

etwas Kontingentes geschehen wird, dann erhalten wir PT(Fp) —> UPT(Fp): Wenn
es in der Vergangenheit wahr war, dass in der Zukunft etwas eintreten wird, dann
war es unabänderlich wahr, dass es eintreten wird. Das heisst, dass auch die
einfache „schwache" Wahrheit von Aussagen über kontingent Zukünftiges dessen

notwendiges Eintreten implizieren würde. Wir erhalten unabhängig von der Stär-

3 FREDE, Dorothea: Aristoteles und die „Seeschlacht". Das Problem der Contingentia
Futura in De interpretatione 9 Hypomnemata 27). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1970, 48: Man müsse in Aristotles' Determinismusargument den starken Wahrheitsbegriff
voraussetzen.

4 Gerhard Seel und andere haben dafür argumentiert, dass v.a. Ammonios, aber auch
Boethius, die bis ins 20. Jh. als die Vertreter der traditionellen Aristoteleslektüre gegolten
haben, wie ich sie gerade beschrieb, tatsächlich in Bahnen des schwachen Wahrheitsbegriffs
gedacht hätten (SEEL, Gerhard (Hg.): Atnmonius and the Seabattle. Texts, Commentary and
Essays. Berlin: de Gruyter 2001).



518 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

ke des Wahrheitsbegriffs einen Schluss von der Notwendigkeit des Vergangenen
auf die Notwendigkeit alles Zukünftigen (den sogenannten Schluss von der Postauf

die Prädetermination5). Dies ist inakzeptabel für Ockham, da es auch den
schwachen Wahrheitsbegriff ad absurdum führt. Aus der einfachen Wahrheit von
Aussagen über kontingente Zukunft darf keine Notwendigkeit des Besagten
folgen. Ockham schränkt deshalb das Prinzip der Unveränderlichkeit des Vergangenen

auf Aussagen ein, die nicht mit Zukunftsaussagen äquivalent sind,6 Prior
bemüht sich entsprechend um eine formale Lösung, das Substitutionsprinzip
einzuschränken.

Jedenfalls hat auch Prior mit De fato die erste erhaltene Schrift identifiziert,
in dem der schwache Wahrheitsbegriff vertreten und verteidigt wird. Dabei bleibt
die Frage offen, wer diese Position zum ersten Mal formuliert bzw. wirklich
vertreten hat: Cicero oder derjenige, dessen Position Cicero bei seiner Verteidigung

des schwachen Wahrheitsbegriffs in De fato aufgreift, also der skeptische
Neuakademiker Karneades. Dies ist auch angesichts der Fragestellung von
Interesse, warum diese Alternative zu Aristoteles' Auffassung so wenig diskutiert wurde.

Denn kein Aristoteliker, kein Stoiker und kein Epikureer dürfte es sich haben
gefallen lassen, dass damit die Kompatibiliät des Bivalenzprinzips mit dem
Indeterminismus behauptet wird. Der gesamte Streit zwischen Stoikern und
Epikureern um Determinismus und Freiheit setzte dieses Prinzip voraus: Die stoische
Akzeptanz des Determinismus geht mit der des Bivalenzprinzips einher, die
epikureische Ablehnung dieses Prinzips mit dem Indeterminismus. Es wäre daher
seltsam, dass eine seit Karneades bestehende ernsthafte Attacke auf den starken
Wahrheitsbegriff nicht intensiv diskutiert worden wäre. Interessant ist zweitens,
welche Gründe Cicero für den schwachen Wahrheitsbegriff anführt. Schallenberg
legt mit dem Kommentar zu Ciceros De fato ein Werk vor, das an der Problematik

der futura contingentia Interessierte deshalb vielleicht bereits neugierig
erwartet haben.

Aristoteles' De interpretatione wurde erst ca. 200 Jahre nach dem Auftauchen
seiner esoterischen Schriften und ihrer Herausgabe durch Andronikos, dem
Jahrhundert der Abfassung von Ciceros De fato, wieder relevant. Zu Ciceros Zeit
war Aristoteles durch seine heute verlorenen exoterischen, also zur Publikation
bestimmten Schriften bekannt - so lobt Cicero bekanntlich Aristoteles' luziden
Stil, kann dabei also nicht dessen esoterische Werke, geschweige denn De
interpretatione im Sinn gehabt haben. Die Argumentation im neunten Kapitel ist
bei Cicero jedenfalls nirgends präsent. In Ciceros Fatumsdiskussion glänzt
Aristoteles durch Abwesenheit, bis auf die eine Ausnahme, dass er zusammen mit
Demokrit, Heraklit und Empedokles ausgerechnet zu den Fatalisten gezählt wird,
denen zufolge alles mit Notwendigkeit eintrete (De fato XVII 39, 5). Die Position
des Seeschlachtkapitels ist nur indirekt vorhanden in der Weise, wie es von Stoikern

und Epikureern rezipiert worden war.

5 PRIOR: Past, Present and Future, 115. Siehe GRONEBERG, Michael: Die verschiedenen
Logiken von Gedächtnis und Voraussicht. In: Studia Philosophica 60 (2001) 235-56 (Refor-
mulierung 255f.; Analyse 246ff.).

6 OCKHAM, Guilelmus de: Tractatus de Praedestinatione. Franciscan Institute edition
1945, 6.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 519

2. Schallenbergs Kommentar

Magnus Schallenbergs „philosophischer Kommentar" zu De fato liefert die
nötigen Hintergrundinformationen, ohne die der Text über weite Passagen
unzugänglich bliebe. Schallenbergs Exkurse zu bestimmten Problematiken und
Argumentationen stellen den aktuellen Stand der Diskussion mit umfassenden
Literaturangaben dar. Sie sind auch wertvoll, um sich unabhängig von einem Interesse
an Ciceros Schrift über antike Aussagenlogik, Modaltheorien und Handlungstheorien

zu informieren.
Ohne Apparat umfasst der Band ca. 300 Seiten, auf die ein ca. 40-seitiges

Literaturverzeichnis und diverse Register folgen: ein detaillierter Namensindex,
ein rudimentärer Sachindex, Abkürzungsverzeichnis, Index Locorum, Fragmentindex

und ein Index von De fato in Fragmentsammlungen. Der Hauptteil des

Werks ist ein sukzessiver Kommentar von 220 Seiten. Diesem gehen 80 Seiten

voraus, in denen allgemein Wichtiges zum Verständnis von De fato dargelegt
wird, so die wichtigste Terminologie, die Problemstellung kausaler vs. logischer
Determinismus, die Bedeutung des Wortes fatum und die Position der hellenistischen

Philosophen zu diesem. Vorbemerkungen zur Schrift selbst beanspruchen
hier den Grossteil von ca. 50 Seiten. In diesen ist vorwiegend Thema, welcher
Quelle Cicero wohl folgte (30 Seiten).

Schallenberg benutzt die griechischen und lateinischen Texte als Vorlagen, die
Ubersetzungen stammen in der Regel (wo nicht anders gekennzeichnet) von ihm
selbst. Er verweist auf eine Neuübersetzung, die gegenwärtig von seinem Lehrer
Hermann Weidemann vorgenommen wird. Dieser hat mit Übersetzung und
Kommentar von Aristoteles' De interpretatione das Umfassendste, Verlässlichste
und Genaueste geschaffen, was es auf dem Gebiet auch unter Berücksichtigung
französischer, italienischer und englischer Literatur gibt.7 Die Neuübersetzung
darf daher mit Spannung erwartet werden, zumal die gängige zweisprachige
Ausgabe De fatos von Karl Bayer8 unbefriedigend ist. In dieser finden ständige
Verwechslungen von Ausgeschlossenem Dritten, Nicht-Widerspruchsprinzip und
Bivalenz statt, die in einem Werk, in dem die Logik eine zentrale Rolle spielt,
verwirren statt helfen.9

7 WEIDEMANN, Hermann: Peri Hermeneias (Aristoteles' "Werke in deutscher Übersetzung,
Grumach E. / Flashar, H. [Hgg.] Bd. 1, Teil II). 2. veränderte Auflage [Erstauflage 1994],
Berlin: Akademieverlag 2002.

8 BAYER, Karl: Cicero. Über das Schicksal / De fato, lat.-dt. 4. überarbeite Auflage (orig.
München 1963). Düsseldorf: Patmos 2000.

9 Zum Beispiel: „Das ist auch der Grund, weshalb Chrysipp mit aller Macht darauf aus
ist, überzeugend nachzuweisen, dass jedes ,Axioma' nur entweder wahr oder falsch sein könne.
Wie nämlich Epikur fürchtet, er müsse, wenn er diesen Satz vom ausgeschlossenen Dritten
zugestehe, auch zugeben, dass alles, was geschieht, auf Grund des Fatums geschieht [...]"
(CICERO: De fato X, 21; Us. Bayer, 37). Das diese Verwechslung nicht Cicero verschuldet ist,
zeigt das Original: „Itaque contendit omnes nervös Chrysippus, ut persuadeat omne axioma
aut verum esse aut falsum. Ut enim Epicurus veretur, ne si hoc concesserit, concedendum sit
fato fieri quaecumque fiant..." (Hervorhebung MG). Bayer ersetzt hier, wie auch an anderen
Stellen in seiner Ubersetzung, Pronomina durch Benennungen, ohne dass man dieser
Explikation vertrauen könnte. In Einführung und Kommentar spricht Bayer im Übrigen
durchgängig vom Streit um die Unvereinbarkeit des Fatums mit dem „Satz vom Widerspruch":
„Chrysipp und Epikur koppeln das Fatum mit dem Satz vom Widerspruch." (BAYER: Cicero,
103). Gemeint ist zweifellos wiederum das Bivalenzprinzip.



520 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Schallenbergs Kommentar liefert einerseits historische Hintergründe, z.B. zu
Ciceros Situation als Verteidiger der Republik in den Momenten ihres Falls, die
dazu führen, dass er, ständig auf Reisen, das Werk zwischen Mitte April und
Anfang Juni 44 v. Chr. geschrieben haben muss - eine selten genaue Datierung.
Es wird erläutert (88-92), warum der Republikaner ausgerechnet den als völlig
unphilosophisch geltenden Caesaristen Hirtius als Gesprächspartner wählte,
nämlich aus politischen Gründen, was wiederum erklärt, dass es nicht wie vorgesehen

zu einer ausgewogenen Diskussion zweier konträrer Auffassungen kam (in
utratnque partem disserere), wie wir es von anderen Texten Ciceros kennen (De
natura deorum, De divinatione), sondern nur zur Attacke einer These (contra
propositum disputare), die Hirtius bloss vorzutragen hat.

In der Hauptsache aber liefert Schallenberg philosophiehistorische Hintergründe

und trägt Rekonstruktionen zu den vielen Argumenten zusammen, die
Cicero in De fato anführt, beginnend mit dem Meisterargument Diodors, zu dem
Schallenberg eine eigene formalisierte Rekonstruktion anbietet (17-22).
Regelmässig werden die Positionen und Argumente der diversen hellenistischen Schulen

präsentiert. Schade ist, dass der Bezug zu Aristoteles' Philosophie und der
Weisen und Wege, wie Teile davon Eingang in jene Positionen gefunden haben,
nicht thematisiert wird.

Konditionale
Für Logikinteressierte und Übersetzer empfehlenswert ist der Exkurs zu „Chry-
sipps Sprachregelung" (141-155), in der dessen Versuch dargestellt wird,
materiale und strikte Implikation klar zu unterscheiden. Die verschiedenen
Definitionen von Implikation bzw. Konditional (die Ausdrücke sind synonym; gr. to
synêmménori) hat Schallenberg bereits zuvor dargestellt (115-117): Insgesamt
scheinen (nach Sextus Empiricus) vier bekannt gewesen zu sein, wovon drei
rekonstruierbar sind, da sie damals so ausführlich diskutiert wurden, „dass schon
,die Raben auf den Dächern krächzen', wann eine Implikation wahr sei" (115;
Sextus Empiricus führt hier die ironische Bemerkung des Dichters Kallimachos
an). Das Konditional des Megarikers Philo entspricht bekanntlich unserer
heutigen wahrheitsfunktionalen Definition, das stärkere seines Lehrers Diodor erforderte

Gültigkeit zu allen Zeiten und das des Stoikers Chrysipp war modalisiert
und entspricht dem strikten Konditional (117). Chrysipp rät „im Bestreben, eine
logisch durchsichtige Idealsprache zu entwickeln" (135), materiale Implikationen
als Verneinung einer Konjunktion auszudrücken, statt „falls p, dann q" also
immer zu sagen: „nicht (p und nicht-q)". Es ist daher anzunehmen, dass er (und
Nachfolger) „wenn, dann" Ausdrücke als strikte Implikation verstanden wissen
wollten (Cicero kritisiert zurecht, dass diese Regelung in Bezug auf die Fatums-
problematik nichts hilft).

Modalitäten
Die drei antiken Logiker sind auch für verschiedene Auffassungen des Möglichen
(tön dynatön) bekannt, die Schallenberg ausführlich vorstellt und diskutiert (124—

137). Die Definition Diodors ist vom Meisterargument her bekannt und weil
Aristoteles in De interpretatione dagegen zu argumentieren scheint:10 Ihr zufolge

10 VuiLLEMIN, Jules: Nécessité et contingence. L'aporie de Diodore et les systèmes
philosophiques. Paris: Les Editions de Minuit 1984, 149ff. Vuillemin nennt es „wahrscheinlich",
dass Aristoteles sich in Delnt 9 auf Diodor bezieht. Dieser wird dort nicht genannt.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 521

ist möglich, was ist oder sein wird. Demnach ist alles, was möglich ist, irgendwann.

Ergänzt durch die Annahme Diodors, dass alles, was sein wird, notwendig
sein wird, verschwinden damit alle Unterschiede zwischen den Modalitäten (126)
- zumindest wenn man einer „verschärften" Lesart folgt, die einen strengen
Determinismus impliziert: Wenn etwas der Fall ist, dann ist es zu jedem früheren
Zeitpunkt unabänderlich gewesen. Diese Deutung Diodors hätten seine Schüler
vertreten und Cicero sei dem gefolgt. Schallenberg verteidigt damit Ciceros
Darstellung von Diodor gegen den Vorwurf, fehlerhaft zu sein (127).

Philos Möglichkeitsdefinition entgeht der Dedifferenzierung der Modalitäten,
indem möglich das sei, „was fähig ist, gemäss seiner ,inneren Natur' wahr zu
werden". Dieser Möglichkeitsbegriff führt seinerseits zu Problemen, da er zu schwach
ist: Ein für immer auf dem Grund des Meeres liegendes Stück Holz, das nicht
mehr brennen kann, kann nach Philos Begriff immer noch brennen, da für ihn
nur die - aristotelisch gesprochen - innere Möglichkeit (dynamis) zählt und nicht
die äussere (Abwesenheit von Hindernissen). Diese wird schliesslich von Chrysipp
mit berücksichtigt. Möglich ist diesem zufolge etwas, „das wahr sein kann und
das äussere Umstände nicht daran hindern, wahr zu sein" (127). Diese konjunk-
tive Definition macht den logischen Apparat recht unhandlich, wie folgende
Definition der Notwendigkeit zeigt: „Etwas ist jetzt notwendig, wenn es nicht die
innere Fähigkeit besitzt, falsch zu sein, oder die innere Fähigkeit hierzu besitzt,
aber von jetzt an immer durch äussere Umstände daran gehindert wird, falsch zu
sein" (133). Um wieviel komplexer wird noch die Definition der Kontingenz, also
der doppelten Möglichkeit, zu sein und nicht zu sein!

Chrysipp versuchte nun zu argumentieren, dass trotz Fatumlehre und Mantik
(Vorhersagbarkeit der Zukunft) möglich sei, dies oder jenes zu tun. Er versucht,
kontrafaktische Möglichkeiten zuzulassen und Schallenberg zeigt, wie Cicero ihn
hierin widerlegt: Wenn Fatum oder Mantik vorausgesetzt wird, folgt aufgrund des

starken Wahrheitsbegriffs genauso der Determinismus wie bei Diodor (128-137).
Die stoische Auffassung ist also inkohärent. Schallenberg arbeitet in dem
Zusammenhang eine stoische Distinktion heraus - er nennt sie „abstraktive" und
„globale" Modalität (134, den Term „abstraktiv" übernimmt er von Jedan) -, die
schon in der Antike als „Etikettenschwindel" bezeichnet wurde und die auch die
analytische Diskussion kennt, insofern sie „konditionale" und „absolute"
Möglichkeit unterscheidet.11 Aber damit kann ein Kompatibilist versuchen zu erklären,

warum wir in Fällen der Verantwortlichkeit für eine Handlung sagen, dass

die Handlung bei uns lag (man anders hätte handeln können), nämlich im
konditionalen oder abstraktiven Sinn, und zwar auch dann, wenn alles mit ontischer
oder absoluter Notwendigkeit geschieht.

An den eben zitierten Stellen zeigt sich ein Mangel an sprachlicher Genauigkeit

bei Schallenberg. Es lässt sich im vorliegenden Band leider durchgehend eine
fehlende Differenzierung der Rede von der Wahrheit von Aussagen und dem Fallsein

von Sachverhalten konstatieren, womit Schallenberg nicht nur analytischen
Forderungen an Präzision nicht gerecht wird, sondern auch hinter die besprochenen

antiken Autoren zurückfällt.12

11 Die moderne Unterscheidung geht zurück auf MOORE, G.E.: Ethics. London: Williams
and Norgate 1912, 20; 123-130.

12 Schallenbergs „Möglich ist etwas, das wahr sein kann" liegen u.a. folgende Stellen zu
Grunde: „dynaton men to epidektikon tou alêthes einai [...]" (Diogenes Laertius VII, 75; SVF

II, 201) oder „Stoici vero possibile quidem posuerunt, quod susceptibile esset verae



522 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Er verschweigt auch, dass die von ihm verwendete Notation sowie die Logik
der Zeitformen von Prior stammen, dessen Name im gesamten Buch kein einziges
Mal auftaucht. Schallenberg übernimmt all dies von Weidemann (19, Fn 13). Das
rächt sich, denn bei Prior ist nachzulesen, warum das besagte Prinzip der Unver-
änderlichkeit des Vergangenen gerade nicht so formalisiert werden kann, wie es
hier geschieht, zumindest nicht ohne Einschränkungen (s.o.).

Der Wahrheitsbegriff
Schallenberg folgt nicht der bei Prior vorgenommenen semantischen
Unterscheidung eines einfachen und eines starken Wahrheitsbegriffs, sondern bezeichnet

als „stark" einen, der für die Wahrheit von Zukunftsaussagen das
gegenwärtige Vorliegen determinierender Ursachen voraussetzt (155-168). Diese Abart
des starken Wahrheitsbegriffs, der als „kausal" bezeichnet werden kann, kennen
wir von Jan Lukasiewicz, der ihn seiner Aristotelesdeutung unterlegte.13 Seine

Forderung nach einem objektiven Korrelat der Wahrheit muss von der bloss
semantischen Definition unterschieden werden. So kann auch ein Vertreter des
starken Begriffs durchaus Lukasiewiczs Auffassung zurückweisen, dass wahr eine
Aussage über x nur dann ist, wenn der Sprecher in kausaler Relation zu x steht
(ob x vergangen ist oder zukünftig). Denn daraus folgt auch (wie Lukasiewicz am
Ende seines Artikels zu Recht darlegt), dass Aussagen über die Vergangenheit
weder wahr noch falsch sind, wenn keine Wirkungen des besagten Vergangenen
mehr vorhanden sind. Hierbei geht es wohlgemerkt nicht um die Bedingungen
von Wissen, sondern von Wahrheit. Im Unterschied dazu vertritt Karneades nach
Cicero in ganz ähnlicher Weise, dass nicht einmal Apollo etwas über kontingente
Zukunft wissen könne, aber auch nicht über Vergangenes, von dem keine Spur
mehr existiert, aber dies trotz der (einfachen, nicht kausalen) Wahrheit der
diesbezüglichen Aussagen (XIV, §32-33). Es gibt also Gründe, die kausale
Verankerung der Wahrheitsdefinition zu vermeiden. Dass Zukunftsaussagen nur wahr
sind, wenn das Besagte in jeder Zukunft stattfindet, schliesst nicht aus, dass diese

Bedingungen genau dann erfüllt sind, wenn die zukünftigen Ereignisse bereits
kausal determiniert sind. Aber letzteres darf nicht in die Definition der Wahrheit
einfliessen, weil sonst auch Aussagen über Vergangenes bei Abbruch kausaler
Verbindung ihren Wahrheitswert verlieren.

Die Distinktion von starkem und kausalem Wahrheitsbegriff wirft
weitergehende Fragen auf, die Schallenberg durch ihre Nichtbeachtung nicht in den
Blick bekommt: Ist Ciceros Kritik an stoischen und epikureischen Auffassungen
berechtigt oder unterstellt sie einen kausalen Wahrheitsbegriff wo nur ein starker
im Sinne von Priors P-System vorliegt? Zumindest wird in Aristoteles' De inter-

praedicationis nihil his prohibentibus [...]" (zitiert aus: „Boethius, In Arist. De. interpr. III 9,
234.27-235.1"; es handelt sich natürlich um den zweiten Kommentar). Treffender wäre zu

sagen, dass möglich das ist, worüber eine Aussage wahr werden kann, wenn es denn durch
nichts verhindert wird. Dass etwas zugleich verhindert werden kann und wahr oder falsch ist,
vermischt die Sach- und Aussagenebene (dasselbe Problem besteht aber bereits in Otto Apelts
DL-Übersetzung, im Unterschied etwa zu Dufours, oder zu Kretzmanns englischer Boethius-
Übersetzung). Der kategoriale Fehler ist durchgängig, vgl. die Ubersetzung der ersten
Prämisse des Meisterarguments (19).

13 LUKASIEWICZ, Jan: Über den Determinismus, übersetzt von Günther Patzig; zuerst
erschienen in: Studia Leibnitiana 5 (1973) 5-25; ND in: MENNE, Albert / ÖFFENBERGER, Niels:
Zur modernen Deutung der aristotelischen Logik III. Modallogik und Mehrwertigkeit. Hildesheim:

Olms 1988, 1-21.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 523

pretatione weder explizit ein kausaler Wahrheitsbegriff vertreten noch ist es nötig,

seine Position mit diesem zu formulieren. Es wäre zu klären, wie sich dies bei
Stoikern und Epikureern verhält.

Cicero verteidigt den schwachen Wahrheitsbegriff, indem er verdeutlicht, dass
eine Aussage über Kontingentes, das bereits geschehen ist, wie dass Epikur mit 72
Jahren sterben wird, nicht deshalb immer schon wahr gewesen ist, weil die
Ursachen für das Besagte immer schon feststanden, sondern weil das Besagte irgendwann

geschehen ist. Dies ist zwar ein Einwand, wenn ein kausaler Wahrheitsbegriff

vorausgesetzt wird, nicht aber unter Annahme eines starken Wahrheitsbegriffs,

für den in Retrospektive auch gilt, dass immer schon wahr war, zu sagen,
dass Epikur im Alter von 72 sterben wird. Dies impliziert jedoch nicht, dass auch
prospektiv, also wenn Epikur noch nicht gestorben ist, schon wahr ist, dies zu

sagen. Priors P-Logik gestattet, diesen Unterschied zu machen. Cicero attackiert
also nicht einen starken Wahrheitsbegriff im Allgemeinen, sondern speziell einen
kausalen.14

Interessant wäre nun, ob Cicero mit seinen Argumenten nur Karneades
reproduziert oder eigenständig ist. Laut Schallenberg stellen die §§26-28 „den Kern
der Auseinandersetzung Ciceros mit dem Fatalismus dar. In Anlehnung an Karneades

trägt er hier die entscheidenden Argumente vor" (195). „In Anlehnung an
Karneades": eine Formulierung, die nicht nur einmal auftaucht und aus der sich
nichts Bestimmtes schliessen lässt. Erst in den §§37-38 wird das Thema des

Wahrheitsbegriffs von Cicero zum Abschluss gebracht, nachdem Cicero vorher in
den §§ 28-30 eine Diskussion des Untätigkeitsarguments einschiebt und in den
§§31-33 Karneades' Argumentation gegen das Fatum darlegt. Dieses wirkt wie
eine Vorwegnahme des Arguments der Unvereinbarkeit von Determinismus und
freiem Willen durch van Inwagen. Es hat nach Schallenberg die Struktur (205-
208): Wenn alles durch vorausgehende Ursachen geschieht, dann liegt nichts in
unserer Verfügungsgewalt; es liegt aber etwas in unserer Verfügungsgewalt; ergo
geschieht nicht alles durch vorausgehende Ursachen. Nun macht Karneades in
diesem Argument offenbar nicht von einem schwachen Wahrheitsbegriff
Gebrauch. Es ist Cicero, der einen möglichen Einwand gegen das Argument Karneades'

anführt und dieses mit Hilfe des schwachen Wahrheitsbegriffs verteidigt
(207, §32). Es ist Cicero, der immer wieder den Unterschied der schwachen
Wahrheitsauffassung, die er den Neuakademikern zuschreibt, gegenüber der starken der
Stoiker und Epikureer preist (209): die Neuakademiker seien, anders als die
Stoiker, unabhängig und frei („illorum ratio soluta ac libera est"), da sie auch bei
Wahrheit kontingenter Zukunftsaussagen nicht gezwungen sind, das Fatum oder
die Mantik anzuerkennen (209).

Handlungen und physikalischer Indeterminismus
Dankbar ist man für Schallenbergs Erhellung der Frage, was unter den
verschiedenen Ursachearten zu verstehen ist, die im Text verhandelt werden, v.a.
unter den causae fortuito antegressae, also zufällig vorhergehenden Ursachen.
Schallenberg zeigt, dass Cicero hiermit Willensakte und deren Folgen versteht.

14 Die Wichtigkeit dieser Unterscheidung wird auch in Weidemanns Kommentar zu De
interpretatione nicht ausreichend berücksichtigt. Ihm zufolge gilt, dass „dem .starken
Wahrheitsbegriff' [...] der Begriff einer physischen Notwendigkeit entspricht [...]" (260), was
Dorothea Frede zu Recht bestreitet (Frede: Aristoteles und die „Seeschlacht", 33).



524 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Auch für unsere Zeit interessant ist die damit verbundene antike Diskussion von
Epikurs Theorie der Bahnabweichung (172-187), der ebenso wie den Quantensprüngen

des 20. Jh. entgegengehalten wurde, dass sie noch keine Willensfreiheit
garantieren. Schallenberg stellt dar, dass es für Epikur (Brief an Menoikeus) drei
Prinzipien für ein Ereignis gibt: die Notwendigkeit (kat'anankên), den Zufall (apo
tychês) und das, was bei uns steht, „ein ,von uns Abhängiges' (par'hêmas)" (184).
Bedingung für Verantwortlichkeit ist bei Epikur (wie Aristoteles) nur letzteres
(libera voluntas), so dass sich die Frage stellt, welche Rolle hierbei die
Bahnabweichung (declinatio) spielt. Drückt sie nur die Forderung nach einer
indeterministischen Physik aus, die im Allgemeinen nötig ist, um freie
Willensentscheidungen zu ermöglichen (schwache Deutung) oder wird die voluntas von der
declinatio erzeugt (starke Deutung)? Schallenberg spricht sich nach Diskussion
der vielen interpretatorischen Ansätze für die erste Lösung aus (184-186).

Karneades hatte an die Adresse der Epikureer die Empfehlung abgegeben, ihr
Anliegen doch lieber ohne die Annahme der Bahnabweichung zu vertreten.
Cicero übernimmt die Kritik von Karneades an Epikurs Ansatz (§§23-25).
Obwohl Karneades und Cicero mit Epikur darin übereinstimmen, dass durch die
freie Willensentscheidung neue Kausalketten in die Welt gesetzt werden, erkennen

sie die Gültigkeit des Kausalgesetzes an (jedes Ereignis habe eine Ursache).
Dies schliesse nicht aus, „den Willen als eine besondere Form der Kausalität zu
begreifen, der seine Akte selbst verursacht" (191, §25). „Dieser Umstand bedeutet
jedoch nicht, dass ein Willensakt unverursacht wäre, denn [...] die Ursache für
einen Willensakt liegt in der Natur des Willens selbst begründet" (192). Dieser
(meines Erachtens aristotelische) Gedanke, den Cicero hier Karneades zuschreibt
(XI, 15-25) wurde im 20. Jh. von Roderick Chisholm ausgearbeitet, der dafür
den Begriff der agent causality prägte.15 Diese Position ist für einen Epikureer
wie für jeden modernen Physikalisten aufgrund der Annahme, dass alles Seelische
materiell ist, nur dann akzeptabel, wenn dem freien Willensakt etwas Indeterminiertes

wie eine declinatio oder ein Quantensprung in der physischen Welt
entspricht. Daher wird die Forderung einer indeterministischen Physik nötig, auf
die Karneades und Cicero verzichten zu können glauben (190).

Es ist bei Schallenberg auch hier leider nicht immer klar, wer spricht: Cicero
oder Karneades? So stellt Cicero in den §§7-11 von De fato, in denen von
Karneades noch keine Rede ist (dessen Position wird namentlich erstmals in §23
genannt), seine Auffassung dar, dass sich „der Wille über die Disposition des

Charakters und so über die Naturkausalität hinwegsetzen kann" (190; vgl. 112f.).
Anderseits weist Schallenberg die Position aus diesen Paragraphen dann Karneades

zu und behauptet, dass „Karneades [...] dies [...] in den Paragraphen 7-9
explizit zugestanden" habe (190). Dies zeigt, wie wenig Schallenberg die
Positionen von Karneades und Cicero auseinander nimmt.

3. Ciceros Eigenleistung

Das Verdienst von Schallenbergs Buch ist, die entscheidende Grundalternative des

einfachen Wahrheitsbegriffs in Bezug auf contingentia futura vor Augen zu führen
(was in Bayers Kommentar völlig fehlt). Damit wird deutlich: Cicero vertritt
gegenüber Epikureern und Stoikern, die das starke Wahrheitskonzept in Bezug

15 CHISHOLM, Roderick: Human Freedom and the Self. Lawrence: University of Kansas

1964, part I.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 525

auf kontingente Zukunft von Aristoteles übernommen (und dabei möglicherweise
kausal formuliert) haben, konsequent die schwache Wahrheitsauffassung und
damit die Position, dass (kausaler) Indeterminismus mit Bivalenz kompatibel sei.

Damit wird auch deutlich, dass Cicero sich an Karneades' Position orientiert
(soweit es als ausgemacht gelten kann, dass dieser den schwachen Wahrheitsbegriff

wirklich vertrat und nicht nur in skeptischer Attitüde als Denkmöglichkeit
gegen das von den anderen Schulen geteilte Dogma ins Spiel brachte): „Wie
Cicero De fato auch verfasst haben mag, [...] kann letztlich nicht mit Gewissheit
ausgemacht werden. Als gewiss aber kann gelten, dass er De fato im neuakademischen

Geist verfasst hat und dass Karneades den philosophischen Gewährsmann

für diese Abhandlung darstellt, auf den Cicero nicht im engeren, sondern
im weiteren Sinne einer Quelle zurückgreift" (77) - auch wenn Cicero sich in
erster Linie mit stoischen Positionen abmüht, um sie zu widerlegen. Unter dem
weiteren Sinn ist zu verstehen: „ob unter Zuhilfenahme eines Kompendiums, das

vielleicht Beispiele und Notizen zu den einzelnen Lehrmeinungen enthielt, oder
ob in Erinnerung an frühere Studien gänzlich aus dem Gedächtnis heraus" (77).
Dies wäre durchaus möglich, da er sich, wie Schallenberg anhand eines Briefs an
Varro zeigt, schon 15 Jahre vor der Abfassung von De fato mit dem Thema des

Möglichen auseinandergesetzt hat (75) und Diodors Möglichkeitstheorie in einer
indeterministischen Deutung übernommen habe 166f). Schallenberg grenzt sich
davon ab, Cicero nur als Kopisten und Ubersetzer zu loben, aber, wie es auch
schon geschehen ist, als Ramponierer und Verfälscher der dargestellten
Meinungen zu verteufeln. Die Selbstbeschreibung Ciceros {Brief an Atticus XII, 52.3),
dass er mit recht geringer Mühe Abschriften vorliegender Texte anfertige (und
dabei ins Lateinische übersetze) und sonst nur noch Worte hinzufüge, die er im
Uberfluss besitze, trifft Schallenberg zufolge generell nicht zu. Cicero habe sich,
wie er in seinen philosophischen Schriften sage, nicht nur als Kopisten und
Ubersetzer verstanden. Er lehnte sich an die Vorlage an oder bearbeitete sie (ausser bei
der Ubersetzung von Piatons Timaios). Es sei daher nicht nötig anzunehmen, dass

es sich bei De fato um eine Abschrift oder Paraphrase handelt (74). Dies ist die
Weise, wie Schallenberg indirekt die Frage stellt und diskutiert, woher die
vertretenen Positionen und Argumente stammen. Der Leser mag daraus schliessen,
dass Cicero durchaus Eigenständiges hinzugefügt haben kann. Cicero scheint
überdies an verschiedenen Stellen durchaus eigene Argumente zu entwickeln. Vor
allem, wo es nicht um die „Erfindung", sondern um die Verteidigung des
schwachen Wahrheitsbegriffs geht, scheint Cicero, wie vor allem der detaillierte
Kommentar nahe legt, durchaus Eigenständiges geleistet zu haben (v.a. in §§17-
20, 167).



526 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Dragos Calma

L'usage des statistiques dans l'étude des sources: le cas de Maître Echkart1

Ce volume recueille les premiers résultats d'un beau projet initié en 2004 par L.
Sturlese sur les sources de Meister Eckhart, projet dont le but est non seulement
de fournir un index de toutes les autorités citées, mais aussi d'analyser la doctrine
et le contexte historique. L'enjeu est de reconstituer la culture, les interlocuteurs
et les problèmes de l'auteur (8). Chacun des six articles réunis ici a la même

structure : une présentation statistique des citations, des analyses doctrinales et
un index, en annexe, avec toutes les occurrences. Selon la règle de base énoncée
dès le début, seules les citations explicitement attribuées à l'autorité sont prises
en compte : « l'elenco delle fonti registra soltanto le citazioni espressemente
attribuite all'autore in questione o ascritte ad un meister chiaramente con questo
identificabile. Sono quindi escluse dall'elenco le indicazioni aggiunte in apparato
a qualsiasi titolo dagli editori, che non trovino un riferimento letterale nel testo
di Eckhart » (10).

L'étude d'Alessandra Beccarisi (« Der hoehste under den meistern. Eckhart e il
De anima di Aristotele », 11-38) ouvre le volume. Selon Beccarisi, le De anima
d'Aristote aurait été cité par Eckhart 258 fois (11), dont 211 fois dans l'œuvre
latine (dorénavant LW) et 47 fois dans l'œuvre allemande (dorénavant DW).

Beccarisi note que sur ces 258 citations, 116 porteraient sur le livre III du De
anima ; 200 serviraient à Eckhart pour la théorie de l'intellect, les autres pour
des doctrines sur l'unité de la forme et de la matière, la puissance et l'acte, le

statut des perfectiones générales. On apprend cependant que sur ces mêmes 258
citations, le De anima serait nommé explicitement 7 fois, dont 6 fois avec des

indications sur la division textuelle (11). Ce qui revient à dire que, selon les
calculs de Beccarisi, Eckhart citerait Aristote, sans renvoyer cependant au De

anima, 251 fois: plus précisément, le nom d'Aristote serait invoqué expressément

5 fois dans LW et 7 fois dans DW (toutes dans la pr. 15 Q) ; dans 46 autres
situations, Eckhart se référerait à lui par des formules comme secundum Philo-
sophum ou ut ait Philosophus. On devrait alors dire qu'Aristote est cité soit par
son nom soit en tant que Philosophe 58 fois (5 + 7 + 46) ; si l'on ajoute aussi les
7 autres citations explicites au De anima (renvois oubliés dans ses calculs par
Beccarisi - 11) on en déduit que sur les 258 citations, 65 seraient explicites.
Qu'en est-il des autres 193 citations qui, on suppose, seraient implicites On ne
nous dit rien. Les choses se compliquent encore plus si l'on regarde l'index qui
donne... 180 (en réalité 1812) occurrences, tant des citations explicites que des

citations implicites (contrairement à la règle citée à la page 10 par l'éditeur).
En regardant cet index, le lecteur s'aperçoit que dans ces mêmes 181

occurrences le De anima est citée beaucoup plus souvent que dans les 258 cas
dont parle Beccarisi au début de l'article : 36 fois, dont 33 fois avec l'indication

1 STURLESE, Loris (éd.): Studi suite fonti di Meister Eckhart. I - Aristoteles, Augustinus,
Avicenna, Dionysius, Liber de causis, Proclus, Seneca Dokimion 34). Fribourg :

Academic Press 2008, 196 p. ISBN 978-3-7278-1639-0.
2 E. Rubino, qui analyse la présence de Denys l'Aréopagite, retient aussi 180 comme

nombre d'occurrences du De anima (115). On constate qu'il y a un problème de
numérotation : le groupe 34-40 est toujours suivi par le numéro 40, au lieu de 41 ; il faut donc
considérer que l'index donne en réalité 181 occurrences, et non pas 180.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 527

de la division textuelle (et non pas 7, respectivement 6). En voici la distribution3

:

i) De anima, lib. I - 8 fois : n° 2 (xl), n° 5-6 (x2), n° 15-19 (x4), n° 22-27
(xl).

ii) De anima, lib. II - 10 fois : n° 33 (xl), n° 34-40 (xl), n° 40bis4 (xl), n°
62-63 (x2), n° 78-81 (xl), n° 82-84 (xl), n° 90 (xl), n° 91-102 (xl), n° 103-
104 (xl).

iii) De anima, lib. III - 15 fois : n° 107-108 (x2), n° 119-122 (xl), n° 124-
128 (xl), n° 129-130 (xl), n° 132-136 (xl), n° 137-139 (xl), n° 141-148 (x2),
n° 151-152 (x2), n° 157-158 (x2), n° 172-176 (x2).

iv) Eckhart cite trois fois le De anima sans préciser la division textuelle :

« illud philosophi De anima » (n° 20), « ut ait De anima » (n° 91), « ut ait philo-
sophus De anima » (n° 149).

Sur ces mêmes 181 occurrences données dans l'index, Eckhart mentionne
Aristote ou Pbilosophus 108 fois, beaucoup plus souvent donc que ne dit Becca-
risi (65 fois sur 251). Dans l'index, il reste 73 cas (n° 1, 8, 9, 12, 14 etc.) où ni
Aristote ni le De anima ne sont mentionnés explicitement et qui ne sont pas
discutés. Les statistiques concernant la présence d'Aristote dans l'œuvre d'Eck-
hart sont donc à refaire.

L'analyse doctrinale de Beccarisi est cependant solide et importante ; elle

propose une étude originale du concept d'homme chez Eckhart (sur la base de la

pr. 15 Q). Beccarisi étudie ensuite la noétique d'Eckhart qui distingue trois
intellects : agent, possible et patent ; elle donne (21) une description soignée du
premier et insiste sur le fait que, chez Eckhart, Dieu peut prendre la place de
l'intellect agent. La thèse classique de l'abstraction est renforcée par l'idée selon
laquelle tout ce que l'intellect agent peut faire dans un individu, Dieu peut le
faire d'une manière plus parfaite dans un « homme séparé » (abegescheiden
menschen), qui est l'homme débarrassé des images sensibles. On a donc ainsi une
profonde reconsidération de l'intellect aristotélicien que « il Falsch [!] ha definito
[...] totale apertura all'essere » (21). Beccarisi observe aussi qu'Eckhart élabore,
en dépit des renvois à Aristote et Avicenne (Métaphysique), une théorie de
l'intellect distincte de ses sources (24).

La contribution de Gianfranco Pellegrino a comme titre : « also ist hie sant
Augustinus gelicht einem guldînen vazze : II De trinitate di Agostino nell'opera di
Meister Eckhart » (39-70). Pellegrino prend en considération, tant dans l'analyse
que dans l'index, les citations explicites uniquement, du De trinitate. Elles sont
au nombre de 200, mais Pellegrino traite seulement 47 (40) qu'il divise en trois
catégories thématiques ; on peut regretter le silence total sur les 153 autres,
d'autant plus qu'il manque aussi un tableau général sur la présence du De
Trinitate dans l'œuvre d'Eckhart. L'article donne donc un aperçu très limité de la
distribution des citations de l'auteur le plus lu et plus cité par le dominicain
allemand (39).

Les trois catégories thématiques sont : (1) ratio inferior - ratio superior : 18

citations (16 LW + 2 DW) ; (2) imago dei - capax Dei : 8 citations (8 LW + 0

DW) et (3) toile hoc et illud : 21 citations (20 LW + 1 DW). Dans l'étude qui
présente ces catégories, on remarque surtout l'analyse de la troisième (44-49) qui

3 Nous gardons la numérotation des occurrences de l'index de l'article ; le numéro de
l'occurrence est suivi par le nombre des citations explicites.

4 Cf. supra note 2.



528 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

présente la manière dont le dominicain allemand insiste sur la nécessité
d'éliminer le superflu dans le monde créé (le mur et l'image peinte sur le mur) afin
d'avoir l'intuition du bien par soi. Pellegrino met ainsi en lumière l'important
changement qu'Eckhart fait subir au concept d'imago d'Augustin et observe, à

juste titre, que si chez Augustin le terme « imago se réfère seulement à l'image
concrète dans un support, pour Eckhart imago assume les caractéristiques
attribuées par Augustin à la trinitas res ipsa (ain lauter bilde et lauter got), à savoir :

Yimago Dei dans l'homme est le divin même » (45). Dans la pr. 44 Q, Eckhart
cite Augustin pour le même problème, mais cette fois « pour expliquer la
profonde unité entre logos et création » (49). Ces aspects attestent la manière originale

dont Eckhart interprète Augustin et la spécificité par rapport à l'exégèse de
Dietrich de Freiberg (46).

Alessandro Palazzo propose une contribution ayant pour titre « Ez sprichet ein
höher meister : Eckhart e Avicenna » (71-112) ; c'est, probablement, l'étude la
plus détaillée du volume ; elle représente un important instrument pour les
recherches futures sur la présence d'Avicenne dans l'œuvre d'Eckhart. Palazzo
dénombre 102 citations explicitement attribuées à Avicenne, dont 101 dans les

œuvres latines ; si l'on prend en compte les citations qu'Eckhart attribue à un
meister (qui peut être Avicenne), on a un total de 122 citations distinctes. Etant
donné que certains renvois ou citations reviennent plusieurs fois sous la plume
d'Eckhart, le nombre de références s'élève à 148 (cf. 72, n. 7)5. Les œuvres citées

par Eckhart sont : la Métaphysique (Liber de philosophia prima) - 76 fois (68 LW
+ 8 DW) ; le De anima - 31 fois (18 LW + 13 DW) ; le Liber primus naturalium
ou Sufficientia - 6 fois (6 LW + 0 DW) ; le De animalibus - 6 fois (6 LW + 0

DW) ; le Canon, la Logyca et le De diluviis sont cités seulement dans LW, une
fois chacun. Les références à Avicenne sont distribuées d'une manière quasi-égale
dans les œuvres latines, ce qui atteste qu'il est une référence constante durant la
carrière du maître dominicain (73sq.). Palazzo ne s'intéresse pas aux citations
implicites ; il considère divers genres de renvois (avec ou sans indication de la
division textuelle), leur proximité littéraire avec le texte source, leur longueur
(74sq.). Il en conclut qu'Eckhart avait un accès direct à la Métaphysique, au De
anima et au De animalibus.

L'étude doctrinale fait mention, d'une manière intéressante, des citations qui
nomment ensemble plusieurs autorités, comme, par exemple, pour le problème
des duae faciès animae où Avicenne (De an. I 5) est accompagné d'Augustin (De
trinitate XII, c. 7). Un autre thème discuté est la prophétologie, notamment dans
le Commentaire sur l'Evangile de Jean (verset 1,48) ; ici, Avicenne (De an., IV 4)

5 On a effectivement une double possibilité pour aborder statistiquement les citations :

(1) à partir de l'autorité : on compte le nombre de lieux cités par un auteur ; en
conséquence, on calcule le nombre de extraits distincts repris de l'œuvre d'Avicenne par
Eckhart. (2) A partir de l'auteur : on compte le nombre de références explicites à l'autorité
(avec les variantes spécifiques : meister, Commentator etc.) ; ainsi, on calcule le nombre
des endroits où Eckhart nomme explicitement Avicenne et ses œuvres. En fonction du type
d'approche, on interprète les résultats différemment car un auteur, par exemple, peut citer
dix fois un seul et même extrait d'une autorité ; donc, on peut dire soit (1) que l'autorité
est citée seulement pour une (seul) sujet, soit (2) que l'autorité est nommée explicitement
dix fois. On regrette que dans l'index de Palazzo tous les passages de l'œuvre d'Eckhart qui
reproduisent la même citation d'Avicenne ne soient pas transcrits : p. 100, n° 17, 22, 23 ;

p. 101, n° 26, 27 etc. ; parfois il manque même des passages qui ne sont pas des « doublures

» : p. 102, n° 72—75, 79 et 80 etc.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 529

est combiné avec Cicéron et Augustin. Palazzo essaie aussi démontrer que pour le

concept d'abegescheidenheit Eckhart s'inspire, tant pour l'explication que pour la
citation d'Avicenne, du De somno et vigilia d'Albert (89sq.) ; il montre ainsi
qu'Eckhart n'est pas autant tributaire à Aristote qu'au filon albertino-avicennien.
Palazzo propose même l'expression « avicennisme eckhartien » pour souligner
l'importance d'Avicenne et l'originalité interprétative du maître dominicain.

Elisa Rubino s'intéresse à la présence de Denys l'Aréopagite : « Dâ von
sprichet der liebte Dionysius : Meister Eckhart e Dionigi Areopagita » (113-134).
L'étude proprement dite est brève (sept pages), mais poussée et précise ; elle fait
état de 62 citations explicites, dont 36 sont dans LW et 26 dans DW. Les œuvres
citées par Eckhart sont : le De divinis nominibus 36 fois, le De caelestia
hierarcbia 12 fois, le De mystica tbeologia 5 fois et trois citations, dans DW, qui
ne sont pas identifiées. Rubino donne aussi des indications précieuses concernant
les sources intermédiaires et les traductions utilisées ; elle note ainsi que le maître
dominicain se sert le plus souvent de la traduction de Jean Sarasin (XIIe siècle),
mais il utilise aussi la traduction de Jean Scot Erigène ; il ne se sert pas de la
traduction de Robert Grosseteste (114). Le plus grand nombre de citations, 10, se

trouve dans le Commentaire à l'Evangile de Jean ; à trois reprises, les citations
sont puisées chez Thomas d'Aquin (119).

Doctrinalement, Eckhart se sert du De divinis nominibus pour soutenir l'idée
d'un Dieu cause et principe de toutes les choses, bien substantiel qui diffuse sa
beauté à tous les êtres ; du De caelestia hierarcbia pour les explications
concernant la nécessité d'un ordre angélique ; du De ecclesiastica hierarcbia pour
le concept de l'union entre l'homme et Dieu ; quant à la théologie négative, cinq
citations proviennent du traité De mystica tbeologia, dont quatre dans des textes
en langue vernaculaire. Rubino note, dans les conclusions, que les occurrences de

Denys ne sont pas aussi nombreuses que l'on pourrait s'y attendre et que le fil
conducteur des citations est le thème de l'union de l'homme avec Dieu.

La contribution de Fiorella Retucci a pour titre « Her ûf ein heidenischer
meister in dem bouche, daz dâ heizet daz lieht der liebte : Eckhart, il Liber de

causis e Proclo » (p. 135-166). Elle fonde son enquête sur les catégories faites par
A. Bertolacci6 et, contrairement aux autres contributeurs du même volume, elle
distingue : des citations explicites littérales, des citations explicites doctrinales,
des citations explicites nominales, des citations explicites indéterminées etc.

Nous retenons que dans LW le Liber de causis est explicitement cité 80 fois
(42 des citations explicites littérales et 38 citations explicites doctrinales), mais
en tenant compte de toutes les catégories de Bertolacci, Retucci dénombre un
total de 102 citations. Dans DW, 10 citations sont explicites indéterminées
(« forma esplicita indeterminata », 138) et 2 citations explicites déterminées. On
a, donc, 92 citations explicites du Liber de causis (LW + DW). Dans l'index,
Retucci mélange, elle aussi, toutes les occurrences : citations explicites et implicites

122 extraits de l'œuvre d'Eckhart).
Dans le DW, Eckhart donne au Liber de causis, à deux reprises, le nom de

lieht der liebte qui est l'équivalent du lumen luminum, appellation utilisée par
Albert le Grand ; la filiation est donc évidente (138). Selon Retucci, Eckhart cite

6 BERTOLACCI, A.: Subtilius speculando. Le citazioni délia Philosophia prima di Avi-
cenna nel Commenta alla Metafisica di Alberto Magno. Dans: Documenti e studi sulla tra-
dizione filosofica medievale 9 (1998) 261-339.



530 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

le De causis pour le problème de l'immanence et de la transcendance, la doctrine
de la hiérarchie des étants, l'ineffabilité divine etc.

Quant à Proclus, Retucci note que seulement YElementatio theologica est cité
par Eckhart ; il s'agit de 16 citations explicites (8 littérales et 8 doctrinales) et de
3 citations implicites littérales (143). La majeure partie dérive de la première
proposition de YElementatio. Doctrinalement, ce texte est invoqué pour des questions

sur la souveraineté de l'Un, la procession des éléments à partir de la cause
première, les quatre maneries entium etc. Eckhart ne manifeste aucun intérêt
pour la découverte de Thomas à propos de la dépendance du Liber de causis
envers YElementatio.

Retucci démontre ensuite, d'une manière intéressante et convaincante, que la
formule negatio negationis et la thèse sur la connaissance de Dieu qu'elle suppose
rappellent beaucoup le Commentaire de Proclus au Parménide de Platon qu'Eck-
hart ne mentionne, pourtant, jamais (145-151). Retucci prend ainsi part au débat
qui opposa, en son temps, J. Koch, W. Beierwaltes, R.R. Klibansky, à propos de
la connaissance directe ou par l'entremise de Thomas d'Aquin que Meister Eckhart

avait de YElementatio de Proclus (136sq.).
Le dernier article du volume est signé par Nadia Bray : « Ein heidenischer

meister, Senecâ, sprichet : Eckhart e Seneca » (167-192). Elle distingue plusieurs
types de citations explicites : avec indication de l'auteur, de l'œuvre et de la sous-
division ; avec indication de l'auteur et de l'œuvre ; avec indication de l'auteur
seulement. Bray comptabilise aussi les renvois erronés et les citations implicites.
83 occurrences sont explicites, 7 autres sont implicites - tous les 90 extraits sont
dans l'index. Correctement, Sénèque est expressément nommé 79 fois7 : les

Epistulae ad Lucilium (63 fois), suivies de très loin par les Naturales questiones (9
fois), le De dementia (5 fois), le De beneficiis (1 fois), et le De remediis for-
tuitorum (1 foi). On en déduit qu'Eckhart invoque Sénèque plus souvent que
Denys l'Aréopagite et Proclus ensemble (78 fois)

Bray fait preuve d'une grande habileté (et montre ainsi la richesse des études
statistiques) en analysant les indications erronées qui lui permettent de préciser à

quelle branche de la tradition manuscrite appartenait l'exemplaire des Epistulae
qu'Eckhart avait utilisé (171). Sénèque est cité pour des thèses concernant la
présence du divin dans l'âme humaine, position qui a, ensuite, attiré les foudres
des censeurs : « di fronte agli inquisitori di Colonia Eckhart è colpevole di aver
trascurato una distinzione cosi importante : il suo Dio [...] agisce proprio nella
razionalità umana corne nella sua natura più propria ». Bray conclut que ceci est
le Dieu « del filosofo pagano [i.e. Seneca] che non avrebbe esitato a riconoscere
la paternité délia dottrina di Eckhart » (180sq.).

De ce volume, on retiendra, au-delà de son originalité une certaine diversité
des analyses : les unes sont plus souples et prennent en compte les citations
explicites et les citations implicites, tandis que les autres sont plus strictes ; les

unes s'intéressent à la distribution des citations, les autres à la récurrence thématique

etc. Des approches qui témoignent, sans aucun doute, de la fécondité des
études de ce genre et de la variété de leurs résultats. On peut rapidement relever
un certain manque d'unité dans le traitement des autorités notamment en ce qui
concerne le principe de base énoncé à la page 10 ; le calcul irrégulier des
citations implicites gêne surtout les comparaisons, étant donné que certains
contributeurs indiquent seulement les citations explicites. Nous espérons que

7 Sur les 83 explicites, on enlève les renvois au Saturnalia de Macrobe.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 531

dans les prochains volumes des études conclusives donneront une vision d'ensemble

sur la quantité et la qualité des citations attribuées explicitement aux autorités.

Il est indéniable, en jugeant seulement à partir de ce premier volume, que le

projet Meister Eckhart und seine Quellen est décisif non seulement pour les études

sur Eckhart, mais aussi sur l'école dominicaine allemande et témoigne de la
nécessité des recherches de ce même type pour d'autres auteurs.



532 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Sven K. Knebel

Nach der Schlacht am Weissen Berg:
Sousedfks Führung durch das barocke Prag 1

Ein hochangesehener Prager Gelehrter legt hier in deutscher Ubersetzung die
1997 erschienene Synthese seiner Forschungsergebnisse zur Literaturgeschichte

der Philosophie vor. „Der Gegenstand dieser Darstellung ist die
Geschichte der Philosophie in den böhmischen Ländern in der Zeit von 1450 bis
1790, beginnend zur Zeit des ,Hussitenkönigs' Georg von Podiebrad (1458-
1471) bis zum Ende der Regierungszeit Kaiser Josephs II. (1780-1790)" (9).
Es geht um Prag, um das mährische Olmütz schon nicht mehr. Also eine
Territorialgeschichte der Philosophie, über deren Sinn sich streiten läßt, am
wenigsten aber vielleicht in dem vorliegenden Fall. Die nationalistische
Historiographie des 19. und 20. Jhs. war gegen den habsburgischen Katholizismus
zu eingenommen, um Traditionslinien zu würdigen wie die, daß der große
Bolzano über Arriagas Grab seine Erbauungsreden für Akademiker gehalten
hat (87). Hier gibt es historiographisch bestimmt einiges nachzuholen. An
manchen Punkten ist das so strikt befolgte Territorialprinzip, daß Comenius,
als Emigrant, außen vor bleibt, zwar problematisch. Der Nachteil wird aber
ausgeglichen durch den Reiz, die wechselnden Mischungsverhältnisse einer
lokalen Traditionsbildung aufgeschlüsselt zu bekommen. Die vorliegende
Besprechung beschränkt sich auf den zweiten Teil der Darstellung (77-265).
Erstens hat der Verfasser dafür gesorgt, daß die Quellen sowohl des thomis-
tischen als auch des skotistischen Uberlieferungsstrangs im Prager
Metaphysikstudium des 15. Jhs., das er analysiert, inzwischen durch vorzügliche
Neueditionen im Rahmen der von ihm und seinen Schülern herausgegebenen
Studia Neoaristotelica auch wieder direkt zugänglich sind.2 Zweitens ist es

sicherlich so, daß, wenn die Niederschlagung der protestantischen Rebellion
(„Prager Fenstersturz") 1620 die Zäsur bildet, welche den Berichtszeitraum in
zwei gleiche Zeitabschnitte teilt, die Prager philosophische Szene erst in der
zweiten Periode aus der Provinzialität wieder aufgetaucht ist, in die sie bald
nach 1400 gesunken war.

In Prag sind die Hauptschauplätze: der Hradschin, die Karlsuniversität
und das Klémentinum. Die Darstellung gliedert sich nach den Epochen der
nachhussitischen Prager Universitätsgeschichte. Bis 1556 stand die Karlsuniversität

als ein Hort des Humanismus und der Renaissance konkurrenzlos da.

Dann erhob sich neben ihr, in Gestalt des Jesuitenkollegs, ein neuer Hort der
vermeintlich abgetanen aristotelischen Schulphilosophie: das formidable Klé-

1 SOUSEDIK, Stanislav: Philosophie der frühen Neuzeit in den böhmischen Ländern.
Stuttgart: Frommann-Holzboog 2009. Ill S. ISBN 978-3-7728-2478-4.

2 FRANCISCUS DE MAYRONIS OFM.: Tractatus de esse essentiae et existentiae, hg. (auf der
Basis des mit zwei Prager Handschriften verglichenen Drucks von 1590) von M. Lânsky, R.

Masek, L. Novak und S. Sousedlk. In: Studia Neoaristotelica 2 (2005) 271-322; DERS.:

Quodl. qq. 6-7 (De entibus rationis), hg. (auf der Basis des Venezianer Drucks von 1590) von
N. Cuhrovä und L. Novâk. In: Studia Neoaristotelica 3 (2006) 196-239; IOANNES VERSOR

OP.: Quaestiones super De ente et essentia S. Thomae, hg. (auf der Basis des Kölner Drucks
von 1497) von M. Severa und L. Novâk. In: Studia Neoaristotelica 5 (2008) 209-254.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 533

mentinum. Die philosophia aulica war ein drittes Element: Der Hof unter
Kaiser Rudolf II. schwelgte nicht nur in Arcimboldo, sondern auch in
Esoterik. Nach 1620 wurden die Karten dann neu gemischt: Der Hof war nach
Wien zurückgekehrt. Die Philosophische und die Theologische Fakultät der
Karlsuniversität wurden vom Klémentinum geschluckt. Bis 1763, als die
absolutistische Gnadensonne den Jesuiten unterging, hatte Prag damit (außerhalb
von Medizin und Jurisprudenz) eine Jesuitenuniversität.3 Das mißfiel nicht
erst den Aufklärern, sondern erregte schon die Opposition mächtiger kirchlicher

Kreise. 1635 kam es zur Gründung des erzbischöflichen Priesterseminars,

das, zunächst eine Filiale der irischen Emigration, neben den Franziskanern

später auch den Prämonstratensern und Zisterziensern eine Wirkungsstätte

eröffnete. Skotismus, neoaugustinische Spiritualität und Esoterik prägten

hier ein von den Jesuiten scheel betrachtetes („Jansenismus") munteres
Treiben. Während die Dominikaner im barocken Prag wenig zu melden hatten,
spielten die Piaristen eine gewisse Rolle; sie ließen sich 1640 allerdings weit ab

vom Schuß, in Leitomischl, nieder. Bei aller kulturgeschichtlichen und
biographischen Kontextualisierung vermeidet der Verfasser überflüssige
Zugeständnisse ans Narrative. Die These lautet: „In der böhmischen
Barockphilosophie fanden sich in einer charakteristisch modifizierten Form alle
großen Themen der zeitgenössischen westlichen Philosophie" (222). Acht
Kapitel präsentieren sie als eine Reihe unterschiedlicher Antworten auf einen
Provokateur aus Spanien.

Der nach der Fusion mit der Universität 1624 als Entwicklungshelfer nach

Prag berufene Jesuit Rodrigo de Arriaga (1592-1667) ist einer der gar nicht so
vielen Scholastiker, die es geschafft haben, außer einem Philosophiekurs in
Folio (Logik, Physik, Psychologie, Metaphysik) noch einen vollständigen
Theologiekurs zu publizieren (beides von der Juristischen Fakultät der Universidad
de Rioja inzwischen digitalisiert und ins Netz gestellt). Der Leser sieht sich
nicht, wie so oft, wenn die Rede auf Verfasser so voluminöser Werke kommt,
mit nichtssagenden Allgemeinheiten abgespeist. Den Verfasser interessiert das

System hinter diesem Philosophiekurs. Arriaga ist für ihn nicht so sehr der
Suarezianer (114) als der große Repräsentant des „Barocknominalismus"
(88). Diese These wird mit sicherer Hand durchgeführt. Es ist verblüffend zu
sehen, wie nüchtern die Gegenreformation in Prag danach scholastisch ihren
Triumph gefeiert hat. Arriaga ist vielleicht der Prototyp dessen, was im 20.
Jh. Martin Heidegger oder Gustav Siewerth unter dem Schlagwort
Nihilismus' perhorresziert haben. Für Arriaga ist „Gott ein Seiendes unter
anderen Seienden" (107), und das Seiende als solches hat keine inneren
Prinzipien, etwa Essenz und Existenz, sondern ist „ontologisch homogen" (111).
Physikalisch entspricht dem der Atomismus. Vom aristotelischen Form-Stoff-
Kalkül bleibt bei Arriaga nur die Fassade, denn es ist ein „Hylemorphismus
ohne Akt-Potenz-Lehre" (100). Erkenntnistheoretisch ist Arriaga nicht eigentlich

Skeptiker - hier widerspricht der Verfasser einer auf Pierre Bayle
zurückgehenden Legende -, aber „in der von Arriaga angedeuteten Richtung fortzu-

3 Vgl. die wertvolle tabellarische Ubersicht bei G. SCHUPPENER: Prager Jesuiten-Philosophen

des 17. und 18. Jahrhunderts. In: S. ZlEMIANSKI (Hg.): Philosophia vitam alere. Studia
Professori Romano Darowski SJ dicata. Krakow: Ignatianum 2005, 657-675.



534 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

fahren hätte bedeutet, immer deutlicher auf die Positionen zuzusteuern, die
von David Hume eingenommen wurden" (223). Obwohl Arriagas
Philosophiekurs ein Bestseller des 17. Jhs. war, hat Arriaga unter den Prager Jesuiten
anscheinend jedoch nicht Schule gemacht. Die spätere Prager Jesuitenscholastik

ist auf einen trockenen, nicht einmal skotistisch aufgelockerten Tho-
mismus zurückgefallen.

Der Prager Heidegger damals hieß Valerian Magni (1586-1661). Der
mystische Zug dieses Kapuziners, Antiaristotelikers und Gegenspielers der
Jesuiten wird gedeutet als „das Bestreben, die Krise zu überwinden, in die
Rodrigo de Arriaga die natürliche Theologie mit seinem Nominalismus
gebracht hatte" (139). Wir bekommen einen Vorläufer der transzendentalen
Ästhetik vorgeführt, aber vielleicht ist das doch etwas forciert. Was Magni
unter jener „moles imaginaria" genau verstanden hat, die er irgendwie als
eine Projektion der „egoitas" (130) auffaßte, wird nicht recht deutlich: Einmal

übersetzt der Verfasser „moles" hier mit „Ausgedehntheit" (132), kurz
darauf aber mit „Stoff" (134). Auch daß Magni sich mit diesem Theorem von
der Schulphilosophie entfernt hätte, liegt zumindest nicht auf der Hand.
Immerhin war eine um den Begriff des „spatium imaginarium" kreisende
Raumspekulation damals ein Lieblingslehrstück gerade der Jesuitenscholastik. Da
der Verfasser großes Gewicht auf Magnis Zeitphilosophie legt (126f.), hätte
man sich gewünscht, daß Magnis Originalität etwas deutlicher würde. Dazu
hätte sich ein Vergleich mit dem, wie auch sonst, gerade auch in dieser
Beziehung ihm offenbar sehr verwandten Jan Baptist van Helmont (1578-1644)
empfohlen. Helmonts antischolastischer „Tractatus de tempore" war acht
Jahre vor Magnis Opus philosophicum erschienen. Wenn es darum geht, die
Abwendung von der aristotelischen Weltverfallenheit und die Wendung zur
„Bewußtseinsphilosophie" (114) zu bestimmen, wäre es überhaupt weniger
verfänglich gewesen, Helmont zum Referenzpunkt zu wählen, als der
Versuchung nachzugeben und Magnis Werk als eine „Parallele zum Werk
Descartes'" (139) zu lesen.

Sein Leben lang mit Arriaga disputiert hat der Arzt Johannes Marcus Marci
(1595-1667). Er gehörte zu der esoterischen Bewegung, deren Naturphilosophie

im Rahmen einer „mosaischen" Physik stoische Anregungen verarbeitete.
Von einer feindlichen Einstellung gegen die Jesuiten kann in diesem Fall
nicht die Rede sein, denn Marci gehörte zum Freundeskreis des Athanasius
Kircher und wäre am Ende am liebsten selber noch in die Gesellschaft Jesu
eingetreten. Arriagas Einzeldingontologie und seinem ausgezehrten Hylemor-
phismus wird Marcis holistischer „Hylozoismus" vom Verfasser sehr überzeugend

kontrastiert. In dieser evolutionsoffenen Lebensphilosophie sieht er den
Grund, daß in Prag die andere große Alternative zur aristotelischen
Naturphilosophie, die mechanistische, es schwer hatte, Fuß zu fassen (172).

Besonders „barock" fällt die intellektuelle Biographie des Zisterziensers
Juan Caramuel y Lobkowitz (1606-1682) aus. Dieser Polyhistor spielt bei
Sousedlk keineswegs nur die Rolle des unterhaltsamen Skeptikers, sondern
des Typs von Antiaristoteliker, dessen semiotische Phantasie ihn zum Derrida
seiner Zeit gemacht hat. Mit seinen vom Verfasser hier besonders gewürdigten

Beiträgen zur Konstruktion künstlicher Sprachen verbanden sich,
ähnlich wie später in Leibnizens Projekt einer characteristica universalis, viel



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 535

mehr als technische Zwecke. Durch eine Art Esperanto sollte die okzidentale
Ontotheologie aus dem Zwielicht gezogen werden, in dem sie sich eingerichtet

hatte, seitdem Aristoteles einen Dreh gefunden hatte, der es ihr erlaubte,
sich damit abzufinden, daß das Wörtchen „ist" in den indogermanischen
Sprachen doch ganz verschiedene Funktionen hat. Den vom Verfasser zuerst
1990 gegebenen Hinweisen4 ist inzwischen Jacob Schmutz in einer
lesenswerten Studie zu Caramuels Leptotatos (1681) weiter nachgegangen.5 Ahnlich
begierig sind von der jüngeren Generation auch sonst Sousedi'ks Anregungen
zum Studium Caramuels aufgegriffen worden. Seinem schon 1969 gegebenen
Hinweis zu Caramuels Erweiterung der formalen Logik (169) hat jetzt sein
Schüler Petr Dvorak eine sorgfältige Studie gewidmet.6 Die von Dvorak und
Schmutz herausgegebenen Akten der Prager Caramuel-Konferenz 2006 bilden
überhaupt eine ausgesprochen empfehlenswerte Ergänzung zu dem hier
anzuzeigenden Buch. So untersucht ein Beitrag z.B. die Beziehungen zwischen
Caramuel und Marci.7

Die zweite Garnitur wird in dieser um das vollständige Spektrum
bemühten Darstellung nicht übergangen. Für den Prager „Barock-Lullismus"
(190) steht der Jesuit Kaspar Knittel (1644-1702). Die ihm deswegen neuerdings

zuteilgewordene Beachtung8 fände der Verfasser jedoch übertrieben.
Uber einen anderen tschechischen Jesuiten, Adam Kochanski, dessen Name in
diesem Zusammenhang fällt (193), hätte man gern mehr erfahren; allein es

wird nur auf eine an entlegener Stelle erschienene Abhandlung des verdienten
Leibnizforschers Albert Heinekamp verwiesen.9 Mit dem italienischen und
spanischen hat der böhmische Barockskotismus offenkundig nicht mithalten
können. Wie Knittel ein Epigone des Athanasius Kircher ist, so hätte der
Franziskaner Bernhard Sannig (1637-1704), der 1685 einen dreibändigen
Kursus der skotistischen Philosophie veröffentlicht hat, ruhig als ein Epigone
der Paduaner Franziskanerkonventualen Bartolomeo Mastri und Bonaventura
Belluto bezeichnet werden dürfen; in allen vom Verfasser erwähnten Einzelheiten

bestätigt sich diese Unselbständigkeit, und Sannig selber hat sie nicht
verhehlt. So furchtbar selten, wie in der Philosophiegeschichtsschreibung
selbst die hervorragendsten Erscheinungen der Barockscholastik konsultiert
werden, ist es wichtig, sich über den Rang der einzelnen Autoren zu
verständigen. Deswegen sei dem Verfasser ausdrücklich widersprochen, wenn er

4 S. SOUSEDÎK: Leibniz und Caramuels Leptotatos. In: 1. MARCHLEWITZ / A. HEINEKAMP

(Hgg.): Leibniz' Auseinandersetzung mit Vorgängern und Zeitgenossen. Stuttgart: Steiner
1990, 191-199.

5 J. SCHMUTZ: Le Latin est-il philosophiquement malade? Le projet de réforme du
Leptotatos de Juan Caramuel Lobkowitz (1681). In: E. BURY (Hg.): Tous vos gens à latin. Le
latin, langue savante, langue mondaine (XTV'-XVIT siècles). Génève : Droz 2005, 399-427.

6 P. DVORÂK: Formai Logic in Juan Caramuel. In: P. DVORÄK / J. SCHMUTZ (Hgg.): Juan
Caramuel Lobkowitz. The Last Scholastic Polymath. Prague: Filosofia 2008, 31-44. Der Band
(421 S.) umfaßt zwanzig Beiträge, auf Englisch, Französisch und Deutsch, in deren Zentrum
einmal nicht der (Moral-)Theologe steht.

7 J. SMOLKA: Juan Caramuel und Jan Marcus Marci, ebd. 329-352.
8 Grundriß der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jhs.. Basel: Schwabe

1988-2001, Bd. 4, 253ff.
9 A. HEINEKAMP: A. Kochanski als Leibniz-Korrespondent. In: Organon 14 (Warschau

1978) 73-106.



536 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Sannig „selbst heute noch nicht vollständig veraltet" findet (203). Schon der
Umfang qualifiziert ihn als einen Kompendienautor. Um von der Metaphysik
zu schweigen, kommt Sannigs Physik auf kaum ein Viertel des Umfangs der
fünfzig Jahre älteren Physik von Mastri / Belluto. Was den Jesuiten Karl
Grobendoncq (1600-1672) betrifft, dessen De ortu et progressu Spiritus
politici der Verfasser wegen des Kontrasts zwischen „Machiavellis Soziologismus"

und dem „biblischen Providentialismus" eine „geradezu monumentale

Wirkung" bescheinigt (211), hätte man gern gewußt, wie sich dieser An-
timachiavellismus innerhalb des betreffenden Genres jesuitischer Kontrovers-
schriftstellerei ausnimmt (Antoine Possevin usw.). Arriagas Erkenntnisopti-
mus erhält in der fideistischen Skepsis des Prämonstratensers Hieronymus
Hirnhaim (1637-1679) zwar überzeugend sein Gegenstück zugeordnet, aber
Hirnhaims Absicht war - auch im Urteil des Verfassers - „nicht die
Entwicklung einer philosophischen Problematik, sondern die Durchsetzung einer
bestimmten religiös-sittlichen Linie" (221).

Ein trauriges Kapitel ist „Das Vordringen der Aufklärung" (222-242). Daß
„die zweite Scholastik in den achtziger Jahren des 17. Jhs. in Mitteleuropa
ihre Entwicklungsmöglichkeiten erschöpft" habe (222), ist, mit Blick auf
Spanien, eine vielleicht etwas kühne These. Daß in Prag immerhin noch 1740 ein
theologischer Sentenzenkommentar erschienen ist, kann schon darum nicht
eo ipso „mittelalterlich" und „hoffnungslos veraltet" gewesen sein (260), weil
die Weigerung, in der spekulativen Theologie das ältere Sentenzenschema

gegen das Summenschema zu vertauschen, als Akt der Selbstbehauptung der
Franziskanerschule während des 17. und frühen 18. Jhs. auch sonst ganz
üblich war. Doch in der Tendenz hat der Verfasser gewiß recht. Das 18. Jh.
war für Prag eine Zeit der Dekadenz. Die Stationen der Descartes-Rezeption
werden aufmerksam verfolgt (235, 243), ebenso die modischen Experimente
in philosophia novantiqua (231). Bei den im 18. Jh. sehr regen böhmischen
Piaristen sehr auffallend ist der genau datierbare Bruch mit dem von ihnen
über vierzig Jahre gelehrten Volkshochschulthomismus.10 1756 wird von zwei
Jesuiten der Wolffianismus eingeführt (255), wenig später wird Prag auch

von der plattesten Leipziger Popularphilosophie erreicht (256). Als
Jesuitenphilosoph dürfte der erwähnenswerte Caspar Sagner (1729-1781) seinen
damaligen Ordensgenossen in Ingolstadt (Stattler), Würzburg (Burkhäuser) oder
Tyrnau (Horväth) aber kaum das Wasser reichen. Eine Auseinandersetzung
mit Kant ist in Böhmen unterblieben (258). Dem Widerstand gegen die ihrem
Ertrag nach zweideutige Aufklärung widmet der Verfasser das Schlußkapitel.
Außer von einigen aristotelischen Schulphilosophen wurde dieser Widerstand
namentlich von dem Prämonstratenser Bohuslav Herwig (1723-1779) ge-

10 Nicht erwähnt wird Tomas Gelinek (Tobias a S. Elia) CRM. (1668-1720), der
1700/01 einen Philosophiekurs in Duodez veröffentlicht hat. Es wäre zu prüfen, ob das am
Philosophischen Institut der Freien Universität Berlin (188/813: Be 1127) befindliche
Manuskript Chorus Peripateticus Scientiarum ab acutissimo et solertissimo Philosophorum
principe Aristotele methodo antiqua concinnatus, ab eruditissimo et sanctissimo Doctore
Angelico B. Thoma Aquinate declaratus, nunc vero consueta praeteriti secuti methodo
propositus, Leitomisl 1700/01, nicht mehr bietet. - Das Philosophische Institut besitzt
übrigens auch das Manuskript der Prolegomena Logicae (188/813: Be 961.12) des vom
Verfasser als „eklektisch" eingestuften (244) Martin Raschdorff SJ. (1697-1742).



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 537

tragen, dem böhmischen Pendant zu dem streitlustigen bayerischen Benediktiner

Anselm Desing. Gegen den geballten Einsatz der Machtmittel des
absolutistischen Staates, der mit den Orden und einer anspruchsvollen
lateinischen Schulphilosophie unter Kaiser Joseph II. endgültig aufräumte, half
aber alles nichts. Wieso aus diesem Desaster trotzdem ein Bolzano hat
hervorgehen können, erfährt man leider nicht. Den Namen Bolzano sucht man
sogar im Namenregister vergebens.

Als ein Wetterleuchten am Horizont wirkt der Hinweis, wie kräftig schon

gegen 1700 mitten in einem katholischen Orden, den Franziskanern, der
Nationalitätenkonflikt eskaliert ist (197ff., 203ff.). Die Tschechen der böh-
misch-mährisch-schlesischen Ordensprovinz beklagten sich damals über eine
deutsche Vorherrschaft und strebten die Teilung der Ordensprovinz an.
Daraufhin wurden sie von den Deutschen des „vitium nationalitatis"
beschuldigt. Zitiert wird ausführlich aus Sannigs kirchenpolitischem Plädoyer
zugunsten der nationalen Agenda. Diese Akte stieß bezeichnenderweise schon
in der Zwischenkriegszeit, 1930, auf das Interesse tschechischer Historiker.
Obwohl das Monopol, welches während des ganzen hier behandelten
Zeitraums die lateinischen Sprache in der Philosophie und Theologie behauptet
hat, naturgemäß dämpfend wirkte, ist damit ein Thema berührt, das den
Verfasser sichtlich beschäftigt. Nicht, daß er nicht selber fließend Deutsch spräche;

in der Hinsicht hat man an ihm vielmehr noch ganz den Typ des

„kakanischen" Gelehrten. Aber daß Arriaga damals geschwind Tschechisch
gelernt hat (81), ist ihm schon wichtig. Wieviel Schwierigkeiten nach der
zweiten babylonischen Sprachverwirrung, der im 18. Jh., die philosophische
Szene einer kleinen Sprachgemeinschaft bei ihrem Ringen um Anerkennung
erfährt, davon wird er ein Lied zu singen wissen. Den Eisernen Vorhang, der
Europa in Wahrheit ja immer noch trennt, versuchen Sousedfks Studia
Neoaristotelica polyglott zu erweichen. Ihre Beiträge erscheinen, seit 2004,
auf Tschechisch, Englisch, Deutsch und immer wieder: auf Lateinisch.11

Das Buch ist dem Andenken seines Lehrers Jan Patocka gewidmet. Dem
Philosophen Patocka (1907-1977) war 1948 sein Lehrstuhl genommen
worden, im Prager Frühling war er zurückberufen, nach dem sowjetischen
Einmarsch aber vorzeitig emeritiert worden. Zuletzt war er einer der
Initiatoren der Charta 77. Dem Verfaser selber (Jg. 1931) war es erst 1990
vergönnt, sich an der Philosophischen Fakultät mit einer Arbeit über Duns
Scotus zu habilitieren. Bis dahin hatte er sich jahrelang u.a. auch als Bauarbeiter

durchgeschlagen. Ab 1964 hatte er dann an der Akademieforschungsstelle
für die Herausgabe der lateinischen Werke des Arnos Comenius

Unterschlupf gefunden. Seine eigene frustrierende Erfahrung mit Isolation und
Fremdherrschaft mußte ihm den Vergleich mit der vielgeschmähten Situation
nach 1620 geradezu aufdrängen, aber der Vergleich führte ihn, den
bekennenden Katholiken, zu dem Schluß, daß damals die einheimische Philosophie
interessanter gewesen war als die in die Emigration gezwungene, der auf
seiner Stelle sich ausschließlich zu widmen ihm als förmliche Verpflichtung
auferlegt war. In dem eindrucksvollen Interview, in dem er dem in Baltimore

11 Internationaler Vertrieb: Kubon & Sagner Buchexport-Import GmbH, D-80328
München, Postfach. E-mail: postmaster@kubon-sagner.de



538 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

lehrenden Philosophiehistoriker Paul Richard Blum unlängst Auskunft über
sich erteilt hat, heißt es: „In the process of my research something became

apparent that transcended the narrow boundaries of local interest; it
appeared that there had been a coherent and intellectually well-defined
philosophical environment that had flourished in Prague between 1630 and 1690.
There is nothing comparable to it in the rest of Central Europe. Independent
of the Western European philosophical tradition and within different cultural
forms, it tried to draw on the medieval heritage. Most of the intellectual
tendencies that mark modern philosophy in the ordinary sense of the word were
formulated in Prague."12

Das Buch sei dringend empfohlen. Die nötigen Abstriche von einer
patriotischen Übertreibung wird der Leser schon selber vornehmen.

12 P.R. BLUM: „An Interview with Stanislav Sousedlk on the Czech Republic Before and
After Charta 77". In: Intellectual News 15 (2005) 7-12, hier 9.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 539

Christoph J. Amor

„Die Verantwortung des Glaubens vor dem kritischen Denken"
Zu Hansjürgen Verweyens Einführung in die Fundamentaltheologie1

Das vorliegende Werk „soll Studierenden der Theologie und theologisch Interessierten

allgemein einen Zugang zu den wichtigsten Fragen eines sich vor dem
kritischen Denken verantwortenden Glaubens vermitteln" (11). Besonderes Augenmerk

legt der Verfasser dabei auf die Klärung zweier methodischer Probleme,
„die bis heute keine zufriedenstellende Lösung gefunden haben" (9). Es handelt
sich dabei zum einen um die Problematik der „Geschichtlichkeit des Denkens",
welche die Frage aufwerfe, ob sich ein Glaube rational verantworten lasse, der
behaupte, „Gott habe sich selbst in der Geschichte letztgültig mitgeteilt" (9). Zum
anderen um die schwierige „Vermittlung zwischen der Unbedingtheit des Glaubens

und historischen Argumenten [...], die nie über einen bestimmten Grad von
Wahrscheinlichkeit hinauskommen" (10).

Aus diesen leitenden Fragestellungen ergibt sich der Aufbau der
Untersuchung: Im ersten Teil (16-20) „werden Begriff und Herkunft der Fundamentaltheologie"

umrissen (10). Der zweite Teil (21-110) beleuchtet wichtige Stationen
und „geschichtliche Wendepunkte" auf dem Weg von der Apologie bzw. Apologetik

hin zur heutigen Fundamentaltheologie. Der historische Rückblick erfolgt
dabei problemorientiert. Er soll das „Verständnis der grundlegenden Probleme,
die in Teil III zu behandeln sind, vom ursprünglichen Ort ihres Bewusstwerdens
her" erleichtern (21). Im dritten Teil (111-164) schließlich werden
„fundamentaltheologisch zentrale Fragen des Glaubens und an den Glauben angegangen"
(10). Ein Literaturverzeichnis, sowie ein Personen- und Sachregister beschließen
die Einführung, die sich schwerpunktmäßig - aufgrund der Umstrukturierung des

Theologiestudiums in Folge des Bologna-Prozesses - mit Fragen auseinandersetzt,
„auf die sich der Bachelor-Studiengang konzentriert bzw. konzentrieren sollte"
(14).

Im ersten Teil legt der Verfasser sein Fachverständnis dar und bestimmt die
Fundamentaltheologie als „Verantwortung des Glaubens vor der allgemeinen
Vernunft" (16). Im umfangreichen zweiten Teil spannt er einen Bogen von Philo von
Alexandria, dem „ersten Fundamentaltheologen" (22) über die Apologeten und
Augustinus zu Anselm und Thomas von Aquin und weiter zur neuzeitlichen
Apologetik in ihrer Auseinandersetzung mit den „vielen Gesichtern der Aufklärung"
(48). Dabei klingen zentrale Themen und Problemstellungen des dritten Teils der
Untersuchung an. So wird etwa Lessings „garstig breiter Graben" als „das schwierigste

fundamentaltheologische Problem mit Rücksicht auf die Beziehung
zwischen dem ,verkündigten Christus' und dem historischen Jesus'" ausgewiesen
(56). Des Weiteren würdigt der Verfasser Fichtes Entwurf als „beeindruckende
Antwort" auf die Frage, wie „eine geschichtlich vermittelte Offenbarung
überhaupt als für die sittliche Vernunft verbindlich anerkannt werden" könne (58).
Schließlich betont der Verfasser bei Augustinus und Anselm das für seinen
eigenen fundamentaltheologischen Ansatz zentrale Konzept des Bildes (40).
Eigens erwähnt sei der „Exkurs: Glaube und kritische Vernunft im Islam" (34-37),

1 VERWEYEN, Hansjürgen: Einführung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2008, 176 S. ISBN 978-3-534-20521-9.



540 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

den der Verfasser mit den Worten begründet: „Wer immer heute Verantwortung
in Politik, Kirche und Wissenschaft übernimmt, sollte zumindest Grundkenntnisse
über das Verhältnis von Glaube und kritischer Vernunft im Islam besitzen" (34).
Der historische Teil des Werkes ist wesentlich von der begrüßenswerten Uberzeugung

geleitet, dass „die Beziehung zwischen philosophischer Kritik und Theologie
nur unter Berücksichtigung der jeweiligen politischen Situation untersucht werden

kann" (55). So kommt der Verfasser u.a. relativ ausführlich auf die Civil
Religion in den USA zu sprechen (51-55) und plädiert dafür, dass man ohne eine
„fundamentaltheologische Kritik des Gesamtphänomens ,Religion' in den USA
keine adäquaten Antworten auf die Fragen finden wird, die sich aus diesen
Gefahren ergeben" (55).

Informativ und ansprechend fallen die Überlegungen des Verfassers zur
„Fundamentaltheologie im 20. Jahrhundert" (61-90) aus. Er würdigt die in der nach-
konziliaren Theologie, etwa bei Karl Rahner, vollzogene Anknüpfung an Blondel
im Bemühen, philosophisch nachzuweisen, „dass der Mensch vom Innersten
seiner selbst her auf eine in der Geschichte ergehende göttliche Offenbarung
angelegt ist" (75). In kritischer Absetzung von Rahner betont der Verfasser „die
Abkünftigkeit des Fragens und Urteilens vom Staunen als dem primären Akt der
Vernunft [ ], in dem nicht das agierende Subjekt im Vordergrund steht,
vielmehr Raum bleibt für eine von Gott her ergehende Botschaft, die alle Vorgriffe
des Subjekts einfach beiseite schiebt" (76). Lobende Erwähnung findet Elans Urs
von Balthasars Bemühen, den subjektiven Vorgriff durch die Kraft der begegnenden

Gestalt zu sprengen (78). Als ungelöstes Problem bei Balthasar wird die
nähere Bestimmung der „Notwendigkeit transzendentaler Möglichkeitsbedingungen

für das Erfassen der von ihr selbst her einleuchtenden Offenbarungsgestalt"

festgehalten (79). Handelt es sich beim Vor-Begriff, der die Offenheit der
menschlichen Vernunft „auf ein unbedingt in Anspruch nehmendes Wort Gottes"
ermöglicht, um ein „apriorisches" oder ein „aposteriorisches Apriori" (79)? Bzw.:
„Ist es möglich, aus jener elementaren Strukturiertheit der menschlichen Vernunft
Kriterien für die Beurteilung von Unbedingtheitsansprüchen zu gewinnen" (80)?
Die Frage stellt sich für den Verfasser umso drängender, als angesichts der
„Neuen Unübersichtlichkeit", mit der sich die Fundamentaltheologie gegenwärtig
konfrontiert sehe, sich ein problematischer gemeinsamer Nenner ausmachen
lasse. Diesen (kleinsten) gemeinsamen Nenner konstituiere „der Verdacht, dem
,das neuzeitliche Subjekt' in der Philosophie wie Theologie ausgesetzt sei" (90).
Von Descartes, Leibniz und Wittgenstein ausgehend, beleuchtet der Verfasser
ausführlich „die Frage nach dem Subjekt des Denkens und Handelns" (90-110). Er
würdigt dabei Paul Ricceurs Beitrag zu einer rationalen Glaubensbegründung (94-
96) und Emmanuel Levinas' Verdienste (98-106) um die „rationale Verantwortung

einer in der Geschichte ergehenden Offenbarung mit unbedingtem
Anspruch" (106). Ebenso arbeitet er die von Jacques Derrida ausgehenden Impulse
(„Absolute Verantwortung ohne Verantwortung") für die Fundamentaltheologie
heraus (106-110).

Der dritte Teil des Werkes („Rationale Glaubensverantwortung heute") be-
fasst sich mit schwerwiegenden „unbewältigten Problemen" der heutigen Theologie.

Zu diesen zählt der Verfasser neben den Problemen der „grundsätzlichen
Relativität von Geschichte" und der „geschichtlichen Bedingtheit des Denkens", die
„Vielzahl prinzipiell gleich gültiger Religionen" und die Theodizeeproblematik.
Da sich ohne eine zufriedenstellende Antwort auf das problem of evil „der Streit
um unbedingt oder nur relativ gültige Aussagen über Gott" erübrige (113), gelte



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 541

es, die Theodizeeproblematik als erstes anzugehen (115-119). Hier ist jedoch ein
erster Kritikpunkt anzuführen: Aufgrund ihrer Knappheit weiß die Auflösung der
Theodizeeproblematik durch den Verfasser nicht restlos zu überzeugen. Zu
unvermittelt wird aus der „Entscheidung zur Solidarität, die Camus zufolge im
Protest gegen das Leiden mitgesetzt ist", der „Ruf nach einem Gott" gefolgert,
„den das menschliche Leiden in seinem Innersten trifft" und der „auf diesem
Wege den Sinn des Leidens zu erschließen vermag" (119).

Zu schnell wendet sich der Verfasser dem nächsten Problemkreis („Letztgültige

Erkenntnisse einer geschichtlich bedingten Vernunft?") zu, den er durch
den Aufweis „einer Grundstruktur" bzw. einer „elementaren Dynamik des Denkens

selbst" (120) in Angriff nimmt. Im Ausgang von der absurd erscheinenden
Elementarstruktur der Vernunft [Da das Denken des Menschen „über alles, was
es als Grenze erkennt, hinweg schreitet", ist „ein völliger Einklang des auf
anderes ausgreifenden Menschen mit sich selbst" prima facie „nicht einmal denkbar"

(122).] entwirft der Verfasser mit dem Begriff eines letztgültigen Sinns ein
„Verstehensraster für die christliche Offenbarung" (123). Zentral für diese

Begriffsbestimmung ist die Metapher „Bild". Das „Einander zum Bild werden"
konstituiere den „Weg zu letztgültigem Sinn" (126). Anzufragen bleibt dabei, ob
die im Werk präsentierte Diagnose der conditio humana ebenso wie der
vorgeschlagene Ausweg aus „dem Absurden" (122) anthropologisch adäquat und
zielführend sind. Ist es zutreffend, dass den Menschen radikal die Sorge umtreibt,
„wie er selbst trotz der unaufhebbaren Differenz zu anderem zum ungestörten
Einklang mit sich kommen kann" (127)? Ferner: Müsste die Deutung der
„gegenseitigen Entscheidung der Menschen, anderen in sich selbst zum Ausdruck dessen

zu verhelfen, was sie ihrer ureigensten Anlage nach sind" als „Entschluss der
Freiheit, zum Bild Gottes zu werden" (129), nicht differenzierter gesehen
werden? Denn es kann auch Dunkles und Inhumanes im Menschen angelegt sein
und zum Ausdruck drängen. Kann angesichts der Realisierung dieser Anlagen zu
Recht davon gesprochen werden, dass hier Freiheit zum Bild Gottes wird?

Nach der Beschäftigung mit der Frage, „ob prinzipiell alle Menschen das im
Christentum verkündete Heil als Antwort auf ihre Suche nach Lebenssinn
verstehen können" (131), wendet sich der Verfasser der Frage zu, ob die Behauptung
des christlichen Glaubens „eine universale Geltung beanspruchen darf, dass Gott
in und durch Jesus von Nazaret letztgültiges Heil für alle Menschen tatsächlich
erwirkt hat" (132). Dazu müsse „ein zuverlässiger Weg zu dem wirklichen Jesus
der Geschichte gefunden werden" (132). Einen Zugang zu geschichtlichen
Ereignissen ermögliche das Zeugnis (135), verstanden als „Möglichkeitsbedingung für
die Weitergabe einer unbedingten Verpflichtung" (136). Hinsichtlich der
Kriterien zur Beurteilung eines Zeugnisses, „das zur rationalen Verantwortung
des Glaubens an Jesus von Nazaret als „ein-für-allemal" gültige Selbstmitteilung
Gottes taugt", verweist der Verfasser auf die „Transparenz des Zeugen sowohl in
Hinsicht auf das Woher als auch das Wohin seines Zeugnisses" (137). Der Zeuge
müsse „im Blick auf das, was er bezeugt [...] seine persönlichen Interessen als
irrelevant ansehen" (137). Darüber hinaus habe er in Freimut „auch die
widerborstige Freiheit Andersdenkender ohne Angst vor unangenehmen Fragen
an sich heranzulassen" (138). Auf dem Weg zum wirklichen Jesus der Geschichte
gehe es nicht primär darum, „das Urgestein des wahren Jesus von dem ,Geröll'
der Traditionen zu befreien, das sich darüber gelagert hatte" (140). Vielmehr
müsse die Auswirkung der „existentiell einfordernden Ereignisse" von Leben und
Sterben Jesu in den Blick genommen werden (140). Denn „gerade in dem, was in



542 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

der ermittelten redaktionellen Überarbeitung als .fiktiv' zu betrachten ist, kann
sich der von Jesus ausgehende, umstürzende Effekt göttlicher Offenbarung [...]
niederschlagen" (141). Seine Überlegungen zu einer Methode, „die das historischkritische

Forschen auf die Frage nach existentiell einfordernden Ereignissen
erweitern könnte" (141), erprobt der Verfasser exemplarisch an einigen
Grundthemen der Fundamentaltheologie, allen voran der Wunderthematik, unter
spezieller Berücksichtigung der Auferstehung Jesu.

Knapp und prägnant resümiert er in der aktuellen Veröffentlichung seine
Ansichten zur „Frage nach dem Verhältnis zwischen der Selbstoffenbarung Gottes
am Kreuz und deren erst [siel] „Ostern" vermittelten vollen Evidenz" (145). Die
„für das glaubende Verstehen schwierigste Darstellung" des Verhältnisses
zwischen dem Kreuzestod Jesu und seiner Auferstehung/Auferweckung" finde sich im
Markus-Evangelium (151), das ursprünglich mit der Flucht der Frauen vom Grab
(Mk 16,8), somit ohne Bericht über eine Erscheinung des Auferstandenen geendet
habe. Im Anschluss an Markus haben auch für den Verfasser die Erscheinungen
des Auferstandenen „keine entscheidende Relevanz für den Glauben an die göttliche

Hoheit Jesu" (148). Angesichts der fruchtlosen Debatten „um das Ob und
Wie der Erscheinungen des Auferstandenen" gelte es, die Implikationen der
Inkarnations-Lehre stärker zu bedenken. „Diese besagt doch, dass Gott es vermochte,

uns sein ganzes Wesen in jener ohnmächtigen Spanne menschlichen Lebens
zwischen Empfängnis und Tod mitzuteilen, die Jesus Christus mit uns allen
gemein hat, nicht erst in Manifestationen der Herrlichkeit nach dem Tode Jesu"
(152). Da die eigentliche, „seine .göttliche Natur' offenbarende Kraft Jesu" darin
bestünde, „sich ganz an andere zu verschwenden", trete „dieses göttliche Wesen
Jesu erst bei seiner Hingabe am Kreuz voll zutage" (152). Mit Jesu bis in den Tod
durchgehaltener Proexistenz liege ein vollendetes Bild Gottes vor.

Im Anschluss an seine Osterthesen kommt der Verfasser im Unterkapitel „Was
ist Kirche?" kurz auf den Petrusdienst und die Problematik der Kirchenstiftung zu
sprechen, bevor er sich im letzten Abschnitt seiner Untersuchung der Frage widmet

„Will Gott das Leiden Schuldiger? Das Problem einer ewigen Hölle" (161-
164).

Resümierend lässt sich festhalten: Der Verfasser legt eine Untersuchung vor,
die dem Anspruch, in die Fundamentaltheologie einzuführen, in erster Linie
durch den ausführlichen geschichtlichen Überblick über den Werdegang der
Disziplin zu genügen sucht. Denn die Behandlung der „heute vordringlichsten Fragen
an die Fundamentaltheologie" im systematischen Teil des Werkes (114), stellt
weniger eine Einführung ins Fach, als vielmehr in den eigenen fundamentaltheologischen

Entwurf des Verfassers dar. Es ist zwar verständlich und legitim, in
einer auf den Bachelor-Studiengang ausgerichteten Einführung „inhaltlich wie
didaktisch bestimmte Vorentscheidungen" zu treffen (14). Und es erscheint auch
berechtigt, „aufgrund der konsequent ökumenischen Ausrichtung der Reihe
„Einführung in die Theologie"" traditionell zentrale Themen der Apologetik,
„wie die Legitimation der eigenen Konfession als der allein von Jesus Christus
intendierten" (14), in den Hintergrund zu rücken. Dennoch hätte die
fundamentaltheologische Beantwortung der Frage „Was ist Kirche?" auch im Rahmen einer
Einführung umfangreicher (156-161) ausfallen dürfen und wäre nicht allein
entlang des paulinischen Leib-Christi-Gedankens zu entwickeln gewesen. Schwer
nachvollziehbar ist des Weiteren, warum die theologische Erkenntnislehre (De
locis theologicis) in der Untersuchung fast gänzlich ausfällt. Die Darstellung des

Religionstraktates (Demonstratio religiosa) konzentriert sich im Wesentlichen auf



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 543

den Entwurf eines Begriffs letztgültigen Sinns. Die für die traditionelle
Fundamentaltheologie wichtige Auseinandersetzung mit dem Stellenwert der klassischen
Gottesbeweise unterbleibt. Kritisch anzufragen ist weiters, warum die Problematik

der „Relativierung der Religion durch Pluralismus", die der Verfasser zu
den großen unbewältigten Problemen heutiger rationaler Glaubensverantwortung
zählt (111), in der Untersuchung keine weitere explizite Erwähnung und Behandlung

mehr findet. Neue Wege beschreitet der Verfasser, indem er sich im Schlusskapitel

mit dem fundamentaltheologisch bislang marginalen Problem der theodicy
of hell auseinandersetzt.

So bleibt als Fazit anzumerken: Die Stärke des Werkes besteht darin, in
seinem systematischen Teil einen kompakten Uberblick über das fundamentaltheologische

Hauptwerk des Verfassers (Gottes letztes Wort. Grundriß der
Fundamentaltheologie. Regensburg 42002) zu bieten. Seine Schwäche liegt darin
begründet, dass es nicht in alle klassischen fundamentaltheologischen Traktate und
somit auch nicht in die Fundamentaltheologie „in allen ihren historischen und
systematischen Aspekten" (Klappentext) einführt, sondern in einen
fundamentaltheologischen Entwurf - allerdings einen der derzeit profiliertesten.



Rezensionen - Theologie / Theologiegeschichte

CHENU, M.-Dominique: Die Theologie als Wissenschaft im 13. Jahrhundert.
Aus dem Französischen übersetzt von Michael Lauble. Mit einer Einführung
von Andreas Speer, hrsg. von Thomas Eggensperger und Ulrich Engel, Ostfildern:

Matthias-Grünewald-Verlag 2008 Collection Chenu 4). 175 S. ISBN
978-3-7867-2739-2.

Das vorliegende Werk des französischen Dominikaners Marie-Dominique
Chenu (1895-1990) verdiente es, in mehrfacher Perspektive beachtet zu werden.

Zunächst ist es ein theologiegeschichtliches Werk über das 13. Jahrhundert.

Sodann ist es ein Dokument der Theologiegeschichte des 20. Jahrhunderts,

insofern es selbst in seinen Auflagen von 1927, 1942 und 1957
verschiedene Stadien einer theologiegeschichtlichen Diskussion dokumentiert,
die ihrerseits von ihren keineswegs konfliktfreien kirchlichen Rahmenbedingungen

ebenso geprägt war wie von systematischen Herausforderungen für
das zeitgenössische Selbstverständnis der Theologie. Weiterhin zeugen die drei
Auflagen, wie z.B. der Fragenkreis um das Verhältnis von Augustinismus und
Thomismus zeigt, von der Entwicklung im theologischen Denken Chenus. Das

vorliegende Werk selbst wie sein Untersuchungsgegenstand erschließen sich in
ihrer Tragweite nicht zuletzt erst von einem weiteren Horizont her, den
insbesondere Chenus in La théologie au douzième siècle versammelten Studien
aufzeigen, aber auch seine présence in den verschiedenen pastoralen und
theologischen Aktivitäten des französischen Katholizismus des 20. Jahrhunderts.

Etwas mehr als acht Jahrzehnte nach der ersten Veröffentlichung liegt
nun als vierter Band der vom Institut M.-Dominique Chenu (Berlin)
verantworteten Collection Chenu erstmals eine deutsche Übersetzung vor (in diesem
Band 35-170), die sich auf den Neudruck der dritten Auflage von 1957 aus
dem Jahre 1969 stützt.

Das Werk besteht aus sechs Kapiteln und einem Schlusswort sowie dem

Vorwort, das aus dem Jahre 1942 stammt - verfasst am 7. März, kurz nach
der Indizierung von Chenus tIne école de théologie : le Saulchoir. Chenu
zeichnet in seinem mediävistischen Standardwerk ein lebendiges Bild der
Diskussionen im 13. Jahrhundert, das geprägt war von der Entstehung und
Entfaltung der Universitäten und der Rezeption des diese bald prägenden
aristotelischen Denkens. Zudem war die „Renaissance", die dies bedeutete, von
einem „Evangelismus" begleitet, der in den im 12. Jahrhundert gegründeten
Orden der Franziskaner und der Dominikaner einen besonders dichten
Ausdruck fand. Gleichsam an der Schnittstelle des Zusammentreffens beider
Entwicklungslinien angesiedelt ist die Herausbildung der Theologie als Wissenschaft,

die Chenu zufolge im Werk des Thomas von Aquin ihre erstmals
befriedigende Legitimation und einen wirkmächtigen Ausdruck fand. Aufgrund
der intellektuellen Rahmenbedingungen, die mit der Rezeption des aristotelischen

Wissenschaftsbegriffs gegeben waren, implizierte die längere Zeit
gärende Frage Utrum sacra doctrina sit scientia (115) in gleicher Weise eine
notwendige Verhältnisbestimmung von universitärer Kultur und Glaubens-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 545

kommunikation, von Glaube und Vernunft, aber auch von Natur und Gnade,
was wiederum einen theologisch fundierten Umgang mit Mensch, Natur und
Welt erforderte. Für den Dominikaner Chenu ist sein Ordensbruder Thomas
angesichts dieser umfassenden Herausforderung ein Leitstern theologischen
Denkens, neben dessen Licht allerdings die Leistungen anderer (Vor-)Denker
nicht einfach zu verblassen brauchen. Vielmehr würdigt er (insbesondere in
den Kapiteln I-IV) Wilhelm von Auxerre, Odo Rigaldus, Bonaventura und
andere Protagonisten einer komplexen Entwicklung, auch wenn für ihn deren
Ansätze letztlich v.a. Schritte auf dem nicht einfach geradlinig verlaufenden
Weg zu dem Durchbruch darstellen, der erst durch das Genie des Aquinaten
erfolgte. Hier ist auch die Beobachtung Chenus, der einfühlsam von den
Zufällen und Kontingenzen auch in der Wissenschaftsgeschichte schreiben kann
(163), zu erwähnen, derzufolge bei den Theologen des 13. Jahrhunderts die
theologische Praxis oft weiter war als die theologische Theorie (z.B. Robert
Kilwardby [94f.] und selbst Thomas von Aquin [146]).

In der Sache selbst besteht die Genialität des Thomas von Aquin für Chenu

in der Theorie der Subalternation bzw. der Quasisubalternation (Kap. V).
Im Falle einer Subalternation - als Beispiel verweist Chenu u.a. auf das
Verhältnis von Mathematik und Physik (121) - wendet eine Wissenschaft
Prinzipien und Evidenzen einer anderen Wissenschaft an, wodurch ein neues epis-
temologisches Objekt konstituiert und „ein neues, außerhalb des Bereichs der
übergeordneten Wissenschaft liegendes Feld der Intelligibilität eröffnet" wird
(134). Bei der Übertragung des Subalternationsmodells auf die Theologie
besteht aber, anders als in anderen Wissenschaften, „keine Subalternation des

Objekts, sondern nur Subalternation der Prinzipien; das heißt, der Theologe
empfängt seine Prinzipien vom Wissen Gottes (also vom Glauben), aber das

Objekt, das er behandelt, ist dem des Wissens Gottes nicht ,extern'" (135).
Somit besteht eine Kontinuität zwischen der scientia Dei (125) und der
theologischen Wissenschaft, die durch den Glauben gesichert wird. Dies
bedeutet nun einerseits, dass kein Bereich menschlicher Erkenntnisfähigkeit
dem Glauben äußerlich zu bleiben braucht, und andererseits, dass die Einheit
der Theologie in der Vielfalt ihrer Methoden und Fragestellungen eine Einheit

bildet (125, 158 u.ö.). Die genannte Kontinuität des Glaubens verun-
möglicht eine Konklusionstheologie, deren Objekt in Form logischer Konklusionen

vom lebendigen Nährboden des Glaubens abgeschnitten ist. Im Gegenteil:

die Theologie - die im Übrigen auch im Dienst der Glaubensweitergabe
steht (155) - ist in gleicher Weise Wissenschaft und Mystik (125), wobei sie

sowohl von Gott herrührt als auch zu ihm zurückführt: „Ausgegangen vom
göttlichen Verstand rastet und ruht sie nicht, bis sie dorthin zurückkehrt
und alles, was sie umfasst und erarbeitet hat, dorthin mitnimmt" (150).

„Quasi-Subalternation" bedeutet im Denken des Thomas, dass im
Verständnis der Theologie als Wissenschaft einige Mechanismen am Werk sind,
die (nicht zuletzt im Gefolge des Dionysius Areopagita) den Vorrang des

Wortes Gottes sowie der Gnade denkerisch garantieren. Dennoch besteht ein
„echtes Vertrauen" (144) in die menschliche Vernunft, die auch als theologische

Vernunft ganz Vernunft ist und bleibt. Auf den Einwand, „den starken
Wein der göttlichen Weisheit zu verwässern", reagierte Thomas entsprechend



546 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

mit dem Argument, dass gute Theologie zu treiben „Wasser in Wein zu
verwandeln" (142) bedeute.

Von besonderem Interesse für das Verhältnis von Thomismus und
Augustinismus und dessen Auswirkungen sind Chenus Ausführungen zum Weiterwirken

der Intuitionen des Bischofs von Hippo. Zwar ist für Chenu kein Weg
zurück möglich hinter das von Thomas erreichte Niveau, das - anders als das
Denken des Augustinus - ratio superior und ratio inferior in ein und
demselben Intelligibilitätsbereich verorten kann und damit einen im Augustinismus

potentiell angelegten Dualismus überwindet (157). Für Chenu zentral ist
an der Schnittstelle von Augustinus und Thomas, dass die Theologie, „selbst
in ihren hochgezüchteten wissenschaftlichen' Funktionen, Erbin dieser au-
gustinischen Weisheit [ist], die ganz geprägt ist durch das selige Leben, zu
dem sie strebt" (159). So ist der Gebrauch des Verstandes ein religiöser Akt
(160), der recht verstanden weder von den affektiven Elementen des Glaubens

abstrahiert noch die konkrete heilsgeschichtliche Wahrheit der Bibel in
ein spekulatives System auflöst (158). Hier ist auch Chenus Wertschätzung
für Bonaventura nicht uninteressant, der wichtige Einsichten in das Verständnis

des Glaubens und der Theologie erarbeitet hat (99-102, 114, 128),
wenngleich sich sein Denkansatz für Chenu in seinen systematisch-theologischen

Konsequenzen nicht in gleicher Weise als leistungsfähig erweist wie
derjenige des Thomas (136, 143).

An den Schluss seiner Darlegungen schließt Chenu einen Abschnitt über
„Evangelismus und Renaissance" an. Wenn demgegenüber die ersten Kapitel
fast etwas schwerfälliger und unorganischer wirken, so wählte Chenu die
Vorgehensweise (vom Konkreten zum Umfassenderen) sowie den Ort dennoch
mit Bedacht, insofern nach dem Durchgang durch den Lösungsansatz des
Thomas nun auch die vielen in den ersten Kapiteln angesprochenen Fragenkreise

ein einendes Band gefunden haben, das nun noch einmal meisterhaft in
das Gewebe des 13. Jahrhunderts verflochten wird.

Die Herausgeber konstatieren mit vollem Recht eine bleibende Aktualität
(171) des Textes Chenus. Während dem im Hinblick auf den Wissenschaftscharakter

der Theologie zunächst wenig hinzuzufügen ist, wäre zu fragen,
inwieweit eine gegenwärtige fundamentaltheologische Herausforderung darin
besteht, das Verständnis von „Glaube" zu vertiefen. Chenu benutzt den

Begriff im Gefolge des Thomas, in dessen theologischem Wissenschaftsmodell
ihm eine zentrale Rolle zukommt, zwar in hohem Maße reflektiert, aber aus
heutiger Sicht doch mit einer frappierenden Selbstverständlichkeit. Seitdem
Chenu seinen Text verfasste, ist es nun jedoch keineswegs einfacher geworden,

zu glauben. Gerade die Theologie als Wissenschaft hat hier aber ein
großes Potential, die biblisch-heilsgeschichtliche „Vor-Gabe", die persönlich-
existenzielle und kirchlich-gemeinschaftliche Dimension sowie die
wissenschaftlich erfassbaren Rahmenbedingungen des Glaubens aufeinander zu
vermitteln. Hier erweist sich auch die Tragweite des Hinweises der Herausgeber,
wonach es in der wissenschaftlichen Theologie um ein „Nachdenken über
,das Ganze' der Wirklichkeit" (172) geht.

Eigens zu erwähnen ist die Hinführung zu Chenus Text durch Andreas
Speer (7-32). Der Kölner Philosoph hatte die nicht einfache Aufgabe, Chenus
Buch einerseits von seinem historischen Ort her als „vergessenes Erbe" zu



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 547

präsentieren, und andererseits seine aktuelle „Herausforderung" zu
analysieren. Ihm ist nicht nur eine informative und gelungene Einleitung in das

Werk Chenus und seinen Untersuchungsgegenstand gelungen, seine Hinführung

ist darüber hinaus auch ein leidenschaftliches und überzeugendes
Plädoyer für die keineswegs überall geschätzte Wissenschaftlichkeit der Theologie

in der Gegenwart. Die Theologie erweist für Speer aber gerade als
Wissenschaft nicht nur dem von Fundamentalismen ebenso wie von Indifferentismus

und einer falsch verstandenen Innerlichkeit in die Zange genommenen
Glauben einen unverzichtbaren Dienst, sondern in ihrer wissenschaftstheoretischen

Dimension auch den übrigen Wissenschaften (31). Neben der
Präsentation wichtiger Gedankengänge Chenus und Hinweisen zum Verständnis
des keineswegs „finsteren" Mittelalters (11) verweist Speer auch auf den
seitherigen Verlauf der Forschung, v.a. auch bezüglich der von Chenu nur noch
kurz verhandelten Verurteilungen von 1270 und 1277 (26ff. bzw. 168ff.).

Hiervon ausgehend könnte man höchstens die Frage stellen, ob der Band
im Sinne einer von den Herausgebern intendierten „kritische(n) Relecture"
(171) nicht durch einige kurze Einordnungen das 20. Jahrhundert betreffend
noch zusätzlich gewonnen hätte, die Chenus Rolle in der zeitgenössischen
Mediävistik (vgl. z.B. das Vorwort oder die Hinweise auf H.-I. Marrou [bes.
84] oder E. Gilson [138]), den damaligen thomistischen Strömungen (R.
Gagnebet [131 u.ö.], M. Fabourdette [137]) oder in der auch von Speer zu
Recht hervorgehobenen Diskussion um das Wesen der Theologie (J. Beumer,
K. Rahner [31, 41, 139]) unmittelbar vor dem II. Vaticanum skizziert hätten.
Insofern diese Frage allerdings selbst durch die „Relecture" des Textes Chenus

und Speers Hinführung zu diesem angeregt ist, unterstreicht sie die Qualität

und Bedeutung der verdienstvollen Veröffentlichung, die
uneingeschränkten Dank seitens Theologie, Kirche und Universität verdient.

Michael Quisinsky

Antithomisme. Histoire, thèmes et figures. Vol. 1 : L'antithomisme dans la

pensée médiévale et moderne Revue thomiste 108[2008]l-2). Toulouse :

Ecole de théologie 2008. 224 p. ISSN 0035-4295.

Cet ouvrage est le premier fascicule de la Revue Thomiste pour l'année 2008. Il
est le premier des deux volumes consacrés à l'antithomisme, et porte sur la

pensée médiévale et moderne. Il reprend en partie les communications données
lors du colloque « Antithomisme : Histoire, thèmes et figures » organisé à

Toulouse le 11 et 12 Mai 2007 par La Revue Thomiste et l'Institut Saint-Thomas

d'Aquin.
On ne peut que saluer une telle entreprise. Si le terme « antithomiste » est

en effet régulièrement utilisé dans l'historiographie pour qualifier des auteurs
de tous siècles et de toutes tendances, l'interrogation sur cette notion même
n'a été que très peu soulevée et semble être le parent pauvre de l'historiographie,

en particulier en ce qui concerne le Moyen Age. Fa Revue thomiste
avait déjà consacré une partie de son volume « Saint Thomas au XIVe siècle »



548 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

à l'antithomisme.1 Une telle étude plus générale est donc la bienvenue. On
peut peut-être regretter la vision de l'éditorial qui limite l'antithomisme à une
perception faussée du thomisme refusant d'en prendre la cohérence au
sérieux. Même s'il affirme ne pas vouloir faire le procès2 de l'antithomisme,
l'éditeur soutient tout de même que ces doctrines philosophiques opposées à

Thomas d'Aquin aboutissent « par de mauvais chemins à une proposition
fausse » (7) et que l'antithomisme ne contient « qu'une part de vérité » (8). Si

l'on peut, d'une certaine façon, juger recevables de tels propos dans le
contexte d'un ouvrage dont la visée première n'est pas nécessairement scientifique,

ils semblent tout de même déplacés dans l'éditorial d'un numéro de

revue consacré à l'histoire de la philosophie médiévale où le but est d'offrir
au lecteur un nouveau panorama de la pensée du Moyen Âge, en prenant
pour point d'observation une doctrine autre que celle de Thomas d'Aquin
comme on l'a habituellement fait jusqu'ici.

Ce volume comprend six articles. Le premier est une mise au point éclairante

sur la notion même d'antithomisme réalisée par Serge-Thomas Bonino
(9-38). Il pose enfin la question « Qu'est-ce que l'antithomisme ?» et y
répond en le définissant comme « toute doctrine dont la critique de saint Thomas

d'Aquin (et/ou de la tradition qui se réclame de lui) constitue un élément
essentiel » (9). Cette critique ne doit cependant pas être marginale, mais doit
constituer le cœur même de la doctrine. Elle doit porter sur le projet
d'ensemble de Thomas, son style ou sur un point précis de son enseignement. Ces

critères de caractérisation permettent ainsi de distinguer trois types d'antithomisme

:

- « l'antithomisme des philosophes » : il rassemble ceux qui voient dans le

projet de Thomas un usage abusif et une altération de la philosophie. Un
exemple en est Dietrich de Freiberg qui reproche à Thomas l'harmonisation
qu'il tente entre aristotélisme et foi chrétienne. On retrouvera la même attitude

à l'époque contemporaine chez des auteurs comme Louis Rougier ou Félix
Sartiaux.

- l'antithomisme accusant le thomisme d'antichristianisme : cet antithomisme

est surtout celui des théologiens. Ils reprochent en effet à Thomas
d'avoir non seulement inféodé la foi à la philosophie, mais surtout à une
philosophie païenne, celle d'Aristote. C'est une attitude que l'on trouve clairement
chez les Franciscains au moyen âge : on pensera à Olivi, Marston, Bonaven-

ture, Peckham...
- l'antithomisme comme refus de « l'idéologie » thomiste : la doctrine de

Thomas d'Aquin a été vivement attaquée dès sa mort, ses partisans ont donc
rapidement fait bloc autour de son enseignement, comme le montre la lecture
des chapitres généraux dominicains qui dès 1286 rendent obligatoire
l'enseignement de la doctrine de l'Aquinate. C'est donc ce recours perpétuel à

Thomas comme autorité qui est critiqué, dès le Moyen Âge comme dans

1 Revue Thomiste 97 (1997) n° 1. Deux articles importants composaient cette rubrique :

« Thomistes et antithomistes face à la question de l'infini créé Durand de Saint-Pourçain,
Hervé de Nédellec et Jacques de Metz » de J-L. Solère et « L'antithomisme de Thierry de

Freiberg » de Ruedi Imbach.
2 Editorial p. 7 : « Il ne s'agit ni d'un procès, ni d'une auto-justification apologétique. »



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 549

YOpus aureum contra Tomistas de Battista Spagnoii et à l'époque contemporaine

chez Laberthonière.
Les autres études du volume sont pour leur part plus centrées sur un auteur.

Isabel Iribarren traite de la question de l'antithomisme de Durand de Saint
Pourçain (39-56). Durand a souvent été considéré comme l'exemple type de

l'antithomiste dans la mesure où son œuvre a été censurée à de nombreuses
reprises par les autorités dominicaines en raison de son opposition à la
doctrine de Thomas d'Aquin. Isabel Iribarren montre cependant en quoi cette
étiquette ne semble pas convenir à cet auteur dans la mesure où il ne s'oppose
pas tant à la doctrine thomiste en elle-même qu'à ses fondements, c'est-à-dire
la philosophie gréco-arabe. C'est donc plutôt Aristote que Thomas d'Aquin
qui semble gêner Durand. Cette thèse est illustrée par un exemple tiré de

l'angélologie thomasienne et de sa réception par Durand.
Catherine König-Pralong aborde quant à elle l'étude de l'antithomisme de

Dietrich de Freiberg (57-79). L'auteur propose ici de n'appliquer la notion
d'antithomisme qu'à la première période des œuvres de Dietrich, c'est-à-dire
celles rédigées entre 1296 et 1300 (le De visione beatifica, le De accidentibus,
le De ente et essentia et le De quiditatibus entium). A partir de 1300, la
critique de Dietrich ne vise plus uniquement Thomas d'Aquin, mais s'étend
désormais à toute la théologie universitaire parisienne. Il s'agit donc d'une forme
d'antiscolastique à plus large rayon.

Marie-Bruno Borde (81-104) nous propose l'examen d'un auteur peu
étudié : Jean de Pouilly. Ce maître séculier de l'université de Paris, farouche
aristotélicien, connaît des démêlés avec Hervé de Nédellec lors de ses sessions

quodlibétiques. Les différences vont porter sur l'utilisation d'Aristote effectué
Thomas : il considère que l'Aquinate surdétermine sa lecture d'Aristote. Cette
thèse est illustrée par un exemple portant sur l'articulation entre foi et raison,
et un autre sur le problème de l'unité de la prudence. Ce que l'on peut
conclure de cela, c'est que Jean de Pouilly reste tout de même un antithomiste
« modéré » dans la mesure où il reste très respectueux envers Thomas d'Aquin.

J.F. Maarten Hoenen examine la réception des œuvres de Thomas d'Aquin
au XVe avec l'étude de la controverse entre Heymeric de Campo et Gérard de

Monte (105-130). Cette querelle va entériner la séparation entre les alber-
tistes et les thomistes jusqu'ici alliés pour s'opposer aux nominalistes. Elle
naît des divergences, soulignées par Heymeric dans son Tractatus problema-
ticus, entre les textes de Thomas et ceux d'Albert. Or, pour Gérard de

Monte, cette distinction n'a pas lieu d'être dans la mesure où, étant tous les
deux des philosophes chrétiens, ils ne peuvent s'opposer. Deux exemples de
la démarche défendue par Gérard sont traités : celui de la nature de la

logique et celui de la distinction réelle entre l'être et l'essence.
Enfin, Jacob Schmutz s'intéresse à la notion d'antithomisme dans le

monde la scolastique du XVIIe siècle (131-182). Il montre en quoi à cette
époque, le thomisme n'est qu'une prétention d'orthodoxie et non un contenu
doctrinal. Cette étude passe d'abord par un examen des différents sens de la
notion d'antithomisme durant ce siècle. On distingue en effet un antithomisme

« externe », incarné par les scotistes et qui correspond à une opposition

portant sur tous les sujets de la théologie et de la philosophie, et un
antithomisme « interne », plus complexe, celui des lecteurs attentifs de Thomas



550 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

d'Aquin pourtant accusés d'antithomisme par ceux qui se considèrent comme
des thomistes « rigides ». On remarque que cette accusation répond souvent à

des querelles d'ordres - entre dominicains et jésuites surtout, chacun
revendiquant l'héritage de la doctrine - mais aussi qu'elle correspond à des

divergences de lecture et d'interprétation chez les héritiers dominicains de Thomas
d'Aquin : les différentes manières de se dire thomiste désignent également
différentes manières de lire Thomas d'Aquin. Ceci est éclairé par l'examen d'un
cas philosophique montrant dans quelle mesure les oppositions reposent sur
des prémices philosophiques et théologiques incommensurables, l'étude de la
notion de « Verbum mentis » chez Pedro Hurtado de Mendoza et chez Tomàs
Hurtado. Ceci conduit à voir que les protagonistes ont pour souci de démontrer

une thèse relativement similaire, à partir de l'autorité du même auteur,
mais aboutissent à des argumentations très différentes.

On peut en tirer la conclusion que l'antithomisme semble être avant tout
un problème d'herméneutique.

Ce volume permet donc d'ouvrir des perspectives et de donner des

éléments historiques et doctrinaux importants pour l'approche d'une notion aussi

complexe que celle de l'antithomisme. La période historique large offre un
champ d'étude vaste et permet de faire des comparaisons et de noter des

évolutions dans la définition même du terme. De même, le choix d'auteurs à

la fois classique sur ce thème (ceux que l'on considère en général comme
antithomistes) et peu connus permet de saisir quelques unes des différentes
facettes du sujet et d'ouvrir des pistes de réflexion sur ce problème.

Anne-Sophie Robin

Weier, Winfried: Gott als Prinzip der Sittlichkeit. Grundlegung einer existentiellen

und theonomen Ethik Abhandlungen zur Philosophie, Psychologie,
Soziologie der Religion und Okumenik 52). Paderborn: Verlag F. Schöningh
2009. 296 S. ISBN 978-3-506-76719-6.

Grundlegend für das Verständnis dieser Schrift ist die Einsicht, dass einer
jeden wirklichen Erfahrung des sittlichen Sollens ihr Charakter absoluter
Unbedingtheit wichtig und unabdingbar ist. Denn eine verbindliche sittliche
Verpflichtung, welche nichts Geringeres besagt, als dass es im strengsten
Sinne des Wortes schuldhaft ist, ihr nicht zu entsprechen, verlangt den
uneingeschränkten Absolutheitscharakter des sittlichen Sollens. Daraus ergibt sich
zweifelsfrei, dass der Ursprung des sittlichen Sollens im gesamten Bereich des

bedingten Welt- und Menschseins nicht gefunden werden kann und somit die
Transzendenz verlangt. Nicht weniger ist es einer jeden sittlichen Pflicht
unveräußerlich, dass sie sich auf die Person richtet und daher als personal
verstanden werden muss. Dann aber muss auch ihr Ursprung und Grund ein
personaler sein, mithin eine transzendente Person, die einer jeden Sollenser-
fahrung unveräußerlich ist, anders diese aufgehoben werden müsste.

Nun verlangt aber das Sollensverständnis der neuzeitlichen Ethiken, dass

eben das Wollen des absolut freien sittlichen Subjekts an die Stelle der dieses



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 551

bindenden sittlichen Verpflichtung tritt und diese daher als eine wie auch
immer geartete Selbstbindung zu verstehen ist. Aus dieser Umdeutung des

sittlichen Sollens ergibt sich aber, dass von einem solchen im eigentlichen
Sinne nicht mehr die Rede sein kann. Denn binde ich mich selbst, so kann ich
mich auch jederzeit wieder entbinden. Das heißt, dass ein sittliches Sollen
oder eine sittliche Pflicht nicht mehr erklärt werden kann, also eine jede
Ethik letztlich gegenstandslos wird und in sich zusammenbricht.

Wie der Verfasser hervorhebt, richtet sich das Sollen nicht nur an die Person

in allgemeiner Bedeutung, sondern an das Zentrum der Person, welches
man als das Selbst oder die Existenz ansprechen muss. Diese Tatsache setzt
aber voraus, dass das Sollen auch in seinem Ursprung ein Selbstsein, und zwar
eine absolute Existenz darstellen muss. Muss doch der Ursprung des

Unbedingten ein selbst absoluter oder unbedingter sein. Daraus ergibt sich, dass
das sittliche Sollen über alle bedingte Immanenz hinausweisen und auf eine
absolute transzendente Person als auf seinen Ursprung hindeuten muss.

Diese ist wesentlich und grundsätzlich als ein unbedingtes existentielles
Selbstsein zu verstehen. Damit ist der existentielle Charakter des sittlichen
Sollens und die Ethik als eine wesentlich existenzphilosophische Disziplin
erwiesen, ein Umstand, den die Kantische Ethik mit ihrem Prinzip der
„allgemeinen Gesetzgebung" ebenso wenig wie alle ihr folgenden Ethiken der Neuzeit

und Gegenwart beachtet hat.
Besondere Beachtung schenkt der Verfasser dem Unbedingtheitscharakter

der sittlichen Sollenserfahrung. Er stimmt deshalb den Ethiken der Neuzeit
und Gegenwart, welche die Sollenserfahrung allein aus den bedingten Medien
von Wille, Psyche, Ratio, Geist oder aus den natürlichen Neigungen herleiten
zu können meinen, nur insoweit zu, als sie die Bedingtheit der Sollenserfahrung

erklären. Er distanziert sich aber von diesen, sofern sie auch die Un-
bedingtheit der Sollenserfahrung darin auf- und untergehen lassen, um so am
Ende immer nur ein Wollen, aber kein eigentliches sittliches Sollen
zurückzubehalten.

Aus diesem Bedingtheitscharakter der neueren Ethiken ergibt sich auch,
dass sie die sittliche Bindung und Pflicht als eine Selbst-Bindung verstehen
und interpretieren wollen, obgleich diese die Möglichkeit der Selbst- Entbindung

jederzeit enthält, somit die Unbedingtheit des Sollens aufhebt und es

letztlich immer zu einem bloßen Wollen entwirklicht.
Zwar stimmt der Verfasser damit überein, als auch für ihn der Sollens-

gehalt mit den Zielen, Anliegen und Interessen des Wollens übereinstimmt.
Aber darüber hinaus gehend erkennt er in der Sollenserfahrung den „Sollens-
akzent", der keine immanentistische Erklärung oder Rückführung auf die
bedingten Medien zulässt. Wie der Verfasser betont, ist es das Wagnis einer
existentiellen Urentscheidung, darauf zu setzen, dass dem Phänomen des

unbedingten Selbstseins als dem Grundgehalt einer jeden Sollenserfahrung
eine dieses erklärende und ermöglichende Wirklichkeit entspricht, die nur
das absolute Selbstsein, also Gott sein kann. Er sieht sich mit dieser
Perspektive in der Linie mit Augustinus, Bonaventura, Bernhard von Clairvaux,
Albertus Magnus und Thomas von Aquin, aber auch Blaise Pascal, Kierkegaard,

Peter Wust, E. Przywara, Paul Tillich, E. Stein u.a. Dabei zielt der Ver-



552 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

fasser eine eingehende Auseinandersetzung mit den autonomistischen Ethiken
der Neuzeit und Gegenwart an.

Kurt Brinkmeier

SELDERHUIS, Herman J.: Johannes Calvin. Mensch zwischen Zuversicht und
Zweifel. Eine Biografie. Aus dem Niederländischen übersetzt von Berthold
Tacke. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus 2009. 317 S. ISBN 978-3-579-
06489-5.

Die Gattung Biographie lässt sich unterschiedlich konzipieren und schreiben:
nach innen oder nach aussen gewandt, privat oder öffentlich, ideen- oder
aktionsbezogen, als Zeitzeugenvita, in der ein Leben eine Epoche versinnbildlicht,

oder als Darstellung des grossen Einzelnen, der ein Jahrhundert formt.
Selderhuis' Text bezeichnet in diesem Spektrum Extrempunkte. Sein Calvin
tritt als eine Art Hieronymus auf, der sich aus seinem Gehäuse nur widerwillig

herauslocken lässt: gedankenreich und tatenarm bzw. nur dann tätig,
wenn die Feinde Christi zum Streit blasen, ganz Mensch und kaum Politiker,
selbst mit kirchenorganisatorischen Fragen nur ungern beschäftigt, ganz
charismatischer Wegweiser, der kraft seiner Lehre wie von selbst seine Zeit
umgestaltet. Wie problematisch, ja widersinnig diese Perspektive im Falle
eines Reformators ist, der in dreiundzwanzig Jahren ununterbrochener
Auseinandersetzungen mit Bürgermeistern, Räten, Korporationen und Familien
aller Statusgrade die in den Alltag einschneidendste und damit ipso facto
politischste aller Reformationen durchsetzte, braucht hier nicht näher ausgeführt

zu werden. Darüber hinaus birgt diese Sichtweise weiterreichende
Gefahren in sich. Dass Calvin, der Fädenzieher und Machiavellist, der Netz-
werkknüpfer, der Zeitdeuter und Staatsdenker weitgehend ausgeblendet wird,
bleibt nicht ohne Auswirkungen für den Blick auf den „inneren" Calvin, der
dem Autor allein am Herzen liegt. Betrachtet man wie dieser die Reformation
in Genf nicht als komplexe Interaktion zwischen den verschiedenen
Interessengruppen der Stadt und den Pastoren, sondern als alleiniges Werk des

Ideengebers Calvin, so stellen sich wie von selbst Parteinahmen, ja Dicho-
tomisierungen im Stile des 16. Jh. ein: Die Gegner des Reformators werden
dann zu Ketzern, die sich dem „bibeltreuen" Leben in Genf widersetzen (S.

96) - genau so verkündeten es Calvin und seine Anhänger von der Kanzel. In
Wirklichkeit waren die Frontstellungen nicht so einfach zu ziehen. Unter den

Anhängern einer Genfer Reformation, die ab 1536 weitgehend unter sich
sind, gab es wie überall in den Städten Mitteleuropas sehr unterschiedliche
Vorstellungen darüber, wie weit diese Umgestaltung der kirchlichen
Verhältnisse reichen, welche Machtverteilung zwischen kirchlichen und politischen

Amtsträgern sie hervorbringen und welche diplomatischen Konsequenzen

- Stichwort combourgeoisie mit Bern - sie haben sollte. Hier lag die
Quelle des Dissenses zwischen Calvin und der politischen Klasse bis 1555,
und zwar nicht zuletzt deshalb, weil die neuen Regeln der Sozialdiszipli-
nierung mit patrizischem Selbstbewusstsein und humanistischen Freiheitsvor-



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 553

Stellungen kollidierten. Am gefährlichsten aber ist Selderhuis' Perspektive,
weil sie kausale Verhältnisse verkehrt, ja verzerrt: Servets Reise nach Genf
auch nur hypothetisch als „eine Art Selbstmordattentat" (S. 245) zu deuten,
wird wiederum dem vielschichtigen Sachverhalt nicht gerecht und macht
letztlich aus dem Opfer den Täter. Dass es ebenfalls nicht angeht, Calvins
Wirken in Kirche, Gesellschaft und Staat mit dem Begriff „Demokratie" (S.

79) zu kennzeichnen, sei nur noch am Rande angemerkt. Dass die Stadt, ihr
Wollen und Handeln, schemenhaft bleibt und nicht selten verzeichnet wird,
ist umso mehr zu bedauern, als Selderhuis ein ausgezeichneter Kenner des

„Menschen" Calvin ist. Als solcher bringt er diesen mit souveräner Beherrschung

der Quellen zum Sprechen, leuchtet unbekannte Seiten einer
komplexen Persönlichkeit aus und deutet nicht zuletzt sachkundig theologische
und philosophische Grundfragen. Als eine „halbe" Einführung, die unbedingt
um die eigentlich historischen Dimensionen, nicht zuletzt um die Frage nach
der Inszenierung des „Menschen" Calvin für öffentliche Zwecke, zu ergänzen
und deshalb mit quellenkritischer Widerständigkeit, nicht selten auch gegen
den Strich gelesen werden muss, lässt sich Selderhuis' Biographie daher
durchaus empfehlen.

Volker Reinhardt

SUTTNER, Ernst Christoph: Staaten und Kirchen in der Völkerwelt des
östlichen Europa. Entwicklungen der Neuzeit Studia Oecumenica Friburgen-
sia 49). Fribourg: Academic Press 2007. 482 S. ISBN 978-3-7278-1612-3.

Ernst Christoph Suttner hat seit mehr als 40 Jahren zahlreiche Studien und
verschiedene Bücher über die Kirchen und Staaten in Zentral- und Osteuropa
veröffentlicht. Als einer der besten Kenner der politischen und kirchlichen
Verhältnisse in jener Region war der Wiener emeritierte Professor bis zum
Fall der Berliner Mauer einer der recht wenigen westlichen Wissenschaftler,
der über die Lage der Kirchen unter dem Kommunismus glaubwürdig und mit
dem notwendigen Abstand geschrieben hat. Man konnte schon damals ahnen,
dass Ernst Christoph Suttner eines Tages eine Synthese der Kirchengeschichte
des „östlichen Europa" veröffentlichen würde. Als nun das Institut für
Ökumenische Studien der Universität Freiburg (Schweiz) dieses Buch herausgab,
war man daher weniger überrascht als vielmehr beeindruckt über die
großartige Leistung.

Was zuerst bei diesem Buch auffällt, ist sein Titel. Es geht um „Staaten
und Kirchen" und um eine Zeitspanne, die allgemein wenig bekannt ist. Dabei

werden weder nur die betreffenden Staaten betrachtet noch allein die
Kirchen - wir haben es also nicht mit einer bloßen „politischen" Geschichte
zu tun, aber auch nicht mit einer reinen Kirchengeschichte. Diese Verbindung
zwischen Kirchen und Staaten stellt Suttner nicht zufällig her, sondern aus
seiner langjährigen Erfahrung mit dieser Region, in der Kirche bzw. Religion
und Staat bzw. Politik in dem betrachteten Zeitraum sehr eng verbunden
waren. Die Geschichte der einen Seite ohne die Betrachtung der anderen lässt



554 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

sich in diesem Bereich nicht richtig verstehen. Im Obertitel finden wir weiterhin

den Begriff „östliches Europa", durch den der Verfasser seine Betrachtungen

im geographischen Raum begrenzt. Bei der aufmerksamen Lektüre des
Buches lässt sich entdecken, dass der Begriff „östliches Europa" auch
kirchengeschichtlich verstanden werden könnte: als das Gebiet, wo die östliche
Kirche in der Neuzeit beheimatet war. Suttner hatte sich aber nicht
vorgenommen, über den ganzen Raum der östlichen Kirche zu schreiben, sondern
nur über jenen Raum, wo diese Kirche in einer direkten Beziehung mit der
westlichen Kirche stand. Der Verfasser betrachtet hier ekklesiologisch und
kirchengeschichtlich die Gebiete, die man als Grenzgebiete zwischen der
östlichen und der westlichen kirchlichen Tradition bezeichnen könnte, und darin
besteht seine großartige Leistung.

In einem knappen und sachlichen Vorwort weist der Verfasser auf seine
eigene Vorstellung über dieses Buch hin. Es darf nicht als eine „Kirchengeschichte

Südosteuropas und des östlichen Mitteleuropa im 16.-18.
Jahrhundert" (9f.) verstanden werden, sondern nur als „bescheidene Überlegungen

zu einer Reihe von Fakten aus dieser Kirchengeschichte" (10). Als
katholischer Kirchenhistoriker möchte der Verfasser das Bild der Kirche
zugrunde legen, das vom II. Vatikanischen Konzil formuliert wurde. Dort wird
von der Kirche gelehrt, dass sie „als eine komplexe Wirklichkeit aus menschlichem

und göttlichem Element zusammenwächst, und dass der Geist, der in
ihr und in den Herzen der Gläubigen wohnt, sie eint, bereitet und durch die
verschiedenen hierarchischen und charismatischen Gaben lenkt" (9). Der
Verfasser zeigt dadurch von Anfang an, dass er Historiker und gleichzeitig Theologe

ist. Für ihn ist die Kirche keine Institution neben vielen anderen menschlichen

Institutionen, sondern der Ort, wo der Heilige Geist die Menschen
zusammenfügt und in ihrem Handeln motiviert.

Der einführende Teil des Buches besteht aus drei Abschnitten: 1. Die
Staatenwelt Südosteuropas und des östlichen Mitteleuropa im 16.-18.
Jahrhundert; 2. Die Volksgruppen und 3. Die Glaubensgemeinschaften. Wir
erfahren hier, dass der Verfasser seine Betrachtungen auf die drei angegebenen
Jahrhunderte ausdehnt. Nur im VII. und letzten Teil seines Buches spricht er
in einem „Ausklang" über einige Entwicklungen in der Orthodoxie „Auf dem
Weg ins 20. Jahrhundert" (445-452). Im ersten Abschnitt des einführenden
Teils werden also Staaten, in denen Rahmenbedingungen für die
kirchengeschichtliche Erläuterungen vorgenommen wurden, kurz und objektiv dargestellt:

das Osmanenreich, Polen und Litauen, das Habsburgerreich, die
Teilgebiete des Königreichs Ungarn, die Republik von San Marco, die Republik
Ragusa, Montenegro, Moskovien und das Baltikum. Diese Liste zeigt die
beeindruckende geographische Breite des Unternehmens von Suttner, die eine

ganze Reihe von verschiedenen und grundlegenden Kenntnissen voraussetzt.
In dem zweiten Abschnitt werden die Volksgruppen kurz dargestellt, die in
den weiteren Ausführungen vorkommen: „Griechen" und „Lateiner", Türken,
die „Natio Hungarica", die „Siebenbürgener Nationen", Walachen, Schwaben
und Landler, Uskoken und Armenier, Albaner, Juden, Zigeuner. Es geht hier
sowohl um religiöse Bezeichnungen, wie „Griechen" und „Lateiner", als auch

um eindeutig ethnische Gruppen.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 555

Der Sammelbegriff „Griechen" bezeichnet nach Suttner vom 16. bis zum
18. Jahrhundert alle Menschen aus Südosteuropa und dem östlichen
Mitteleuropa, die ungeachtet ihrer ethnischen Identität ein kirchliches und brauch-
tumsmässiges Leben führten, „das aus Konstantinopel stammte" (30). Das
Problem ist aber, dass alle diese Menschen, die in den westlichen Quellen als

„Griechen" bezeichnet wurden, obwohl sie ethnisch keine Griechen waren,
sich selbst nie als solche verstanden oder bezeichnet haben. Wir stimmen mit
Suttner damit überein, dass der Begriff „orthodox" erst später in den (nach
unserer Sicht westlichen) Quellen auftaucht, doch hatten sich z.B. die
Walachen/Rumänen nie selbst als Griechen bezeichnet, sondern als „pravo-
slavnici", was die slawische Ubersetzung des Begriffes „orthodox" darstellt.

Im dritten Abschnitt des einführenden Teils werden die Glaubensgemeinschaften

in den oben erwähnten Gebieten kurz dargestellt. Der Verfasser
nimmt dafür die Unterscheidung des II. Vatikanischen Konzils als Ausgangspunkt

und spricht über zwei verschiedene Spaltungen. Aus den Entfremdungen

zwischen der Christenheit des Ostens und jener des Abendlands gingen
wiederum Kirchen hervor. Die innerabendländischen Spaltungen hatten „in
der Mehrzahl der Fälle in ekklesiologischer Hinsicht weniger vollkommene
kirchliche Gemeinschaften'" als Ergebnis (40). Wir sind mit dem Verfasser

ganz einverstanden, dass die beiden erwähnten Arten von Spaltungen nicht
auf der gleichen Ebene zu betrachten sind. Es ist auch wahr, dass die Spaltung
zwischen der östlichen und der westlichen Tradition weniger „Glaubensfragen"

zur Ursache hatte, als dies bei der zweiten Art von Spaltungen der Fall
war. Aufgrund weiterer Aussagen des II. Vatikanischen Konzils bezeichnet
Suttner die „östliche" und die „westliche" Kirche als „Schwesterkirchen im
Schisma" (42) und spricht darüber, dass es „keine Glaubensspaltung" (42)
oder dass es ein „Schisma ohne Glaubensspaltung" zwischen beiden Kirchen
gegeben habe (46).

Aus orthodoxer Sicht sind solche Überlegungen über die Art und Weise,
wie die Katholische Kirche heute die Orthodoxe Kirche auf der Grundlage
des II. Vatikanischen Konzils betrachtet, nur zu begrüßen, und es ist zu hoffen,

dass diese Sichtweise große Chancen für die Annäherung zwischen den
Kirchen eröffnet. Etwas ganz anderes ist es, diese Sichtweise auf das
Verhältnis zwischen den Kirchen in der Zeitspanne vom 16. bis zum 18.
Jahrhundert anzuwenden. Die „östliche" Sicht über die Spaltung ist eine ganz
andere. Wenn Spaltungen wie z.B. 870, 1054 oder die Kreuzzüge eher
praktische Fragen zur Ursache hatten, haben die Unionskonzilien von Lyon (1274)
und Ferrara-Florenz (1448-1449) der Spaltung zwischen den Kirchen auch
eine Glaubensdimension gegeben. Die Union von Florenz, die übrigens im
Osten wie im Westen nie richtig angenommen wurde, bezog sich auf vier
Punkte, unter denen mindestens einige eminente Glaubensfragen waren. Die
Frage nach dem Primat des Papstes wie auch die Frage des filioque sind
zwischen den „östlichen" und den „westlichen" Kirchen leider noch nicht
geklärt worden. Also sind die Kirchen nicht einmal heute und waren noch
weniger vom 16. bis zum 18. Jahrhundert wie zwei Schwestern, die nur
zerstritten sind und sich eines Tages versöhnen sollen, damit alles wieder gut
sein wird. Zwischen den Kirchen ging es nicht um einen willkürlichen Streit,
sondern die Spaltung geschah aus verschiedenen Gründen, die noch geklärt



556 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

werden müssen, damit Versöhnung möglich ist. Wir sind Suttner eigentlich
dankbar dafür, dass er die Haltung der einen Seite so klar und ökumenisch
darstellt, aber man muss auch die andere Seite berücksichtigen, weil heut
zutage eine einseitige Versöhnung nicht möglich ist.

Wenngleich wir unter den vielfältigen Themen die Darstellungen des
Verfassers über die Rumänen in Transsylvanien während des 18. Jahrhunderts als

Beispiel nehmen dürfen, können wir nur feststellen, wie objektiv der Autor
ist. Es gibt kaum einen anderen nicht-rumänischen Forscher, der über die
Rumänen so unparteiisch geschrieben hat. Dies lässt uns vermuten, dass er
mit der gleichen Objektivität auch die anderen Themen seines Buches behandelt.

Vielleicht benötigten diese Ausführungen eine zusätzliche Darstellung
aus der Sicht der betreffenden Regionen, bzw. eine Selbstdarstellung der
verschiedenen Kulturen und Kirchen, von denen in diesem Buch die Rede ist.
Erst dann kann man zu der vom Verfasser ersehnten Kirchengeschichte gelangen,

die eine echte ökumenische Kirchengeschichte werden könnte. Auf
diesem Weg leistet Prof. Suttner einen hervorragenden Beitrag.

Viorel Ionita



Philosophie / Philosophiegeschichte

COSTA, Iacopo (éd.): Le questiones di Radulfo Brito sull' « Etica Nicoma-
chea ». Introduzione e testo critico. Studia Artistarum 17). Turnhout :

Brepols 2008. 588 p. ISBN 978-2-503-52916-5.

Les Studia Artistarum nous offre un superbe volume de l'édition des
Questiones sur l'Ethique à Nicomaque de Raoul le Breton, édition menée par Iacopo

Costa. Cette édition est issue d'un travail de doctorat achevé en 2007 et
soutenu en co-tutelle à l'Université de Salerne et de Paris IV. Le texte édité
court sur quelque 400 pages et comprend 174 questiones sur les 10 livres de

YEthique excepté la deuxième moitié du livre VII et les livres VIII et IX sur
l'amitié. L'introduction, quant à elle, analyse sur 160 pages le texte édité, dans
la plus pure tradition des meilleures introductions critiques de la Léonine.

Nous avons, en effet, affaire ici à un modèle d'édition critique à l'école
des plus grands maîtres envers qui Iacopo Costa reconnaît sa dette dans les
remerciements préliminaires : Alphonso Maieru, Guilio d'Onofrio, Ruedi
Imbach mais aussi le très regretté Père Bataillon, Adriano Oliva, Paul Krupa,
sans oublier la figure tutélaire du Père René-Antoine Gauthier, puisque,
finalement, l'ensemble du travail de Iacopo Costa consiste à prouver,
arguments à l'appui, les intuitions et les hypothèses, autrefois proposées mais non
vérifiées, par le P. Gauthier. A tous les niveaux de l'analyse, la maîtrise
technique est impressionnante, de l'examen de la matérialité des manuscrits
jusqu'aux attributions doctrinales les plus complexes. Iacopo Costa s'attache
à décrire codicologiquement les manuscrits en identifiant les exemplar et les

peciae, en reconstituant les unités codicologiques d'origines diverses
produites dans des régions différentes et réunies pour l'élaboration d'un seul
manuscrit, en scrutant les changements de mains des copistes et en situant paléo-
graphiquement ces différentes copies. Puis, arrive l'analyse ecdotique, passage
particulièrement virtuose chez notre éditeur, tant il est vrai que la tradition
manuscrite à laquelle il est confronté est complexe et instable. Au sein même
du texte, l'éditeur identifie plusieurs unités critiques (trois exactement) de

sorte, qu'après les avoir identifié chacune, il aboutisse à trois stemma distincts
dont il est difficile d'établir un critère unique pour fonder l'édition. Pour éviter
d'éditer un texte hybride, Iacopo Costa choisit donc de changer de texte de
base pour chacune des sections textuelles identifiées. Son apparat critique se

situe donc sur trois niveaux : 1. Le témoin de base auquel le texte se rapport ;

2. L'apparat du texte, apparat positif au vu de la fragmentation et de la
discontinuité de la tradition textuelle ; 3. L'apparat des sources. Ensuite,
Iacopo présente la tradition textuelle de ce commentaire que l'on appelle « le

Commentaire du Vatican », consigné dans le manuscrit du Vatican, fond latin
coté 832 et dont on retrouve des similitudes dans les manuscrits Baltimore,
John Hopkins University, 9, Vatican, lat. 2172 et 2173 et Paris BNF, lat.
15106. Trois versions du texte sont identifiées : la rédaction originaire
présente dans le ms Vatican 832, une seconde version dans Vat. Lat. 2173,
peut-être partie d'un matériau venant d'un second enseignement de Raoul sur
YEthique et une troisième version dans Paris BNF 15106, vraisemblablement



558 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

composée par un maître ou un étudiant ès arts qui s'est servi du « Commentaire

du Vatican » comme base pour son cours sur l'Ethique. Les deux
dernières versions ayant décidé de combler la lacune des livres manquants,
lacune qu'avait résolument assumée l'auteur de la rédaction originaire en
évacuant l'ensemble du traité sur l'amitié, les livres VIII et IX. Pour combler
cette lacune, les auteurs remanient à l'aide d'autres commentaires la rédaction

originaire de Vat. Lat. 832. L'éditeur traque les moindres remaniements
de la version originaire pour identifier les interpolations qui sont autant
d'échos des débats contemporains ambiants. Ainsi dans la deuxième version
textuelle, celle de Vatican 2173, l'auteur introduit à la question 236 une
questio disputata indépendante, qui n'a pas l'allure d'une question extraite
d'un commentaire sur l'Ethique. Cette question directement empruntée à Go-
defroid de Fontaines prouve que la deuxième version du texte n'est pas seulement

une copie réélaborée du texte mais une compilation de textes alternatifs
voire antithétiques qui dialoguent entre eux au sein même du commentaire.
Pour finir sa présentation, Iacopo Costa clôt en attribuant avec certitude et
force argumentation la rédaction originaire dite « Commentaire du Vatican »

à son auteur, le maître ès art parisien Raoul le Breton à la fin du XIIIe siècle.
S'il est vrai que le lecteur est très vite convaincu par cette attribution, pour
autant Iacopo Costa déploie une multiplicité de preuves et d'argumentations
pour fonder sa conclusion. Sur le plan doctrinal, il choisit un observatoire
particulier au sein du commentaire sur l'Ethique, celui de la psychologie. En
effet, la question 37 du livre I est un problème indépendant de la nature éthique

et une question non traditionnelle dans l'exégèse de l'Ethique qui relève
de la doctrine averroïste de l'intellect et de la connaissance de l'âme humaine
après la mort : Utrum anima post mortem possit habere aliquam operationem.
Ici Iacopo Costa se livre à une véritable analyse doctrinale en faisant jouer les

CQR, Complexe-Questions-Réponses et en confrontant les autres textes de
Raoul le Breton, notamment le livre III de son commentaire sur le De anima,
dans lequel se trouve une doctrine exactement identique à celle exposée dans
le commentaire du Vatican. Ici encore, Iacopo Costa se comporte en géologue
des différentes couches textuelles dont la stratification évolue au rythme des

remaniements doctrinaux successifs. Au départ, Raoul le Breton est proche de
la position thomasienne : la faculté cognitive de l'âme n'est pas interrompue
par la mort corporelle et la séparation d'avec le corps mais seulement privée,
temporairement, de l'exercice de son activité propre. Elle reste virtuellement
dans l'âme et retrouvera son activité au moment où le corps et l'âme seront à

nouveau réunis, lors de la résurrection des corps. Mais, une rédaction postérieure

du commentaire du De anima atteste l'inflexion intellectuelle de Raoul
qui évolue vers une doctrine plus personnelle et plus autonome, qui contredit
dans une certaine mesure l'exposé de la première version : la faculté végéta-
tivo-sensitive, parce qu'elle a son siège dans les organes matériels et corruptibles,

est détruite avec la mort du corps, alors que la faculté intellective non
fondée dans les organes matériels mais directement ancrée dans l'essence de
l'âme est incorruptible et demeure par-delà la mort. Les deux facultés ne sont
donc pas de la même essence. D'une position thomasienne, Raoul a clairement

évolué vers la doctrine intellectualiste défendue par Godefroid de
Fontaines dont l'influence sur Raoul le Breton se découvre alors décisive. Cette



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 559

influence permet également de dater le texte de Raoul à partir des quodlibets
de Godefroid de Fontaines : la fourchette chronologique s'étend de 1289 à

1298/1299 au plus tard. D'autres terrains doctrinaux attestent l'unicité
d'auteur entre le De aiïima et le Commentaire du Vatican : la question du
libre-arbitre ou la question de la connaissance de l'individuel. De même, la
fréquence et la modalité des citations de la Summa alexandrinorum sont
révélatrices d'une pratique de Raoul dans différentes œuvres tout au long de

sa carrière. Enfin, en commentant le livre des Sentences, livre qui lui est
clairement attribué, Raoul semblerait avoir réutilisé le matériau de son commentaire

sur YEthique. Un parcours des sources classiques et médiévales utilisées

par Raoul le Breton dans son commentaire sur YEthique clôt l'introduction
au texte critique. Outre les auctoritates incontournables, Raoul utilise
abondamment les articles de la Somme théologique de Thomas dont il reproduit
fidèlement la structure, mais l'éditeur se pose la question centrale au sujet de ce

remploi : Raoul utilise-t-il Thomas directement ou indirectement C'est alors,
qu'encore une fois, l'éditeur livre, en une dernière occasion, l'impressionnante
maîtrise qu'il possède des corpus médiévaux. Il parvient à reconstituer, sur la
base d'une hypothèse du Père Gauthier, l'existence d'un commentaire arché-
typale qui aurait était à la source d'une famille doctrinale, laquelle compte
parmi ses membres l'anonyme d'Erlangen, les questiones de Gilles d'Orléans,
l'anonyme d'Erfurt, et l'anonyme de Jacques de Padoue (BNF Lat. 16110).
En reconstituant ainsi la physionomie doctrinale d'un commentaire archéty-
pale de l'Ethique aujourd'hui perdu mais indéniablement thomasien de filiation

et aristotélicien radical de tendance, Iacopo Costa propose une clé
convaincante aux regroupements doctrinaux en cette fin de XIIIe siècle.

Les acquis de cette édition sont donc indéniables pour notre connaissance
du milieu doctrinal de la faculté des arts à Paris à cette date précise, de son
effervescence et des débats du moment mais aussi de la stature intellectuelle
d'un maître comme Raoul, dont Sten Ebbessen avait déjà signalé qu'il était un
« great arts masters » et que Jean-Luc Deuffic a récemment qualifié de « logicien

renommé ». Par son étude, Iacopo Costa invite à poursuivre l'édition du

corpus de ce grand maître dont la majorité des œuvres restent inédites mais
aussi l'étude de son profil doctrinal particulièrement mouvant dans le temps
et la chronologie, sensibles aux découvertes des doctrines les plus radicales et
les plus avant-gardistes.

Pour conclure, on aura retenu, grâce à la rigueur et à la minutie de ce
travail, le déploiement sous nos yeux d'une véritable production de savoir par le

jeu des filiations et des influences, des rédactions originaires et des remaniements,

des repentirs à la manière des peintres tant chez les copistes que chez
l'auteur lui-même. Finalement, c'est en traquant les moindres indices que
Iacopo Costa nous montre un maître au travail, dans l'élaboration complexe
d'une pensée, empruntant aux traditions de son époque, s'adaptant aux
contraintes institutionnelles de son cadre de travail, tout en naviguant librement
au rythme de ses découvertes, happé par la séduction des débats de son temps.

Bénédicte Sère



560 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

Johannes Buridanus - Lectura Erfordiensis in I-IV Metaphysicam together with
the 15th-century Abbreviatio Caminensis. Introduction, critical edition and
Indexes by L.M. de RlJK Studia Artistarum 16). Brepols: Turnhout 2008.
267 p. ISBN 978-2-503-52873-1.

Le titre du livre : Lectura Erfordiensis in I-IV Metaphysicam together with the
15th-century Abbreviatio Caminensis, informe déjà le lecteur sur la provenance

des textes édités. Il s'agit du manuscrit Erfurt, Allgemeinbibliothek,
Amplon. F. 322 f° 1-100, intitulé par l'éditeur Lectura Erfordiensis (LE) et
contenant « an earlier (partial) version of Buridan's questiones-commentary
on the Metaphysics » (Introduction, XVI). L'autre texte édité se trouve dans
le manuscrit Varsovie, Narodowa II 8057 f° 194-217 nommé par l'éditeur
Abbreviatio Caminensis (AC) qui présente « a similar hybrid character as the
questiones found in Erfurt, Amplon, F. 322 » (Introduction, XVIIIL). La

présente édition ne publie donc pas le texte de référence du commentaire de
Buridan sur la Métaphysique, nommé aussi Lectura Ultima (LU), conservé
dans le manuscrit Paris, BNF 14716, et imprimé dans l'édition incunable
Paris 1518 (réimprimée à Frankfurt en 1964, sous le titre Kommentar zur
Aristotelischen Metaphysik).

Le volume est divisé en trois parties : une ample introduction d'environ
80 pages, l'édition proprement dite des deux textes (pp. 3-220), et une
dernière section réservée aux index (pp. 223-267).

L'Introduction débute avec une présentation codicologique fouillée des

deux manuscrits. Cette étude rigoureuse révèle la variété de textes inédits
réunis par ces deux codices, et comprend une édition (pp. XXXIII-XXXIX)
d'un résumé de 10 livres de la Métaphysique, que de Rijk édite d'après PAC
fo 217v-221v. On trouve également une liste de questions (41-48) qui fait la
concordance entre LE et LU.

Parmi les nombreuses recherches de cette introduction, on note l'analyse
qui confronte LE et LU. A plusieurs reprises le lecteur est informé que LU est
une variante meilleure que LE, notamment sous l'aspect de la composition, de

l'ordre des questions et du développement de certains aspects doctrinaux :

« in LE, the answers to these dubia are given by Buridan rather hesitantly »

(LXVI) ; « LE and LU show clearly different approaches... In LE Buridan does

not know which way to turn with the idea of dispositio addita » (LXX) ; « LU
II, q. I is more mature than in LE q. Vila » (LXXIII) ; « an important difference

between LE and the other versions is that LE shows a rather loose
composition » (LXXIV), etc.

L'Introduction contient également une étude indiquant les aspects doctrinaux

les plus intéressants. En effet, le commentaire a une double structure
que l'éditeur a choisi de marquer ainsi : une première partie numérotée par
des chiffres romains (les questions I—VIII) et une deuxième partie indiquée
par des chiffres arabes (les questions 2-28). La première partie présente une
ample enquête épistémologique (les questions I—VIII), - équivalente à celles
développées dans les prologues des Sentences de son époque -, touchant le
problème de l'assentiment; la théorie de la double évidence et des limites de
la connaissance humaine; l'importance de l'expérience dans le processus du
savoir ; la définition du principe de non-contradiction ; la relation entre la



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 561

certitude et la foi ; la possibilité de l'homme de connaître Dieu comme
première cause ; la thématique de la toute-puissance divine. Buridan revient,
avec la deuxième section (la question numérotée 2 correspondant normalement

à la q. 1), sur une problématique plus spécifique aux discours
métaphysiques en analysant : quel est le domaine de la métaphysique ; le rapport
entre l'esse et essentia ; le statut scientifique spéculatif de la métaphysique ;

le problème de la dispositio addita, le statut ontologique de l'accident et de la
substance, etc.

Revenant à l'Introduction, il faut ajouter que le renvoi aux contemporains
de Buridan demeure très rare ; on note une référence rapide à Gérard Ot
(LXII), dont de Rijk nous a déjà livré une excellente édition pour sa Logical.
Par exemple : Pierre d'Auriol ou Nicolas d'Autrécourt sont cités dans une
note (n. 32, LV) pour indiquer qu'ils utilisent aussi l'exemple de la différence
entre rosa et rosa esse afin de marquer le rapport entre la chose et son
existence. Cependant, on ne trouve aucune mention sur le rapport doctrinal entre
Nicolas d'Autrécourt et Buridan, et aucun renvoi au livre Croire et savoir. Les

principes de la connaissance selon Nicolas d'Autrécourt de Ch. Grellard (Vrin
2005), qui dédie un chapitre entier à la confrontation doctrinale de ces deux
auteurs en citant des longs passages de la Métaphysique de Buridan.

Ce texte de Buridan est une pièce maîtresse de la philosophie du Moyen
Age tardif. Il nous permet d'observer le dialogue constant qui se dresse entre
la conception buridanienne de la métaphysique et la théologie de son époque,
étant donné que les commentaires sur les Sentences du XIVe siècle sont un
espace de résonance pour les thèses débattues dans les commentaires sur la

Métaphysique (voir la théorie de la connaissance dans les Sentences de Pierre
d'Auriol, Walter Chratorn, Adam Wodeham, etc.).

On pourrait tenter ici un rapprochement entre Jean Buridan et Jean de

Mirecourt concernant la théorie de la connaissance évidente. Cette comparaison

est possible parce que Jean de Mirecourt dans la question 6 de son
commentaire sur les Sentences4 défend la même doctrine épistémologique que
Buridan dans sa Métaphysique. Le maître picard introduit la discussion sur la

possibilité d'avoir un savoir vrai, dès le début du texte, lorsqu'il explique que
l'esprit humain est porté, d'une manière naturelle, vers l'étude de la métaphysique.

Buridan se sert de la célèbre affirmation d'Aristote : Omnes homines
naturaliter scire desiderant, afin de préciser que le désir naturel de la
connaissance est prouvé par les deux types de connaissance humaine : sensitive et
intellective. Selon Buridan entre l'âme intellective et l'âme sensitive il y a une
distinction de nature graduelle (q. 2, § 37-38, 19-20). La conséquence de

cette distinction est donnée par l'existence de deux types d'évidences, à
savoir l'evidentia simpliciter (i.e. un savoir vrai, sans crainte, causé d'une façon
naturelle et par lequel il est impossible de se tromper - § 146, 41) et
l'evidentia ex suppositione (i.e. l'évidence de toutes nos autres connaissances, y

3 GlRALDUS ODONIS: Opera Philosophica. Logica. T. 1, éd. M.L. de Rijk. Leiden: Brill
1997.

4 JEAN DE Mirecourt : Utrum evidenter cognosci possit a natura areata aliqua Veritas,
dans son commentaire sur les Sentences (1344-1345), dont une édition électronique est disponible

sur internet à l'adresse : http://filosofia.dipafilo.unimi.it/~mparodi/mirecourt/home.htm.



562 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

compris les intellections qui peuvent être conditionnées par l'influence divine -
§ 146, 41). Le concept d'évidence a une fonctionnalité multiple dans le système
philosophique et métaphysique de Buridan : il est indispensable pour signaler
l'importance de l'expérience dans l'acquisition de la connaissance (q. 4, § 64-
81, 26-29); il présuppose le rapport entre les principes qui donnent le fondement

de la connaissance et la foi (i.e. un assentiment personnel s'appuyant sur
un acte de volonté) (voir q. 7, § 120-164, 36-45). Ces principes sont définis au
sens aristotélicien, comme étant infaillibles, non-hypothétiques et immédiatement

évidents. Le concept d'assentiment est aussi défini en s'appuyant sur la
notion d'évidence.

Buridan accepte ainsi que Dieu par sa toute-puissance divine et d'une
manière miraculeuse puisse causer dans la connaissance une erreur en niant le

principe de non-contradiction au même titre qu'il fait subsister un accident
sans le sujet : « Deus posset reservare sensus, dico quod ille est casus superna-
turalis. Ideo concedetur quod Deus posset facere quod tibi apparerent esse

asini ubi non essent asini. Tarnen <hoc> non obstante, tu evidenter et cum
certitudine cognoscis quod scribis, loquendo de evidentia et certitudine suffi-
cientibus ad scientiam naturalem » (q. 7, § 158, 44, 1. 4-8). Chez Mirecourt,
on retrouve non seulement la même distinction entre les deux types
d'évidences, mais aussi la thèse de l'intervention de Dieu dans l'intellection. Mire-
court affirme que: « iudicas te videre asinum quando non vides sicut quando
realiter asinum vides <...>. Confirmatur : Deus indisponit medium et visum,
igitur visus non iudicat certitudinaliter de suo obiecto » (q. VI, 39, I, 2).

L'échange entre Mirecourt et Buridan, tous les deux représentants du
nominalisme, nous livre également une preuve de la réception d'Ockham, car
la thèse que nous venons de voir est l'écho de la théorie de l'intuition de

l'objet non-existant développée par le Vénérable Inceptor au début de son
Ordination. Guillaume d'Ockham, jamais cité dans cette Introduction, représente

aussi une référence obligée pour Buridan, qui développe sa doctrine sur
le problème des universaux dans son sillage. Selon Buridan, les universaux
sont de termini significandi mentaux, vocaux ou écrits (§ 258, p. 64) ; de

plus, il faut les distinguer : in causando (i.e. séparés de tout singulier, comme
Dieu) et in predicando (i.e. tous les termes désignant des singuliers) (205).
Concernant le statut ontologique de la substance et de l'accident (analysé
dans la q. 10), Buridan est toujours hésitant devant Aristote, contrairement
aux positions bien définies dans le LU. Il affirme dans LE que : « Veritas fidei
dissonat opinioni Aristotelis in multis accidentibus » (§ 365, p. 86, 1. 4). De
plus, la perspective de la toute-puissance divine que Buridan essaie d'intégrer
dans son modèle métaphysique, le fait postuler une dispositio addita entre la
substance et l'accident qui pourrait expliquer les miracles. Cette nouvelle
perspective ontologique s'oppose au modèle d'Aristote.

Le principal intérêt du volume est représenté sans aucun doute par
l'édition de ces deux variantes du commentaire. Le premier (LE) portant sur
les premiers six livres de la Métaphysique contient 28 questions (11-167), le

5 GUILLAUME D'Ockham : Scriptum in librum primum sententiarum-Ordinatio. Prologus
et Distinctio Prima Opera Theologica, 1). ed. G. GÂL et S. BROWN. St. Bonaventure, N.Y.:
St. Bonaventure University 1967.



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 563

deuxième (AC) présente, en 60 questions (175-221), le résumé des sept
premiers livres de la Métaphysique. L'édition se veut rigoureuse, mais elle
n'est pas toujours bien soignée ; cependant le double système de numérotation,

les lignes et les paragraphes, assure un maniement facile. Certains
passages difficiles à déchiffrer ou à expliquer sont indiqués par l'éditeur comme
étant des textus corrupti. L'apparat critique présente les variantes où l'éditeur
corrige le texte, ainsi que les passages qui, à l'occasion, ont été collationnés
avec LU. Parfois les variantes de l'apparat critique brouillent la lecture étant
indiquées dans l'apparat des sources explicites : p. 19, n. 3; p. 51, n. 4; p.
182, n. 2. L'édition comporte un apparat de sources explicites, mais ne livre
rien sur les sources implicites de Buridan. Les sources explicites ne sont pas
citées d'une manière uniforme, et dans certains cas elles ne sont pas identifiées

; par exemple p. 85, 1. 15 : « Et hoc etiam videtur velle Aristoteles in
primo Phisicorum. Item. In illo quarto (i.e. Metaphysica) dicit Aristoteles
quod est de < ente > sicut de < sano > »; la note placée après le mot dicit
renvoie seulement à la Métaphysique et ignore le passage de la Physique auquel
Buridan fait également référence. Héraclite (39, 1. 16) est cité d'après l'édition

grecque Diels-Kranz, et non pas selon Aristote, la source de Buridan ici.
Toujours dans l'apparat des sources, on retrouve quelque explications de
l'éditeur : on ne comprend pas pourquoi la note 4, page 5 est en latin et la

note explicative note 1, page 15 est en anglais.
Le lecteur doit reconnaître par lui-même certains lieux communs de l'épis-

témologie du XIVe comme les exemples des illusions optiques introduits dans
la discussion sur les causes des erreurs sensibles : « Visus videt motum in isto
quod non movetur, ut si quis moveatur in navi et aspiciet arborem in ripa
fluminis, iudicabit arborem moveri » (q. 7, §125, 37, 1. 6-7), et encore : « in
ortu solis vel in occasu sol apparet < magis > rubeus quam in meridie » (q. 7,
§126, 37, 1. 13-14) ; Buridan reprend ici les exemples utilisés dans les mêmes
contextes par Guillaume d'Ockham (Scriptum in I Sent - Ordinatio, 27, 3,
OTh 4, 230-233) et Pierre Auriol (Scriptum in Primum, I, d. 3, sec. 2, 198—

199). L'identification de ces passages aurait pu faciliter la compréhension de
la filiation doctrinale de Buridan.

Le volume clôt par la section composée par les index. On apprécie
notamment l'index verborum et rerum notabilium (231-267) qui livre un
excellent instrument de travail : il permet de passer en revue la liste des
termes clef de la pensée de Buridan, et favorise le repérage du contexte dans

lequel un concept est introduit et défini. Le lecteur est privé d'une bibliographie

contenant les ouvrages cités et les éditions utilisées. De Thomas d'Aquin
sont cités le De veritate (137) et la Summa théologie (179), mais on ne trouve
aucun renseignement concernant l'édition et les pages utilisées pour ces
références.

Cependant, il faut saluer les nombreux apports de ce livre : historiogra-
phiques, philologiques et philosophiques, et se réjouir que cette édition
assure enfin l'accès à un ouvrage représentatif et longtemps attendu de la sco-
lastique tardive. Dans ce commentaire sur la Métaphysique Buridan tente
souvent de réconcilier la philosophie d'Aristote avec la foi chrétienne ; une
tension qui le fait conclure, à maintes reprises, que la félicité assurée par l'étude



564 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

de la Métaphysique consiste dans Yintellectio ipsius Dei (q. 8, § 178, 47, 1. 9-
10).

Monica Calma

FORLIVESI, MARCO (Hg.): Antonio Bernardi délia Mirandola (1502-1565). Un
aristotelico umanista alla corte dei Farnese. Atti del Convegno „Antonio
Bernardi nel V centenario délia nascita" Mirandola, 30 novembre 2002. Firenze:
Leo Olschki 2009. 201 S. ISBN 978-88-222-5846-5.

Bernardi hieß das Gespenst, das die Schulgelehrsamkeit der frühen Neuzeit
beunruhigte, nämlich durch die These, für die Pluralität von Lehrstühlen
innerhalb der philosophischen Fakultät gebe es allenfalls pragmatische Gründe
(„ob maiorem commoditatem"), in Wirklichkeit gebe es nur eine einzige, eine
Totalwissenschaft. Der das behauptete, war kein pansophischer Schwärmer,
sondern ein Schüler von Pomponazzi und seines Zeichens selber Logikprofessor

in Bologna. Von Bernardi und der Auseinandersetzung um ihn datiert,
was wir ,Wissenschaftstheorie' nennen. Dieser Philosoph wird in dem
vorliegenden Sammelband biographisch, bibliographisch und philosophiehistorisch
der Vergessenheit entzogen. Marco Forlivesi, unter den Jüngeren einer der
besten Kenner des frühneuzeitlichen Aristotelismus, hat den schmalen Band
aus den Kongreßakten zum 500. Geburtstag zusammengestellt und eingeleitet.

Die elf Beiträge sind teils auf Italienisch, teils auf Französisch. Bruno
Andreolli widmet sich dem kulturellen Milieu, Graziella Martineiii Braglia den
kunsthistorischen Aspekten. Cesare Vasoli und Annarita Angelini behandeln
Bernardis humanistisches Logikverständnis. Maria Muccillo analysiert sehr

gründlich Bernardis Versuch, die Kategorienschrift aus dem Logikkurrikulum
zu eliminieren. Antonino Poppi, der Nestor der italienischen Erforschung der
Schulphilosophie, ordnet von der Abgrenzungsproblematik von Logik und
Metaphysik her und unter Edition von Archivalien Bernardi in die Paduaner
Scholastik ein. Cristövao Marinheiro fragt, ob das große Echo auf Bernardis
wissenschaftstheoretische Provokation in der iberischen Scholastik auch
angemessen war. Marco Cavina beleuchtet anhand der Duellproblematik den
Moralphilosophen, der Bernardi auch war. Umberto Casari untersucht die Rezeption

von Bernardis Auffassung vom Duell in Italien des 18. Jhs. Zum Schluß
liefert der Herausgeber zusammen mit Marinheiro eine sorgfältig recherchierte
Biobibliographie, die neben dem gedruckten Oeuvre auch das ungedruckte
sowie zeitgenössische Reaktionen berücksichtigt. Sie wird für künftige
Forschungen die Grundlage sein.

Sven K. Knebel



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 565

GÖTZ, Carmen: Friedrich Heinrich Jacobi im Kontext der Aufklärung. Diskurse

zwischen Philosophie, Medizin und Literatur Studien zum 18. Jahrhundert

30). Hamburg: Meiner 2008. 528 S. ISBN 978-3-7873-1878-0.

Am 16. Oktober 1785 schrieb das Haupt der Berliner Aufklärung, Moses
Mendelssohn, an den Königsberger Aufklärer Immanuel Kant zu dem jüngst
erschienenen Buch Über die Lehre des Spinoza in Briefen an den Hrn. Moses
Mendelssohn, dessen Autor, Friedrich Heinrich Jacobi, ziehe sich unter die
„Kanone des Glaubens" zurück und finde „Rettung und Sicherheit in einer
Bastion des selig machenden Lavaters". Diese Äußerung ist symptomatisch für
das in damaligen Aufklärungskreisen kursierende Urteil über den misologi-
schen Glaubensphilosophen und religiösen Schwärmer Jacobi. Der einflussreiche

Düsseldorfer Gelehrte, der Nachwelt vor allem als Initiator des Spinozaoder

Pantheismusstreites bekannt, sah sich selbst allerdings in einer anderen
Rolle. Unter anderem verstand er sich als Kaufmann, der jeden politisch-religiösen

Despotismus ablehnt und für ökonomischen Liberalismus eintritt, als

Romanschriftsteller, der sich, Rousseau folgend, dem Geist einer neuen
Empfindsamkeit und natürlichen Moral des Herzens verpflichtet sieht, oder auch
als nachkantischer Philosoph, der es für nötig erachtet, den Verstand zur
Vernunft zu bringen, die bloße Verstandesaufklärung und deren Niederungen des

Mechanismus, Materialismus und Atheismus zu überwinden. Forscher und
Geschichtsschreiber zur Philosophie der Aufklärung und ihrer Folgeströmungen

sind dementsprechend auch bis heute uneins, welche Aufklärungshaltung
man Jacobi eigentlich zuzuschreiben habe und ob er überhaupt als Aufklärer
und nicht vielmehr als Gegenaufklärer einzustufen sei. Die Entscheidung hängt
hier verständlicherweise davon ab, wie man „Aufklärer", „Gegenaufklärer",
„Scheinaufklärer" usw. definiert. Ist ein Aufklärer jemand, der sein Denken
rationalen Standards wie der systematischen Begründung und Darstellung von
Wissen unterwirft, an der Erfahrung überprüft, von spekulativen, hyperphysischen

Annahmen und von Offenbarungswahrheiten möglichst fernhält, wird
man Jacobi kaum darunter subsumieren können. Nennt man hingegen auch
denjenigen einen Aufklärer, der den Vernunftbegriff erweitert, die Grenzen
rationalen Denkens zu bestimmen versucht und zu diesem Zwecke
rationalitätskritische Denkfiguren ausbildet, spricht nichts dagegen, Jacobi dieser
Gelehrtenkategorie zuzurechnen.

Ein Buch mit dem Titel Friedrich Heinrich Jacobi im Kontext der
Aufklärung weckt vor diesem Hintergrund natürlich einige Erwartungen. Dies
umso mehr, als es der Autorin darum geht, zur „Klärung der strittigen
Positionierung Jacobis" (1) im Spannungsfeld von Aufklärung und Gegenaufklärung

beizutragen. Um eine solche Klärung leisten zu können, hält sie - was
bisher in der Jacobi-Interpretation unterblieben ist - eine vollständige Sichtung

und Analyse von Jacobis Briefwechsel für unentbehrlich. Als thematischer

Rahmen des Klärungsvorhabens ist ihrer Meinung nach das Ensemble
der Begriffe „Gefühl", „Begehren", „Leib", „Natur" und „Phantasie" geeignet.

Diese Begriffe, welche die Autorin gezielt in Anlehnung an Hartmut und
Gernot Böhmes Kennzeichnung eines „Anderen der Vernunft" zusammenstellt,

dienen ihr auch zur äußeren Gliederung ihrer Studie. Nach einem
umfangreichen einleitenden Kapitel werden der Reihe nach Jacobi'sche Stellung-



566 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

nahmen zu Motiven und Sachthemen, die um das Begriffsensemble kreisen,
präsentiert und besprochen.

Wer sich eine griffige Antwort auf die Frage verspricht, ob man Jacobi
nun als Aufklärer oder Gegenaufklärer sehen soll, wird enttäuscht. Dies allem
voran deshalb, weil die Autorin mit einem sehr weiten und bezüglich
deskriptiver und normativer Aspekte wenig differenzierten Aufklärungsbegriff
operiert. Die Tatsache, dass Aufklärung als Epoche, kulturelle Bewegung und
Theorieformation ein vielschichtiges und zum Teil sehr widersprüchliches
Phänomen darstellt und dass die Erfassung dieses Phänomens deshalb ein
entsprechend komplexes, Reduktionen verhinderndes Analyseinstrument
erfordert, ist nicht zu bestreiten. Dies darf aber nicht den Verzicht auf defini-
torische, die Sache zuspitzende Überlegungen zur Frage „Was ist
Aufklärung?" zur Folge haben. Im Buch erfährt man in dieser Hinsicht lediglich,
dass sich die „Hoch- und Spätphase der deutschen Aufklärung" durch - zum
Teil selbstkritisch gebrochene - Tendenzen der „Säkularisierung", der „Sakra-
lisierung des Diesseits" sowie des „Immanent-Werdens" religiöser Ansichten
auszeichnet (2). Darunter lässt sich Vieles, allzu Vieles fassen. Auch die
Frühromantik, der deutsche Idealismus, die Spätromantik, der Linkshegelianismus

und die Lebensphilosophie Nietzsches ließen sich unter diesen
Stichworten trefflich abhandeln. Dass man Jacobi, wie im Resümee festgehalten
wird, als eine Person wahrzunehmen hat, die an „entscheidenden
Umgestaltungsprozessen der Aufklärungszeit aktiv teilnahm" und als „Aufklärer der
Aufklärer" agierte (480), ist nicht in Abrede zu stellen und wird mit dem
Buch denn auch ausführlich dokumentiert. Doch was ist damit erreicht?
Jacobi war eben Kind seiner Zeit, lebte in und mit der Kultur der deutschen
Aufklärung. Die Frage, inwiefern er wirklich Aufklärer war und inwiefern
nicht, bleibt damit immer noch offen.

Dagegen kommt mit diesem Buch sehr wohl auf die Rechnung, wer sich
für Darstellungen zur Aufklärungskultur im Deutschland des späten 18.
Jahrhunderts oder für Themen der Dialektik der Aufklärung interessiert. Und
mit Gewinn werden es ohne Zweifel jene lesen, die sich mit dem intellektuellen

Beziehungsnetz Jacobis befassen. Wie wir erfahren können, ist Aufklärung

nicht nur ein theoretisches Geschäft, sondern auch und vornehmlich
eine Lebensform mit typischen Natur-, Vernunft- und Freundschaftskulten
sowie ein Diskussionsprozess mit neuen Kommunikationsmedien (Brief,
Periodikum, Diskussionszirkel). Aufklärung ist eine Epoche, in der sowohl
intensiv philosophiert als auch extensiv über schwärmerische und hypochondrische

Gefühle und Befindlichkeiten gesprochen wird. Das theoretische
Aufklärungsgeschäft seinerseits beschränkt sich nicht auf die Geltendmachung
einer neuartigen Autonomie von Verstand und Vernunft. Zu Wort kommen
auch jene Stimmen, die sich für die Rechte von Empfindung, Herz und Phantasie

einsetzen, für eine Befreiung des ästhetischen Leibes aus dem Seelenkerker

und der sinnlichen Anschauung aus der Verstandesknechtschaft
plädieren. Einmal mehr wird uns eindrücklich vor Augen geführt, wie bedeutsam
die in Form von Briefen und sporadischen Gesprächen unterhaltenen
Freundschaftsbeziehungen Jacobis mit kongenialen Geistesgrößen wie Wieland,
Hamann, Goethe und Herder für den damaligen Gang philosophischer und
literarischer Debatten waren und welche enorme Wirkung von den damit



Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus 567

einhergehenden Begeisterungen, Zerwürfnissen, Verletzungen und Wiederversöhnungen

ausging. Immer wieder ist es beeindruckend zu lesen, wie tief Jacobi
durch Goethes „Ettersburger Woldemar-Kreuzigung" (eine rituelle Verhöhnung
von Jacobis Briefroman Woldemar) getroffen wurde (133-141). Das mit dieser
Untat arg strapazierte Freundschaftsbündnis der beiden wurde zwar später
enthusiastisch erneuert. Doch konnte Jacobi die erfahrene Demütigung nie
richtig verdauen. Nicht zufällig verwickelte er später Goethes Gedicht
Prometheus in die mit Lessing und Mendelssohn geführte Spinoza-Debatte. Der
Autor des Gedichts musste sich dadurch über Umwege mit dem Vorwurf des

Spinozismus und Atheismus konfrontiert sehen. Etwas schade ist, dass die
Autorin bei ihrer Neuauswertung des Jacobi-Briefwechsels nicht auch die
Korrespondenzen mit Reinhold und Baggesen stärker berücksichtigt hat. Reinhold

wird nur marginal erwähnt (373-375), Baggesen überhaupt nicht. Da
Jacobi durch die Diskussionen mit Reinhold und Baggesen wiederholt in
Fraugen zum Gang der Kantisch-Fichtischen Denkbewegung und ihrer
nihilistischen Fehlentwicklungen involviert wurde, wären hier weitere nennenswerte

Stoffe zur Beurteilung seiner Positionierung innerhalb der deutschen
Spätaufklärung einzubeziehen gewesen.

Natürlich darf bei einer Studie über Jacobis Verhältnis zur Aufklärung der
Blick auf seine profilierte Haltung in der Spinoza-Debatte sowie auf seine
Fehde mit dem Aufklärungskreis um Friedrich Nicolai und die Exponenten
der „Berlinischen Monatsschrift" nicht fehlen. Die Autorin nimmt dazu näher
in zwei längeren Abschnitten (369-398; 439-473) Stellung. Dabei liegt sie
sicherlich nicht völlig falsch, wenn sie die von den Berliner Aufklärern ausgehende

Attacke auf neuere gegenaufklärerische Tendenzen, insbesondere auf
den mit Starck, Lavater und Jacobi in Verbindung gebrachten „Krypto-
katholizismus", für eine Inszenierung hält, die in erster Linie dem „Medienpapst

Nicolai" (465) Auftrieb verleiht und nicht der Sache der Aufklärung.
Und man wird ihr auch in der Einschätzung zustimmen können, dass Jacobi
trotz seiner anti-spinozistischen Parteinahme für den echten, nicht deistisch
verstellten Glauben sowie für den authentischen Gott, den extramundanen
Schöpfergott, im Grunde wenig mit den offiziellen Religionsansichten der
damaligen katholischen und protestantischen Orthodoxie übereinstimmte,
zumal dieser Parteinahme die Vision eines „intramundanen Erlösungsraums"
(403) zugrunde lag. Doch darf man Jacobis Vorgehen in diesen Streitsachen
freilich auch nicht verharmlosen. Zumindest mit seinen Atheismus-Hieben -
so gelehrt, maßvoll und abgefedert sie auch ausgeteilt wurden - arbeitete er
sehr wohl orthodoxen Bestrebungen in die Hände.

Zu den Stärken des Buchs zählen die Ausführungen über Jacobis
Verhältnis zur Natur. Facettenreich werden die Spaltungen und Ambivalenzen in
Jacobis Naturbild herausgearbeitet. Jacobi begegnete allen Vorstellungen
einer mechanischen, kausal determinierten Natur mit einem horrorartigen
Unbehagen. Er kompensierte dieses Gefühl, indem er eine ästhetische Natur und
moralisch-empfindsame Natürlichkeit verehrte und mit Erlösungswünschen
verklammerte. In diesem Punkt richtet die Autorin ihr Augenmerk auch
schonungslos auf Schattenseiten Jacobis. Jacobi hat neben der mechanischen auch
die menschliche Triebnatur, insbesondere die sexuelle, perhorresziert, dabei
seinen Hass auf jede Art unreiner Natur augenfällig an angeblichen Schwä-



568 Rezensionen - Besprechungen - comptes rendus

chen und Gebrechen seines zweiten Sohnes, Georg Arnold, ausgelassen (186-
233). Man darf behaupten, dass Jacobi auch hier ganz Kind seiner Zeit war.
Reinlichkeitsgebote, repressive Erziehungsmaßnahmen und Arbeitsdisziplin
wurden als die einzig richtigen Rezepte gegen unliebsame Auswüchse der
Triebnatur betrachtet. Nach heutigen Maßstäben eine ziemlich unaufgeklärte
Sicht.

Martin Bondeli


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

