Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)
Heft: 2
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUES

REZENSIONSARTIKEL

BEAT SITTER-LIVER

Humanismus als Vermichtnis und Herausforderung

Peter Cornelius Mayer-Tasch! legt eine iiber Jahrzehnte erarbeitete, ,,zwangs-
liufig individuell gefirbte® (127) Kulturgeschichte des Abendlandes — sie reicht
bis in unsere Tage — vor, mit ihr zugleich ein Stiick intellektueller Autobio-
graphie2. Der hier verwendete weite Kulturbegriff umfasst Gesellschaft, Politik
und Wirtschaft ebenso wie Philosophie, Religion und Theologie, Recht, Literatur
und Kiinste, um es bei diesen Beispielen bewenden zu lassen. Selber spricht der
Autor wiederholt von ,politischer Anthropologie®“ (295 u.6.). Diese liefert er
gewiss; doch der Ausdruck ,Kulturgeschichte“ diirfte der Vielfalt, dem geistigen
Anspruch und den kulturkritischen Aspekten seines Werkes (vgl. z.B. 219-223)
eher entsprechen.

Generelles Thema ist die Art und Weise, in der Menschen im Westen iiber ihr
»Verhiltnis zu Gott und (die) Welt“ nachdachten und nachsinnen, auch wie sie
ihre Einsichten praktisch werden lassen. Die Methode wird bestimmt durch die
Wahl der hermeneutischen These, dass seit der Antike Mitte und Mass als Leit-
vorstellung die jeweilige Suche nach dem, was Menschen angemessen ist, be-
stimmen. Damit ist der Boden bereitet fiir eine Darstellung, die Beschreibung und
Deutung immer zugleich mit normativer Analyse und Kritik verbindet. Die Stel-
lungnahmen sind wesentliches Element der Studie. Sie ergeben sich zwingend
auch aus dem Umstand, dass Humanismus als das Nachdenken iiber Mensch und
Menschlichkeit stets auch nach der ,normative[n] Essenz des Humanen® fragt
(11). Sie erzielen in fiir das Buch typischer Weise pidagogischen Gewinn: Indem
geschilderte Ereignisse klar und deutlich bewertet werden, sieht sich der Leser
zur Auseinandersetzung herausgefordert, mit ebenso strengen und nicht weniger
nachvollziehbaren Argumenten — vorausgesetzt, er stellt sich den Anspriichen von
Moralitdt, Aufrichtigkeit und wissenschaftlicher Kritik. — Dass die Grundlagen
zumeist nur ,in idealtypischer Verkiirzung und mithin auch zwangsliufig indivi-
duell gefirbter Kontrastierung und Akzentuierung zu Papier gebracht werden®,
ergibt sich aus der Menge des zu bewiiltigenden Materials. So kommt es beispiels-
weise im Versuch einer knappen Erfassung von philosophischen, sozio6kono-

1 MAYER-TASCH, Peter Cornelius: Mitte und Mass. Leitbild des Humanismus von den Urspriin.
gen bis zur Gegenwart. Baden-Baden: Nomos Verlagsgesellschaft 2006. 372 S. ISBN 3-8329-2294-
6.

2 Von einem Stiick intellektueller Autobiographie lisst sich sprechen, weil Mayer-Tasch
das Buch schreiben ,musste®, nicht nur um ,fiir sich selbst Klarheit“ iiber den vielfiltigen Be_
griff des Humanismus zu gewinnen, sondern weil ,er selbst dessen Botschaft notig hatte®.
Nur langsam konnte das Buch in der Auseinandersetzung mit den zahlreichen Etappen, die es
aufscheinen ldsst und kritisch analysiert, seinen Abschluss finden (Prolog, 11f.). Das Autobio_
graphische kommt aber auch dort zum Tragen, wo die deutsche Geschichte und in ihr das ei_
gene nach- bzw. mitvollziehende Erleben als pars pro toto abgehandelt wird.



510 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

mischen und politischen Hintergriinden sowie religions- und kirchengeschicht-
lichen Phinomenen zu ,,Glittungen®. Was hier im Kontext von ,Humanismus
und Renaissance als kulturphilosophische Epoche® explizit bedacht wird (125-
127), gilt mutatis mutandis fiir das ganze Werk. — Im Ubrigen arbeitet Mayer-
Tasch mit Quellen und reicher Sekundirliteratur. Er gibt den sachlichen, systema-
tischen und zuweilen assoziativen Zusammenhidngen grosseres Gewicht als der
strengen Chronologie, auch wenn er im Ganzen natiirlich den zeitlichen Ablauf
respektiert — ein der allgemeinen Thematik entsprechendes Vorgehen.3

Gerade weil der Begriff des Humanismus im Laufe der Geschichte vielerlei
Gestalten annimmt, ist eine vergleichende und explizit normativ orientierte Stu-
die darauf angewiesen, auf eine sich in der Zeit durchhaltende Kernbedeutung
zuriickgreifen zu konnen. ,Der Versuch, den Kern eines transepochal verstan-
denen Humanismus-Begriffes freizulegen, ist das Anliegen des ganzen Buches.”
(125) Humanismus ist denn immer auf das ,Menschengemisse® (12), auf ,die
Idee der (rechten) Mitte und des (rechten) Masses“ (271) als ,,Schicksalsort des
Menschen® ausgerichtet (12). Dieser Fokus einer unwandelbaren normativen
Grundhaltung (271) liefert das stabile Kriterium, welches erlaubt, die geschicht-
lichen Ausprigungen des Humanismus normativ zu analysieren; sie dient als
Grundlage fiir eine die Zeiten iibergreifende, letztlich nicht nur einer — sit venia
verbo — ,abendlindischen Universalisierung® offene Kulturkritik. Humanismus
hat ,die unter den jeweiligen Blickwinkeln und Zeitumstinden bestmdégliche
Form des Menschseins im Auge®, sucht immer auch die ,,Optimierung der sozial-
ethischen Standards des jeweiligen zivilisatorischen Status quo®; er ist nicht sta-
tisch, vielmehr Prozess. — Diese knappe Kennzeichnung trigt alle weiteren Pri-
sentationen und Reflexionen.

Eine Inhaltsangabe zu einer Schrift, welche die abendlindische Kulturge-
schichte von der Zeit der alten Griechen bis in unsere Tage auf nicht ganz 300
Textseiten Revue passieren lidsst, kann nicht anders als sich auf wenige, dazu
summarische Hinweise beschrinken. Hier zuerst ein Uberblick: Die Darstellung
setzt ein mit dem Humanismus der Antike, fithrt in den Christlichen Humanismus
ein, geht iiber in die Erérterung von Humanismus und Renaissance als kultur-
historische Epoche, um die Humanismen vom 17. Jahrhundert bis in die Gegen-
wart zu diskutieren. Ein Epilog rundet die durch miteinander verbundene Re-
gionen schweifende Reise mit dem Blick auf heute wiinschbare Horizonte ab. Er
wendet die aus der Kulturgeschichte gewonnenen Einsichten auf die gegenwirtige
Situation nicht nur, aber insbesondere der abendlindischen Menschheit an, in der
Gestalt einer treffsicheren Kulturkritik.

»Der Humanismus der Antike“ vergegenwirtigt das Nachdenken iiber Mensch
und Menschlichkeit im Denken (Philosophie, Dichtung) Griechenlands, dann die
wechselhafte Entfaltung der ,rémischen Humanitas“. ,,Der christliche Humanis-
mus“ — dies ist beileibe nicht als contradictio in adiecto aufzufassen — setzt mit
einer Vorahnung des Pontius Pilatus ein, um nach Ausmessen des ,Spannungs-
feldes von Hierarchie und Gnosis® in Augustinus einen neuen Anfang zu finden.
Dieser entfaltet sich trotz , dunkler Zeit“ u.a. iiber Boethius und Cassiodor zum
Weg der ,Kiinder und Griinder“, exemplarisch bei Benedikt von Nursia, um in
einen weiteren Neubeginn wihrend der Karolingischen und Ottonischen Renais-
sance zu miinden. ,Der Homo viator zwischen Scholastik und Mystik® markiert
»Hohepunkt und Umbruch® — Umbruch als Wechsel zur Leitvorstellung des homo

3 Eigens reflektiert auf Seite 144.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 511

faber, dem Kennzeichen der ,kulturhistorischen Epoche® von ,Humanismus und
Renaissance“. Die Schilderung der ,,Ausgangsposition®, darin die fiir das ganze
Werk relevanten ,Vorbemerkungen zur Begrifflichkeit®, verdienen aus herme-
neutischer und methodischer Warte besondere Aufmerksamkeit (125-133). Als
folgenreichstes Charakteristikum der ,Schopferfreude” der Epoche gilt dem Au-
tor ,Die Wiedergeburt des Staates® (143-163). Uber die Entwicklung der
Vorreiter in Italien und des Staatsdenkens in Frankreich wird es greifbar. Klar
unterschieden wird der Aspekt der Strukturgestaltung (u.a. Macchiavelli und
Bodin) von jenem der materialen Zielfindung (Morus, Bacon, Campanella) in der
Konkretisierung der neuen Staatsidee. Sichtbar wird, dass das Verstindnis von
Staat, Souverdnitit und der praktischen Umsetzung dieser Ideen noch elitir war
(153-155), auch wenn die gemischte Verfassung, in der die Gewaltenteilung (mit
dem Widerstandsrecht) gesichert wird, gepriesen (156-159) und auch der
Gedanke der Sozialstaatlichkeit als Beitrag zum ,Staat als Kunstwerk® gewiirdigt
wurden (161-163).

w»Humanismus und Humanismen vom 17.-20. Jahrhundert® bringt die wich-
tigsten Grundgedanken, aber auch die Gefahren der historischen Aufklirung zur
Sprache. Der Blick fillt zuerst auf die Inhumanitit der dem Humanismus ver-
schriebenen Revolutionen, dann auf ,Humanitit“ als Schliisselbegriff der kon-
struktiven Auseinandersetzung mit den Entgleisungen. Oberhand gewinnt die
Einsicht, dass Humanitit sich nur verwirklicht in der auf Mitte und Mass ausge-
richteten ,Wechseldynamik von Anspruch und Pflicht® (176). Illustriert wird die
Ambivalenz des Humanititsideals, das sich vom an der Machbarkeit orientierten
Fortschrittsglauben der Aufklirung ,iiber das idealistisch-klassizistische Inne-
halten in Mitte und Mass“ zur romantischen, von Gefiihl, Geschichte und
ganzheitlichem Vorstellen geprigten Reaktion wandelt. — Im 19. Jahrhundert
driften die Auffassungen iiber das Menschengemiisse auseinander. Bemiihungen
um Mittelwege bleibt nachhaltiger Erfolg versagt. Mayer-Taschs Einfiihlungs-
vermogen wie Ironie prigen eine Kurzgeschichte des Liberalismus; sie zeigt, wie
Liberalismus und Humanismus sich ebenso vertragen wie widersprechen kénnen
(191). — Die Diskussion des ,,Marxismus als Humanismus“ verdeutlicht, dass auch
fiir Marx und seine Epigonen das Motiv des Humanismus massgebend war. Doch
ebenso stellt sie das Verhidngnis einer dialektisch-materialistischen Reduktion des
Menschseins ins Licht. Der masslose Umschlag in neue Unmenschlichkeit ldsst die
spatere Bitte Brechts an die Neugeborenen um Nachsicht als hilflos erscheinen
(191-198). — Interne und externe Widerspriichlichkeit kennzeichnen die anar-
chistischen Bewegungen; der inhdrente humanistische Antrieb fehlt freilich nir-
gends. Hilfreich bei der Analyse ist des Autors Unterscheidung von mate-
rialistischen und spiritualistischen Anarchisten. Seine umsichtige Bewertung der
Bewegung ermdoglicht einzusehen, dass deren Impulse zum Hinterfragen der
soziopolitischen conditio humana ,nicht mehr wegzudenken [sind] vom
humanistischen Konigsweg des Ringens um Mitte und Mass“ (206). — Eine Skizze
zu den Vor- und Friithsozialisten leitet iiber zu den pragmatischen Reformso-
zialisten. Die Revolution von 1848 und die Integrationsfigur Ferdinand Lassalle
verhalfen diesem Sozialismus ,zur geschichtsmichtigen Grésse (211). Im Unter-
schied zu anderen ging es Lassalle in erster Linie um die soziale und politische
Verbesserung der Lage des vierten Standes. Ein wichtiger Schritt gelang dem aus
der christlichen Soziallehre entstandenen Solidarismus, der sich mit dem Reform-
sozialismus (Lorenz von Stein, Lassalle) ,in einer genuin humanistischen Bewe-
gung®“ traf. Auch in dieser Bewegung, so der Autor, entwickelten sich Mitte und



512 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

Mass wiederum ,zu geschichtsmichtigen Gréssen® (219). — Der Abschnitt
»Mensch und Ubermenschlichkeit widmet sich dem 19. Jahrhundert — der Epo-
che der geistig reifenden und sozial wie politisch zunehmend ins Werk gesetzten
Aufklarung — als Zeit auch der Uberheblichkeit und der Dekadenz, dann der
Visionen und der Kritik. Letzterer dienen klassisch-humanistische Vorstellungen
als Massstab, nach dem gewogen — und zu leicht befunden wird (221). Einprig-
same Interpretationen zu Rilke, der ,am Menschen vorbei ans Ausserste® kom-
men will, zu Nietzsches Kulturkritik und Entwurf des Ubermenschen, zu Jakob
Burckhardts Rezeption der Renaissance illustrieren das ,,Fin de Siécle als Ab- und
Aufgang“, zu dem das Streben nach ,Trans- und Metahumanitit® (226) gehort.
Es ist zugleich die Zeit, in welcher der Grundwert von Mitte und Mass zur
Mittelmissigkeit herabgesunken ist (222), in der andererseits auch Scharf- und
Weitsichtige, Zweifler, als die ,gewaltigen alten Minner” warnen und drohen
und das trendige ,Entwicklungs-, Fortschritts- und Aufbruchsmotiv® in die
Schranken weisen (224f.). Berdjajew und Nietzsche sind nur gerade zwei der
unterschiedlich eingehend Diskutierten — wobei Mayer-Tasch den letzteren, unge-
achtet dessen Dementis, in der Tradition des Idealismus verankert.

Die Frage ,,Vom ,letzten Menschen® zum Gottmenschen?“ steht als Titel iiber
dem fiinften Teil. ,,Wenn nicht ein Ubermensch, so sollte wenigstens ein neuer
Mensch eine neue alte Erde bewohnen®, lautet die conclusio der wesentlichen An-
liegen und Ziele von Jugendbewegung und Jugendstil (232-239). Die Zwischen-
kriegszeit brachte manche Initiative zur Praxis eines menschenfreundlichen, nicht,
wie Thomas Mann sagte, ,militanten und ,seine Minnlichkeit entdeckenden®
Humanismus hervor. Friedensbewegungen und Vélkerbund sind nur gerade zwei
Stichworte. Den Initiativen standen allerdings viele entgegen, denen Pazifismus
»bestenfalls als liebenswerte Utopie® galt, der Wille zur Mitte als ,,greisenhafter
Wunsch nach Ruhe um jeden Preis“ (Oswald Spengler). Rachedurstige Kriegs-
treiber, unfihig zur Relativierung der eigenen Position, zerschlagen das Streben
nach Mitte und Mass, blind fiir die Grundhaltung der Ehrfurcht vor dem Leben®
(Albert Schweitzer) (239-245). — ,Herrenmensch als Ubermensch und Unmensch*
stellt einen grellen Spiegel des Verlustes von Mitte und Mass auf: die theoretisch
und praktisch katastrophale Perversion der Rassentheorie, speziell im Nationalso-
zialismus. Teilhabe und Differenz von Nietzsche werden hier sorgfiltig herausge-
arbeitet (245-256).

Um ,,Die grosse Freiheit und ihr absehbares Ende“ geht es im zweiten und
letzten Abschnitt dieses fiinften Teils. Von ,Zerknirschung und Erbaulichkeit®
oder ,,Vom Nachkriegshumanismus zum globalen ,business as usual®“ ist zuerst
die Rede. In einer Skizze der Renaissance des auf Mitte und Mass gerichteten tra-
ditionellen Humanismus sind besonders wichtig das Wiedererblithen des Natur-
rechtsdenkens, die hohe Zeit der Existenzphilosophie, dann die allmihliche Ver-
flachung dieser Energien und, auch bei den Nachkriegsgenerationen, die Konzen-
tration auf den ,,Wirtschaftswettkampf um ein neues gutes Leben®. Erst mit dem
Aufkommen von Studentenbewegung, Ausserparlamentarischer Opposition und
Biirgerrechtsinitiative (60er und 70er Jahre) sollte das wieder erwachte soziale
Gewissen das Desinteresse an der Politik ablésen.

Wenn bisher die Aufarbeitung der Geschichte des Humanismus den Blick vor-
ab auf die unsere Kultur prigende Vergangenheit richtete, so wird jetzt der un-
serer aktuellen Situation angemessene Humanismus Thema: im Entwurf des Kon-
zepts einer moglichen menschengemissen Zukunft. Als ,,6kologischer Humanis-
mus®, dann als ,spiritueller Humanismus“ wendet er sich von der Riickschau ab



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 513

in die Konstruktion. Dies zu einem Zeitpunkt, da erstmals eine 6kologische Krise
sich global auswirkt, zu einem ,,Prozess zwischen Mensch und Erde“ (266f.), den
der Mensch nur verlieren kann, besinnt er sich nicht wieder auf das Prinzip von
Mitte und Mass (wobei hier allerdings offen bleibt, woher das nun kosmologisch
verstandene Mass den Menschen zufillt; vgl. 269). In diesem Prozess ist miissig,
ob der Mensch sich anthropo-, patho-, bio-, 6ko- oder kosmozentrisch verhilt:
»Okozentrisch nimlich geht es letztlich immer zu.“ (269) Die Erfahrung der
fatalen Gefihrdung der Menschenwelt ist seit den 70er Jahren verbreitet. Ihr ent-
spricht der Ruf nach einem neuen oder eben 6kologischen Humanismus (270f.).
Eindriicklich die Schilderung, wie und wann sich dieser Ruf auf den verschiede-
nen soziokulturellen Ebenen durchsetzt, bei den christlichen Kirchen mittlerweile
prignant und die offiziellen Kreise herausfordernd, sonst eher verspitet. Be-
sprochen werden insbesondere die neue Suche nach ,,der rechten Massstablichkeit
im Verhiltnis von Mensch und Technik®“; die Notwendigkeit, in einer ,humanen
Wirtschaftsordnung® 6konomische und 6kologische Rationalitit zusammenzu-
fiihren; die unerlidssliche ,sozial- und wirtschaftsethische Umstimmung® zur
wachtsamen und verantwortungsbewussten Mitweltlichkeit® sowie die entspre-
chende ,,Vermittlung von Politik und Recht® (276). Hier wandelt sich der -
immer schon mit evaluativen Bemerkungen durchsetzte — Bericht zur dezidiert
normativen Analyse mit ihrem Hohepunkt: der Erinnerung daran, dass aus der
Bereitschaft, ,den ,geordneten Riickzug‘ aus Sackgassen zivilisatorischer Betrieb-
samkeit anzutreten, auch Befriedigung und Freude wachsen kann® (277). Es ist
die ,ebenso hektische wie gehissige Fortschrittsdynamik®, die uns die Einsicht
des okologischen Humanismus verschleiert, ,,dass das iiberkommene humanis-
tische Leitbild von Mitte und Mass [...] auch im Zeichen einer neuen Dimension
der Fiille und der Freude gesehen werden kann® (279).

Der Schritt vom 6kologischen zum spirituellen Humanismus, dessen ,unver-
riickbares Ziel [...] die Uberwindung der als defizitir erkannten Humanitit
heutigen Zuschnitts® ist (287), mag manchem Leser Schwierigkeiten bereiten. Un-
scharf ist bereits der Ausdruck ,Humanitit“; vom moralischen Standpunkt aus
wird zuriickhaltend reagieren, wer sich die Idee der Humanitit auch als ,inter-
venierende Solidaritit mit den Rechtlosen und Hilflosen® (Gotthard M. Teutsch)
zu Eigen gemacht hat und erwartet, sie hier auch in expliziter Gestalt wieder zu
finden. Andererseits iiberzeugt die Diagnose, die von der Okologiebewegung ,,be-
fligelte Naturphilosophie® suche ,Ansdtze zu einer spirituellen Neubestimmung
des Menschen im kosmischen Zusammenhang® (282). Nahe liegt, die Spiritualitit
des Menschen neu zu bestimmen ,als einen Ausdruck seiner Verbundenheit mit
aller belebten und unbelebten Natur® (ebd.). Mayer-Tasch steckt den von man-
chen begangenen Weg mit vielen Hinweisen aus, riumt den Arbeiten von Pierre
Teilhard de Chardin breiten Raum ein. Die vielen sonst stichwortartig verzeich-
neten Bestrebungen fasst er in der von ihnen geteilten Uberzeugung zusammen,
wonach mit dem Menschen ,auch seine gesamte Um- und Mitwelt® auf dessen
Kooperation mit der Evolution angewiesen ist; dass diese ,letztlich zu einer
substanziellen Weiterentwicklung des gegenwirtigen menschlichen Entwicklungs-
standes fithren kénne und miisse“ (286f.). Doch fiir eine weite Kommunikation
solcher Gedanken, so wird eingerdumt, ist der Boden noch nicht bereitet. Mit
Grund spricht Mayer-Tasch von ,erst vage[n] Umrisse[n]“ (287). — Leicht hin-
gegen fallen Nachvollzug und Verstindigung im letzten Abschnitt, wo gefragt
wird, ob ,,der genetische Humanismus als ,wahrer Humanismus‘ “ zu betrachten
sei (287-294). Ein entschiedenes Nein ist die Antwort. Denn dieser Humanismus



514 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

lebt von ,,der genetischen Selbst-Transzendierung und Fremdmanipulation®. Sei-
nem Schreckbild antwortet u.a. Aldous Huxley mit seiner Forderung auf ein
»Recht auf Ungliick®. Das Leitbild von Mitte und Mass hat hier auf zwei
Ansinnen zu antworten: Medizinische Forschritte sind zu begriissen, doch einzig
Hsunter der Voraussetzung, dass dabei das [Menschen-] Recht auf natiirliches
Erbgut respektiert wird“ (290). Das aber fiihrt zur Frage, ,welche Rolle dem Nu-
minosen® im Falle der ,Konvergenz von Humanitit und Meta-Humanitit
zukommen soll und kann® (292). Mayer-Tasch prisentiert bedenkenswerte Posi-
tionen, die fir einen ,transzendentalen Humanismus“ (Luc Ferry) eintreten, auch
weil ,die Abwesenheit von Metapysik und Glaube® ein unheilbares ,kulturelles
Unbehagen® hervorrufe (Leszek Kotakowski; 292). Erst ,durch die Verankerung
seiner hochsten Werte ausserhalb der Welt“ erweise der Mensch ,,sich wirklich
als Mensch® (Luc Ferry). Mayer-Tasch kommentiert: ,Eine Reprise des alten Hu-
manismustraumes und ein Memento wider die Welt und die Beliebigkeit des any-
thing goes® (293). Freilich: das Leitbild von Mitte und Mass hitte seine Schuldig-
keit getan, wenn es ,im Vereinigungs- und Verschmelzungssog einer hoheren
Wirklichkeits- und Ganzheitlichkeitsebene aufgegangen wire* (293f.). Dem
Zweifel an solchem Gelingen setzt er entgegen, was wir schon in Paulus’ Brief an
die Romer finden: contra spem in spem (Rom 4,18). Wege, einer solchen Hoff-
nung entgegen zu streben, weisen etwa, so der Hinweis, Albert Schweitzer, Mar-
tin Heidegger, Matthew Fox (294).

Der Epilog rundet die Anwendung auf unsere Zeit ab. In wenigen Strichen
wird nachgeholt, wonach die Leser schon linger fragen mochten*: der Einbezug
ostlichen Denkens und ein - heute fiir die Reflexion auf Humanismus uner-
lisslicher — erster Schritt zur Universalisierung. ,,In dem Bekenntnis zu Mitte und
Mass begegnen sich der Humanismus des Westens und der Humanismus des
Ostens“ (295). Das ,Buch der Wandlungen“ (I Ging) wird bevorzugt herange-
zogen, doch das Streben nach der Mitte wird als allgemeine Leitvorstellung im
Denken ostlicher Kulturen erkenntlich. Thematisiert wird die Osten wie Westen
bedringende Schwierigkeit, das Mass der Mitte zu finden: ein schicksalhaftes
universale, fiir das sich nur in situationsbezogener Anstrengung eine stets bloss
vorldufige Losung erringen ldsst. ,,Den Konigsweg weisen die humanistischen
Bemiihungen um die Schirfung aller menschlichen Wahrnehmungs-, Erkenntnis-
und Willenskrifte“: eine Einsicht, die sich wiederum zu einer knappen, darum
nicht weniger scharfen Kulturkritik auswichst.

Eine veritable Einfiihrung in eine dezidiert philosophisch, politisch und
rechtlich ausgerichtete Kulturgeschichte des Abendlandes zu schreiben, war wohl
nicht erstes Ziel von Mayer-Tasch. Indessen hat er sein Buch nicht zuletzt Studie-
renden zugedacht (9). So sei abschliessend doch gefragt, ob und wie weit es sich
als Einfithrung eignet. Schnell lisst sich diese Frage nicht beantworten. Hat man
akzeptiert, dass das Prinzip von Mitte und Mass als hermeneutische Brille dient —
was leicht fillt, weil es sich als Schliissel zu zentralen Einsichten bewihrt —, wird
man doch zunichst zogern. Denn in der einfachen Erwihnung von wichtigen
Phinomenen, mit den einmal iiberzeugend, dann kiithn, zuweilen vielleicht be-
fremdlich anmutenden — allerdings stets anregenden — Ausdeutungen des histo-
rischen, hier insbesondere des kulturellen Geschehens setzt das Buch oft erheb-
liche Kenntnisse schon voraus, damit eine kritische Auseinandersetzung iiber-
haupt méglich wird. Die oft hohe Dichte an Informationen mag dem Format

4 Vgl. jedoch 193, 198, 229, 279, 281, 286.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 515

einer Einfilhrung nicht immer nur férderlich sein, noch abgesehen von der an
Bildern und Metaphern reichen sowie oft poetisch gefiigten Sprached. Und den-
noch bietet es eine wertvolle Einfithrung, weil es von Beginn weg die Komplexitit
des Geschehens erlebbar macht; weil es mit den zahlreichen kurzen Hinweisen
die Notwendigkeit vor Augen fiihrt, sich der Vielfalt und vor allem deren inhi-
renten Dialektik von Denken und Geschehen zu stellen; weil es eine Vielzahl
priagnanter, nun doch geschickt einfithrender Skizzen und kurzer Abhandlungen
bereit hilt; weil es mit Belegen, Anmerkungen, einem umfassenden Namenre-
gister und aussergewoOhnlich reichen Literaturangaben Wege zur Vertiefung er-
schliesst. Statt vieler Belege sei beispielhaft auf den Abschnitt ,III. Die Wieder-
geburt des Staates® im Teil ,,C. Humanismus und Renaissance als kulturhistorische
Epoche“ verwiesen (143-163). Sagen wir es kurz so: Peter Cornelius Mayer-Tasch
ist ein spannendes, anregendes, zuweilen eigenwilliges, fiir Erkenntnisgewinn, be-
sonders auch fiir die Selbstverstindigung der Lesenden hilfreiches und fruchtbares
Studienbuch gelungen — ein Buch fiir unsere Zeit, in der Arroganz, Skandale, Hy-
bris und Unmenschlichkeit grassieren. Was Peter Cornelius Mayer-Tasch dem
Vorfahren Seneca attestiert, trifft auf ihn selber zu: ,,Das Bekenntnis zu Mitte
und Mass durchzieht sein ganzes Werk® (58). Es vermittelt ein mittlerweile drin-
gendes Lehrstiick.

5 Zum Beispiel S. 267f., ein zweites Muster der Abschnitt ,Menschlichkeit und
Ubermenschlichkeit“, 219-230. Doch caveat! Oft genug eignet der Sprachkunst des Autors
eine besonders aufschliessende Kraft. Dafiir liefert, unter vielen, ein schénes Beispiel die
Charakterisierung der Grundhaltung der Frauenmystik als ,dynamische Passivitit® (114).



516 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

MICHAEL GRONEBERG

Die Entdeckung des ,schwachen® Wahrheitsbegriffs durch Cicero
bzw. Karneades. Bemerkungen anlisslich der Erscheinung von
Magnus Schallenbergs Monographie ,Freiheit und Determinismus.
Ein philosophischer Kommentar zu Ciceros Schrift De fato*.

Die Erscheinung des im Titel genannten Werks! ist in diesem Beitrag neben seiner
Besprechung Anlass, auf die Relevanz von Ciceros De fato fiir die Diskussion der
futura contingentia einzugehen und einige Vorwegnahmen aktueller Diskussionen
in der Antike aufzuzeigen.

1. Das Interesse von Ciceros De fato

Ciceros De fato betrifft eine entscheidende Frage in der philosophischen Debatte
um den Begriff von Freiheit und in der logischen um die Vereinbarkeit von
Bivalenzprinzip und Indeterminismus (die Frage der contingentia futura): Wenn
Freiheit erfordert, dass die Zukunft ontisch unbestimmt ist, ist dies kompatibel
damit, dass Aussagen iiber das, was ich tun werde und generell iiber Kontingentes
bereits jetzt wahr oder falsch sind?

Die traditionelle Losung des Problems wurde von Aristoteles im Kapitel 9
seiner Peri Hermeneias priasentiert: Fiir Aussagen iiber kontingente Zukunft wird
eine Ausnahme vom Bivalenzprinzip gefordert. Sie sind weder wahr noch falsch,
solange das Zukiinftige (wie die Seeschlacht) ontisch kontingent ist, was bedeutet,
dass es sowohl méglich ist, dass es eintritt, als auch dass es moglich ist, dass es
nicht eintritt. Die Diskussion dieser Position bleibt seit der Rezeption von De
interpretatione in der Spitantike iiber das Mittelalter hinweg bis heute dominant,
und zwar sowohl systematisch, was die Kohirenz und Begriindbarkeit der
Position angeht, als auch exegetisch, insofern sich die Frage stellt, ob Aristoteles
tiberhaupt so zu verstehen ist, wie ich es gerade dargestellt habe. Ciceros De fato
ist fiir diese Diskussion deshalb von hohem Interesse, weil es das erste Zeugnis
einer ,alternativen® Position in dieser Problematik darstellt. Sie stellt die Unver-
einbarkeit von Bivalenzprinzip und Indeterminismus in Frage und vertritt, dass
Aussagen iiber kontingente Zukunft wahr oder falsch sein kénnen.

Im 20. Jahrhundert wurde die prizise Darstellung der beiden Positionen mit
formalen Mitteln unternommen. Arthur Prior hat als erster entsprechende Logi-
ken ausgearbeitet: ,,O“ und ,P“. Das P-System ist nach Peirce benannt, weil
dieser die Vergangenheit als Bereich des Aktualisierten bzw. der puren Faktizitit
von der Zukunft als Bereich des Moglichen und Notwendigen unterschieden
habe.2 In P ist eine Zukunftsaussage genau dann wahr, wenn sie in allen méog-
lichen Zukunftsverlaufen wahr ist. Dies kann als starker Wahrheitsbegriff bezeich-

1 SCHALLENBERG, Magnus: Freibeit und Determinismus. Ein philosophischer Kommentar
zu Ciceros Schrift De fato (= Quellen und Studien zur Philosophie 75). Berlin: De Gruyter
2008. 369 S. ISBN 978-3-11-018940-7.

2 PRIOR, Arthur N.: Past, Present and Future. Oxford: Clarendon Press 1967, 132: ,This
[the system P] corresponds less closely to ancient and medieval formulations than to C.S.
Peirce’s description of the past (with, of course, the present) as the region of the ,actual®, the
area of ‘brute fact’, and the future as the region of the necessary and the possible.“



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 517

net werden. Er impliziert, dass eine Zukunftsaussage genau dann wahr ist, wenn
das Besagte ontisch notwendig ist. Denn notwendig ist, was in allen méglichen
Welten der Fall ist, also in Bezug auf die Zukunft: was in allen Zukunftsverliufen
der Fall ist. Aussagen iiber die Zukunft, die einen Wahrheitswert haben, er-
strecken sich also auf genau das, was notwendig eintreten wird (wie dass morgen
die Sonne wieder aufgeht). Genau dies wird im Seeschlachtkapitel vorausgesetzt,3
das strikt mit der Korrespondenz von Wahrheit/Falschheit einer Aussage und Ein-
treten/Nicht-Eintreten des Besagten argumentiert.

Eine hierzu alternative Semantik kann nicht einfach fordern, dass eine Aussage
iiber die Zukunft schon dann wahr ist, wenn sie in irgendeinem Zukunftsverlauf
wahr ist. Denn dann wiren die beiden kontradiktorischen Aussagen wahr, dass
morgen eine Seeschlacht stattfindet und dass morgen keine stattfindet. Da nicht
beides zugleich wirklich werden kann, wiirde sich der Wahrheitswert einer der
beiden Aussagen von wahr nach falsch dndern und das ist ausgeschlossen. Es
bleibt als einzige Alternative, darauf zu beharren, dass eine Aussage wie ,Morgen
findet eine Seeschlacht statt® schon dann wahr ist, wenn morgen tatsdchlich eine
Seeschlacht stattfinden wird, was bedeutet, auf die eine Zukunft zu referieren, die
tatsdachlich eintreten wird, unabhingig davon, ob sie auf jeden Fall eintritt oder
nicht. Es ist hier nicht der Ort, diese Auffassung zu kritisieren, sondern sie als
Alternative herauszustellen, und zwar sowohl historisch als auch von der Sache
her.4

Prior konstruiert ein derartiges System und nennt es O-System zu Ehren von
Wilhelm von Ockham. Mit diesem so genannten schwachen Wahrheitsbegriff ist
die Alternative zur aristotelischen Auffassung skizziert. In ihr kann zwischen
notwendiger und einfacher Wahrheit iiber die Zukunft unterschieden werden.
Auch Prior bleibt nicht bei seiner Zuordnung zu Ockham stehen und verweist auf
Ciceros Schrift De fato als ersten Fundort fiir diese Auffassung. Dass er dennoch
sein System nach Ockham benennt, ist vielleicht der geringen Reputation Ciceros
als Logiker zu verdanken, vielleicht der Unsicherheit, wieviel auf ihn oder auf
Karneades zuriickgeht, aber vermutlich dem Umstand, dass Ockham ein (fiir
Prior) zentrales zeitformenlogisches Argument lieferte, das die Formulierung der
Unabdnderlichkeit des Vergangenen betrifft. Es liegt nimlich nahe, dies zu formu-
lieren als: Px — UPx, sprich: Falls x der Fall gewesen ist, ist x unabidnderlich der
Fall gewesen, z.B. falls eine Seeschlacht stattgefunden hat, ldsst sich dies nicht
indern. Ein derartiger Konditional sollte fiir kontingente Zukunft gerade nicht
gelten. Wenn wir nun in jenem Schema einsetzen, dass es wahr gewesen ist, dass
etwas Kontingentes geschehen wird, dann erhalten wir PT(Fp) — UPT(Fp): Wenn
es in der Vergangenheit wahr war, dass in der Zukunft etwas eintreten wird, dann
war es unabinderlich wahr, dass es eintreten wird. Das heisst, dass auch die
einfache ,,schwache® Wahrheit von Aussagen iiber kontingent Zukiinftiges dessen
notwendiges Eintreten implizieren wiirde. Wir erhalten unabhingig von der Stir-

3 FREDE, Dorothea: Aristoteles und die ,Seeschlacht“. Das Problem der Contingentia
Futura in De interpretatione 9 (= Hypomnemata 27). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1970, 48: Man miisse in Aristotles’ Determinismusargument den starken Wahrheitsbegriff
voraussetzen.

4 Gerhard Seel und andere haben dafiir argumentiert, dass v.a. Ammonios, aber auch
Boethius, die bis ins 20. Jh. als die Vertreter der traditionellen Aristoteleslektiire gegolten
haben, wie ich sie gerade beschrieb, tatsichlich in Bahnen des schwachen Wahrheitsbegriffs
gedacht hitten (SEEL, Gerhard (Hg.): Ammonius and the Seabattle. Texts, Commentary and
Essays. Berlin: de Gruyter 2001).



518 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

ke des Wahrheitsbegriffs einen Schluss von der Notwendigkeit des Vergangenen
auf die Notwendigkeit alles Zukiinftigen (den sogenannten Schluss von der Post-
auf die Prideterminationd). Dies ist inakzeptabel fiir Ockham, da es auch den
schwachen Wahrheitsbegriff ad absurdum fiihrt. Aus der einfachen Wahrheit von
Aussagen iiber kontingente Zukunft darf keine Notwendigkeit des Besagten
folgen. Ockham schrinkt deshalb das Prinzip der Unveridnderlichkeit des Vergan-
genen auf Aussagen ein, die nicht mit Zukunftsaussagen dquivalent sind,®é Prior
bemiiht sich entsprechend um eine formale Losung, das Substitutionsprinzip ein-
zuschrinken.

Jedenfalls hat auch Prior mit De fato die erste erhaltene Schrift identifiziert,
in dem der schwache Wahrheitsbegriff vertreten und verteidigt wird. Dabei bleibt
die Frage offen, wer diese Position zum ersten Mal formuliert bzw. wirklich
vertreten hat: Cicero oder derjenige, dessen Position Cicero bei seiner Verteidi-
gung des schwachen Wahrheitsbegriffs in De fato aufgreift, also der skeptische
Neuakademiker Karneades. Dies ist auch angesichts der Fragestellung von Inte-
resse, warum diese Alternative zu Aristoteles’ Auffassung so wenig diskutiert wur-
de. Denn kein Aristoteliker, kein Stoiker und kein Epikureer diirfte es sich haben
gefallen lassen, dass damit die Kompatibilidt des Bivalenzprinzips mit dem
Indeterminismus behauptet wird. Der gesamte Streit zwischen Stoikern und Epi-
kureern um Determinismus und Freiheit setzte dieses Prinzip voraus: Die stoische
Akzeptanz des Determinismus geht mit der des Bivalenzprinzips einher, die
epikureische Ablehnung dieses Prinzips mit dem Indeterminismus. Es wire daher
seltsam, dass eine seit Karneades bestehende ernsthafte Attacke auf den starken
Wahrheitsbegriff nicht intensiv diskutiert worden wire. Interessant ist zweitens,
welche Griinde Cicero fiir den schwachen Wahrheitsbegriff anfiithrt. Schallenberg
legt mit dem Kommentar zu Ciceros De fato ein Werk vor, das an der Proble-
matik der futura contingentia Interessierte deshalb vielleicht bereits neugierig er-
wartet haben.

Aristoteles’” De interpretatione wurde erst ca. 200 Jahre nach dem Auftauchen
seiner esoterischen Schriften und ihrer Herausgabe durch Andronikos, dem
Jahrhundert der Abfassung von Ciceros De fato, wieder relevant. Zu Ciceros Zeit
war Aristoteles durch seine heute verlorenen exoterischen, also zur Publikation
bestimmten Schriften bekannt — so lobt Cicero bekanntlich Aristoteles’ luziden
Stil, kann dabei also nicht dessen esoterische Werke, geschweige denn De
interpretatione im Sinn gehabt haben. Die Argumentation im neunten Kapitel ist
bei Cicero jedenfalls nirgends pridsent. In Ciceros Fatumsdiskussion glinzt
Aristoteles durch Abwesenheit, bis auf die eine Ausnahme, dass er zusammen mit
Demokrit, Heraklit und Empedokles ausgerechnet zu den Fatalisten gezihlt wird,
denen zufolge alles mit Notwendigkeit eintrete (De fato XVII 39, 5). Die Position
des Seeschlachtkapitels ist nur indirekt vorhanden in der Weise, wie es von Stoi-
kern und Epikureern rezipiert worden war.

5 PRIOR: Past, Present and Future, 115. Siehe GRONEBERG, Michael: Die verschiedenen
Logiken von Geddichtnis und Voraussicht. In: Studia Philosophica 60 (2001) 235-56 (Refor-
mulierung 255f.; Analyse 246ff.).

6 OCKHAM, Guilelmus de: Tractatus de Praedestinatione. Franciscan Institute edition
1945, 6.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 519

2. Schallenbergs Kommentar

Magnus Schallenbergs ,philosophischer Kommentar® zu De fato liefert die
n6tigen Hintergrundinformationen, ohne die der Text iiber weite Passagen unzu-
ginglich bliebe. Schallenbergs Exkurse zu bestimmten Problematiken und Argu-
mentationen stellen den aktuellen Stand der Diskussion mit umfassenden Lite-
raturangaben dar. Sie sind auch wertvoll, um sich unabhingig von einem Interesse
an Ciceros Schrift iiber antike Aussagenlogik, Modaltheorien und Handlungs-
theorien zu informieren.

Ohne Apparat umfasst der Band ca. 300 Seiten, auf die ein ca. 40-seitiges
Literaturverzeichnis und diverse Register folgen: ein detaillierter Namensindex,
ein rudimentdrer Sachindex, Abkiirzungsverzeichnis, Index Locorum, Fragment-
index und ein Index von De fato in Fragmentsammlungen. Der Hauptteil des
Werks ist ein sukzessiver Kommentar von 220 Seiten. Diesem gehen 80 Seiten
voraus, in denen allgemein Wichtiges zum Verstindnis von De fato dargelegt
wird, so die wichtigste Terminologie, die Problemstellung kausaler vs. logischer
Determinismus, die Bedeutung des Wortes fatum und die Position der hellenis-
tischen Philosophen zu diesem. Vorbemerkungen zur Schrift selbst beanspruchen
hier den Grossteil von ca. 50 Seiten. In diesen ist vorwiegend Thema, welcher
Quelle Cicero wohl folgte (30 Seiten).

Schallenberg benutzt die griechischen und lateinischen Texte als Vorlagen, die
Ubersetzungen stammen in der Regel (wo nicht anders gekennzeichnet) von ihm
selbst. Er verweist auf eine Neuiibersetzung, die gegenwirtig von seinem Lehrer
Hermann Weidemann vorgenommen wird. Dieser hat mit Ubersetzung und
Kommentar von Aristoteles’ De interpretatione das Umfassendste, Verlisslichste
und Genaueste geschaffen, was es auf dem Gebiet auch unter Beriicksichtigung
franzosischer, italienischer und englischer Literatur gibt.” Die Neuiibersetzung
darf daher mit Spannung erwartet werden, zumal die gingige zweisprachige Aus-
gabe De fatos von Karl Bayer8 unbefriedigend ist. In dieser finden stindige Ver-
wechslungen von Ausgeschlossenem Dritten, Nicht-Widerspruchsprinzip und
Bivalenz statt, die in einem Werk, in dem die Logik eine zentrale Rolle spielt,
verwirren statt helfen.?

7 WEIDEMANN, Hermann: Peri Hermeneias (Aristoteles’ Werke in deutscher Ubersetzung,
Grumach E./ Flashar, H. [Hgg.] Bd. 1, Teil 1I). 2. verinderte Auflage [Erstauflage 1994].
Berlin: Akademieverlag 2002.

8 BAYER, Karl: Cicero. Uber das Schicksal | De fato, lat.-dt. 4. iiberarbeite Auflage (orig.
Miinchen 1963). Diisseldorf: Patmos 2000.

9 Zum Beispiel: ,Das ist auch der Grund, weshalb Chrysipp mit aller Macht darauf aus
ist, iiberzeugend nachzuweisen, dass jedes ,Axioma“ nur entweder wahr oder falsch sein kénne.
Wie namlich Epikur fiirchtet, er miisse, wenn er diesen Satz vom ausgeschlossenen Dritten
zugestehe, auch zugeben, dass alles, was geschieht, auf Grund des Fatums geschieht [...]“
(CICERO: De fato X, 21; Us. Bayer, 37). Das diese Verwechslung nicht Cicero verschuldet ist,
zeigt das Original: ,Itaque contendit omnes nervos Chrysippus, ut persuadeat omne axioma
aut verum esse aut falsum. Ut enim Epicurus veretur, ne si hoc concesserit, concedendum sit
fato fieri quaecumque fiant...“ (Hervorhebung MG). Bayer ersetzt hier, wie auch an anderen
Stellen in seiner Ubersetzung, Pronomina durch Benennungen, ohne dass man dieser Expli-
kation vertrauen konnte. In Einfithrung und Kommentar spricht Bayer im Ubrigen durch-
gingig vom Streit um die Unvereinbarkeit des Fatums mit dem ,Satz vom Widerspruch®:
»Chrysipp und Epikur koppeln das Fatum mit dem Satz vom Widerspruch.“ (BAYER: Cicero,
103). Gemeint ist zweifellos wiederum das Bivalenzprinzip.



520 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

Schallenbergs Kommentar liefert einerseits historische Hintergriinde, z.B. zu
Ciceros Situation als Verteidiger der Republik in den Momenten ihres Falls, die
dazu fithren, dass er, stindig auf Reisen, das Werk zwischen Mitte April und
Anfang Juni 44 v. Chr. geschrieben haben muss — eine selten genaue Datierung.
Es wird erldutert (88-92), warum der Republikaner ausgerechnet den als véllig
unphilosophisch geltenden Caesaristen Hirtius als Gesprichspartner wihlte,
niamlich aus politischen Griinden, was wiederum erklirt, dass es nicht wie vorge-
sehen zu einer ausgewogenen Diskussion zweier kontrirer Auffassungen kam (in
utramque partem disserere), wie wir es von anderen Texten Ciceros kennen (De
natura deorum, De divinatione), sondern nur zur Attacke einer These (contra
propositum disputare), die Hirtius bloss vorzutragen hat.

In der Hauptsache aber liefert Schallenberg philosophiehistorische Hinter-
griinde und trigt Rekonstruktionen zu den vielen Argumenten zusammen, die
Cicero in De fato anfiihrt, beginnend mit dem Meisterargument Diodors, zu dem
Schallenberg eine eigene formalisierte Rekonstruktion anbietet (17-22). Regel-
missig werden die Positionen und Argumente der diversen hellenistischen Schu-
len prisentiert. Schade ist, dass der Bezug zu Aristoteles’ Philosophie und der
Weisen und Wege, wie Teile davon Eingang in jene Positionen gefunden haben,
nicht thematisiert wird.

Konditionale

Fiir Logikinteressierte und Ubersetzer empfehlenswert ist der Exkurs zu ,,Chry-
sipps Sprachregelung” (141-155), in der dessen Versuch dargestellt wird,
materiale und strikte Implikation klar zu unterscheiden. Die verschiedenen Defi-
nitionen von Implikation bzw. Konditional (die Ausdriicke sind synonym; gr. to
synémménon) hat Schallenberg bereits zuvor dargestellt (115-117): Insgesamt
scheinen (nach Sextus Empiricus) vier bekannt gewesen zu sein, wovon drei re-
konstruierbar sind, da sie damals so ausfiihrlich diskutiert wurden, ,,dass schon
,die Raben auf den Dichern krichzen‘, wann eine Implikation wahr sei® (115;
Sextus Empiricus fiithrt hier die ironische Bemerkung des Dichters Kallimachos
an). Das Konditional des Megarikers Philo entspricht bekanntlich unserer heu-
tigen wahrheitsfunktionalen Definition, das stirkere seines Lehrers Diodor erfor-
derte Giiltigkeit zu allen Zeiten und das des Stoikers Chrysipp war modalisiert
und entspricht dem strikten Konditional (117). Chrysipp rit ,,im Bestreben, eine
logisch durchsichtige Idealsprache zu entwickeln“ (135), materiale Implikationen
als Verneinung einer Konjunktion auszudriicken, statt ,falls p, dann q* also
immer zu sagen: ,nicht (p und nicht-q)“. Es ist daher anzunehmen, dass er (und
Nachfolger) ,wenn, dann“ Ausdriicke als strikte Implikation verstanden wissen
wollten (Cicero kritisiert zurecht, dass diese Regelung in Bezug auf die Fatums-
problematik nichts hilft).

Modalititen

Die drei antiken Logiker sind auch fiir verschiedene Auffassungen des Méoglichen
(t6n dynatdn) bekannt, die Schallenberg ausfiihrlich vorstellt und diskutiert (124-
137). Die Definition Diodors ist vom Meisterargument her bekannt und weil
Aristoteles in De interpretatione dagegen zu argumentieren scheint:10 Thr zufolge

10 VUILLEMIN, Jules: Nécessité et contingence. L’aporie de Diodore et les systémes phi-
losophiques. Paris: Les Editions de Minuit 1984, 149ff. Vuillemin nennt es ,wahrscheinlich®,
dass Aristoteles sich in Delnt 9 auf Diodor bezieht. Dieser wird dort nicht genannt.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 521

ist moglich, was ist oder sein wird. Demnach ist alles, was mdoglich ist, irgend-
wann. Erginzt durch die Annahme Diodors, dass alles, was sein wird, notwendig
sein wird, verschwinden damit alle Unterschiede zwischen den Modalititen (126)
— zumindest wenn man einer ,verschirften® Lesart folgt, die einen strengen De-
terminismus impliziert: Wenn etwas der Fall ist, dann ist es zu jedem friiheren
Zeitpunkt unabinderlich gewesen. Diese Deutung Diodors hitten seine Schiiler
vertreten und Cicero sei dem gefolgt. Schallenberg verteidigt damit Ciceros Dar-
stellung von Diodor gegen den Vorwurf, fehlerhaft zu sein (127).

Philos Méglichkeitsdefinition entgeht der Dedifferenzierung der Modalititen,
indem moglich das sei, ,,was fihig ist, gemiss seiner ,inneren Natur® wahr zu wer-
den®. Dieser Moglichkeitsbegriff fiihrt seinerseits zu Problemen, da er zu schwach
ist: Ein fiir immer auf dem Grund des Meeres liegendes Stiick Holz, das nicht
mehr brennen kann, kann nach Philos Begriff immer noch brennen, da fiir ihn
nur die — aristotelisch gesprochen — innere Moglichkeit (dynamis) zdhlt und nicht
die dussere (Abwesenheit von Hindernissen). Diese wird schliesslich von Chrysipp
mit beriicksichtigt. Mdglich ist diesem zufolge etwas, ,,das wahr sein kann und
das dussere Umstinde nicht daran hindern, wahr zu sein® (127). Diese konjunk-
tive Definition macht den logischen Apparat recht unhandlich, wie folgende Defi-
nition der Notwendigkeit zeigt: ,Etwas ist jetzt notwendig, wenn es nicht die
innere Fihigkeit besitzt, falsch zu sein, oder die innere Fihigkeit hierzu besitzt,
aber von jetzt an immer durch dussere Umstinde daran gehindert wird, falsch zu
sein“ (133). Um wieviel komplexer wird noch die Definition der Kontingenz, also
der doppelten Moglichkeit, zu sein und nicht zu sein!

Chrysipp versuchte nun zu argumentieren, dass trotz Fatumlehre und Mantik
(Vorhersagbarkeit der Zukunft) moglich sei, dies oder jenes zu tun. Er versucht,
kontrafaktische Moglichkeiten zuzulassen und Schallenberg zeigt, wie Cicero ihn
hierin widerlegt: Wenn Fatum oder Mantik vorausgesetzt wird, folgt aufgrund des
starken Wahrheitsbegriffs genauso der Determinismus wie bei Diodor (128-137).
Die stoische Auffassung ist also inkohirent. Schallenberg arbeitet in dem Zusam-
menhang eine stoische Distinktion heraus — er nennt sie ,abstraktive® und
»globale® Modalitit (134, den Term ,abstraktiv® tibernimmt er von Jedan) -, die
schon in der Antike als ,,Etikettenschwindel® bezeichnet wurde und die auch die
analytische Diskussion kennt, insofern sie ,konditionale® und ,absolute Mog-
lichkeit unterscheidet.!l Aber damit kann ein Kompatibilist versuchen zu erkli-
ren, warum wir in Fillen der Verantwortlichkeit fiir eine Handlung sagen, dass
die Handlung bei uns lag (man anders hitte handeln kénnen), ndmlich im kondi-
tionalen oder abstraktiven Sinn, und zwar auch dann, wenn alles mit ontischer
oder absoluter Notwendigkeit geschieht.

An den eben zitierten Stellen zeigt sich ein Mangel an sprachlicher Genauig-
keit bei Schallenberg. Es lidsst sich im vorliegenden Band leider durchgehend eine
fehlende Differenzierung der Rede von der Wahrheit von Aussagen und dem Fall-
sein von Sachverhalten konstatieren, womit Schallenberg nicht nur analytischen
Forderungen an Prizision nicht gerecht wird, sondern auch hinter die bespro-
chenen antiken Autoren zuriickfillt.12

11 Die moderne Unterscheidung geht zuriick auf MOORE, G.E.: Ethics. London: Williams
and Norgate 1912, 20; 123-130.

12 Schallenbergs ,Maglich ist etwas, das wahr sein kann“ liegen u.a. folgende Stellen zu
Grunde: ,dynaton men to epidektikon tou aléthes einai [...]“ (Diogenes Laertius VII, 75; SVF
I, 201) oder ,Stoici vero possibile quidem posuerunt, quod susceptibile esset verae



522 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

Er verschweigt auch, dass die von ihm verwendete Notation sowie die Logik
der Zeitformen von Prior stammen, dessen Name im gesamten Buch kein einziges
Mal auftaucht. Schallenberg iibernimmt all dies von Weidemann (19, Fn 13). Das
richt sich, denn bei Prior ist nachzulesen, warum das besagte Prinzip der Unver-
dnderlichkeit des Vergangenen gerade nicht so formalisiert werden kann, wie es
hier geschieht, zumindest nicht ohne Einschrinkungen (s.o.).

Der Wahrheitsbegriff

Schallenberg folgt nicht der bei Prior vorgenommenen semantischen Unter-
scheidung eines einfachen und eines starken Wahrheitsbegriffs, sondern bezeich-
net als ,stark® einen, der fiir die Wahrheit von Zukunftsaussagen das gegen-
wirtige Vorliegen determinierender Ursachen voraussetzt (155-168). Diese Abart
des starken Wahrheitsbegriffs, der als ,kausal® bezeichnet werden kann, kennen
wir von Jan Lukasiewicz, der ihn seiner Aristotelesdeutung unterlegte.13 Seine
Forderung nach einem objektiven Korrelat der Wahrheit muss von der bloss se-
mantischen Definition unterschieden werden. So kann auch ein Vertreter des
starken Begriffs durchaus Lukasiewiczs Auffassung zuriickweisen, dass wahr eine
Aussage tber x nur dann ist, wenn der Sprecher in kausaler Relation zu x steht
(ob x vergangen ist oder zukiinftig). Denn daraus folgt auch (wie Lukasiewicz am
Ende seines Artikels zu Recht darlegt), dass Aussagen iiber die Vergangenheit
weder wahr noch falsch sind, wenn keine Wirkungen des besagten Vergangenen
mehr vorhanden sind. Hierbei geht es wohlgemerkt nicht um die Bedingungen
von Wissen, sondern von Wahrheit. Im Unterschied dazu vertritt Karneades nach
Cicero in ganz dhnlicher Weise, dass nicht einmal Apollo etwas iiber kontingente
Zukunft wissen konne, aber auch nicht iiber Vergangenes, von dem keine Spur
mehr existiert, aber dies trotz der (einfachen, nicht kausalen) Wahrheit der dies-
beziiglichen Aussagen (XIV, §32-33). Es gibt also Griinde, die kausale Veran-
kerung der Wahrheitsdefinition zu vermeiden. Dass Zukunftsaussagen nur wahr
sind, wenn das Besagte in jeder Zukunft stattfindet, schliesst nicht aus, dass diese
Bedingungen genau dann erfiillt sind, wenn die zukiinftigen Ereignisse bereits
kausal determiniert sind. Aber letzteres darf nicht in die Definition der Wahrheit
einfliessen, weil sonst auch Aussagen tiber Vergangenes bei Abbruch kausaler Ver-
bindung ihren Wahrheitswert verlieren.

Die Distinktion von starkem und kausalem Wahrheitsbegriff wirft weiter-
gehende Fragen auf, die Schallenberg durch ihre Nichtbeachtung nicht in den
Blick bekommt: Ist Ciceros Kritik an stoischen und epikureischen Auffassungen
berechtigt oder unterstellt sie einen kausalen Wahrheitsbegriff wo nur ein starker
im Sinne von Priors P-System vorliegt? Zumindest wird in Aristoteles’ De inter-

praedicationis nihil his prohibentibus [...]* (zitiert aus: ,,Boethius, In Arist. De. interpr. III 9,
234.27-235.1%; es handelt sich natiirlich um den zweiten Kommentar). Treffender wire zu
sagen, dass moglich das ist, woriiber eine Aussage wahr werden kann, wenn es denn durch
nichts verhindert wird. Dass etwas zugleich verhindert werden kann und wahr oder falsch ist,
vermischt die Sach- und Aussagenebene (dasselbe Problem besteht aber bereits in Otto Apelts
DL-Ubersetzung, im Unterschied etwa zu Dufours, oder zu Kretzmanns englischer Boethius-
Ubersetzung). Der kategoriale Fehler ist durchgingig, vgl. die Ubersetzung der ersten Pri-
misse des Meisterarguments (19).

13 LUKASIEWICZ, Jan: Uber den Determinismus, iibersetzt von Giinther Patzig; zuerst er-
schienen in: Studia Leibnitiana 5 (1973) 5-25; ND in: MENNE, Albert / OFFENBERGER, Niels:
Zur modernen Deutung der aristotelischen Logik 1II. Modallogik und Mehrwertigkeit. Hildes-
heim: Olms 1988, 1-21.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 523

pretatione weder explizit ein kausaler Wahrheitsbegriff vertreten noch ist es no-
tig, seine Position mit diesem zu formulieren. Es wire zu klidren, wie sich dies bei
Stoikern und Epikureern verhilt.

Cicero verteidigt den schwachen Wahrheitsbegriff, indem er verdeutlicht, dass
eine Aussage iiber Kontingentes, das bereits geschehen ist, wie dass Epikur mit 72
Jahren sterben wird, nicht deshalb immer schon wahr gewesen ist, weil die Ur-
sachen fiir das Besagte immer schon feststanden, sondern weil das Besagte irgend-
wann geschehen ist. Dies ist zwar ein Einwand, wenn ein kausaler Wahrheits-
begriff vorausgesetzt wird, nicht aber unter Annahme eines starken Wahrheitsbe-
griffs, fiir den in Retrospektive auch gilt, dass immer schon wahr war, zu sagen,
dass Epikur im Alter von 72 sterben wird. Dies impliziert jedoch nicht, dass auch
prospektiv, also wenn Epikur noch nicht gestorben ist, schon wahr ist, dies zu
sagen. Priors P-Logik gestattet, diesen Unterschied zu machen. Cicero attackiert
also nicht einen starken Wahrheitsbegriff im Allgemeinen, sondern speziell einen
kausalen.14

Interessant wire nun, ob Cicero mit seinen Argumenten nur Karneades repro-
duziert oder eigenstindig ist. Laut Schallenberg stellen die §§26-28 ,den Kern
der Auseinandersetzung Ciceros mit dem Fatalismus dar. In Anlehnung an Karne-
ades triagt er hier die entscheidenden Argumente vor” (195). ,In Anlehnung an
Karneades”: eine Formulierung, die nicht nur einmal auftaucht und aus der sich
nichts Bestimmtes schliessen lisst. Erst in den §§37-38 wird das Thema des
Wahrheitsbegriffs von Cicero zum Abschluss gebracht, nachdem Cicero vorher in
den §§ 28-30 eine Diskussion des Untitigkeitsarguments einschiebt und in den
§§31-33 Karneades’ Argumentation gegen das Fatum darlegt. Dieses wirkt wie
eine Vorwegnahme des Arguments der Unvereinbarkeit von Determinismus und
freilem Willen durch van Inwagen. Es hat nach Schallenberg die Struktur (205-
208): Wenn alles durch vorausgehende Ursachen geschieht, dann liegt nichts in
unserer Verfiigungsgewalt; es liegt aber etwas in unserer Verfiigungsgewalt; ergo
geschieht nicht alles durch vorausgehende Ursachen. Nun macht Karneades in
diesem Argument offenbar nicht von einem schwachen Wahrheitsbegriff Ge-
brauch. Es ist Cicero, der einen maoglichen Einwand gegen das Argument Karne-
ades’ anfiithrt und dieses mit Hilfe des schwachen Wahrheitsbegriffs verteidigt
(207, §32). Es ist Cicero, der immer wieder den Unterschied der schwachen Wahr-
heitsauffassung, die er den Neuakademikern zuschreibt, gegeniiber der starken der
Stoiker und Epikureer preist (209): die Neuakademiker seien, anders als die
Stoiker, unabhingig und frei (,,illorum ratio soluta ac libera est“), da sie auch bei
Wahrheit kontingenter Zukunftsaussagen nicht gezwungen sind, das Fatum oder
die Mantik anzuerkennen (209).

Handlungen und physikalischer Indeterminismus

Dankbar ist man fiir Schallenbergs Erhellung der Frage, was unter den ver-
schiedenen Ursachearten zu verstehen ist, die im Text verhandelt werden, v.a.
unter den causae fortuito antegressae, also zufillig vorhergehenden Ursachen.
Schallenberg zeigt, dass Cicero hiermit Willensakte und deren Folgen versteht.

14 Die Wichtigkeit dieser Unterscheidung wird auch in Weidemanns Kommentar zu De
interpretatione nicht ausreichend beriicksichtigt. IThm zufolge gilt, dass ,,dem ,starken Wahr-
heitsbegriff [...] der Begriff einer physischen Notwendigkeit entspricht [...]“ (260), was
Dorothea Frede zu Recht bestreitet (Frede: Aristoteles und die ,,Seeschlacht®, 33).



524 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

Auch fiir unsere Zeit interessant ist die damit verbundene antike Diskussion von
Epikurs Theorie der Bahnabweichung (172-187), der ebenso wie den Quanten-
spriingen des 20. Jh. entgegengehalten wurde, dass sie noch keine Willensfreiheit
garantieren. Schallenberg stellt dar, dass es fiir Epikur (Brief an Menoikeus) drei
Prinzipien fiir ein Ereignis gibt: die Notwendigkeit (kat’anankén), den Zufall (apo
tychés) und das, was bei uns steht, ,ein ,von uns Abhingiges* (par’hémas)“ (184).
Bedingung fiir Verantwortlichkeit ist bei Epikur (wie Aristoteles) nur letzteres
(libera voluntas), so dass sich die Frage stellt, welche Rolle hierbei die Bahn-
abweichung (declinatio) spielt. Driickt sie nur die Forderung nach einer indeter-
ministischen Physik aus, die im Allgemeinen noétig ist, um freie Willensent-
scheidungen zu erméglichen (schwache Deutung) oder wird die voluntas von der
declinatio erzeugt (starke Deutung)? Schallenberg spricht sich nach Diskussion
der vielen interpretatorischen Ansitze fiir die erste Losung aus (184-186).

Karneades hatte an die Adresse der Epikurecer die Empfehlung abgegeben, ihr
Anliegen doch lieber ohne die Annahme der Bahnabweichung zu vertreten.
Cicero iibernimmt die Kritik von Karneades an Epikurs Ansatz (§§23-25).
Obwohl Karneades und Cicero mit Epikur darin iibereinstimmen, dass durch die
freie Willensentscheidung neue Kausalketten in die Welt gesetzt werden, erken-
nen sie die Giiltigkeit des Kausalgesetzes an (jedes Ereignis habe eine Ursache).
Dies schliesse nicht aus, ,,den Willen als eine besondere Form der Kausalitit zu
begreifen, der seine Akte selbst verursacht® (191, §25). ,Dieser Umstand bedeutet
jedoch nicht, dass ein Willensakt unverursacht wire, denn [...] die Ursache fiir
einen Willensakt liegt in der Natur des Willens selbst begriindet® (192). Dieser
(meines Erachtens aristotelische) Gedanke, den Cicero hier Karneades zuschreibt
(XI, 15-25) wurde im 20. Jh. von Roderick Chisholm ausgearbeitet, der dafiir
den Begriff der agent causality prigte.15 Diese Position ist fiir einen Epikureer
wie fiir jeden modernen Physikalisten aufgrund der Annahme, dass alles Seelische
materiell ist, nur dann akzeptabel, wenn dem freien Willensakt etwas Indetermi-
niertes wie eine declinatio oder ein Quantensprung in der physischen Welt
entspricht. Daher wird die Forderung einer indeterministischen Physik nétig, auf
die Karneades und Cicero verzichten zu kénnen glauben (190).

Es ist bei Schallenberg auch hier leider nicht immer klar, wer spricht: Cicero
oder Karneades? So stellt Cicero in den §§7-11 von De fato, in denen von
Karneades noch keine Rede ist (dessen Position wird namentlich erstmals in §23
genannt), seine Auffassung dar, dass sich ,der Wille iiber die Disposition des
Charakters und so iiber die Naturkausalitit hinwegsetzen kann” (190; vgl. 112f.).
Anderseits weist Schallenberg die Position aus diesen Paragraphen dann Karne-
ades zu und behauptet, dass ,Karneades [...] dies [...] in den Paragraphen 7-9
explizit zugestanden® habe (190). Dies zeigt, wie wenig Schallenberg die Posi-
tionen von Karneades und Cicero auseinander nimmt.

3. Ciceros Eigenleistung

Das Verdienst von Schallenbergs Buch ist, die entscheidende Grundalternative des
einfachen Wahrheitsbegriffs in Bezug auf contingentia futura vor Augen zu fiihren
(was in Bayers Kommentar véllig fehlt). Damit wird deutlich: Cicero vertritt
gegeniiber Epikureern und Stoikern, die das starke Wahrheitskonzept in Bezug

15 CHISHOLM, Roderick: Human Freedom and the Self. Lawrence: University of Kansas
1964, part 1.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 5§25

auf kontingente Zukunft von Aristoteles iibernommen (und dabei méglicherweise
kausal formuliert) haben, konsequent die schwache Wahrheitsauffassung und da-
mit die Position, dass (kausaler) Indeterminismus mit Bivalenz kompatibel sei.

Damit wird auch deutlich, dass Cicero sich an Karneades’ Position orientiert
(soweit es als ausgemacht gelten kann, dass dieser den schwachen Wahrheits-
begriff wirklich vertrat und nicht nur in skeptischer Attitiide als Denkmdglichkeit
gegen das von den anderen Schulen geteilte Dogma ins Spiel brachte): ,,Wie Ci-
cero De fato auch verfasst haben mag, [...] kann letztlich nicht mit Gewissheit
ausgemacht werden. Als gewiss aber kann gelten, dass er De fato im neuakade-
mischen Geist verfasst hat und dass Karneades den philosophischen Gewihrs-
mann fiir diese Abhandlung darstellt, auf den Cicero nicht im engeren, sondern
im weiteren Sinne einer Quelle zuriickgreift (77) — auch wenn Cicero sich in
erster Linie mit stoischen Positionen abmiiht, um sie zu widerlegen. Unter dem
weiteren Sinn ist zu verstehen: ,,ob unter Zuhilfenahme eines Kompendiums, das
vielleicht Beispiele und Notizen zu den einzelnen Lehrmeinungen enthielt, oder
ob in Erinnerung an frithere Studien ginzlich aus dem Gedichtnis heraus® (77).
Dies wire durchaus moglich, da er sich, wie Schallenberg anhand eines Briefs an
Varro zeigt, schon 15 Jahre vor der Abfassung von De fato mit dem Thema des
Moglichen auseinandergesetzt hat (75) und Diodors Mdoglichkeitstheorie in einer
indeterministischen Deutung iibernommen habe (166f). Schallenberg grenzt sich
davon ab, Cicero nur als Kopisten und Ubersetzer zu loben, aber, wie es auch
schon geschehen ist, als Ramponierer und Verfilscher der dargestellten Mei-
nungen zu verteufeln. Die Selbstbeschreibung Ciceros (Brief an Atticus XII, 52.3),
dass er mit recht geringer Miihe Abschriften vorliegender Texte anfertige (und
dabei ins Lateinische iibersetze) und sonst nur noch Worte hinzufiige, die er im
Uberfluss besitze, trifft Schallenberg zufolge generell nicht zu. Cicero habe sich,
wie er in seinen philosophischen Schriften sage, nicht nur als Kopisten und Uber-
setzer verstanden. Er lehnte sich an die Vorlage an oder bearbeitete sie (ausser bei
der Ubersetzung von Platons Timaios). Es sei daher nicht nétig anzunehmen, dass
es sich bei De fato um eine Abschrift oder Paraphrase handelt (74). Dies ist die
Weise, wie Schallenberg indirekt die Frage stellt und diskutiert, woher die ver-
tretenen Positionen und Argumente stammen. Der Leser mag daraus schliessen,
dass Cicero durchaus Eigenstindiges hinzugefiigt haben kann. Cicero scheint
iiberdies an verschiedenen Stellen durchaus eigene Argumente zu entwickeln. Vor
allem, wo es nicht um die ,Erfindung“, sondern um die Verteidigung des
schwachen Wahrheitsbegriffs geht, scheint Cicero, wie vor allem der detaillierte
Kommentar nahe legt, durchaus Eigenstindiges geleistet zu haben (v.a. in §§17-
20, 167).



526 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

DRAGOS CALMA

L’usage des statistiques dans I’étude des sources: le cas de Maitre Echkart!

Ce volume recueille les premiers résultats d’un beau projet initié en 2004 par L.
Sturlese sur les sources de Meister Eckhart, projet dont le but est non seulement
de fournir un index de toutes les autorités citées, mais aussi d’analyser la doctrine
et le contexte historique. L’enjeu est de reconstituer la culture, les interlocuteurs
et les problémes de I'auteur (8). Chacun des six articles réunis ici a la méme
structure : une présentation statistique des citations, des analyses doctrinales et
un index, en annexe, avec toutes les occurrences. Selon la régle de base énoncée
dés le début, seules les citations explicitement attribuées a I’autorité sont prises
en compte : « I’elenco delle fonti registra soltanto le citazioni espressemente
attribuite all’autore in questione o ascritte ad un meister chiaramente con questo
identificabile. Sono quindi escluse dall’elenco le indicazioni aggiunte in apparato
a qualsiasi titolo dagli editori, che non trovino un riferimento letterale nel testo
di Eckhart » (10).

L’étude d’Alessandra Beccarisi (« Der hoehste under den meistern. Eckhart e il
De anima di Aristotele », 11-38) ouvre le volume. Selon Beccarisi, le De anima
d’Aristote aurait été cité par Eckhart 258 fois (11), dont 211 fois dans ’ceuvre
latine (dorénavant LW) et 47 fois dans I’ceuvre allemande (dorénavant DW).

Beccarisi note que sur ces 258 citations, 116 porteraient sur le livre III du De
anima ; 200 serviraient a Eckhart pour la théorie de I’intellect, les autres pour
des doctrines sur I'unité de la forme et de la matiére, la puissance et I’acte, le
statut des perfectiones generales. On apprend cependant que sur ces mémes 258
citations, le De anima serait nommé explicitement 7 fois, dont 6 fois avec des
indications sur la division textuelle (11). Ce qui revient a dire que, selon les
calculs de Beccarisi, Eckhart citerait Aristote, sans renvoyer cependant au De
anima, 251 fois : plus précisément, le nom d’Aristote serait invoqué expressé-
ment 5 fois dans LW et 7 fois dans DW (toutes dans la pr. 15 Q) ; dans 46 autres
situations, Eckhart se référerait a lui par des formules comme secundum Philo-
sophum ou ut ait Philosophus. On devrait alors dire qu’Aristote est cité soit par
son nom soit en tant que Philosophe 58 fois (5 + 7 + 46) ; si I’on ajoute aussi les
7 autres citations explicites au De anima (renvois oubliés dans ses calculs par
Beccarisi — 11) on en déduit que sur les 258 citations, 65 seraient explicites.
Qu’en est-il des autres 193 citations qui, on suppose, seraient implicites ? On ne
nous dit rien. Les choses se compliquent encore plus si 'on regarde I’index qui
donne... 180 (en réalité 1812) occurrences, tant des citations explicites que des
citations implicites (contrairement a la régle citée a la page 10 par I’éditeur).

En regardant cet index, le lecteur s’apergoit que dans ces mémes 181
occurrences le De anima est citée beaucoup plus souvent que dans les 258 cas
dont parle Beccarisi au début de I’article : 36 fois, dont 33 fois avec I'indication

LSTURLESE, Loris (éd.): Studi sulle fonti di Meister Eckhart. I — Aristoteles, Augustinus,
Avicenna, Dionysius, Liber de causis, Proclus, Seneca (= Dokimion 34). Fribourg :
Academic Press 2008, 196 p. ISBN 978-3-7278-1639-0.

2 E. Rubino, qui analyse la présence de Denys I’Aréopagite, retient aussi 180 comme
nombre d’occurrences du De anima (115). On constate qu’il y a un probléme de numé-
rotation : le groupe 34—40 est toujours suivi par le numéro 40, au lieu de 41 ; il faut donc
considérer que I’'index donne en réalité 181 occurrences, et non pas 180.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 527

de la division textuelle (et non pas 7, respectivement 6). En voici la distribu-
tion3 :

i) De anima, lib. I — 8 fois : n° 2 (x1), n° 5-6 (x2), n° 15-19 (x4), n°® 22-27
(x1).

ii) De anima, lib. 11 — 10 fois : n° 33 (x1), n°® 34-40 (x1), n°® 40bis* (x1), n°
62-63 (x2), n° 7881 (x1), n° 82-84 (x1), n° 90 (x1), n° 91-102 (x1), n° 103—
104 (x1).

iii) De anima, lib. III = 15 fois : n° 107-108 (x2), n° 119-122 (x1), n° 124—
128 (x1), n® 129-130 (x1), n® 132-136 (x1), n® 137-139 (x1), n® 141-148 (x2),
n® 151-152 (x2), n® 157-158 (x2), n° 172-176 (x2).

iv) Eckhart cite trois fois le De anima sans préciser la division textuelle :
« illud philosophi De anima » (n° 20), « ut ait De anima » (n° 91), « ut ait philo-
sophus De anima » (n° 149).

Sur ces mémes 181 occurrences données dans I’index, Eckhart mentionne
Aristote ou Philosophus 108 fois, beaucoup plus souvent donc que ne dit Becca-
risi (65 fois sur 251). Dans I'index, il reste 73 cas (n° 1, 8, 9, 12, 14 etc.) ol ni
Aristote ni le De anima ne sont mentionnés explicitement et qui ne sont pas
discutés. Les statistiques concernant la présence d’Aristote dans I’ceuvre d’Eck-
hart sont donc a refaire.

L’analyse doctrinale de Beccarisi est cependant solide et importante ; elle
propose une étude originale du concept d’homme chez Eckhart (sur la base de la
pr. 15 Q). Beccarisi étudie ensuite la noétique d’Eckhart qui distingue trois
intellects : agent, possible et patent ; elle donne (21) une description soignée du
premier et insiste sur le fait que, chez Eckhart, Dieu peut prendre la place de
I’intellect agent. La these classique de I’abstraction est renforcée par I'idée selon
laquelle tout ce que l’intellect agent peut faire dans un individu, Dieu peut le
faire d’une maniére plus parfaite dans un « homme séparé » (abegescheiden
menschen), qui est ’homme débarrassé des images sensibles. On a donc ainsi une
profonde reconsidération de I’intellect aristotélicien que « il Falsch [!] ha definito
[...] totale apertura all’essere » (21). Beccarisi observe aussi qu’Eckhart élabore,
en dépit des renvois a Aristote et Avicenne (Métaphysique), une théorie de
I’intellect distincte de ses sources (24).

La contribution de Gianfranco Pellegrino a comme titre : « alsé ist hie sant
Augustinus gelicht einem guldinen vazze : 1l De trinitate di Agostino nell’opera di
Meister Eckhart » (39-70). Pellegrino prend en considération, tant dans ’analyse
que dans l'index, les citations explicites uniquement, du De trinitate. Elles sont
au nombre de 200, mais Pellegrino traite seulement 47 (40) qu’il divise en trois
catégories thématiques ; on peut regretter le silence total sur les 153 autres,
d’autant plus qu’il manque aussi un tableau général sur la présence du De
Trinitate dans ’ceuvre d’Eckhart. L’article donne donc un apergu trés limité de la
distribution des citations de ’auteur le plus lu et plus cité par le dominicain
allemand (39).

Les trois catégories thématiques sont : (1) ratio inferior — ratio superior : 18
citations (16 LW + 2 DW) ; (2) imago dei — capax Dei : 8 citations (8 LW + 0
DW) et (3) tolle hoc et illud : 21 citations (20 LW + 1 DW). Dans I’étude qui
présente ces catégories, on remarque surtout I’analyse de la troisieme (44-49) qui

3 Nous gardons la numérotation des occurrences de I’index de I’article ; le numéro de
I’occurrence est suivi par le nombre des citations explicites.

4 Cf. supra note 2.



528 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

présente la maniére dont le dominicain allemand insiste sur la nécessité d’éli-
miner le superflu dans le monde créé (le mur et I'image peinte sur le mur) afin
d’avoir I'intuition du bien par soi. Pellegrino met ainsi en lumiére I'important
changement qu’Eckhart fait subir au concept d’imago d’Augustin et observe, a
juste titre, que si chez Augustin le terme « imago se référe seulement a I’image
concréte dans un support, pour Eckhart imago assume les caractéristiques attri-
buées par Augustin a la trinitas res ipsa (ain lauter bilde et lauter got), a savoir :
’imago Dei dans ’homme est le divin méme » (45). Dans la pr. 44 Q, Eckhart
cite Augustin pour le méme probléme, mais cette fois « pour expliquer la pro-
fonde unité entre logos et création » (49). Ces aspects attestent la maniére origi-
nale dont Eckhart interpréte Augustin et la spécificité par rapport a 'exégese de
Dietrich de Freiberg (46).

Alessandro Palazzo propose une contribution ayant pour titre « Ez sprichet ein
hoher meister : Eckhart e Avicenna » (71-112) ; c’est, probablement, I’étude la
plus détaillée du volume ; elle représente un important instrument pour les re-
cherches futures sur la présence d’Avicenne dans I’ceuvre d’Eckhart. Palazzo
dénombre 102 citations explicitement attribuées a Avicenne, dont 101 dans les
ceuvres latines ; si on prend en compte les citations qu’Eckhart attribue a un
meister (qui peut étre Avicenne), on a un total de 122 citations distinctes. Etant
donné que certains renvois ou citations reviennent plusieurs fois sous la plume
d’Eckhart, le nombre de références s’éleve a 148 (cf. 72, n. 7)5. Les ceuvres citées
par Eckhart sont : la Métaphysique (Liber de philosophia prima) — 76 fois (68 LW
+ 8 DW) ; le De anima - 31 fois (18 LW + 13 DW) ; le Liber primus naturalium
ou Sufficientia — 6 fois (6 LW + 0 DW) ; le De animalibus — 6 fois (6 LW + 0
DW) ; le Canon, la Logyca et le De diluviis sont cités seulement dans LW, une
fois chacun. Les références 3 Avicenne sont distribuées d’une maniére quasi-égale
dans les ceuvres latines, ce qui atteste qu’il est une référence constante durant la
carriéere du maitre dominicain (73sq.). Palazzo ne s’intéresse pas aux citations
implicites ; il considére divers genres de renvois (avec ou sans indication de la
division textuelle), leur proximité littéraire avec le texte source, leur longueur
(74sq.). 1l en conclut qu’Eckhart avait un accés direct a la Métaphysique, au De
anima et au De animalibus.

L’étude doctrinale fait mention, d’'une maniére intéressante, des citations qui
nomment ensemble plusieurs autorités, comme, par exemple, pour le probléeme
des duae facies animae ou Avicenne (De an. 1 5) est accompagné d’Augustin (De
trinitate XII, ¢. 7). Un autre théme discuté est la prophétologie, notamment dans
le Commentaire sur I’Evangile de Jean (verset 1,48) ; ici, Avicenne (De an., IV 4)

5 On a effectivement une double possibilité pour aborder statistiquement les citations :
(1) a partir de Pautorité : on compte le nombre de lieux cités par un auteur; en
conséquence, on calcule le nombre de extraits distincts repris de 1’ceuvre d’Avicenne par
Eckhart. (2) A partir de ["auteur : on compte le nombre de références explicites a ’autorité
(avec les variantes spécifiques : meister, Commentator etc.) ; ainsi, on calcule le nombre
des endroits ot Eckhart nomme explicitement Avicenne et ses ceuvres. En fonction du type
d’approche, on interpréte les résultats différemment car un auteur, par exemple, peut citer
dix fois un seul et méme extrait d’une autorité ; donc, on peut dire soit (1) que I"autorité
est citée seulement pour une (seul) sujet, soit (2) que 'autorité est nommée explicitement
dix fois. On regrette que dans I’index de Palazzo tous les passages de I’ceuvre d’Eckhart qui
reproduisent la méme citation d’Avicenne ne soient pas transcrits : p. 100, n® 17, 22, 23 ;
p- 101, n® 26, 27 etc. ; parfois il manque méme des passages qui ne sont pas des « doub-
lures » : p. 102, n° 72-75, 79 et 80 etc.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 529

est combiné avec Cicéron et Augustin. Palazzo essaie aussi démontrer que pour le
concept d’abegescheidenheit Eckhart s’inspire, tant pour ’explication que pour la
citation d’Avicenne, du De somno et vigilia d’Albert (89sq.) ; il montre ainsi
qu’Eckhart n’est pas autant tributaire a Aristote qu’au filon albertino-avicennien.
Palazzo propose méme |’expression « avicennisme eckhartien » pour souligner
I’importance d’Avicenne et I’originalité interprétative du maitre dominicain.

Elisa Rubino s’intéresse a la présence de Denys I’Aréopagite : « Dd wvon
sprichet der liehte Dionysius : Meister Eckhart e Dionigi Areopagita » (113-134).
L’étude proprement dite est bréve (sept pages), mais poussée et précise ; elle fait
état de 62 citations explicites, dont 36 sont dans LW et 26 dans DW. Les ceuvres
citées par Eckhart sont: le De divinis nominibus 36 fois, le De caelestia
hierarchia 12 fois, le De mystica theologia 5 fois et trois citations, dans DW, qui
ne sont pas identifiées. Rubino donne aussi des indications précieuses concernant
les sources intermédiaires et les traductions utilisées ; elle note ainsi que le maitre
dominicain se sert le plus souvent de la traduction de Jean Sarasin (XII® siecle),
mais il utilise aussi la traduction de Jean Scot Erigéne ; il ne se sert pas de la
traduction de Robert Grosseteste (114). Le plus grand nombre de citations, 10, se
trouve dans le Commentaire a I’Evangile de Jean ; a trois reprises, les citations
sont puisées chez Thomas d’Aquin (119).

Doctrinalement, Eckhart se sert du De divinis nominibus pour soutenir I’idée
d’un Dieu cause et principe de toutes les choses, bien substantiel qui diffuse sa
beauté a tous les étres; du De caelestia hierarchia pour les explications
concernant la nécessité d’un ordre angélique ; du De ecclesiastica hierarchia pour
le concept de I'union entre ’homme et Dieu ; quant a la théologie négative, cing
citations proviennent du traité De mystica theologia, dont quatre dans des textes
en langue vernaculaire. Rubino note, dans les conclusions, que les occurrences de
Denys ne sont pas aussi nombreuses que I’on pourrait s’y attendre et que le fil
conducteur des citations est le théme de 'union de ’homme avec Dieu.

La contribution de Fiorella Retucci a pour titre « Her af ein heidenischer
meister in dem bouche, daz di heizet daz liebt der liehte : Eckhart, il Liber de
causis e Proclo » (p. 135-166). Elle fonde son enquéte sur les catégories faites par
A. Bertolacci® et, contrairement aux autres contributeurs du méme volume, elle
distingue : des citations explicites littérales, des citations explicites doctrinales,
des citations explicites nominales, des citations explicites indéterminées etc.

Nous retenons que dans LW le Liber de causis est explicitement cité 80 fois
(42 des citations explicites littérales et 38 citations explicites doctrinales), mais
en tenant compte de toutes les catégories de Bertolacci, Retucci dénombre un
total de 102 citations. Dans DW, 10 citations sont explicites indéterminées
(« forma esplicita indeterminata », 138) et 2 citations explicites déterminées. On
a, donc, 92 citations explicites du Liber de causis (LW + DW). Dans I’index,
Retucci mélange, elle aussi, toutes les occurrences : citations explicites et impli-
cites (= 122 extraits de I’ceuvre d’Eckhart).

Dans le DW, Eckhart donne au Liber de causis, a deux reprises, le nom de
lieht der liehte qui est I’équivalent du lumen luminum, appellation utilisée par
Albert le Grand ; la filiation est donc évidente (138). Selon Retucci, Eckhart cite

6 BERTOLACCI, A.: Subtilius speculando. Le citazioni della Philosophia prima di Avi-
cenna nel Commento alla Metafisica di Alberto Magno. Dans: Documenti e studi sulla tra-
dizione filosofica medievale 9 (1998) 261-339.



530 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

le De causis pour le probléeme de I'immanence et de la transcendance, la doctrine
de la hiérarchie des étants, I'ineffabilité divine etc.

Quant a Proclus, Retucci note que seulement I’Elementatio theologica est cité
par Eckhart ; il s’agit de 16 citations explicites (8 littérales et 8 doctrinales) et de
3 citations implicites littérales (143). La majeure partie dérive de la premiére pro-
position de I’Elementatio. Doctrinalement, ce texte est invoqué pour des ques-
tions sur la souveraineté de 1'Un, la procession des éléments a partir de la cause
premiére, les quatre maneries entium etc. Eckhart ne manifeste aucun intérét
pour la découverte de Thomas a propos de la dépendance du Liber de causis en-
vers I’Elementatio.

Retucci démontre ensuite, d’'une maniére intéressante et convaincante, que la
formule negatio negationis et la thése sur la connaissance de Dieu qu’elle suppose
rappellent beaucoup le Commentaire de Proclus au Parménide de Platon qu’Eck-
hart ne mentionne, pourtant, jamais (145-151). Retucci prend ainsi part au débat
qui opposa, en son temps, J. Koch, W. Beierwaltes, R.R. Klibansky, a propos de
la connaissance directe ou par ’entremise de Thomas d’Aquin que Meister Eck-
hart avait de ’Elementatio de Proclus (136sq.).

Le dernier article du volume est signé par Nadia Bray : « Ein heidenischer
meister, Senecd, sprichet : Eckhart e Seneca » (167-192). Elle distingue plusieurs
types de citations explicites : avec indication de ’auteur, de ’ceuvre et de la sous-
division ; avec indication de 'auteur et de I’ceuvre ; avec indication de ’auteur
seulement. Bray comptabilise aussi les renvois erronés et les citations implicites.
83 occurrences sont explicites, 7 autres sont implicites — tous les 90 extraits sont
dans l'index. Correctement, Sénéque est expressément nommé 79 fois” : les
Epistulae ad Lucilium (63 fois), suivies de trés loin par les Naturales questiones (9
fois), le De clementia (5 fois), le De beneficiis (1 fois), et le De remediis for-
tuitorum (1 foi). On en déduit qu’Eckhart invoque Sénéque plus souvent que
Denys I’Aréopagite et Proclus ensemble (78 fois) !

Bray fait preuve d’une grande habileté (et montre ainsi la richesse des études
statistiques) en analysant les indications erronées qui lui permettent de préciser a
quelle branche de la tradition manuscrite appartenait ’exemplaire des Epistulae
qu’Eckhart avait utilisé (171). Séneque est cité pour des théses concernant la
présence du divin dans ’Ame humaine, position qui a, ensuite, attiré les foudres
des censeurs : « di fronte agli inquisitori di Colonia Eckhart & colpevole di aver
trascurato una distinzione cosi importante : il suo Dio [...] agisce proprio nella
razionalita umana come nella sua natura piu propria ». Bray conclut que ceci est
le Dieu « del filosofo pagano [i.e. Seneca] che non avrebbe esitato a riconoscere
la paternita della dottrina di Eckhart » (180sq.).

De ce volume, on retiendra, au-dela de son originalité une certaine diversité
des analyses : les unes sont plus souples et prennent en compte les citations
explicites et les citations implicites, tandis que les autres sont plus strictes ; les
unes s’intéressent a la distribution des citations, les autres a la récurrence théma-
tique etc. Des approches qui témoignent, sans aucun doute, de la fécondité des
études de ce genre et de la variété de leurs résultats. On peut rapidement relever
un certain manque d’unité dans le traitement des autorités notamment en ce qui
concerne le principe de base énoncé a la page 10 ; le calcul irrégulier des cita-
tions implicites géne surtout les comparaisons, étant donné que certains
contributeurs indiquent seulement les citations explicites. Nous espérons que

7 Sur les 83 explicites, on enléve les renvois au Saturnalia de Macrobe.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 531

dans les prochains volumes des études conclusives donneront une vision d’ensem-
ble sur la quantité et la qualité des citations attribuées explicitement aux auto-
rités.

Il est indéniable, en jugeant seulement a partir de ce premier volume, que le
projet Meister Eckhart und seine Quellen est décisif non seulement pour les étu-
des sur Eckhart, mais aussi sur 1’école dominicaine allemande et témoigne de la
nécessité des recherches de ce méme type pour d’autres auteurs.



332 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

SVEN K. KNEBEL

Nach der Schlacht am Weissen Berg:
Sousediks Fiihrung durch das barocke Prag !

Ein hochangesehener Prager Gelehrter legt hier in deutscher Ubersetzung die
1997 erschienene Synthese seiner Forschungsergebnisse zur Literaturge-
schichte der Philosophie vor. ,Der Gegenstand dieser Darstellung ist die Ge-
schichte der Philosophie in den b6hmischen Lindern in der Zeit von 1450 bis
1790, beginnend zur Zeit des ,Hussitenkdnigs® Georg von Podiebrad (1458-
1471) bis zum Ende der Regierungszeit Kaiser Josephs II. (1780-1790)“ (9).
Es geht um Prag, um das mihrische Olmiitz schon nicht mehr. Also eine
Territorialgeschichte der Philosophie, {iber deren Sinn sich streiten lift, am
wenigsten aber vielleicht in dem vorliegenden Fall. Die nationalistische Histo-
riographie des 19. und 20. Jhs. war gegen den habsburgischen Katholizismus
zu eingenommen, um Traditionslinien zu wiirdigen wie die, dafl der grofSe
Bolzano iliber Arriagas Grab seine Erbauungsreden fiir Akademiker gehalten
hat (87). Hier gibt es historiographisch bestimmt einiges nachzuholen. An
manchen Punkten ist das so strikt befolgte Territorialprinzip, daff Comenius,
als Emigrant, aufSen vor bleibt, zwar problematisch. Der Nachteil wird aber
ausgeglichen durch den Reiz, die wechselnden Mischungsverhiltnisse einer
lokalen Traditionsbildung aufgeschliisselt zu bekommen. Die vorliegende Be-
sprechung beschrinkt sich auf den zweiten Teil der Darstellung (77-265).
Erstens hat der Verfasser dafiir gesorgt, daf§ die Quellen sowohl des thomis-
tischen als auch des skotistischen Uberlieferungsstrangs im Prager Metaphy-
sikstudium des 15. Jhs., das er analysiert, inzwischen durch vorziigliche Neu-
editionen im Rahmen der von ihm und seinen Schiilern herausgegebenen
Studia Neoaristotelica auch wieder direkt zuginglich sind.2 Zweitens ist es
sicherlich so, daff, wenn die Niederschlagung der protestantischen Rebellion
(»Prager Fenstersturz®) 1620 die Zisur bildet, welche den Berichtszeitraum in
zweli gleiche Zeitabschnitte teilt, die Prager philosophische Szene erst in der
zweiten Periode aus der Provinzialitit wieder aufgetaucht ist, in die sie bald
nach 1400 gesunken war.

In Prag sind die Hauptschauplitze: der Hradschin, die Karlsuniversitit
und das Klémentinum. Die Darstellung gliedert sich nach den Epochen der
nachhussitischen Prager Universititsgeschichte. Bis 1556 stand die Karlsuni-
versitit als ein Hort des Humanismus und der Renaissance konkurrenzlos da.
Dann erhob sich neben ihr, in Gestalt des Jesuitenkollegs, ein neuer Hort der
vermeintlich abgetanen aristotelischen Schulphilosophie: das formidable Klé-

1 SOUSEDIK, Stanislav: Philosophie der friihen Neuzeit in den béhmischen Lindern.
Stuttgart: Frommann-Holzboog 2009. 277 S. ISBN 978-3-7728-2478-4.

2 FRANCISCUS DE MAYRONIS OFM.: Tractatus de esse essentiae et existentiae, hg. (auf der
Basis des mit zwei Prager Handschriften verglichenen Drucks von 1590) von M. Lansky, R.
Masek, L. Novik und S. Sousedik. In: Studia Neoaristotelica 2 (2005) 271-322; DERS.:
Quodl. qq. 6-7 (De entibus rationis), hg. (auf der Basis des Venezianer Drucks von 1590) von
N. Cuhrovi und L. Novak. In: Studia Neoaristotelica 3 (2006) 196-239; IOANNES VERSOR
OP.: Quaestiones super De ente et essentia S. Thomae, hg. (auf der Basis des Kélner Drucks
von 1497) von M. Severa und L. Novik. In: Studia Neoaristotelica 5 (2008) 209-254.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 533

mentinum. Die philosophia aulica war ein drittes Element: Der Hof unter
Kaiser Rudolf II. schwelgte nicht nur in Arcimboldo, sondern auch in Eso-
terik. Nach 1620 wurden die Karten dann neu gemischt: Der Hof war nach
Wien zuriickgekehrt. Die Philosophische und die Theologische Fakultit der
Karlsuniversitit wurden vom Klémentinum geschluckt. Bis 1763, als die abso-
lutistische Gnadensonne den Jesuiten unterging, hatte Prag damit (auflerhalb
von Medizin und Jurisprudenz) eine Jesuitenuniversitiat.3 Das mifSfiel nicht
erst den Aufklirern, sondern erregte schon die Opposition michtiger kirch-
licher Kreise. 1635 kam es zur Griindung des erzbischéflichen Priestersemi-
nars, das, zunichst eine Filiale der irischen Emigration, neben den Franziska-
nern spiter auch den Primonstratensern und Zisterziensern eine Wirkungs-
stitte er6ffnete. Skotismus, neoaugustinische Spiritualitit und Esoterik prig-
ten hier ein von den Jesuiten scheel betrachtetes (,Jansenismus“) munteres
Treiben. Wihrend die Dominikaner im barocken Prag wenig zu melden hatten,
spielten die Piaristen eine gewisse Rolle; sie liefSen sich 1640 allerdings weit ab
vom Schufs, in Leitomischl, nieder. Bei aller kulturgeschichtlichen und bio-
graphischen Kontextualisierung vermeidet der Verfasser iiberfliissige Zuge-
stindnisse ans Narrative. Die These lautet: ,In der béhmischen Barock-
philosophie fanden sich in einer charakteristisch modifizierten Form alle
groffen Themen der zeitgendssischen westlichen Philosophie“ (222). Acht Ka-
pitel prisentieren sie als eine Reihe unterschiedlicher Antworten auf einen
Provokateur aus Spanien.

Der nach der Fusion mit der Universitit 1624 als Entwicklungshelfer nach
Prag berufene Jesuit Rodrigo de Arriaga (1592-1667) ist einer der gar nicht so
vielen Scholastiker, die es geschafft haben, auffer einem Philosophiekurs in
Folio (Logik, Physik, Psychologie, Metaphysik) noch einen vollstindigen Theo-
logiekurs zu publizieren (beides von der Juristischen Fakultit der Universidad
de Rioja inzwischen digitalisiert und ins Netz gestellt). Der Leser sieht sich
nicht, wie so oft, wenn die Rede auf Verfasser so voluminéser Werke kommt,
mit nichtssagenden Allgemeinheiten abgespeist. Den Verfasser interessiert das
System hinter diesem Philosophiekurs. Arriaga ist fiir ihn nicht so sehr der
Suarezianer (114) als der grofle Repridsentant des ,Barocknominalismus®
(88). Diese These wird mit sicherer Hand durchgefiihrt. Es ist verbliiffend zu
sehen, wie niichtern die Gegenreformation in Prag danach scholastisch ihren
Triumph gefeiert hat. Arriaga ist vielleicht der Prototyp dessen, was im 20.
Jh. Martin Heidegger oder Gustav Siewerth unter dem Schlagwort ,Nihi-
lismus® perhorresziert haben. Fiir Arriaga ist ,Gott ein Seiendes unter an-
deren Seienden® (107), und das Seiende als solches hat keine inneren Prin-
zipien, etwa Essenz und Existenz, sondern ist ,,ontologisch homogen® (111).
Physikalisch entspricht dem der Atomismus. Vom aristotelischen Form-Stoff-
Kalkiil bleibt bei Arriaga nur die Fassade, denn es ist ein ,Hylemorphismus
ohne Akt-Potenz-Lehre“ (100). Erkenntnistheoretisch ist Arriaga nicht eigent-
lich Skeptiker — hier widerspricht der Verfasser einer auf Pierre Bayle zuriick-
gehenden Legende —, aber ,in der von Arriaga angedeuteten Richtung fortzu-

3 Vgl. die wertvolle tabellarische Ubersicht bei G. SCHUPPENER: Prager Jesuiten-Philo-
sophen des 17. und 18. Jabrhunderts. In: S. ZIEMIANSKI (Hg.): Philosophia vitam alere. Studia
Professori Romano Darowski S] dicata. Krakéw: Ignatianum 2005, 657-675.



534 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

fahren hitte bedeutet, immer deutlicher auf die Positionen zuzusteuern, die
von David Hume eingenommen wurden“ (223). Obwohl Arriagas Philoso-
phiekurs ein Bestseller des 17. Jhs. war, hat Arriaga unter den Prager Jesuiten
anscheinend jedoch nicht Schule gemacht. Die spitere Prager Jesuitenscho-
lastik ist auf einen trockenen, nicht einmal skotistisch aufgelockerten Tho-
mismus zuriickgefallen.

Der Prager Heidegger damals hiefS Valerian Magni (1586-1661). Der
mystische Zug dieses Kapuziners, Antiaristotelikers und Gegenspielers der
Jesuiten wird gedeutet als ,das Bestreben, die Krise zu iiberwinden, in die
Rodrigo de Arriaga die natiirliche Theologie mit seinem Nominalismus ge-
bracht hatte“ (139). Wir bekommen einen Vorlidufer der transzendentalen
Asthetik vorgefiihrt, aber vielleicht ist das doch etwas forciert. Was Magni
unter jener ,moles imaginaria“ genau verstanden hat, die er irgendwie als
eine Projektion der ,egoitas® (130) auffafite, wird nicht recht deutlich: Ein-
mal iibersetzt der Verfasser ,moles“ hier mit ,Ausgedehntheit* (132), kurz
darauf aber mit ,,Stoff“ (134). Auch dafl Magni sich mit diesem Theorem von
der Schulphilosophie entfernt hitte, liegt zumindest nicht auf der Hand. Im-
merhin war eine um den Begriff des ,spatium imaginarium® kreisende Raum-
spekulation damals ein Lieblingslehrstiick gerade der Jesuitenscholastik. Da
der Verfasser grofles Gewicht auf Magnis Zeitphilosophie legt (126f.), hitte
man sich gewiinscht, daff Magnis Originalitit etwas deutlicher wiirde. Dazu
hitte sich ein Vergleich mit dem, wie auch sonst, gerade auch in dieser Be-
ziehung ithm offenbar sehr verwandten Jan Baptist van Helmont (1578-1644)
empfohlen. Helmonts antischolastischer ,Tractatus de tempore® war acht
Jahre vor Magnis Opus philosophicum erschienen. Wenn es darum geht, die
Abwendung von der aristotelischen Weltverfallenheit und die Wendung zur
»BewufStseinsphilosophie® (114) zu bestimmen, wire es iiberhaupt weniger
verfinglich gewesen, Helmont zum Referenzpunkt zu wihlen, als der Ver-
suchung nachzugeben und Magnis Werk als eine ,Parallele zum Werk Des-
cartes‘“ (139) zu lesen.

Sein Leben lang mit Arriaga disputiert hat der Arzt Johannes Marcus Marci
(1595-1667). Er gehorte zu der esoterischen Bewegung, deren Naturphiloso-
phie im Rahmen einer ,,mosaischen® Physik stoische Anregungen verarbeitete.
Von einer feindlichen Einstellung gegen die Jesuiten kann in diesem Fall
nicht die Rede sein, denn Marci gehorte zum Freundeskreis des Athanasius
Kircher und wire am Ende am liebsten selber noch in die Gesellschaft Jesu
eingetreten. Arriagas Einzeldingontologie und seinem ausgezehrten Hylemor-
phismus wird Marcis holistischer ,Hylozoismus“ vom Verfasser sehr iiberzeu-
gend kontrastiert. In dieser evolutionsoffenen Lebensphilosophie sieht er den
Grund, daff in Prag die andere grofle Alternative zur aristotelischen Na-
turphilosophie, die mechanistische, es schwer hatte, Fuf$ zu fassen (172).

Besonders ,barock® fillt die intellektuelle Biographie des Zisterziensers
Juan Caramuel y Lobkowitz (1606-1682) aus. Dieser Polyhistor spielt bei
Sousedik keineswegs nur die Rolle des unterhaltsamen Skeptikers, sondern
des Typs von Antiaristoteliker, dessen semiotische Phantasie ihn zum Derrida
seiner Zeit gemacht hat. Mit seinen vom Verfasser hier besonders gewiir-
digten Beitrigen zur Konstruktion kiinstlicher Sprachen verbanden sich,
dhnlich wie spiter in Leibnizens Projekt einer characteristica universalis, viel



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 535

mehr als technische Zwecke. Durch eine Art Esperanto sollte die okzidentale
Ontotheologie aus dem Zwielicht gezogen werden, in dem sie sich eingerich-
tet hatte, seitdem Aristoteles einen Dreh gefunden hatte, der es ihr erlaubte,
sich damit abzufinden, daff das Wortchen ,ist“ in den indogermanischen
Sprachen doch ganz verschiedene Funktionen hat. Den vom Verfasser zuerst
1990 gegebenen Hinweisen# ist inzwischen Jacob Schmutz in einer lesens-
werten Studie zu Caramuels Leptotatos (1681) weiter nachgegangen.5 Ahnlich
begierig sind von der jiingeren Generation auch sonst Sousediks Anregungen
zum Studium Caramuels aufgegriffen worden. Seinem schon 1969 gegebenen
Hinweis zu Caramuels Erweiterung der formalen Logik (169) hat jetzt sein
Schiiler Petr Dvordk eine sorgfiltige Studie gewidmet.6 Die von Dvordk und
Schmutz herausgegebenen Akten der Prager Caramuel-Konferenz 2006 bilden
iiberhaupt eine ausgesprochen empfehlenswerte Erginzung zu dem hier anzu-
zeigenden Buch. So untersucht ein Beitrag z.B. die Beziehungen zwischen
Caramuel und Marci.”

Die zweite Garnitur wird in dieser um das vollstindige Spektrum be-
miihten Darstellung nicht iibergangen. Fiir den Prager ,Barock-Lullismus®
(190) steht der Jesuit Kaspar Knittel (1644-1702). Die ihm deswegen neuer-
dings zuteilgewordene Beachtung® finde der Verfasser jedoch iibertrieben.
Uber einen anderen tschechischen Jesuiten, Adam Kochanski, dessen Name in
diesem Zusammenhang fillt (193), hitte man gern mehr erfahren; allein es
wird nur auf eine an entlegener Stelle erschienene Abhandlung des verdienten
Leibnizforschers Albert Heinekamp verwiesen.? Mit dem italienischen und
spanischen hat der béhmische Barockskotismus offenkundig nicht mithalten
konnen. Wie Knittel ein Epigone des Athanasius Kircher ist, so hitte der
Franziskaner Bernhard Sannig (1637-1704), der 1685 einen dreibindigen
Kursus der skotistischen Philosophie veroffentlicht hat, ruhig als ein Epigone
der Paduaner Franziskanerkonventualen Bartolomeo Mastri und Bonaventura
Belluto bezeichnet werden diirfen; in allen vom Verfasser erwihnten Einzel-
heiten bestitigt sich diese Unselbstindigkeit, und Sannig selber hat sie nicht
verhehlt. So furchtbar selten, wie in der Philosophiegeschichtsschreibung
selbst die hervorragendsten Erscheinungen der Barockscholastik konsultiert
werden, ist es wichtig, sich iiber den Rang der einzelnen Autoren zu ver-
stindigen. Deswegen sei dem Verfasser ausdriicklich widersprochen, wenn er

4 S. SOUSEDIK: Leibniz und Caramuels Leptotatos. In: I. MARCHLEWITZ / A. HEINEKAMP
(Hgg.): Leibniz’ Auseinandersetzung mit Vorgingern und Zeitgenossen. Stuttgart: Steiner
1990, 191-199.

5 J. SCHMUTZ: Le Latin est-il philosophiquement malade? Le projet de réforme du Lep-
totatos de Juan Caramuel Lobkowitz (1681). In: E. BURY (Hg.): Tous vos gens a latin. Le la-
tin, langue savante, langue mondaine (XIV*-XVII® siécles). Géneve : Droz 2005, 399-427.

6 P. DVORAK: Formal Logic in Juan Caramuel. In: P. DVORAK / J. SCHMUTZ (Hgg.): Juan
Caramuel Lobkowitz. The Last Scholastic Polymath. Prague: Filosofia 2008, 31-44. Der Band
(421 S.) umfallt zwanzig Beitrige, auf Englisch, Franzdsisch und Deutsch, in deren Zentrum
einmal nicht der (Moral-)Theologe steht.

7 J. SMOLKA: Juan Caramuel und Jan Marcus Marci, ebd. 329-352.

8 Grundriff der Geschichte der Philosophie. Die Philosophie des 17. Jhs.. Basel: Schwabe
1988-2001, Bd. 4, 253ff.

9 A. HEINEKAMP: A. Kochanski als Leibniz-Korrespondent. In: Organon 14 (Warschau
1978) 73-106.



536 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

Sannig ,selbst heute noch nicht vollstindig veraltet* findet (203). Schon der
Umfang qualifiziert ihn als einen Kompendienautor. Um von der Metaphysik
zu schweigen, kommt Sannigs Physik auf kaum ein Viertel des Umfangs der
fiinfzig Jahre ilteren Physik von Mastri/ Belluto. Was den Jesuiten Karl
Grobendoncq (1600-1672) betrifft, dessen De ortu et progressu spiritus
politici der Verfasser wegen des Kontrasts zwischen ,Machiavellis Soziolo-
gismus“ und dem ,biblischen Providentialismus“ eine ,geradezu monumen-
tale Wirkung“ bescheinigt (211), hitte man gern gewufit, wie sich dieser An-
timachiavellismus innerhalb des betreffenden Genres jesuitischer Kontrovers-
schriftstellerei ausnimmt (Antoine Possevin usw.). Arriagas Erkenntnisopti-
mus erhilt in der fideistischen Skepsis des Primonstratensers Hieronymus
Hirnhaim (1637-1679) zwar iiberzeugend sein Gegenstiick zugeordnet, aber
Hirnhaims Absicht war — auch im Urteil des Verfassers — ,nicht die Ent-
wicklung einer philosophischen Problematik, sondern die Durchsetzung einer
bestimmten religios-sittlichen Linie“ (221).

Ein trauriges Kapitel ist ,Das Vordringen der Aufklirung” (222-242). Daf3
»die zweite Scholastik in den achtziger Jahren des 17. Jhs. in Mitteleuropa
ihre Entwicklungsmoglichkeiten erschopft® habe (222), ist, mit Blick auf Spa-
nien, eine vielleicht etwas kithne These. Daf$ in Prag immerhin noch 1740 ein
theologischer Sentenzenkommentar erschienen ist, kann schon darum nicht
eo ipso ,mittelalterlich® und ,hoffnungslos veraltet” gewesen sein (260), weil
die Weigerung, in der spekulativen Theologie das édltere Sentenzenschema
gegen das Summenschema zu vertauschen, als Akt der Selbstbehauptung der
Franziskanerschule wihrend des 17. und frithen 18. Jhs. auch sonst ganz
iiblich war. Doch in der Tendenz hat der Verfasser gewifs recht. Das 18. Jh.
war fiir Prag eine Zeit der Dekadenz. Die Stationen der Descartes-Rezeption
werden aufmerksam verfolgt (235, 243), ebenso die modischen Experimente
in philosophia novantiqua (231). Bei den im 18. Jh. sehr regen béhmischen
Piaristen sehr auffallend ist der genau datierbare Bruch mit dem von ihnen
iiber vierzig Jahre gelehrten Volkshochschulthomismus.10 1756 wird von zwei
Jesuiten der Wolffianismus eingefiihrt (255), wenig spiter wird Prag auch
von der plattesten Leipziger Popularphilosophie erreicht (256). Als Jesuiten-
philosoph diirfte der erwihnenswerte Caspar Sagner (1729-1781) seinen da-
maligen Ordensgenossen in Ingolstadt (Stattler), Wiirzburg (Burkhiuser) oder
Tyrnau (Horvath) aber kaum das Wasser reichen. Eine Auseinandersetzung
mit Kant ist in B6hmen unterblieben (258). Dem Widerstand gegen die ihrem
Ertrag nach zweideutige Aufklirung widmet der Verfasser das Schluffkapitel.
Aufler von einigen aristotelischen Schulphilosophen wurde dieser Widerstand
namentlich von dem Primonstratenser Bohuslav Herwig (1723-1779) ge-

10 Nicht erwihnt wird Tomas Gelinek (Tobias a S. Elia) CRM. (1668-1720), der
1700/01 einen Philosophiekurs in Duodez veréffentlicht hat. Es wire zu priifen, ob das am
Philosophischen Institut der Freien Universitit Berlin (188/813: Be 1127) befindliche
Manuskript Chorus Peripateticus Scientiarum ab acutissimo et solertissimo Philosophorum
principe Aristotele methodo antiqua concinnatus, ab eruditissimo et sanctissimo Doctore
Angelico B. Thoma Aquinate declaratus, nunc vero consueta praeteriti seculi methodo
propositus, Leitomisl 1700/01, nicht mehr bietet. — Das Philosophische Institut besitzt
iibrigens auch das Manuskript der Prolegomena Logicae (188/813: Be 961.12) des vom
Verfasser als ,eklektisch® eingestuften (244) Martin Raschdorff SJ. (1697-1742).



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 537

tragen, dem béhmischen Pendant zu dem streitlustigen bayerischen Benedik-
tiner Anselm Desing. Gegen den geballten Einsatz der Machtmittel des abso-
lutistischen Staates, der mit den Orden und einer anspruchsvollen latei-
nischen Schulphilosophie unter Kaiser Joseph II. endgiiltig aufriumte, half
aber alles nichts. Wieso aus diesem Desaster trotzdem ein Bolzano hat her-
vorgehen konnen, erfihrt man leider nicht. Den Namen Bolzano sucht man
sogar im Namenregister vergebens.

Als ein Wetterleuchten am Horizont wirkt der Hinweis, wie kriftig schon
gegen 1700 mitten in einem katholischen Orden, den Franziskanern, der
Nationalititenkonflikt eskaliert ist (197ff., 203ff.). Die Tschechen der boh-
misch-mihrisch-schlesischen Ordensprovinz beklagten sich damals iiber eine
deutsche Vorherrschaft und strebten die Teilung der Ordensprovinz an.
Daraufhin wurden sie von den Deutschen des ,vitium nationalitatis“ be-
schuldigt. Zitiert wird ausfiihrlich aus Sannigs kirchenpolitischem Pliadoyer
zugunsten der nationalen Agenda. Diese Akte stiefd bezeichnenderweise schon
in der Zwischenkriegszeit, 1930, auf das Interesse tschechischer Historiker.
Obwohl das Monopol, welches wihrend des ganzen hier behandelten Zeit-
raums die lateinischen Sprache in der Philosophie und Theologie behauptet
hat, naturgemifSs dimpfend wirkte, ist damit ein Thema beriihrt, das den Ver-
fasser sichtlich beschiftigt. Nicht, daf§ er nicht selber fliefend Deutsch spri-
che; in der Hinsicht hat man an ihm vielmehr noch ganz den Typ des
»kakanischen“ Gelehrten. Aber dafS Arriaga damals geschwind Tschechisch
gelernt hat (81), ist ihm schon wichtig. Wieviel Schwierigkeiten nach der
zweiten babylonischen Sprachverwirrung, der im 18. Jh., die philosophische
Szene einer kleinen Sprachgemeinschaft bei ihrem Ringen um Anerkennung
erfihrt, davon wird er ein Lied zu singen wissen. Den Eisernen Vorhang, der
Europa in Wahrheit ja immer noch trennt, versuchen Sousediks Studia
Neoaristotelica polyglott zu erweichen. Thre Beitrige erscheinen, seit 2004,
auf Tschechisch, Englisch, Deutsch und immer wieder: auf Lateinisch.1!

Das Buch ist dem Andenken seines Lehrers Jan Patocka gewidmet. Dem
Philosophen Patocka (1907-1977) war 1948 sein Lehrstuhl genommen
worden, im Prager Friithling war er zuriickberufen, nach dem sowjetischen
Einmarsch aber vorzeitig emeritiert worden. Zuletzt war er einer der
Initiatoren der Charta 77. Dem Verfaser selber (Jg. 1931) war es erst 1990
vergonnt, sich an der Philosophischen Fakultit mit einer Arbeit iiber Duns
Scotus zu habilitieren. Bis dahin hatte er sich jahrelang u.a. auch als Bauar-
beiter durchgeschlagen. Ab 1964 hatte er dann an der Akademieforschungs-
stelle fiir die Herausgabe der lateinischen Werke des Amos Comenius Unter-
schlupf gefunden. Seine eigene frustrierende Erfahrung mit Isolation und
Fremdherrschaft mufite ihm den Vergleich mit der vielgeschmihten Situation
nach 1620 geradezu aufdringen, aber der Vergleich fiithrte ihn, den beken-
nenden Katholiken, zu dem Schluf}, daf damals die einheimische Philosophie
interessanter gewesen war als die in die Emigration gezwungene, der auf
seiner Stelle sich ausschliefSlich zu widmen ihm als formliche Verpflichtung
auferlegt war. In dem eindrucksvollen Interview, in dem er dem in Baltimore

11 Internationaler Vertrieb: Kubon & Sagner Buchexport-Import GmbH, D-80328
Miinchen, Postfach. E-mail: postmaster@kubon-sagner.de



538 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

lehrenden Philosophiehistoriker Paul Richard Blum unlingst Auskunft iiber
sich erteilt hat, heiflt es: ,In the process of my research something became
apparent that transcended the narrow boundaries of local interest; it
appeared that there had been a coherent and intellectually well-defined philo-
sophical environment that had flourished in Prague between 1630 and 1690.
There is nothing comparable to it in the rest of Central Europe. Independent
of the Western European philosophical tradition and within different cultural
forms, it tried to draw on the medieval heritage. Most of the intellectual ten-
dencies that mark modern philosophy in the ordinary sense of the word were
formulated in Prague.“12

Das Buch sei dringend empfohlen. Die nétigen Abstriche von einer patrio-
tischen Ubertreibung wird der Leser schon selber vornehmen.

12 P.R. BLUM: ,An Interview with Stanislav Sousedik on the Czech Republic Before and
After Charta 77%. In: Intellectual News 15 (2005) 7-12, hier 9.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 539

CHRISTOPH J. AMOR

»,Die Verantwortung des Glaubens vor dem kritischen Denken*
Zu Hansjiirgen Verweyens Einfiihrung in die Fundamentaltheologiel

Das vorliegende Werk ,,soll Studierenden der Theologie und theologisch Interes-
sierten allgemein einen Zugang zu den wichtigsten Fragen eines sich vor dem kri-
tischen Denken verantwortenden Glaubens vermitteln® (11). Besonderes Augen-
merk legt der Verfasser dabei auf die Klirung zweier methodischer Probleme,
»die bis heute keine zufriedenstellende Losung gefunden haben® (9). Es handelt
sich dabei zum einen um die Problematik der ,,Geschichtlichkeit des Denkens®,
welche die Frage aufwerfe, ob sich ein Glaube rational verantworten lasse, der
behaupte, ,,Gott habe sich selbst in der Geschichte letztgiiltig mitgeteilt* (9). Zum
anderen um die schwierige ,,Vermittlung zwischen der Unbedingtheit des Glau-
bens und historischen Argumenten [...], die nie iiber einen bestimmten Grad von
Wahrscheinlichkeit hinauskommen® (10).

Aus diesen leitenden Fragestellungen ergibt sich der Aufbau der Unter-
suchung: Im ersten Teil (16-20) ,,werden Begriff und Herkunft der Fundamental-
theologie® umrissen (10). Der zweite Teil (21-110) beleuchtet wichtige Stationen
und ,geschichtliche Wendepunkte® auf dem Weg von der Apologie bzw. Apolo-
getik hin zur heutigen Fundamentaltheologie. Der historische Riickblick erfolgt
dabei problemorientiert. Er soll das ,Verstindnis der grundlegenden Probleme,
die in Teil III zu behandeln sind, vom urspriinglichen Ort ihres Bewusstwerdens
her® erleichtern (21). Im dritten Teil (111-164) schliefSlich werden ,,fundamen-
taltheologisch zentrale Fragen des Glaubens und an den Glauben angegangen®
(10). Ein Literaturverzeichnis, sowie ein Personen- und Sachregister beschliefSen
die Einfiithrung, die sich schwerpunktmifliig — aufgrund der Umstrukturierung des
Theologiestudiums in Folge des Bologna-Prozesses — mit Fragen auseinandersetzt,
»auf die sich der Bachelor-Studiengang konzentriert bzw. konzentrieren sollte®
(14).

Im ersten Teil legt der Verfasser sein Fachverstindnis dar und bestimmt die
Fundamentaltheologie als ,,Verantwortung des Glaubens vor der allgemeinen Ver-
nunft* (16). Im umfangreichen zweiten Teil spannt er einen Bogen von Philo von
Alexandria, dem ,ersten Fundamentaltheologen“ (22) iiber die Apologeten und
Augustinus zu Anselm und Thomas von Aquin und weiter zur neuzeitlichen Apo-
logetik in ihrer Auseinandersetzung mit den ,vielen Gesichtern der Aufklirung®
(48). Dabei klingen zentrale Themen und Problemstellungen des dritten Teils der
Untersuchung an. So wird etwa Lessings ,garstig breiter Graben® als ,,das schwie-
rigste fundamentaltheologische Problem mit Riicksicht auf die Beziehung zwi-
schen dem ,verkiindigten Christus‘ und dem ,historischen Jesus‘“ ausgewiesen
(56). Des Weiteren wiirdigt der Verfasser Fichtes Entwurf als ,beeindruckende
Antwort“ auf die Frage, wie ,eine geschichtlich vermittelte Offenbarung iiber-
haupt als fiir die sittliche Vernunft verbindlich anerkannt werden® kénne (58).
Schliefflich betont der Verfasser bei Augustinus und Anselm das fiir seinen
eigenen fundamentaltheologischen Ansatz zentrale Konzept des Bildes (40). Ei-
gens erwihnt sei der ,,Exkurs: Glaube und kritische Vernunft im Islam® (34-37),

1 VERWEYEN, Hansjiirgen: Einfiihrung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft 2008, 176 S. ISBN 978-3-534-20521-9.



540 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

den der Verfasser mit den Worten begriindet: ,Wer immer heute Verantwortung
in Politik, Kirche und Wissenschaft iibernimmt, sollte zumindest Grundkenntnisse
iiber das Verhiltnis von Glaube und kritischer Vernunft im Islam besitzen® (34).
Der historische Teil des Werkes ist wesentlich von der begriifRenswerten Uberzeu-
gung geleitet, dass ,,die Beziehung zwischen philosophischer Kritik und Theologie
nur unter Beriicksichtigung der jeweiligen politischen Situation untersucht wer-
den kann® (55). So kommt der Verfasser u.a. relativ ausfithrlich auf die Civil
Religion in den USA zu sprechen (51-55) und plidiert dafiir, dass man ohne eine
yfundamentaltheologische Kritik des Gesamtphinomens ,Religion in den USA
keine adiquaten Antworten auf die Fragen finden wird, die sich aus diesen Ge-
fahren ergeben® (55).

Informativ und ansprechend fallen die Uberlegungen des Verfassers zur ,,Fun-
damentaltheologie im 20. Jahrhundert® (61-90) aus. Er wiirdigt die in der nach-
konziliaren Theologie, etwa bei Karl Rahner, vollzogene Ankniipfung an Blondel
im Bemiihen, philosophisch nachzuweisen, ,dass der Mensch vom Innersten
seiner selbst her auf eine in der Geschichte ergehende gottliche Offenbarung an-
gelegt ist“ (75). In kritischer Absetzung von Rahner betont der Verfasser ,die
Abkiinftigkeit des Fragens und Urteilens vom Staunen als dem primiren Akt der
Vernunft [....], in dem nicht das agierende Subjekt im Vordergrund steht, viel-
mehr Raum bleibt fiir eine von Gott her ergehende Botschaft, die alle Vorgriffe
des Subjekts einfach beiseite schiebt* (76). Lobende Erwihnung findet Hans Urs
von Balthasars Bemiihen, den subjektiven Vorgriff durch die Kraft der begegnen-
den Gestalt zu sprengen (78). Als ungeldstes Problem bei Balthasar wird die
nihere Bestimmung der ,Notwendigkeit transzendentaler Méglichkeitsbedin-
gungen fiir das Erfassen der von ihr selbst her einleuchtenden Offenbarungs-
gestalt® festgehalten (79). Handelt es sich beim Vor-Begriff, der die Offenheit der
menschlichen Vernunft ,auf ein unbedingt in Anspruch nehmendes Wort Gottes*
ermoglicht, um ein ,apriorisches” oder ein ,aposteriorisches Apriori® (79)? Bzw.:
»Ist es moglich, aus jener elementaren Strukturiertheit der menschlichen Vernunft
Kriterien fiir die Beurteilung von Unbedingtheitsanspriichen zu gewinnen® (80)?
Die Frage stellt sich fiir den Verfasser umso dringender, als angesichts der
»Neuen Uniibersichtlichkeit®, mit der sich die Fundamentaltheologie gegenwirtig
konfrontiert sehe, sich ein problematischer gemeinsamer Nenner ausmachen
lasse. Diesen (kleinsten) gemeinsamen Nenner konstituiere ,,der Verdacht, dem
,das neuzeitliche Subjekt® in der Philosophie wie Theologie ausgesetzt sei (90).
Von Descartes, Leibniz und Wittgenstein ausgehend, beleuchtet der Verfasser aus-
fithrlich ,,die Frage nach dem Subjekt des Denkens und Handelns“ (90-110). Er
wiirdigt dabei Paul Ricceurs Beitrag zu einer rationalen Glaubensbegriindung (94—
96) und Emmanuel Levinas® Verdienste (98-106) um die ,rationale Verantwor-
tung einer in der Geschichte ergehenden Offenbarung mit unbedingtem An-
spruch® (106). Ebenso arbeitet er die von Jacques Derrida ausgehenden Impulse
(»Absolute Verantwortung ohne Verantwortung®) fiir die Fundamentaltheologie
heraus (106-110).

Der dritte Teil des Werkes (,Rationale Glaubensverantwortung heute®) be-
fasst sich mit schwerwiegenden ,,unbewiltigten Problemen® der heutigen Theolo-
gie. Zu diesen zidhlt der Verfasser neben den Problemen der ,grundsitzlichen Re-
lativitdt von Geschichte® und der ,,geschichtlichen Bedingtheit des Denkens®, die
»Vielzahl prinzipiell gleich giiltiger Religionen“ und die Theodizeeproblematik.
Da sich ohne eine zufriedenstellende Antwort auf das problem of evil ,der Streit
um unbedingt oder nur relativ giiltige Aussagen tber Gott“ eriibrige (113), gelte



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 541

es, die Theodizeeproblematik als erstes anzugehen (115-119). Hier ist jedoch ein
erster Kritikpunkt anzufithren: Aufgrund ihrer Knappheit weiff die Auflésung der
Theodizeeproblematik durch den Verfasser nicht restlos zu iiberzeugen. Zu un-
vermittelt wird aus der ,Entscheidung zur Solidaritit, die Camus zufolge im
Protest gegen das Leiden mitgesetzt ist“, der ,,Ruf nach einem Gott“ gefolgert,
.den das menschliche Leiden in seinem Innersten trifft“ und der ,,auf diesem
Wege den Sinn des Leidens zu erschlieffen vermag“ (119).

Zu schnell wendet sich der Verfasser dem nichsten Problemkreis (,Letzt-
giiltige Erkenntnisse einer geschichtlich bedingten Vernunft?*) zu, den er durch
den Aufweis ,einer Grundstruktur® bzw. einer ,elementaren Dynamik des Den-
kens selbst* (120) in Angriff nimmt. Im Ausgang von der absurd erscheinenden
Elementarstruktur der Vernunft [Da das Denken des Menschen ,iiber alles, was
es als Grenze erkennt, hinweg schreitet”, ist ,ein volliger Einklang des auf an-
deres ausgreifenden Menschen mit sich selbst® prima facie ,nicht einmal denk-
bar“ (122).] entwirft der Verfasser mit dem Begriff eines letztgiiltigen Sinns ein
»Verstehensraster fiir die christliche Offenbarung® (123). Zentral fiir diese
Begriffsbestimmung ist die Metapher ,,Bild“. Das ,Einander zum Bild werden®
konstituiere den ,Weg zu letztgiiltigem Sinn® (126). Anzufragen bleibt dabei, ob
die im Werk prisentierte Diagnose der conditio humana ebenso wie der vorge-
schlagene Ausweg aus ,dem Absurden® (122) anthropologisch adiquat und ziel-
fiithrend sind. Ist es zutreffend, dass den Menschen radikal die Sorge umtreibt,
»wie er selbst trotz der unaufhebbaren Differenz zu anderem zum ungestérten
Einklang mit sich kommen kann®“ (127)? Ferner: Miisste die Deutung der ,,gegen-
seitigen Entscheidung der Menschen, anderen in sich selbst zum Ausdruck dessen
zu verhelfen, was sie ihrer ureigensten Anlage nach sind“ als ,Entschluss der
Freiheit, zum Bild Gottes zu werden® (129), nicht differenzierter gesehen
werden? Denn es kann auch Dunkles und Inhumanes im Menschen angelegt sein
und zum Ausdruck dringen. Kann angesichts der Realisierung dieser Anlagen zu
Recht davon gesprochen werden, dass hier Freiheit zum Bild Gottes wird?

Nach der Beschiftigung mit der Frage, ,,ob prinzipiell alle Menschen das im
Christentum verkiindete Heil als Antwort auf ihre Suche nach Lebenssinn ver-
stehen kénnen® (131), wendet sich der Verfasser der Frage zu, ob die Behauptung
des christlichen Glaubens ,eine universale Geltung beanspruchen darf, dass Gott
in und durch Jesus von Nazaret letztgiiltiges Heil fiir alle Menschen tatsdchlich
erwirkt hat* (132). Dazu miisse ,ein zuverlissiger Weg zu dem wirklichen Jesus
der Geschichte gefunden werden® (132). Einen Zugang zu geschichtlichen Ereig-
nissen ermogliche das Zeugnis (135), verstanden als ,,Moglichkeitsbedingung fiir
die Weitergabe einer unbedingten Verpflichtung® (136). Hinsichtlich der
Kriterien zur Beurteilung eines Zeugnisses, ,das zur rationalen Verantwortung
des Glaubens an Jesus von Nazaret als ,ein-fiir-allemal®” giiltige Selbstmitteilung
Gottes taugt®, verweist der Verfasser auf die , Transparenz des Zeugen sowohl in
Hinsicht auf das Wober als auch das Wohin seines Zeugnisses“ (137). Der Zeuge
miisse ,,im Blick auf das, was er bezeugt [...] seine personlichen Interessen als
irrelevant ansehen® (137). Dariiber hinaus habe er in Freimut ,auch die
widerborstige Freiheit Andersdenkender ohne Angst vor unangenehmen Fragen
an sich heranzulassen“ (138). Auf dem Weg zum wirklichen Jesus der Geschichte
gehe es nicht primidr darum, ,das Urgestein des wahren Jesus von dem ,Gerdll*
der Traditionen zu befreien, das sich dariiber gelagert hatte“ (140). Vielmehr
miisse die Auswirkung der ,existentiell einfordernden Ereignisse“ von Leben und
Sterben Jesu in den Blick genommen werden (140). Denn ,gerade in dem, was in



542 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

der ermittelten redaktionellen Uberarbeitung als ,fiktiv® zu betrachten ist, kann
sich der von Jesus ausgehende, umstiirzende Effekt géttlicher Offenbarung [...]
niederschlagen® (141). Seine Uberlegungen zu einer Methode, ,,die das historisch-
kritische Forschen auf die Frage nach existentiell einfordernden Ereignissen er-
weitern konnte“ (141), erprobt der Verfasser exemplarisch an einigen Grund-
themen der Fundamentaltheologie, allen voran der Wunderthematik, unter spe-
zieller Beriicksichtigung der Auferstehung Jesu.

Knapp und prignant resiimiert er in der aktuellen Veroffentlichung seine
Ansichten zur ,Frage nach dem Verhiltnis zwischen der Selbstoffenbarung Gottes
am Kreuz und deren erst [sic!] ,,Ostern® vermittelten vollen Evidenz® (145). Die
Hfiir das glaubende Verstehen schwierigste Darstellung® des Verhiltnisses zwi-
schen dem Kreuzestod Jesu und seiner Auferstehung/Auferweckung® finde sich im
Markus-Evangelium (151), das urspriinglich mit der Flucht der Frauen vom Grab
(Mk 16,8), somit ohne Bericht iiber eine Erscheinung des Auferstandenen geendet
habe. Im Anschluss an Markus haben auch fiir den Verfasser die Erscheinungen
des Auferstandenen ,keine entscheidende Relevanz fiir den Glauben an die gott-
liche Hoheit Jesu“ (148). Angesichts der fruchtlosen Debatten ,,um das Ob und
Wie der Erscheinungen des Auferstandenen® gelte es, die Implikationen der In-
karnations-Lehre stirker zu bedenken. ,,Diese besagt doch, dass Gott es vermoch-
te, uns sein ganzes Wesen in jener ohnmaichtigen Spanne menschlichen Lebens
zwischen Empfingnis und Tod mitzuteilen, die Jesus Christus mit uns allen ge-
mein hat, nicht erst in Manifestationen der Herrlichkeit nach dem Tode Jesu®
(152). Da die eigentliche, ,seine ,gottliche Natur® offenbarende Kraft Jesu® darin
bestiinde, ,sich ganz an andere zu verschwenden®, trete ,dieses gottliche Wesen
Jesu erst bei seiner Hingabe am Kreuz voll zutage® (152). Mit Jesu bis in den Tod
durchgehaltener Proexistenz liege ein vollendetes Bild Gottes vor.

Im Anschluss an seine Osterthesen kommt der Verfasser im Unterkapitel ,Was
ist Kirche?“ kurz auf den Petrusdienst und die Problematik der Kirchenstiftung zu
sprechen, bevor er sich im letzten Abschnitt seiner Untersuchung der Frage wid-
met ,,Will Gott das Leiden Schuldiger? Das Problem einer ewigen Holle® (161-
164).

Restimierend ldsst sich festhalten: Der Verfasser legt eine Untersuchung vor,
die dem Anspruch, in die Fundamentaltheologie einzufiithren, in erster Linie
durch den ausfiihrlichen geschichtlichen Uberblick iiber den Werdegang der Dis-
ziplin zu geniigen sucht. Denn die Behandlung der , heute vordringlichsten Fragen
an die Fundamentaltheologie®“ im systematischen Teil des Werkes (114), stellt
weniger eine Einfiihrung ins Fach, als vielmehr in den eigenen fundamentaltheo-
logischen Entwurf des Verfassers dar. Es ist zwar verstindlich und legitim, in
einer auf den Bachelor-Studiengang ausgerichteten Einfithrung ,inhaltlich wie
didaktisch bestimmte Vorentscheidungen® zu treffen (14). Und es erscheint auch
berechtigt, ,aufgrund der konsequent 6kumenischen Ausrichtung der Reihe
wEinfithrung in die Theologie““ traditionell zentrale Themen der Apologetik,
»wie die Legitimation der eigenen Konfession als der allein von Jesus Christus in-
tendierten® (14), in den Hintergrund zu riicken. Dennoch hitte die fundamen-
taltheologische Beantwortung der Frage ,,Was ist Kirche?“ auch im Rahmen einer
Einfithrung umfangreicher (156-161) ausfallen diirfen und wire nicht allein ent-
lang des paulinischen Leib-Christi-Gedankens zu entwickeln gewesen. Schwer
nachvollziehbar ist des Weiteren, warum die theologische Erkenntnislehre (De
locis theologicis) in der Untersuchung fast ginzlich ausfillt. Die Darstellung des
Religionstraktates (Demonstratio religiosa) konzentriert sich im Wesentlichen auf



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 543

den Entwurf eines Begriffs letztgiiltigen Sinns. Die fiir die traditionelle Funda-
mentaltheologie wichtige Auseinandersetzung mit dem Stellenwert der klassischen
Gottesbeweise unterbleibt. Kritisch anzufragen ist weiters, warum die Proble-
matik der ,Relativierung der Religion durch Pluralismus®, die der Verfasser zu
den groflen unbewiltigten Problemen heutiger rationaler Glaubensverantwortung
zihlt (111), in der Untersuchung keine weitere explizite Erwihnung und Behand-
lung mehr findet. Neue Wege beschreitet der Verfasser, indem er sich im Schluss-
kapitel mit dem fundamentaltheologisch bislang marginalen Problem der theodicy
of bell auseinandersetzt.

So bleibt als Fazit anzumerken: Die Stirke des Werkes besteht darin, in sei-
nem systematischen Teil einen kompakten Uberblick iiber das fundamentaltheo-
logische Hauptwerk des Verfassers (Gottes letztes Wort. Grundrif§ der Funda-
mentaltheologie. Regensburg *2002) zu bieten. Seine Schwiche liegt darin be-
griindet, dass es nicht in alle klassischen fundamentaltheologischen Traktate und
somit auch nicht in die Fundamentaltheologie ,in allen ihren historischen und
systematischen Aspekten® (Klappentext) einfiihrt, sondern in einen fundamental-
theologischen Entwurf — allerdings einen der derzeit profiliertesten.



REZENSIONEN — THEOLOGIE | THEOLOGIEGESCHICHTE

CHENU, M.-Dominique: Die Theologie als Wissenschaft im 13. Jahrhundert.
Aus dem Franzésischen iibersetzt von Michael Lauble. Mit einer Einfiihrung
von Andreas Speer, hrsg. von Thomas Eggensperger und Ulrich Engel, Ostfil-
dern: Matthias-Griinewald-Verlag 2008 (= Collection Chenu 4). 175 S. ISBN
978-3-7867-2739-2.

Das vorliegende Werk des franzésischen Dominikaners Marie-Dominique
Chenu (1895-1990) verdiente es, in mehrfacher Perspektive beachtet zu wer-
den. Zunichst ist es ein theologiegeschichtliches Werk tiber das 13. Jahrhun-
dert. Sodann ist es ein Dokument der Theologiegeschichte des 20. Jahrhun-
derts, insofern es selbst in seinen Auflagen von 1927, 1942 und 1957 ver-
schiedene Stadien einer theologiegeschichtlichen Diskussion dokumentiert,
die ihrerseits von ihren keineswegs konfliktfreien kirchlichen Rahmenbedin-
gungen ebenso geprigt war wie von systematischen Herausforderungen fiir
das zeitgenossische Selbstverstindnis der Theologie. Weiterhin zeugen die drei
Auflagen, wie z.B. der Fragenkreis um das Verhiltnis von Augustinismus und
Thomismus zeigt, von der Entwicklung im theologischen Denken Chenus. Das
vorliegende Werk selbst wie sein Untersuchungsgegenstand erschliefSen sich in
ihrer Tragweite nicht zuletzt erst von einem weiteren Horizont her, den ins-
besondere Chenus in La théologie au douziéme siécle versammelten Studien
aufzeigen, aber auch seine présence in den verschiedenen pastoralen und
theologischen Aktivititen des franzosischen Katholizismus des 20. Jahrhun-
derts. Etwas mehr als acht Jahrzehnte nach der ersten Veroffentlichung liegt
nun als vierter Band der vom Institut M.-Dominique Chenu (Berlin) verant-
worteten Collection Chenu erstmals eine deutsche Ubersetzung vor (in diesem
Band 35-170), die sich auf den Neudruck der dritten Auflage von 1957 aus
dem Jahre 1969 stiitzt.

Das Werk besteht aus sechs Kapiteln und einem Schlusswort sowie dem
Vorwort, das aus dem Jahre 1942 stammt — verfasst am 7. Mirz, kurz nach
der Indizierung von Chenus Une école de théologie : le Saulchoir. Chenu
zeichnet in seinem medidvistischen Standardwerk ein lebendiges Bild der Dis-
kussionen im 13. Jahrhundert, das geprigt war von der Entstehung und Ent-
faltung der Universititen und der Rezeption des diese bald prigenden aristo-
telischen Denkens. Zudem war die ,Renaissance®, die dies bedeutete, von ei-
nem ,Evangelismus®“ begleitet, der in den im 12. Jahrhundert gegriindeten
Orden der Franziskaner und der Dominikaner einen besonders dichten Aus-
druck fand. Gleichsam an der Schnittstelle des Zusammentreffens beider Ent-
wicklungslinien angesiedelt ist die Herausbildung der Theologie als Wissen-
schaft, die Chenu zufolge im Werk des Thomas von Aquin ihre erstmals be-
friedigende Legitimation und einen wirkmichtigen Ausdruck fand. Aufgrund
der intellektuellen Rahmenbedingungen, die mit der Rezeption des aristote-
lischen Wissenschaftsbegriffs gegeben waren, implizierte die lingere Zeit gi-
rende Frage Utrum sacra doctrina sit scientia (115) in gleicher Weise eine
notwendige Verhiltnisbestimmung von universitirer Kultur und Glaubens-



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 545

kommunikation, von Glaube und Vernunft, aber auch von Natur und Gnade,
was wiederum einen theologisch fundierten Umgang mit Mensch, Natur und
Welt erforderte. Fiir den Dominikaner Chenu ist sein Ordensbruder Thomas
angesichts dieser umfassenden Herausforderung ein Leitstern theologischen
Denkens, neben dessen Licht allerdings die Leistungen anderer (Vor-)Denker
nicht einfach zu verblassen brauchen. Vielmehr wiirdigt er (insbesondere in
den Kapiteln I-1V) Wilhelm von Auxerre, Odo Rigaldus, Bonaventura und
andere Protagonisten einer komplexen Entwicklung, auch wenn fiir ihn deren
Ansitze letztlich v.a. Schritte auf dem nicht einfach geradlinig verlaufenden
Weg zu dem Durchbruch darstellen, der erst durch das Genie des Aquinaten
erfolgte. Hier ist auch die Beobachtung Chenus, der einfithlsam von den Zu-
fillen und Kontingenzen auch in der Wissenschaftsgeschichte schreiben kann
(163), zu erwihnen, derzufolge bei den Theologen des 13. Jahrhunderts die
theologische Praxis oft weiter war als die theologische Theorie (z.B. Robert
Kilwardby [94f.] und selbst Thomas von Aquin [146]).

In der Sache selbst besteht die Genialitdt des Thomas von Aquin fiir Che-
nu in der Theorie der Subalternation bzw. der Quasisubalternation (Kap. V).
Im Falle einer Subalternation — als Beispiel verweist Chenu u.a. auf das Ver-
hiltnis von Mathematik und Physik (121) — wendet eine Wissenschaft Prin-
zipien und Evidenzen einer anderen Wissenschaft an, wodurch ein neues epis-
temologisches Objekt konstituiert und ,ein neues, auflerhalb des Bereichs der
iibergeordneten Wissenschaft liegendes Feld der Intelligibilitit erdffnet™ wird
(134). Bei der Ubertragung des Subalternationsmodells auf die Theologie be-
steht aber, anders als in anderen Wissenschaften, ,keine Subalternation des
Objekts, sondern nur Subalternation der Prinzipien; das heifdt, der Theologe
empfingt seine Prinzipien vom Wissen Gottes (also vom Glauben), aber das
Objekt, das er behandelt, ist dem des Wissens Gottes nicht ,extern‘“ (135).
Somit besteht eine Kontinuitit zwischen der scientia Dei (125) und der
theologischen Wissenschaft, die durch den Glauben gesichert wird. Dies
bedeutet nun einerseits, dass kein Bereich menschlicher Erkenntnisfihigkeit
dem Glauben duflerlich zu bleiben braucht, und andererseits, dass die Einheit
der Theologie in der Vielfalt ihrer Methoden und Fragestellungen eine Ein-
heit bildet (125, 158 u.6.). Die genannte Kontinuitit des Glaubens verun-
moglicht eine Konklusionstheologie, deren Objekt in Form logischer Konklu-
sionen vom lebendigen Nihrboden des Glaubens abgeschnitten ist. Im Gegen-
teil: die Theologie — die im Ubrigen auch im Dienst der Glaubensweitergabe
steht (155) — ist in gleicher Weise Wissenschaft und Mystik (125), wobei sie
sowohl von Gott herriihrt als auch zu ihm zuriickfiithrt: ,,Ausgegangen vom
gottlichen Verstand (...), rastet und ruht sie nicht, bis sie dorthin zuriickkehrt
und alles, was sie umfasst und erarbeitet hat, dorthin mitnimmt* (150).

»Quasi-Subalternation“ bedeutet im Denken des Thomas, dass im Ver-
stindnis der Theologie als Wissenschaft einige Mechanismen am Werk sind,
die (nicht zuletzt im Gefolge des Dionysius Areopagita) den Vorrang des
Wortes Gottes sowie der Gnade denkerisch garantieren. Dennoch besteht ein
~echtes Vertrauen® (144) in die menschliche Vernunft, die auch als theolo-
gische Vernunft ganz Vernunft ist und bleibt. Auf den Einwand, ,,den starken
Wein der gottlichen Weisheit zu verwissern®, reagierte Thomas entsprechend



546 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

mit dem Argument, dass gute Theologie zu treiben ,,Wasser in Wein zu ver-
wandeln“ (142) bedeute.

Von besonderem Interesse fiir das Verhiltnis von Thomismus und Augus-
tinismus und dessen Auswirkungen sind Chenus Ausfiihrungen zum Weiter-
wirken der Intuitionen des Bischofs von Hippo. Zwar ist fiir Chenu kein Weg
zuriick moglich hinter das von Thomas erreichte Niveau, das — anders als das
Denken des Augustinus — ratio superior und ratio inferior in ein und dem-
selben Intelligibilititsbereich verorten kann und damit einen im Augustinis-
mus potentiell angelegten Dualismus tiberwindet (157). Fiir Chenu zentral ist
an der Schnittstelle von Augustinus und Thomas, dass die Theologie, ,selbst
in ihren hochgeziichteten ,wissenschaftlichen Funktionen, Erbin dieser au-
gustinischen Weisheit [ist], die ganz geprigt ist durch das selige Leben, zu
dem sie strebt“ (159). So ist der Gebrauch des Verstandes ein religiéser Akt
(160), der recht verstanden weder von den affektiven Elementen des Glau-
bens abstrahiert noch die konkrete heilsgeschichtliche Wahrheit der Bibel in
ein spekulatives System aufldst (158). Hier ist auch Chenus Wertschitzung
fiir Bonaventura nicht uninteressant, der wichtige Einsichten in das Verstin-
dnis des Glaubens und der Theologie erarbeitet hat (99-102, 114, 128),
wenngleich sich sein Denkansatz fiir Chenu in seinen systematisch-theolo-
gischen Konsequenzen nicht in gleicher Weise als leistungsfihig erweist wie
derjenige des Thomas (136, 143).

An den Schluss seiner Darlegungen schliefft Chenu einen Abschnitt {iber
»Evangelismus und Renaissance® an. Wenn demgegeniiber die ersten Kapitel
fast etwas schwerfilliger und unorganischer wirken, so wiahlte Chenu die Vor-
gehensweise (vom Konkreten zum Umfassenderen) sowie den Ort dennoch
mit Bedacht, insofern nach dem Durchgang durch den Losungsansatz des
Thomas nun auch die vielen in den ersten Kapiteln angesprochenen Fragen-
kreise ein einendes Band gefunden haben, das nun noch einmal meisterhaft in
das Gewebe des 13. Jahrhunderts verflochten wird.

Die Herausgeber konstatieren mit vollem Recht eine bleibende Aktualitit
(171) des Textes Chenus. Wihrend dem im Hinblick auf den Wissenschafts-
charakter der Theologie zunichst wenig hinzuzufiigen ist, wire zu fragen,
inwieweit eine gegenwirtige fundamentaltheologische Herausforderung darin
besteht, das Verstindnis von ,,Glaube“ zu vertiefen. Chenu benutzt den
Begriff im Gefolge des Thomas, in dessen theologischem Wissenschaftsmodell
ihm eine zentrale Rolle zukommt, zwar in hohem Mafle reflektiert, aber aus
heutiger Sicht doch mit einer frappierenden Selbstverstindlichkeit. Seitdem
Chenu seinen Text verfasste, ist es nun jedoch keineswegs einfacher gewor-
den, zu glauben. Gerade die Theologie als Wissenschaft hat hier aber ein
grofles Potential, die biblisch-heilsgeschichtliche ,,Vor-Gabe“, die personlich-
existenzielle und kirchlich-gemeinschaftliche Dimension sowie die wissen-
schaftlich erfassbaren Rahmenbedingungen des Glaubens aufeinander zu ver-
mitteln. Hier erweist sich auch die Tragweite des Hinweises der Herausgeber,
wonach es in der wissenschaftlichen Theologie um ein ,,Nachdenken iiber
,das Ganze‘ der Wirklichkeit* (172) geht.

Eigens zu erwihnen ist die Hinfiihrung zu Chenus Text durch Andreas
Speer (7-32). Der Kolner Philosoph hatte die nicht einfache Aufgabe, Chenus
Buch einerseits von seinem historischen Ort her als ,vergessenes Erbe“ zu



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 547

prisentieren, und andererseits seine aktuelle ,Herausforderung® zu analy-
sieren. IThm ist nicht nur eine informative und gelungene Einleitung in das
Werk Chenus und seinen Untersuchungsgegenstand gelungen, seine Hinfiih-
rung ist dariiber hinaus auch ein leidenschaftliches und {iberzeugendes Pli-
doyer fiir die keineswegs iiberall geschitzte Wissenschaftlichkeit der Theolo-
gie in der Gegenwart. Die Theologie erweist fiir Speer aber gerade als Wis-
senschaft nicht nur dem von Fundamentalismen ebenso wie von Indifferentis-
mus und einer falsch verstandenen Innerlichkeit in die Zange genommenen
Glauben einen unverzichtbaren Dienst, sondern in ihrer wissenschaftstheo-
retischen Dimension auch den iibrigen Wissenschaften (31). Neben der Pri-
sentation wichtiger Gedankenginge Chenus und Hinweisen zum Verstindnis
des keineswegs ,finsteren“ Mittelalters (11) verweist Speer auch auf den seit-
herigen Verlauf der Forschung, v.a. auch beziiglich der von Chenu nur noch
kurz verhandelten Verurteilungen von 1270 und 1277 (26ff. bzw. 168ff.).
Hiervon ausgehend kdnnte man hochstens die Frage stellen, ob der Band
im Sinne einer von den Herausgebern intendierten ,kritische(n) Relecture®
(171) nicht durch einige kurze Einordnungen das 20. Jahrhundert betreffend
noch zusitzlich gewonnen hitte, die Chenus Rolle in der zeitgendssischen
Medidvistik (vgl. z.B. das Vorwort oder die Hinweise auf H.-I. Marrou [bes.
84] oder E. Gilson [138]), den damaligen thomistischen Strémungen (R.
Gagnebet [131 u.6.], M. Labourdette [137]) oder in der auch von Speer zu
Recht hervorgehobenen Diskussion um das Wesen der Theologie (J. Beumer,
K. Rahner [31, 41, 139]) unmittelbar vor dem II. Vaticanum skizziert hitten.
Insofern diese Frage allerdings selbst durch die ,Relecture“ des Textes Che-
nus und Speers Hinfiihrung zu diesem angeregt ist, unterstreicht sie die Qua-
litit und Bedeutung der verdienstvollen Veréffentlichung, die uneinge-
schrinkten Dank seitens Theologie, Kirche und Universitit verdient.

MICHAEL QUISINSKY

Antithomisme. Histoire, thémes et figures. Vol. 1 : L’antithomisme dans la
pensée médiévale et moderne (= Revue thomiste 108[2008]1-2). Toulouse :
Ecole de théologie 2008. 224 p. ISSN 0035-4295.

Cet ouvrage est le premier fascicule de la Revue Thomiste pour I’année 2008. Il
est le premier des deux volumes consacrés a I’antithomisme, et porte sur la
pensée médiévale et moderne. Il reprend en partie les communications données
lors du colloque « Antithomisme : Histoire, thémes et figures » organisé a
Toulouse le 11 et 12 Mai 2007 par La Revue Thomiste et I’Institut Saint-Tho-
mas d’Aquin.

On ne peut que saluer une telle entreprise. Si le terme « antithomiste » est
en effet réguliérement utilisé dans I’historiographie pour qualifier des auteurs
de tous siecles et de toutes tendances, I’interrogation sur cette notion méme
n’a été que trés peu soulevée et semble étre le parent pauvre de I’historio-
graphie, en particulier en ce qui concerne le Moyen Age. La Revue thomiste
avait déja consacré une partie de son volume « Saint Thomas au XIV* siecle »



548 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

a P’antithomisme.! Une telle étude plus générale est donc la bienvenue. On
peut peut-étre regretter la vision de I’éditorial qui limite I’antithomisme a une
perception faussée du thomisme refusant d’en prendre la cohérence au
sérieux. Méme s’il affirme ne pas vouloir faire le procés? de ’antithomisme,
’éditeur soutient tout de méme que ces doctrines philosophiques opposées a
Thomas d’Aquin aboutissent « par de mauvais chemins a une proposition
fausse » (7) et que I'antithomisme ne contient « qu’une part de vérité » (8). Si
’on peut, d’une certaine facon, juger recevables de tels propos dans le con-
texte d’un ouvrage dont la visée premiére n’est pas nécessairement scienti-
fique, ils semblent tout de méme déplacés dans I’éditorial d’un numéro de
revue consacré a I’histoire de la philosophie médiévale ou le but est d’offrir
au lecteur un nouveau panorama de la pensée du Moyen Age, en prenant
pour point d’observation une doctrine autre que celle de Thomas d’Aquin
comme on I’a habituellement fait jusqu’ici.

Ce volume comprend six articles. Le premier est une mise au point éclai-
rante sur la notion méme d’antithomisme réalisée par Serge-Thomas Bonino
(9-38). Il pose enfin la question « Qu’est-ce que I’antithomisme ? » et y ré-
pond en le définissant comme « toute doctrine dont la critique de saint Tho-
mas d’Aquin (et/ou de la tradition qui se réclame de lui) constitue un élément
essentiel » (9). Cette critique ne doit cependant pas étre marginale, mais doit
constituer le cceur méme de la doctrine. Elle doit porter sur le projet d’en-
semble de Thomas, son style ou sur un point précis de son enseignement. Ces
critéres de caractérisation permettent ainsi de distinguer trois types d’antitho-
misme :

- « Pantithomisme des philosophes » : il rassemble ceux qui voient dans le
projet de Thomas un usage abusif et une altération de la philosophie. Un
exemple en est Dietrich de Freiberg qui reproche a Thomas I’harmonisation
qu’il tente entre aristotélisme et foi chrétienne. On retrouvera la méme attitu-
de a ’époque contemporaine chez des auteurs comme Louis Rougier ou Félix
Sartiaux.

- l’antithomisme accusant le thomisme d’antichristianisme : cet antitho-
misme est surtout celui des théologiens. Ils reprochent en effet a Thomas d’a-
voir non seulement inféodé la foi a la philosophie, mais surtout a une philo-
sophie paienne, celle d’Aristote. C’est une attitude que ’on trouve clairement
chez les Franciscains au moyen 4ge : on pensera a Olivi, Marston, Bonaven-
ture, Peckham...

- I’antithomisme comme refus de « I’idéologie » thomiste : la doctrine de
Thomas d’Aquin a été vivement attaquée dés sa mort, ses partisans ont donc
rapidement fait bloc autour de son enseignement, comme le montre la lecture
des chapitres généraux dominicains qui dés 1286 rendent obligatoire I’en-
seignement de la doctrine de I’Aquinate. C’est donc ce recours perpétuel a
Thomas comme autorité qui est critiqué, dés le Moyen Age comme dans

1 Revue Thomiste 97 (1997) n° 1. Deux articles importants composaient cette rubrique :
« Thomistes et antithomistes face a la question de linfini créé . Durand de Saint-Pourgain,
Hervé de Nédellec et Jacques de Metz » de J-L. Solére et « L’antithomisme de Thierry de
Freiberg » de Ruedi Imbach.

2 Editorial p. 7 : « Il ne s’agit ni d’un proceés, ni d’une auto-justification apologétique. »



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 549

I’Opus aureum contra Tomistas de Battista Spagnoli et a I’époque contempo-
raine chez Laberthoniére.
Les autres études du volume sont pour leur part plus centrées sur un auteur.

Isabel Iribarren traite de la question de I’antithomisme de Durand de Saint
Pourgain (39-56). Durand a souvent été considéré comme ’exemple type de
’antithomiste dans la mesure oii son ceuvre a été censurée a de nombreuses
reprises par les autorités dominicaines en raison de son opposition a la doc-
trine de Thomas d’Aquin. Isabel Iribarren montre cependant en quoi cette
étiquette ne semble pas convenir a cet auteur dans la mesure ou il ne s’oppose
pas tant a la doctrine thomiste en elle-méme qu’a ses fondements, c’est-a-dire
la philosophie gréco-arabe. C’est donc plutot Aristote que Thomas d’Aquin
qui semble géner Durand. Cette thése est illustrée par un exemple tiré de
I’angélologie thomasienne et de sa réception par Durand.

Catherine Koénig-Pralong aborde quant a elle I’étude de I’antithomisme de
Dietrich de Freiberg (57-79). L’auteur propose ici de n’appliquer la notion
d’antithomisme qu’a la premiére période des ceuvres de Dietrich, c’est-a-dire
celles rédigées entre 1296 et 1300 (le De visione beatifica, le De accidentibus,
le De ente et essentia et le De quiditatibus entium). A partir de 1300, la cri-
tique de Dietrich ne vise plus uniquement Thomas d’Aquin, mais s’étend dé-
sormais a toute la théologie universitaire parisienne. Il s’agit donc d’une forme
d’antiscolastique a plus large rayon.

Marie-Bruno Borde (81-104) nous propose I’examen d’un auteur peu
étudié : Jean de Pouilly. Ce maitre séculier de 'université de Paris, farouche
aristotélicien, connait des démélés avec Hervé de Nédellec lors de ses sessions
quodlibétiques. Les différences vont porter sur 'utilisation d’Aristote effectué
Thomas : il considére que ’Aquinate surdétermine sa lecture d’Aristote. Cette
thése est illustrée par un exemple portant sur ’articulation entre foi et raison,
et un autre sur le probléeme de I'unité de la prudence. Ce que Ion peut
conclure de cela, c’est que Jean de Pouilly reste tout de méme un antithomiste
« modéré » dans la mesure ou il reste trés respectueux envers Thomas d’Aquin.

J.E. Maarten Hoenen examine la réception des ceuvres de Thomas d’Aquin
au XV¢ avec I’étude de la controverse entre Heymeric de Campo et Gérard de
Monte (105-130). Cette querelle va entériner la séparation entre les alber-
tistes et les thomistes jusqu’ici alliés pour s’opposer aux nominalistes. Elle
nait des divergences, soulignées par Heymeric dans son Tractatus problema-
ticus, entre les textes de Thomas et ceux d’Albert. Or, pour Gérard de
Monte, cette distinction n’a pas lieu d’étre dans la mesure o, étant tous les
deux des philosophes chrétiens, ils ne peuvent s’opposer. Deux exemples de
la démarche défendue par Gérard sont traités : celui de la nature de la lo-
gique et celui de la distinction réelle entre ’étre et ’essence.

Enfin, Jacob Schmutz s’intéresse a la notion d’antithomisme dans le
monde la scolastique du XVII® siecle (131-182). Il montre en quoi a cette
époque, le thomisme n’est qu’une prétention d’orthodoxie et non un contenu
doctrinal. Cette étude passe d’abord par un examen des différents sens de la
notion d’antithomisme durant ce siécle. On distingue en effet un antitho-
misme « externe », incarné par les scotistes et qui correspond A une opposi-
tion portant sur tous les sujets de la théologie et de la philosophie, et un anti-
thomisme « interne », plus complexe, celui des lecteurs attentifs de Thomas



550 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

d’Aquin pourtant accusés d’antithomisme par ceux qui se considérent comme
des thomistes « rigides ». On remarque que cette accusation répond souvent a
des querelles d’ordres — entre dominicains et jésuites surtout, chacun reven-
diquant I’héritage de la doctrine — mais aussi qu’elle correspond a des diver-
gences de lecture et d’interprétation chez les héritiers dominicains de Thomas
d’Aquin : les différentes maniéres de se dire thomiste désignent également
différentes maniéres de lire Thomas d’Aquin. Ceci est éclairé par I’examen d’un
cas philosophique montrant dans quelle mesure les oppositions reposent sur
des prémices philosophiques et théologiques incommensurables, I’étude de la
notion de « Verbum mentis » chez Pedro Hurtado de Mendoza et chez Tomas
Hurtado. Ceci conduit a voir que les protagonistes ont pour souci de démon-
trer une thése relativement similaire, a partir de I'autorité du méme auteur,
mais aboutissent a des argumentations trés différentes.

On peut en tirer la conclusion que I’antithomisme semble étre avant tout
un probléme d’herméneutique.

Ce volume permet donc d’ouvrir des perspectives et de donner des élé-
ments historiques et doctrinaux importants pour ’approche d’une notion aussi
complexe que celle de I’antithomisme. La période historique large offre un
champ d’étude vaste et permet de faire des comparaisons et de noter des
évolutions dans la définition méme du terme. De méme, le choix d’auteurs a
la fois classique sur ce théme (ceux que I’on considére en général comme
antithomistes) et peu connus permet de saisir quelques unes des différentes
facettes du sujet et d’ouvrir des pistes de réflexion sur ce probleme.

ANNE-SOPHIE ROBIN

WEIER, Winfried: Gott als Prinzip der Sittlichkeit. Grundlegung einer existen-
tiellen und theonomen Ethik (= Abhandlungen zur Philosophie, Psychologie,
Soziologie der Religion und Okumenik 52). Paderborn: Verlag F. Schéningh
2009. 296 S. ISBN 978-3-506-76719-6.

Grundlegend fiir das Verstindnis dieser Schrift ist die Einsicht, dass einer
jeden wirklichen Erfahrung des sittlichen Sollens ihr Charakter absoluter
Unbedingtheit wichtig und unabdingbar ist. Denn eine verbindliche sittliche
Verpflichtung, welche nichts Geringeres besagt, als dass es im strengsten
Sinne des Wortes schuldhaft ist, ihr nicht zu entsprechen, verlangt den unein-
geschrinkten Absolutheitscharakter des sittlichen Sollens. Daraus ergibt sich
zweifelsfrei, dass der Ursprung des sittlichen Sollens im gesamten Bereich des
bedingten Welt- und Menschseins nicht gefunden werden kann und somit die
Transzendenz verlangt. Nicht weniger ist es einer jeden sittlichen Pflicht un-
verduflerlich, dass sie sich auf die Person richtet und daher als personal
verstanden werden muss. Dann aber muss auch ihr Ursprung und Grund ein
personaler sein, mithin eine transzendente Person, die einer jeden Sollenser-
fahrung unverdufSerlich ist, anders diese aufgehoben werden miisste.

Nun verlangt aber das Sollensverstindnis der neuzeitlichen Ethiken, dass
eben das Wollen des absolut freien sittlichen Subjekts an die Stelle der dieses



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 551

bindenden sittlichen Verpflichtung tritt und diese daher als eine wie auch
immer geartete Selbstbindung zu verstehen ist. Aus dieser Umdeutung des
sittlichen Sollens ergibt sich aber, dass von einem solchen im eigentlichen
Sinne nicht mehr die Rede sein kann. Denn binde ich mich selbst, so kann ich
mich auch jederzeit wieder entbinden. Das heift, dass ein sittliches Sollen
oder eine sittliche Pflicht nicht mehr erklirt werden kann, also eine jede
Ethik letztlich gegenstandslos wird und in sich zusammenbricht.

Wie der Verfasser hervorhebt, richtet sich das Sollen nicht nur an die Per-
son in allgemeiner Bedeutung, sondern an das Zentrum der Person, welches
man als das Selbst oder die Existenz ansprechen muss. Diese Tatsache setzt
aber voraus, dass das Sollen auch in seinem Ursprung ein Selbstsein, und zwar
eine absolute Existenz darstellen muss. Muss doch der Ursprung des Unbe-
dingten ein selbst absoluter oder unbedingter sein. Daraus ergibt sich, dass
das sittliche Sollen iiber alle bedingte Immanenz hinausweisen und auf eine
absolute transzendente Person als auf seinen Ursprung hindeuten muss.

Diese ist wesentlich und grundsitzlich als ein unbedingtes existentielles
Selbstsein zu verstehen. Damit ist der existentielle Charakter des sittlichen
Sollens und die Ethik als eine wesentlich existenzphilosophische Disziplin er-
wiesen, ein Umstand, den die Kantische Ethik mit ihrem Prinzip der ,allge-
meinen Gesetzgebung® ebenso wenig wie alle ihr folgenden Ethiken der Neu-
zeit und Gegenwart beachtet hat.

Besondere Beachtung schenkt der Verfasser dem Unbedingtheitscharakter
der sittlichen Sollenserfahrung. Er stimmt deshalb den Ethiken der Neuzeit
und Gegenwart, welche die Sollenserfahrung allein aus den bedingten Medien
von Wille, Psyche, Ratio, Geist oder aus den natiirlichen Neigungen herleiten
zu koénnen meinen, nur insoweit zu, als sie die Bedingtheit der Sollenser-
fahrung erkliren. Er distanziert sich aber von diesen, sofern sie auch die Un-
bedingtheit der Sollenserfahrung darin auf- und untergehen lassen, um so am
Ende immer nur ein Wollen, aber kein eigentliches sittliches Sollen zuriick-
zubehalten.

Aus diesem Bedingtheitscharakter der neueren Ethiken ergibt sich auch,
dass sie die sittliche Bindung und Pflicht als eine Selbst-Bindung verstehen
und interpretieren wollen, obgleich diese die Mdoglichkeit der Selbst- Entbin-
dung jederzeit enthilt, somit die Unbedingtheit des Sollens aufhebt und es
letztlich immer zu einem bloflen Wollen entwirklicht.

Zwar stimmt der Verfasser damit iiberein, als auch fiir ihn der Sollens-
gehalt mit den Zielen, Anliegen und Interessen des Wollens iibereinstimmt.
Aber dariiber hinaus gehend erkennt er in der Sollenserfahrung den ,Sollens-
akzent“, der keine immanentistische Erklirung oder Riickfiihrung auf die
bedingten Medien zuldsst. Wie der Verfasser betont, ist es das Wagnis einer
existentiellen Urentscheidung, darauf zu setzen, dass dem Phinomen des
unbedingten Selbstseins als dem Grundgehalt einer jeden Sollenserfahrung
eine dieses erklirende und ermdéglichende Wirklichkeit entspricht, die nur
das absolute Selbstsein, also Gott sein kann. Er sieht sich mit dieser Per-
spektive in der Linie mit Augustinus, Bonaventura, Bernhard von Clairvaux,
Albertus Magnus und Thomas von Aquin, aber auch Blaise Pascal, Kierke-
gaard, Peter Wust, E. Przywara, Paul Tillich, E. Stein u.a. Dabei zielt der Ver-



552 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

fasser eine eingehende Auseinandersetzung mit den autonomistischen Ethiken
der Neuzeit und Gegenwart an.

KURT BRINKMEIER

SELDERHUIS, Herman J.: Johannes Calvin. Mensch zwischen Zuversicht und
Zweifel. Eine Biografie. Aus dem Niederlindischen iibersetzt von Berthold
Tacke. Giitersloh: Giitersloher Verlagshaus 2009. 317 S. ISBN 978-3-579-
06489-5.

Die Gattung Biographie lisst sich unterschiedlich konzipieren und schreiben:
nach innen oder nach aussen gewandt, privat oder 6ffentlich, ideen- oder
aktionsbezogen, als Zeitzeugenvita, in der ein Leben eine Epoche versinnbild-
licht, oder als Darstellung des grossen Einzelnen, der ein Jahrhundert formt.
Selderhuis’ Text bezeichnet in diesem Spektrum Extrempunkte. Sein Calvin
tritt als eine Art Hieronymus auf, der sich aus seinem Gehiuse nur wider-
willig herauslocken ldsst: gedankenreich und tatenarm bzw. nur dann titig,
wenn die Feinde Christi zum Streit blasen, ganz Mensch und kaum Politiker,
selbst mit kirchenorganisatorischen Fragen nur ungern beschiftigt, ganz
charismatischer Wegweiser, der kraft seiner Lehre wie von selbst seine Zeit
umgestaltet. Wie problematisch, ja widersinnig diese Perspektive im Falle
eines Reformators ist, der in dreiundzwanzig Jahren ununterbrochener Aus-
einandersetzungen mit Biirgermeistern, Riten, Korporationen und Familien
aller Statusgrade die in den Alltag einschneidendste und damit ipso facto
politischste aller Reformationen durchsetzte, braucht hier nicht niher ausge-
fiihrt zu werden. Dariiber hinaus birgt diese Sichtweise weiterreichende
Gefahren in sich. Dass Calvin, der Fidenzieher und Machiavellist, der Netz-
werkkniipfer, der Zeitdeuter und Staatsdenker weitgehend ausgeblendet wird,
bleibt nicht ohne Auswirkungen fiir den Blick auf den ,inneren® Calvin, der
dem Autor allein am Herzen liegt. Betrachtet man wie dieser die Reformation
in Genf nicht als komplexe Interaktion zwischen den verschiedenen Inte-
ressengruppen der Stadt und den Pastoren, sondern als alleiniges Werk des
Ideengebers Calvin, so stellen sich wie von selbst Parteinahmen, ja Dicho-
tomisierungen im Stile des 16. Jh. ein: Die Gegner des Reformators werden
dann zu Ketzern, die sich dem ,bibeltreuen“ Leben in Genf widersetzen (S.
96) — genau so verkiindeten es Calvin und seine Anhidnger von der Kanzel. In
Wirklichkeit waren die Frontstellungen nicht so einfach zu ziehen. Unter den
Anhidngern einer Genfer Reformation, die ab 1536 weitgehend unter sich
sind, gab es wie iiberall in den Stidten Mitteleuropas sehr unterschiedliche
Vorstellungen dariiber, wie weit diese Umgestaltung der kirchlichen Ver-
hiltnisse reichen, welche Machtverteilung zwischen kirchlichen und politi-
schen Amtstrigern sie hervorbringen und welche diplomatischen Konsequen-
zen — Stichwort combourgeoisie mit Bern — sie haben sollte. Hier lag die
Quelle des Dissenses zwischen Calvin und der politischen Klasse bis 1555,
und zwar nicht zuletzt deshalb, weil die neuen Regeln der Sozialdiszipli-
nierung mit patrizischem Selbstbewusstsein und humanistischen Freiheitsvor-



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 553

stellungen kollidierten. Am gefihrlichsten aber ist Selderhuis’ Perspektive,
weil sie kausale Verhiltnisse verkehrt, ja verzerrt: Servets Reise nach Genf
auch nur hypothetisch als ,eine Art Selbstmordattentat® (S. 245) zu deuten,
wird wiederum dem vielschichtigen Sachverhalt nicht gerecht und macht
letztlich aus dem Opfer den Titer. Dass es ebenfalls nicht angeht, Calvins
Wirken in Kirche, Gesellschaft und Staat mit dem Begriff ,Demokratie“ (S.
79) zu kennzeichnen, sei nur noch am Rande angemerkt. Dass die Stadt, ihr
Wollen und Handeln, schemenhaft bleibt und nicht selten verzeichnet wird,
ist umso mehr zu bedauern, als Selderhuis ein ausgezeichneter Kenner des
»Menschen®“ Calvin ist. Als solcher bringt er diesen mit souveriner Beherr-
schung der Quellen zum Sprechen, leuchtet unbekannte Seiten einer kom-
plexen Personlichkeit aus und deutet nicht zuletzt sachkundig theologische
und philosophische Grundfragen. Als eine ,halbe“ Einfiihrung, die unbedingt
um die eigentlich historischen Dimensionen, nicht zuletzt um die Frage nach
der Inszenierung des ,Menschen“ Calvin fiir 6ffentliche Zwecke, zu erginzen
und deshalb mit quellenkritischer Widerstindigkeit, nicht selten auch gegen
den Strich gelesen werden muss, ldsst sich Selderhuis’ Biographie daher
durchaus empfehlen.

VOLKER REINHARDT

SUTTNER, Ernst Christoph: Staaten und Kirchen in der Vilkerwelt des ost-
lichen Europa. Entwicklungen der Neuzeit (= Studia Oecumenica Friburgen-
sia 49). Fribourg: Academic Press 2007. 482 S. ISBN 978-3-7278-1612-3.

Ernst Christoph Suttner hat seit mehr als 40 Jahren zahlreiche Studien und
verschiedene Biicher iiber die Kirchen und Staaten in Zentral- und Osteuropa
verdffentlicht. Als einer der besten Kenner der politischen und kirchlichen
Verhiltnisse in jener Region war der Wiener emeritierte Professor bis zum
Fall der Berliner Mauer einer der recht wenigen westlichen Wissenschaftler,
der iiber die Lage der Kirchen unter dem Kommunismus glaubwiirdig und mit
dem notwendigen Abstand geschrieben hat. Man konnte schon damals ahnen,
dass Ernst Christoph Suttner eines Tages eine Synthese der Kirchengeschichte
des ,ostlichen Europa® veréffentlichen wiirde. Als nun das Institut fiir Oku-
menische Studien der Universitit Freiburg (Schweiz) dieses Buch herausgab,
war man daher weniger iiberrascht als vielmehr beeindruckt tiber die grof3-
artige Leistung.

Was zuerst bei diesem Buch auffillt, ist sein Titel. Es geht um ,Staaten
und Kirchen“ und um eine Zeitspanne, die allgemein wenig bekannt ist. Da-
bei werden weder nur die betreffenden Staaten betrachtet noch allein die
Kirchen — wir haben es also nicht mit einer bloflen ,politischen® Geschichte
zu tun, aber auch nicht mit einer reinen Kirchengeschichte. Diese Verbindung
zwischen Kirchen und Staaten stellt Suttner nicht zufillig her, sondern aus
seiner langjihrigen Erfahrung mit dieser Region, in der Kirche bzw. Religion
und Staat bzw. Politik in dem betrachteten Zeitraum sehr eng verbunden
waren. Die Geschichte der einen Seite ohne die Betrachtung der anderen lisst



554 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

sich in diesem Bereich nicht richtig verstehen. Im Obertitel finden wir weiter-
hin den Begriff ,0stliches Europa®, durch den der Verfasser seine Betrach-
tungen im geographischen Raum begrenzt. Bei der aufmerksamen Lektiire des
Buches ldsst sich entdecken, dass der Begriff ,dstliches Europa“ auch kirchen-
geschichtlich verstanden werden konnte: als das Gebiet, wo die 6stliche
Kirche in der Neuzeit beheimatet war. Suttner hatte sich aber nicht vorge-
nommen, iiber den ganzen Raum der 6stlichen Kirche zu schreiben, sondern
nur iiber jenen Raum, wo diese Kirche in einer direkten Beziehung mit der
westlichen Kirche stand. Der Verfasser betrachtet hier ekklesiologisch und
kirchengeschichtlich die Gebiete, die man als Grenzgebiete zwischen der 6st-
lichen und der westlichen kirchlichen Tradition bezeichnen kénnte, und darin
besteht seine groffartige Leistung.

In einem knappen und sachlichen Vorwort weist der Verfasser auf seine
eigene Vorstellung iiber dieses Buch hin. Es darf nicht als eine ,Kirchenge-
schichte Siidosteuropas und des 6stlichen Mitteleuropa im 16.-18. Jahr-
hundert* (9f.) verstanden werden, sondern nur als ,bescheidene Uberle-
gungen zu einer Reihe von Fakten aus dieser Kirchengeschichte® (10). Als
katholischer Kirchenhistoriker méchte der Verfasser das Bild der Kirche zu-
grunde legen, das vom II. Vatikanischen Konzil formuliert wurde. Dort wird
von der Kirche gelehrt, dass sie ,als eine komplexe Wirklichkeit aus mensch-
lichem und gottlichem Element zusammenwichst, und dass der Geist, der in
ihr und in den Herzen der Glidubigen wohnt, sie eint, bereitet und durch die
verschiedenen hierarchischen und charismatischen Gaben lenkt“ (9). Der Ver-
fasser zeigt dadurch von Anfang an, dass er Historiker und gleichzeitig Theo-
loge ist. Fiir ihn ist die Kirche keine Institution neben vielen anderen mensch-
lichen Institutionen, sondern der Ort, wo der Heilige Geist die Menschen zu-
sammenfiigt und in ihrem Handeln motiviert.

Der einfiihrende Teil des Buches besteht aus drei Abschnitten: 1. Die
Staatenwelt Stidosteuropas und des 6stlichen Mitteleuropa im 16.-18. Jahr-
hundert; 2. Die Volksgruppen und 3. Die Glaubensgemeinschaften. Wir er-
fahren hier, dass der Verfasser seine Betrachtungen auf die drei angegebenen
Jahrhunderte ausdehnt. Nur im VII. und letzten Teil seines Buches spricht er
in einem ,Ausklang® iiber einige Entwicklungen in der Orthodoxie ,,Auf dem
Weg ins 20. Jahrhundert® (445-452). Im ersten Abschnitt des einfiihrenden
Teils werden also Staaten, in denen Rahmenbedingungen fiir die kirchenge-
schichtliche Erliuterungen vorgenommen wurden, kurz und objektiv darge-
stellt: das Osmanenreich, Polen und Litauen, das Habsburgerreich, die Teil-
gebiete des Konigreichs Ungarn, die Republik von San Marco, die Republik
Ragusa, Montenegro, Moskovien und das Baltikum. Diese Liste zeigt die be-
eindruckende geographische Breite des Unternehmens von Suttner, die eine
ganze Reihe von verschiedenen und grundlegenden Kenntnissen voraussetzt.
In dem zweiten Abschnitt werden die Volksgruppen kurz dargestellt, die in
den weiteren Ausfithrungen vorkommen: ,,Griechen® und ,Lateiner®, Tiirken,
die ,Natio Hungarica“, die ,Siebenbiirgener Nationen*“, Walachen, Schwaben
und Landler, Uskoken und Armenier, Albaner, Juden, Zigeuner. Es geht hier
sowohl um religiose Bezeichnungen, wie ,,Griechen® und , Lateiner®, als auch
um eindeutig ethnische Gruppen.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 535

Der Sammelbegriff ,Griechen® bezeichnet nach Suttner vom 16. bis zum
18. Jahrhundert alle Menschen aus Siidosteuropa und dem 6stlichen Mittel-
europa, die ungeachtet ihrer ethnischen Identitit ein kirchliches und brauch-
tumsmissiges Leben fiihrten, ,das aus Konstantinopel stammte“ (30). Das
Problem ist aber, dass alle diese Menschen, die in den westlichen Quellen als
,Griechen“ bezeichnet wurden, obwohl sie ethnisch keine Griechen waren,
sich selbst nie als solche verstanden oder bezeichnet haben. Wir stimmen mit
Suttner damit iiberein, dass der Begriff ,orthodox“ erst spiter in den (nach
unserer Sicht westlichen) Quellen auftaucht, doch hatten sich z.B. die Wa-
lachen/Ruminen nie selbst als Griechen bezeichnet, sondern als ,pravo-
slavnici“, was die slawische Ubersetzung des Begriffes ,orthodox“ darstellt.

Im dritten Abschnitt des einfiihrenden Teils werden die Glaubensgemein-
schaften in den oben erwihnten Gebieten kurz dargestellt. Der Verfasser
nimmt dafiir die Unterscheidung des II. Vatikanischen Konzils als Ausgangs-
punkt und spricht iiber zwei verschiedene Spaltungen. Aus den Entfremdun-
gen zwischen der Christenheit des Ostens und jener des Abendlands gingen
wiederum Kirchen hervor. Die innerabendlindischen Spaltungen hatten ,,in
der Mehrzahl der Fille in ekklesiologischer Hinsicht weniger vollkommene
,kirchliche Gemeinschaften‘“ als Ergebnis (40). Wir sind mit dem Verfasser
ganz einverstanden, dass die beiden erwihnten Arten von Spaltungen nicht
auf der gleichen Ebene zu betrachten sind. Es ist auch wahr, dass die Spaltung
zwischen der 6stlichen und der westlichen Tradition weniger ,,Glaubensfra-
gen® zur Ursache hatte, als dies bei der zweiten Art von Spaltungen der Fall
war. Aufgrund weiterer Aussagen des II. Vatikanischen Konzils bezeichnet
Suttner die ,0stliche und die ,,westliche® Kirche als ,Schwesterkirchen im
Schisma“ (42) und spricht dariiber, dass es ,keine Glaubensspaltung® (42)
oder dass es ein ,,Schisma ohne Glaubensspaltung® zwischen beiden Kirchen
gegeben habe (46).

Aus orthodoxer Sicht sind solche Uberlegungen iiber die Art und Weise,
wie die Katholische Kirche heute die Orthodoxe Kirche auf der Grundlage
des II. Vatikanischen Konzils betrachtet, nur zu begriifen, und es ist zu hof-
fen, dass diese Sichtweise groffe Chancen fiir die Anniherung zwischen den
Kirchen er6ffnet. Etwas ganz anderes ist es, diese Sichtweise auf das Ver-
hiltnis zwischen den Kirchen in der Zeitspanne vom 16. bis zum 18. Jahr-
hundert anzuwenden. Die ,6stliche® Sicht iiber die Spaltung ist eine ganz
andere. Wenn Spaltungen wie z.B. 870, 1054 oder die Kreuzziige eher prak-
tische Fragen zur Ursache hatten, haben die Unionskonzilien von Lyon (1274)
und Ferrara-Florenz (1448-1449) der Spaltung zwischen den Kirchen auch
eine Glaubensdimension gegeben. Die Union von Florenz, die iibrigens im
Osten wie im Westen nie richtig angenommen wurde, bezog sich auf vier
Punkte, unter denen mindestens einige eminente Glaubensfragen waren. Die
Frage nach dem Primat des Papstes wie auch die Frage des filioque sind
zwischen den ,8stlichen® und den ,westlichen“ Kirchen leider noch nicht
geklirt worden. Also sind die Kirchen nicht einmal heute und waren noch
weniger vom 16. bis zum 18. Jahrhundert wie zwei Schwestern, die nur zer-
stritten sind und sich eines Tages versohnen sollen, damit alles wieder gut
sein wird. Zwischen den Kirchen ging es nicht um einen willkiirlichen Streit,
sondern die Spaltung geschah aus verschiedenen Griinden, die noch geklirt



556 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

werden miissen, damit Vers6hnung moglich ist. Wir sind Suttner eigentlich
dankbar dafiir, dass er die Haltung der einen Seite so klar und 6kumenisch
darstellt, aber man muss auch die andere Seite beriicksichtigen, weil heut
zutage eine einseitige Versohnung nicht méglich ist.

Wenngleich wir unter den vielfiltigen Themen die Darstellungen des Ver-
fassers tiber die Ruminen in Transsylvanien wihrend des 18. Jahrhunderts als
Beispiel nehmen diirfen, konnen wir nur feststellen, wie objektiv der Autor
ist. Es gibt kaum einen anderen nicht-ruminischen Forscher, der iiber die
Ruminen so unparteiisch geschrieben hat. Dies lisst uns vermuten, dass er
mit der gleichen Objektivitit auch die anderen Themen seines Buches behan-
delt. Vielleicht benétigten diese Ausfiihrungen eine zusitzliche Darstellung
aus der Sicht der betreffenden Regionen, bzw. eine Selbstdarstellung der ver-
schiedenen Kulturen und Kirchen, von denen in diesem Buch die Rede ist.
Erst dann kann man zu der vom Verfasser ersehnten Kirchengeschichte gelan-
gen, die eine echte dkumenische Kirchengeschichte werden kénnte. Auf die-
sem Weg leistet Prof. Suttner einen hervorragenden Beitrag.

VIOREL [ONITA



PHILOSOPHIE / PHILOSOPHIEGESCHICHTE

CosTA, lacopo (éd.): Le questiones di Radulfo Brito sull’ « Etica Nicoma-
chea ». Introduzione e testo critico. (= Studia Artistarum 17). Turnhout :
Brepols 2008. 588 p. ISBN 978-2-503-52916-5.

Les Studia Artistarum nous offre un superbe volume de I’édition des Ques-
tiones sur I’Ethique a Nicomaque de Raoul le Breton, édition menée par laco-
po Costa. Cette édition est issue d’un travail de doctorat achevé en 2007 et
soutenu en co-tutelle a ’Université de Salerne et de Paris IV. Le texte édité
court sur quelque 400 pages et comprend 174 guestiones sur les 10 livres de
I’Ethique excepté la deuxiéme moitié du livre VII et les livres VIII et IX sur
’amitié. L’introduction, quant 2 elle, analyse sur 160 pages le texte édité, dans
la plus pure tradition des meilleures introductions critiques de la Léonine.
Nous avons, en effet, affaire ici a un modéle d’édition critique a I’école
des plus grands maitres envers qui lacopo Costa reconnait sa dette dans les
remerciements préliminaires : Alphonso Maieru, Guilio d’Onofrio, Ruedi Im-
bach mais aussi le trés regretté Pére Bataillon, Adriano Oliva, Paul Krupa,
sans oublier la figure tutélaire du Pére René-Antoine Gauthier, puisque, fi-
nalement, ’ensemble du travail de lacopo Costa consiste a prouver, argu-
ments a ’appui, les intuitions et les hypothéses, autrefois proposées mais non
vérifiées, par le P. Gauthier. A tous les niveaux de I’analyse, la maitrise tech-
nique est impressionnante, de I’examen de la matérialité des manuscrits
jusqu’aux attributions doctrinales les plus complexes. Iacopo Costa s’attache
a décrire codicologiquement les manuscrits en identifiant les exemplar et les
peciae, en reconstituant les unités codicologiques d’origines diverses pro-
duites dans des régions différentes et réunies pour I’élaboration d’un seul ma-
nuscrit, en scrutant les changements de mains des copistes et en situant paléo-
graphiquement ces différentes copies. Puis, arrive I’analyse ecdotique, passage
particulierement virtuose chez notre éditeur, tant il est vrai que la tradition
manuscrite a laquelle il est confronté est complexe et instable. Au sein méme
du texte, I’éditeur identifie plusieurs unités critiques (trois exactement) de
sorte, qu’apres les avoir identifié chacune, il aboutisse a trois stemma distincts
dont il est difficile d’établir un critére unique pour fonder I’édition. Pour éviter
d’éditer un texte hybride, Iacopo Costa choisit donc de changer de texte de
base pour chacune des sections textuelles identifiées. Son apparat critique se
situe donc sur trois niveaux : 1. Le témoin de base auquel le texte se rapport ;
2. L’apparat du texte, apparat positif au vu de la fragmentation et de la
discontinuité de la tradition textuelle ; 3. L’apparat des sources. Ensuite,
lacopo présente la tradition textuelle de ce commentaire que I’on appelle « le
Commentaire du Vatican », consigné dans le manuscrit du Vatican, fond latin
coté 832 et dont on retrouve des similitudes dans les manuscrits Baltimore,
John Hopkins University, 9, Vatican, lat. 2172 et 2173 et Paris BNF, lat.
15106. Trois versions du texte sont identifiées: la rédaction originaire
présente dans le ms Vatican 832, une seconde version dans Vat. Lat. 2173,
peut-étre partie d’un matériau venant d’un second enseignement de Raoul sur
’Ethique et une troisiéme version dans Paris BNF 15106, vraisemblablement



558 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

composée par un maitre ou un étudiant €s arts qui s’est servi du « Commen-
taire du Vatican » comme base pour son cours sur I’Ethique. Les deux der-
niéres versions ayant décidé de combler la lacune des livres manquants,
lacune qu’avait résolument assumée ’auteur de la rédaction originaire en éva-
cuant ’ensemble du traité sur I’amitié, les livres VIII et IX. Pour combler
cette lacune, les auteurs remanient a I’aide d’autres commentaires la rédac-
tion originaire de Vat. Lat. 832. L’éditeur traque les moindres remaniements
de la version originaire pour identifier les interpolations qui sont autant
d’échos des débats contemporains ambiants. Ainsi dans la deuxiéme version
textuelle, celle de Vatican 2173, l'auteur introduit a la question 236 une
questio disputata indépendante, qui n’a pas I’allure d’une question extraite
d’un commentaire sur I’Ethique. Cette question directement empruntée a Go-
defroid de Fontaines prouve que la deuxiéme version du texte n’est pas seule-
ment une copie réélaborée du texte mais une compilation de textes alternatifs
voire antithétiques qui dialoguent entre eux au sein méme du commentaire.
Pour finir sa présentation, lacopo Costa clot en attribuant avec certitude et
force argumentation la rédaction originaire dite « Commentaire du Vatican »
a son auteur, le maitre és art parisien Raoul le Breton a la fin du XIII° siécle.
S’il est vrai que le lecteur est trés vite convaincu par cette attribution, pour
autant lacopo Costa déploie une multiplicité de preuves et d’argumentations
pour fonder sa conclusion. Sur le plan doctrinal, il choisit un observatoire
particulier au sein du commentaire sur ’Ethique, celui de la psychologie. En
effet, la question 37 du livre I est un probléme indépendant de la nature éthi-
que et une question non traditionnelle dans I’exégése de ’Ethique qui reléve
de la doctrine averroiste de I’intellect et de la connaissance de I’Ame humaine
apres la mort : Utrum anima post mortem possit habere aliquam operationem.
Ici Tacopo Costa se livre a une véritable analyse doctrinale en faisant jouer les
CQR, Complexe-Questions-Réponses et en confrontant les autres textes de
Raoul le Breton, notamment le livre III de son commentaire sur le De anima,
dans lequel se trouve une doctrine exactement identique a celle exposée dans
le commentaire du Vatican. Ici encore, lacopo Costa se comporte en géologue
des différentes couches textuelles dont la stratification évolue au rythme des
remaniements doctrinaux successifs. Au départ, Raoul le Breton est proche de
la position thomasienne : la faculté cognitive de I’Ame n’est pas interrompue
par la mort corporelle et la séparation d’avec le corps mais seulement privée,
temporairement, de I’exercice de son activité propre. Elle reste virtuellement
dans ’Ame et retrouvera son activité au moment ou le corps et ’Ame seront a
nouveau réunis, lors de la résurrection des corps. Mais, une rédaction posté-
rieure du commentaire du De anima atteste I’inflexion intellectuelle de Raoul
qui évolue vers une doctrine plus personnelle et plus autonome, qui contredit
dans une certaine mesure ’exposé de la premiére version : la faculté végéta-
tivo-sensitive, parce qu’elle a son siége dans les organes matériels et corrup-
tibles, est détruite avec la mort du corps, alors que la faculté intellective non
fondée dans les organes matériels mais directement ancrée dans I’essence de
I’Ame est incorruptible et demeure par-dela la mort. Les deux facultés ne sont
donc pas de la méme essence. D’une position thomasienne, Raoul a claire-
ment évolué vers la doctrine intellectualiste défendue par Godefroid de Fon-
taines dont ’influence sur Raoul le Breton se découvre alors décisive. Cette



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 559

influence permet également de dater le texte de Raoul a partir des quodlibets
de Godefroid de Fontaines : la fourchette chronologique s’étend de 1289 a
1298/1299 au plus tard. D’autres terrains doctrinaux attestent 1unicité
d’auteur entre le De anima et le Commentaire du Vatican : la question du
libre-arbitre ou la question de la connaissance de I’individuel. De méme, la
fréquence et la modalité des citations de la Summa alexandrinorum sont
révélatrices d’une pratique de Raoul dans différentes ceuvres tout au long de
sa carriére. Enfin, en commentant le livre des Sentences, livre qui lui est clai-
rement attribué, Raoul semblerait avoir réutilisé le matériau de son commen-
taire sur I’Ethique. Un parcours des sources classiques et médiévales utilisées
par Raoul le Breton dans son commentaire sur ’Ethique clot I'introduction
au texte critique. Outre les auctoritates incontournables, Raoul utilise abon-
damment les articles de la Somme théologigue de Thomas dont il reproduit
fidélement la structure, mais I’éditeur se pose la question centrale au sujet de ce
remploi : Raoul utilise-t-il Thomas directement ou indirectement ? C’est alors,
qu’encore une fois, I’éditeur livre, en une derniére occasion, I’impressionnante
maitrise qu’il possede des corpus médiévaux. Il parvient a reconstituer, sur la
base d’une hypothése du Pére Gauthier, ’existence d’un commentaire arché-
typale qui aurait était 2 la source d’une famille doctrinale, laquelle compte
parmi ses membres I’anonyme d’Erlangen, les questiones de Gilles d’Orléans,
’anonyme d’Erfurt, et 'anonyme de Jacques de Padoue (BNF Lat. 16110).
En reconstituant ainsi la physionomie doctrinale d’'un commentaire archéty-
pale de I’Ethique aujourd’hui perdu mais indéniablement thomasien de filia-
tion et aristotélicien radical de tendance, lacopo Costa propose une clé con-
vaincante aux regroupements doctrinaux en cette fin de XIII® siécle.

Les acquis de cette édition sont donc indéniables pour notre connaissance
du milieu doctrinal de la faculté des arts a Paris a cette date précise, de son
effervescence et des débats du moment mais aussi de la stature intellectuelle
d’un maitre comme Raoul, dont Sten Ebbessen avait déja signalé qu’il était un
« great arts masters » et que Jean-Luc Deuffic a récemment qualifié de « logi-
cien renommé ». Par son étude, lacopo Costa invite a poursuivre I’édition du
corpus de ce grand maitre dont la majorité des ceuvres restent inédites mais
aussi ’étude de son profil doctrinal particuliéerement mouvant dans le temps
et la chronologie, sensibles aux découvertes des doctrines les plus radicales et
les plus avant-gardistes.

Pour conclure, on aura retenu, grice a la rigueur et a la minutie de ce tra-
vail, le déploiement sous nos yeux d’une véritable production de savoir par le
jeu des filiations et des influences, des rédactions originaires et des remanie-
ments, des repentirs 2 la maniére des peintres tant chez les copistes que chez
I’auteur lui-méme. Finalement, c’est en traquant les moindres indices que Ia-
copo Costa nous montre un maitre au travail, dans I’élaboration complexe
d’une pensée, empruntant aux traditions de son époque, s’adaptant aux con-
traintes institutionnelles de son cadre de travail, tout en naviguant librement
au rythme de ses découvertes, happé par la séduction des débats de son temps.

BENEDICTE SERE



560 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

Johannes Buridanus — Lectura Erfordiensis in I-IV Metaphysicam together with
the 15"-century Abbreviatio Caminensis. Introduction, critical edition and
Indexes by L.M. de RIJK (= Studia Artistarum 16). Brepols: Turnhout 2008.
267 p. ISBN 978-2-503-52873-1.

Le titre du livre : Lectura Erfordiensis in I-IV Metaphysicam together with the
15th-century Abbreviatio Caminensis, informe déja le lecteur sur la prove-
nance des textes édités. Il s’agit du manuscrit Erfurt, Allgemeinbibliothek,
Amplon. F. 322 ° 1-100, intitulé par I’éditeur Lectura Erfordiensis (LE) et
contenant « an earlier (partial) version of Buridan’s questiones-commentary
on the Metaphysics » (Introduction, XVI). L’autre texte édité se trouve dans
le manuscrit Varsovie, Narodowa Il 8057 f° 194-217 nommé par I’éditeur
Abbreviatio Caminensis (AC) qui présente « a similar hybrid character as the
questiones found in Erfurt, Amplon, F. 322 » (Introduction, XVIIIL). La
présente édition ne publie donc pas le texte de référence du commentaire de
Buridan sur la Métaphysique, nommé aussi Lectura Ultima (LU), conservé
dans le manuscrit Paris, BNF 14716, et imprimé dans I’édition incunable
Paris 1518 (réimprimée a Frankfurt en 1964, sous le titre Kommentar zur
Aristotelischen Metaphysik).

Le volume est divisé en trois parties : une ample introduction d’environ
80 pages, I’édition proprement dite des deux textes (pp. 3—220), et une der-
niére section réservée aux index (pp. 223-267).

L’Introduction débute avec une présentation codicologique fouillée des
deux manuscrits. Cette étude rigoureuse révele la variété de textes inédits ré-
unis par ces deux codices, et comprend une édition (pp. XXXI-XXXIX)
d’un résumé de 10 livres de la Métaphysique, que de Rijk édite d’aprés ’AC
f©217'-221". On trouve également une liste de questions (41-48) qui fait la
concordance entre LE et LU.

Parmi les nombreuses recherches de cette introduction, on note I’analyse
qui confronte LE et LU. A plusieurs reprises le lecteur est informé que LU est
une variante meilleure que LE, notamment sous I’aspect de la composition, de
ordre des questions et du développement de certains aspects doctrinaux :
« in LE, the answers to these dubia are given by Buridan rather hesitantly »
(LXVI) ; « LE and LU show clearly different approaches... In LE Buridan does
not know which way to turn with the idea of dispositio addita » (LXX) ; « LU
I1, g. I is more mature than in LE q. VIla » (LXXIII) ; « an important differ-
rence between LE and the other versions is that LE shows a rather loose com-
position » (LXXIV), etc.

L’Introduction contient également une étude indiquant les aspects doctri-
naux les plus intéressants. En effet, le commentaire a une double structure
que I’éditeur a choisi de marquer ainsi : une premiére partie numérotée par
des chiffres romains (les questions [-VIII) et une deuxiéme partie indiquée
par des chiffres arabes (les questions 2-28). La premiére partie présente une
ample enquéte épistémologique (les questions [-VIII), — équivalente a celles
développées dans les prologues des Sentences de son époque -, touchant le
probléeme de I’assentiment; la théorie de la double évidence et des limites de
la connaissance humaine; I'importance de I'expérience dans le processus du
savoir ; la définition du principe de non-contradiction ; la relation entre la



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 561

certitude et la foi ; la possibilité de ’homme de connaitre Dieu comme pre-
miére cause ; la thématique de la toute-puissance divine. Buridan revient,
avec la deuxiéme section (la question numérotée 2 correspondant normale-
ment a la g. 1), sur une problématique plus spécifique aux discours méta-
physiques en analysant : quel est le domaine de la métaphysique ? ; le rapport
entre I’esse et essentia ; le statut scientifique spéculatif de la métaphysique ;
le probléme de la dispositio addita, le statut ontologique de ’accident et de la
substance, etc.

Revenant a I’Introduction, il faut ajouter que le renvoi aux contemporains
de Buridan demeure trés rare ; on note une référence rapide a Gérard Ot
(LXII), dont de Rijk nous a déja livré une excellente édition pour sa Logica3.
Par exemple : Pierre d’Auriol ou Nicolas d’Autrécourt sont cités dans une
note (n. 32, LV) pour indiquer qu’ils utilisent aussi ’exemple de la différence
entre rosa et rosa esse afin de marquer le rapport entre la chose et son exis-
tence. Cependant, on ne trouve aucune mention sur le rapport doctrinal entre
Nicolas d’Autrécourt et Buridan, et aucun renvoi au livre Croire et savoir. Les
principes de la connaissance selon Nicolas d’Autrécourt de Ch. Grellard (Vrin
2005), qui dédie un chapitre entier a la confrontation doctrinale de ces deux
auteurs en citant des longs passages de la Métaphysique de Buridan.

Ce texte de Buridan est une piéce maitresse de la philosophie du Moyen
Age tardif. Il nous permet d’observer le dialogue constant qui se dresse entre
la conception buridanienne de la métaphysique et la théologie de son époque,
étant donné que les commentaires sur les Sentences du XIV® siécle sont un
espace de résonance pour les théses débattues dans les commentaires sur la
Meétaphysique (voir la théorie de la connaissance dans les Sentences de Pierre
d’Auriol, Walter Chratorn, Adam Wodeham, etc.).

On pourrait tenter ici un rapprochement entre Jean Buridan et Jean de
Mirecourt concernant la théorie de la connaissance évidente. Cette comparai-
son est possible parce que Jean de Mirecourt dans la question 6 de son com-
mentaire sur les Sentencest défend la méme doctrine épistémologique que
Buridan dans sa Métaphysique. Le maitre picard introduit la discussion sur la
possibilité d’avoir un savoir vrai, dés le début du texte, lorsqu’il explique que
I’esprit humain est porté, d’une maniére naturelle, vers I’étude de la métaphy-
sique. Buridan se sert de la célébre affirmation d’Aristote : Omnes homines
naturaliter scire desiderant, afin de préciser que le désir naturel de la con-
naissance est prouvé par les deux types de connaissance humaine : sensitive et
intellective. Selon Buridan entre I’Ame intellective et I’Ame sensitive il y a une
distinction de nature graduelle (q. 2, § 37-38, 19-20). La conséquence de
cette distinction est donnée par I’existence de deux types d’évidences, a sa-
voir ’evidentia simpliciter (i.e. un savoir vrai, sans crainte, causé d’une fagon
naturelle et par lequel il est impossible de se tromper — § 146, 41) et ’evi-
dentia ex suppositione (i.e. ’évidence de toutes nos autres connaissances, y

3 GIRALDUS ODONIS: Opera Philosophica. Logica. T. 1, éd. M.L. de Rijk. Leiden: Brill
1997,

4 JEAN DE MIRECOURT : Utrum evidenter cognosci possit a natura creata aliqua veritas,
dans son commentaire sur les Sentences (1344-1345), dont une édition électronique est dispo-
nible sur internet a I’adresse : http://filosofia.dipafilo.unimi.it/~mparodi/mirecourt/home.htm.



562 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

compris les intellections qui peuvent étre conditionnées par 'influence divine —
§ 146, 41). Le concept d’évidence a une fonctionnalité multiple dans le systeme
philosophique et métaphysique de Buridan : il est indispensable pour signaler
I'importance de I’expérience dans I’acquisition de la connaissance (q. 4, § 64—
81, 26-29); il présuppose le rapport entre les principes qui donnent le fonde-
ment de la connaissance et la foi (i.e. un assentiment personnel s’appuyant sur
un acte de volonté) (voir q. 7, § 120-164, 36—45). Ces principes sont définis au
sens aristotélicien, comme étant infaillibles, non-hypothétiques et immédiate-
ment évidents. Le concept d’assentiment est aussi défini en s’appuyant sur la
notion d’évidence.

Buridan accepte ainsi que Dieu par sa toute-puissance divine et d’une
maniére miraculeuse puisse causer dans la connaissance une erreur en niant le
principe de non-contradiction au méme titre qu’il fait subsister un accident
sans le sujet : « Deus posset reservare sensus, dico quod ille est casus superna-
turalis. Ideo concedetur quod Deus posset facere quod tibi apparerent esse
asini ubi non essent asini. Tamen <hoc> non obstante, tu evidenter et cum
certitudine cognoscis quod scribis, loquendo de evidentia et certitudine suffi-
cientibus ad scientiam naturalem » (q. 7, § 158, 44, 1. 4-8). Chez Mirecourt,
on retrouve non seulement la méme distinction entre les deux types d’évi-
dences, mais aussi la thése de I'intervention de Dieu dans I’intellection. Mire-
court affirme que: « iudicas te videre asinum quando non vides sicut quando
realiter asinum vides «...>. Confirmatur : Deus indisponit medium et visum,
igitur visus non iudicat certitudinaliter de suo obiecto » (q. VI, 39, I, 2).

L’échange entre Mirecourt et Buridan, tous les deux représentants du
nominalisme, nous livre également une preuve de la réception d’Ockham, car
la thése que nous venons de voir est ’écho de la théorie de l'intuition de
I’objet non-existant développée par le Vénérable Inceptor au début de son
Ordinatio5. Guillaume d’Ockham, jamais cité dans cette Introduction, repré-
sente aussi une référence obligée pour Buridan, qui développe sa doctrine sur
le probléme des universaux dans son sillage. Selon Buridan, les universaux
sont de termini significandi mentaux, vocaux ou écrits (§ 258, p. 64) ; de
plus, il faut les distinguer : in causando (i.e. séparés de tout singulier, comme
Dieu) et in predicando (i.e. tous les termes désignant des singuliers) (205).
Concernant le statut ontologique de la substance et de ’accident (analysé
dans la g. 10), Buridan est toujours hésitant devant Aristote, contrairement
aux positions bien définies dans le LU. Il affirme dans LE que : « veritas fidei
dissonat opinioni Aristotelis in multis accidentibus » (§ 365, p. 86, 1. 4). De
plus, la perspective de la toute-puissance divine que Buridan essaie d’intégrer
dans son modéle métaphysique, le fait postuler une dispositio addita entre la
substance et ’accident qui pourrait expliquer les miracles. Cette nouvelle
perspective ontologique s’oppose au modele d’Aristote.

Le principal intérét du volume est représenté sans aucun doute par
I’édition de ces deux variantes du commentaire. Le premier (LE) portant sur
les premiers six livres de la Métaphysique contient 28 questions (11-167), le

5 GUILLAUME D’OCKHAM : Scriptum in librum primum sententiarum-Ordinatio. Prologus
et Distinctio Prima (=Opera Theologica, 1). ed. G. GAL et S. BROWN. St. Bonaventure, N.Y.:
St. Bonaventure University 1967.



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 563

deuxiéme (AC) présente, en 60 questions (175-221), le résumé des sept
premiers livres de la Métaphysique. 1’édition se veut rigoureuse, mais elle
n’est pas toujours bien soignée ; cependant le double systeme de numéro-
tation, les lignes et les paragraphes, assure un maniement facile. Certains pas-
sages difficiles 2 déchiffrer ou a expliquer sont indiqués par I’éditeur comme
étant des textus corrupti. L’apparat critique présente les variantes ot I’éditeur
corrige le texte, ainsi que les passages qui, a [occasion, ont été collationnés
avec LU. Parfois les variantes de ’apparat critique brouillent la lecture étant
indiquées dans I’apparat des sources explicites : p. 19, n. 3; p. 51, n. 4; p.
182, n. 2. L’édition comporte un apparat de sources explicites, mais ne livre
rien sur les sources implicites de Buridan. Les sources explicites ne sont pas
citées d’une maniére uniforme, et dans certains cas elles ne sont pas identi-
fiées ; par exemple p. 85, I. 15 : « Et hoc etiam videtur velle Aristoteles in
primo Phisicorum. Item. In illo quarto (i.e. Metaphysica) dicit Aristoteles
quod est de « ente > sicut de ¢ sano > »; la note placée aprés le mot dicit ren-
voie seulement a la Métaphysique et ignore le passage de la Physique auquel
Buridan fait également référence. Héraclite (39, 1. 16) est cité d’apres I’édi-
tion grecque Diels-Kranz, et non pas selon Aristote, la source de Buridan ici.
Toujours dans ’apparat des sources, on retrouve quelque explications de
I’éditeur : on ne comprend pas pourquoi la note 4, page 5 est en latin et la
note explicative note 1, page 15 est en anglais.

Le lecteur doit reconnaitre par lui-méme certains lieux communs de I’épis-
témologie du XIV® comme les exemples des illusions optiques introduits dans
la discussion sur les causes des erreurs sensibles : « Visus videt motum in isto
quod non movetur, ut si quis moveatur in navi et aspiciet arborem in ripa
fluminis, iudicabit arborem moveri » (q. 7, §125, 37, 1. 6-7), et encore : « in
ortu solis vel in occasu sol apparet <« magis » rubeus quam in meridie » (q. 7,
§126, 37, 1. 13-14) ; Buridan reprend ici les exemples utilisés dans les mémes
contextes par Guillaume d’Ockham (Scriptum in 1 Sent — Ordinatio, 27, 3,
OTh 4, 230-233) et Pierre Auriol (Scriptum in Primum, 1, d. 3, sec. 2, 198-
199). L’identification de ces passages aurait pu faciliter la compréhension de
la filiation doctrinale de Buridan.

Le volume clot par la section composée par les index. On apprécie
notamment ’index verborum et rerum notabilium (231-267) qui livre un
excellent instrument de travail : il permet de passer en revue la liste des ter-
mes clef de la pensée de Buridan, et favorise le repérage du contexte dans
lequel un concept est introduit et défini. Le lecteur est privé d’une bibliogra-
phie contenant les ouvrages cités et les éditions utilisées. De Thomas d’Aquin
sont cités le De veritate (137) et la Summa theologie (179), mais on ne trouve
aucun renseignement concernant I’édition et les pages utilisées pour ces réfé-
rences.

Cependant, il faut saluer les nombreux apports de ce livre : historiogra-
phiques, philologiques et philosophiques, et se réjouir que cette édition
assure enfin ’accés a un ouvrage représentatif et longtemps attendu de la sco-
lastique tardive. Dans ce commentaire sur la Métaphysigue Buridan tente sou-
vent de réconcilier la philosophie d’Aristote avec la foi chrétienne ; une ten-
sion qui le fait conclure, 4 maintes reprises, que la félicité assurée par I’étude



564 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

de la Métaphysique consiste dans 'intellectio ipsius Dei (q. 8, § 178, 47, 1. 9-
10).

MoONICA CALMA

FORLIVESI, MARCO (Hg.): Antonio Bernardi della Mirandola (1502-1565). Un
aristotelico umanista alla corte dei Farnese. Atti del Convegno ,,Antonio Ber-

nardi nel V centenario della nascita®“ Mirandola, 30 novembre 2002. Firenze:
Leo Olschki 2009. 201 S. ISBN 978-88-222-5846-5.

Bernardi hief§ das Gespenst, das die Schulgelehrsamkeit der frithen Neuzeit
beunruhigte, nimlich durch die These, fiir die Pluralitit von Lehrstithlen in-
nerhalb der philosophischen Fakultit gebe es allenfalls pragmatische Griinde
(,ob maiorem commoditatem®), in Wirklichkeit gebe es nur eine einzige, eine
Totalwissenschaft. Der das behauptete, war kein pansophischer Schwirmer,
sondern ein Schiiler von Pomponazzi und seines Zeichens selber Logikpro-
fessor in Bologna. Von Bernardi und der Auseinandersetzung um ihn datiert,
was wir ,Wissenschaftstheorie‘ nennen. Dieser Philosoph wird in dem vorlie-
genden Sammelband biographisch, bibliographisch und philosophiehistorisch
der Vergessenheit entzogen. Marco Forlivesi, unter den Jiingeren einer der
besten Kenner des frithneuzeitlichen Aristotelismus, hat den schmalen Band
aus den Kongreflakten zum 500. Geburtstag zusammengestellt und eingelei-
tet. Die elf Beitrdge sind teils auf Italienisch, teils auf Franzosisch. Bruno An-
dreolli widmet sich dem kulturellen Milieu, Graziella Martinelli Braglia den
kunsthistorischen Aspekten. Cesare Vasoli und Annarita Angelini behandeln
Bernardis humanistisches Logikverstindnis. Maria Muccillo analysiert sehr
griindlich Bernardis Versuch, die Kategorienschrift aus dem Logikkurrikulum
zu eliminieren. Antonino Poppi, der Nestor der italienischen Erforschung der
Schulphilosophie, ordnet von der Abgrenzungsproblematik von Logik und
Metaphysik her und unter Edition von Archivalien Bernardi in die Paduaner
Scholastik ein. Cristévao Marinheiro fragt, ob das groffe Echo auf Bernardis
wissenschaftstheoretische Provokation in der iberischen Scholastik auch ange-
messen war. Marco Cavina beleuchtet anhand der Duellproblematik den Mo-
ralphilosophen, der Bernardi auch war. Umberto Casari untersucht die Rezep-
tion von Bernardis Auffassung vom Duell in Italien des 18. Jhs. Zum Schluf
liefert der Herausgeber zusammen mit Marinheiro eine sorgfiltig recherchierte
Biobibliographie, die neben dem gedruckten Oeuvre auch das ungedruckte
sowie zeitgendssische Reaktionen beriicksichtigt. Sie wird fiir kiinftige For-
schungen die Grundlage sein.

SVEN K. KNEBEL



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 565

GOTZ, Carmen: Friedrich Heinrich Jacobi im Kontext der Aufklarung. Diskur-
se zwischen Philosophie, Medizin und Literatur (= Studien zum 18. Jahrhun-
dert 30). Hamburg: Meiner 2008. 528 S. ISBN 978-3-7873-1878-0.

Am 16. Oktober 1785 schrieb das Haupt der Berliner Aufklirung, Moses
Mendelssohn, an den Konigsberger Aufklirer Immanuel Kant zu dem jiingst
erschienenen Buch Uber die Lebre des Spinoza in Briefen an den Hrn. Moses
Mendelssohn, dessen Autor, Friedrich Heinrich Jacobi, ziehe sich unter die
»Kanone des Glaubens“ zuriick und finde ,Rettung und Sicherheit in einer
Bastion des selig machenden Lavaters®. Diese Auferung ist symptomatisch fiir
das in damaligen Aufklirungskreisen kursierende Urteil iiber den misologi-
schen Glaubensphilosophen und religiésen Schwirmer Jacobi. Der einflussrei-
che Diisseldorfer Gelehrte, der Nachwelt vor allem als Initiator des Spinoza-
oder Pantheismusstreites bekannt, sah sich selbst allerdings in einer anderen
Rolle. Unter anderem verstand er sich als Kaufmann, der jeden politisch-reli-
giosen Despotismus ablehnt und fiir 6konomischen Liberalismus eintritt, als
Romanschriftsteller, der sich, Rousseau folgend, dem Geist einer neuen Em-
pfindsamkeit und natiirlichen Moral des Herzens verpflichtet sieht, oder auch
als nachkantischer Philosoph, der es fiir nétig erachtet, den Verstand zur Ver-
nunft zu bringen, die blofle Verstandesaufklirung und deren Niederungen des
Mechanismus, Materialismus und Atheismus zu iiberwinden. Forscher und
Geschichtsschreiber zur Philosophie der Aufklirung und ihrer Folgestromun-
gen sind dementsprechend auch bis heute uneins, welche Aufklirungshaltung
man Jacobi eigentlich zuzuschreiben habe und ob er {iberhaupt als Aufklirer
und nicht vielmehr als Gegenaufklirer einzustufen sei. Die Entscheidung hingt
hier verstindlicherweise davon ab, wie man ,Aufklirer®, ,Gegenaufklirer®,
»Scheinaufklirer usw. definiert. Ist ein Aufklirer jemand, der sein Denken
rationalen Standards wie der systematischen Begriindung und Darstellung von
Wissen unterwirft, an der Erfahrung tiberpriift, von spekulativen, hyperphy-
sischen Annahmen und von Offenbarungswahrheiten méglichst fernhilt, wird
man Jacobi kaum darunter subsumieren kdnnen. Nennt man hingegen auch
denjenigen einen Aufklirer, der den Vernunftbegriff erweitert, die Grenzen
rationalen Denkens zu bestimmen versucht und zu diesem Zwecke rationa-
litdtskritische Denkfiguren ausbildet, spricht nichts dagegen, Jacobi dieser
Gelehrtenkategorie zuzurechnen.

Ein Buch mit dem Titel Friedrich Heinrich Jacobi im Kontext der Auf-
klirung weckt vor diesem Hintergrund natiirlich einige Erwartungen. Dies
umso mehr, als es der Autorin darum geht, zur ,Klirung der strittigen Posi-
tionierung Jacobis® (1) im Spannungsfeld von Aufklirung und Gegenauf-
klirung beizutragen. Um eine solche Klirung leisten zu kénnen, hilt sie — was
bisher in der Jacobi-Interpretation unterblieben ist — eine vollstindige Sich-
tung und Analyse von Jacobis Briefwechsel fiir unentbehrlich. Als thema-
tischer Rahmen des Klidrungsvorhabens ist ihrer Meinung nach das Ensemble
der Begriffe ,Gefiihl“, ,Begehren®, ,Leib®“, ,Natur“ und ,Phantasie“ geeig-
net. Diese Begriffe, welche die Autorin gezielt in Anlehnung an Hartmut und
Gernot Bohmes Kennzeichnung eines ,Anderen der Vernunft® zusammen-
stellt, dienen ihr auch zur dufleren Gliederung ihrer Studie. Nach einem um-
fangreichen einleitenden Kapitel werden der Reihe nach Jacobi’sche Stellung-



566 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

nahmen zu Motiven und Sachthemen, die um das Begriffsensemble kreisen,
priasentiert und besprochen.

Wer sich eine griffige Antwort auf die Frage verspricht, ob man Jacobi
nun als Aufkldrer oder Gegenaufklirer sehen soll, wird enttduscht. Dies allem
voran deshalb, weil die Autorin mit einem sehr weiten und beziiglich des-
kriptiver und normativer Aspekte wenig differenzierten Aufklirungsbegriff
operiert. Die Tatsache, dass Aufkliarung als Epoche, kulturelle Bewegung und
Theorieformation ein vielschichtiges und zum Teil sehr widerspriichliches
Phinomen darstellt und dass die Erfassung dieses Phinomens deshalb ein ent-
sprechend komplexes, Reduktionen verhinderndes Analyseinstrument er-
fordert, ist nicht zu bestreiten. Dies darf aber nicht den Verzicht auf defini-
torische, die Sache zuspitzende Uberlegungen zur Frage ,Was ist Auf-
klirung?“ zur Folge haben. Im Buch erfihrt man in dieser Hinsicht lediglich,
dass sich die ,Hoch- und Spitphase der deutschen Aufklirung® durch — zum
Teil selbstkritisch gebrochene — Tendenzen der ,Sikularisierung®, der ,,Sakra-
lisierung des Diesseits“ sowie des ,Immanent-Werdens“ religidser Ansichten
auszeichnet (2). Darunter ldsst sich Vieles, allzu Vieles fassen. Auch die
Frithromantik, der deutsche Idealismus, die Spitromantik, der Linkshegelia-
nismus und die Lebensphilosophie Nietzsches lieffen sich unter diesen Stich-
worten trefflich abhandeln. Dass man Jacobi, wie im Resiimee festgehalten
wird, als eine Person wahrzunehmen hat, die an ,entscheidenden Umgestal-
tungsprozessen der Aufklirungszeit aktiv teilnahm® und als ,Aufklirer der
Aufklirer” agierte (480), ist nicht in Abrede zu stellen und wird mit dem
Buch denn auch ausfiihrlich dokumentiert. Doch was ist damit erreicht? Ja-
cobi war eben Kind seiner Zeit, lebte in und mit der Kultur der deutschen
Aufklirung. Die Frage, inwiefern er wirklich Aufklirer war und inwiefern
nicht, bleibt damit immer noch offen.

Dagegen kommt mit diesem Buch sehr wohl auf die Rechnung, wer sich
fiir Darstellungen zur Aufklirungskultur im Deutschland des spiten 18.
Jahrhunderts oder fiir Themen der Dialektik der Aufklirung interessiert. Und
mit Gewinn werden es ohne Zweifel jene lesen, die sich mit dem intellek-
tuellen Beziehungsnetz Jacobis befassen. Wie wir erfahren konnen, ist Aufkla-
rung nicht nur ein theoretisches Geschift, sondern auch und vornehmlich
eine Lebensform mit typischen Natur-, Vernunft- und Freundschaftskulten
sowie ein Diskussionsprozess mit neuen Kommunikationsmedien (Brief,
Periodikum, Diskussionszirkel). Aufklirung ist eine Epoche, in der sowohl in-
tensiv philosophiert als auch extensiv iiber schwirmerische und hypochon-
drische Gefiihle und Befindlichkeiten gesprochen wird. Das theoretische Auf-
klirungsgeschift seinerseits beschrinkt sich nicht auf die Geltendmachung
einer neuartigen Autonomie von Verstand und Vernunft. Zu Wort kommen
auch jene Stimmen, die sich fiir die Rechte von Empfindung, Herz und Phan-
tasie einsetzen, fiir eine Befreiung des dsthetischen Leibes aus dem Seelen-
kerker und der sinnlichen Anschauung aus der Verstandesknechtschaft pla-
dieren. Einmal mehr wird uns eindriicklich vor Augen gefiihrt, wie bedeutsam
die in Form von Briefen und sporadischen Gesprichen unterhaltenen Freund-
schaftsbeziehungen Jacobis mit kongenialen Geistesgroffen wie Wieland,
Hamann, Goethe und Herder fiir den damaligen Gang philosophischer und
literarischer Debatten waren und welche enorme Wirkung von den damit



Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus 567

einhergehenden Begeisterungen, Zerwiirfnissen, Verletzungen und Wiederver-
sohnungen ausging. Immer wieder ist es beeindruckend zu lesen, wie tief Jacobi
durch Goethes ,Ettersburger Woldemar-Kreuzigung“ (eine rituelle Verhéhnung
von Jacobis Briefroman Woldemar) getroffen wurde (133-141). Das mit dieser
Untat arg strapazierte Freundschaftsbiindnis der beiden wurde zwar spiter
enthusiastisch erneuert. Doch konnte Jacobi die erfahrene Demiitigung nie
richtig verdauen. Nicht zufillig verwickelte er spiter Goethes Gedicht Pro-
metheus in die mit Lessing und Mendelssohn gefiihrte Spinoza-Debatte. Der
Autor des Gedichts musste sich dadurch iiber Umwege mit dem Vorwurf des
Spinozismus und Atheismus konfrontiert sehen. Etwas schade ist, dass die Au-
torin bei ihrer Neuauswertung des Jacobi-Briefwechsels nicht auch die Kor-
respondenzen mit Reinhold und Baggesen stirker beriicksichtigt hat. Rein-
hold wird nur marginal erwihnt (373-375), Baggesen iiberhaupt nicht. Da
Jacobi durch die Diskussionen mit Reinhold und Baggesen wiederholt in
Fraugen zum Gang der Kantisch-Fichtischen Denkbewegung und ihrer nihi-
listischen Fehlentwicklungen involviert wurde, wiren hier weitere nennens-
werte Stoffe zur Beurteilung seiner Positionierung innerhalb der deutschen
Spataufklirung einzubeziehen gewesen.

Natiirlich darf bei einer Studie iiber Jacobis Verhiltnis zur Aufklirung der
Blick auf seine profilierte Haltung in der Spinoza-Debatte sowie auf seine
Fehde mit dem Aufklirungskreis um Friedrich Nicolai und die Exponenten
der ,,Berlinischen Monatsschrift“ nicht fehlen. Die Autorin nimmt dazu niher
in zwei lingeren Abschnitten (369-398; 439-473) Stellung. Dabei liegt sie
sicherlich nicht vollig falsch, wenn sie die von den Berliner Aufklirern ausge-
hende Attacke auf neuere gegenaufklirerische Tendenzen, insbesondere auf
den mit Starck, Lavater und Jacobi in Verbindung gebrachten ,Krypto-
katholizismus®, fiir eine Inszenierung hilt, die in erster Linie dem ,,Medien-
papst Nicolai“ (465) Auftrieb verleiht und nicht der Sache der Aufklirung.
Und man wird ihr auch in der Einschitzung zustimmen kénnen, dass Jacobi
trotz seiner anti-spinozistischen Parteinahme fiir den echten, nicht deistisch
verstellten Glauben sowie fiir den authentischen Gott, den extramundanen
Schopfergott, im Grunde wenig mit den offiziellen Religionsansichten der
damaligen katholischen und protestantischen Orthodoxie iibereinstimmte,
zumal dieser Parteinahme die Vision eines ,intramundanen Erlésungsraums®
(403) zugrunde lag. Doch darf man Jacobis Vorgehen in diesen Streitsachen
freilich auch nicht verharmlosen. Zumindest mit seinen Atheismus-Hieben —
so gelehrt, mafivoll und abgefedert sie auch ausgeteilt wurden — arbeitete er
sehr wohl orthodoxen Bestrebungen in die Hinde.

Zu den Stirken des Buchs zdhlen die Ausfithrungen iiber Jacobis Ver-
hiltnis zur Natur. Facettenreich werden die Spaltungen und Ambivalenzen in
Jacobis Naturbild herausgearbeitet. Jacobi begegnete allen Vorstellungen ei-
ner mechanischen, kausal determinierten Natur mit einem horrorartigen Un-
behagen. Er kompensierte dieses Gefiihl, indem er eine dsthetische Natur und
moralisch-empfindsame Natiirlichkeit verehrte und mit Erlésungswiinschen
verklammerte. In diesem Punkt richtet die Autorin ihr Augenmerk auch scho-
nungslos auf Schattenseiten Jacobis. Jacobi hat neben der mechanischen auch
die menschliche Triebnatur, insbesondere die sexuelle, perhorresziert, dabei
seinen Hass auf jede Art unreiner Natur augenfillig an angeblichen Schwi-



568 Rezensionen — Besprechungen — comptes rendus

chen und Gebrechen seines zweiten Sohnes, Georg Arnold, ausgelassen (186—
233). Man darf behaupten, dass Jacobi auch hier ganz Kind seiner Zeit war.
Reinlichkeitsgebote, repressive Erziehungsmafinahmen und Arbeitsdisziplin
wurden als die einzig richtigen Rezepte gegen unliebsame Auswiichse der
Triebnatur betrachtet. Nach heutigen Maf3stiben eine ziemlich unaufgeklirte
Sicht.

MARTIN BONDELI



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

