Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Artikel: Religions- und Traditionskritik als Aufklarung der Moral
Autor: Krumpel, Andreas H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760786

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS H. KRUMPEL

Religions- und Traditionskritik
als Aufklarung der Moral

1. VORBEMERKUNG

Die Idee von Wahrheit spiegelt einen Wesenszug nicht nur der Philosophie,
sondern des Menschen iiberhaupt. Hinter jeder Erklirung, hinter jedem
Lernen und jedem Verstindnis liegt notwendig ein Vorbegriff von Wahr-
heit. Aber was ist das, die Wahrheit?

Die europidische Aufklirung, als eine Befreiung von der christlichen
Offenbarungslehre, stand stets in dem Glauben an die Moglichkeit gesiche-
rter, d.h. wahrheitsgemifler Aussagen der Vernunft — selbst dort, wo sie
sich selber zu relativieren suchte. Fiir Hegel existiert Wahrheit allein in Ge-
stalt des wissenschaftlichen Systems, ,oder, was dasselbe ist, indem die
Wahrheit behauptet wird, an dem Begriffe allein das Element ihrer Existenz
zu haben.“! Das Wahre aber ist das Sein, ,,welches in Wahrheit Subjekt* ist,
die ,,sich wiederberstellende Gleichheit oder die Reflexion im Anderssein in
sich selbst“2. Heidegger zufolge steht dahinter die Erscheinung des Seins als
Wille fiir die neuzeitliche Metaphysik.3 Er selber begreift dagegen das Sein
als Anwesenheit und die ,,Wahrheit der weltbezogenen Aussage* als Gegen-
wart, als ,das Sein zur Welt selbst, darin sie sich in ihrem An-sich [...]
zeigen kann®. ,,Der Sinn von Sein ist aus Gegenwart begriffen, darin allein
so etwas maoglich ist wie Anwesenheit. Anders ist Sein {iberhaupt nicht zu
begreifen.“4 Auch fiir Heidegger hat also ,der Sinn von Wahrheit, orien-
tiert am Aussagesatz, innerhalb der Bedeutungen des Ausdrucks Wahrheit
den eigentlichen Vorzug*s.

Ich mochte im Folgenden den Begriff der Wahrheit weniger aus einem
iberindividuellen Bezug zum Sein im Sinne einer wahren Aussage verste-
hen, als vielmehr ihn vom Ich aus, d.h. von der Erfahrung der Individualitit
her, entwickeln. Von diesem Standpunkt aus betrachtet ist der Begriff der
Wahrheit seinem Wesen nach ein Wert — und zwar ein ethischer: Die
formal-logische Aussage ,,1 + 1 = 2“ ruht auf dem Vertrauen in die Wabhr-
heit der eigenen Verstandesleistung und die des als geistig ebenbiirtig
empfundenen Anderen. Doch damit nicht genug. Auch in Begriffen wie der

1 HEGEL, G.W.F.: Phinomenologie des Geistes. Frankfurt: Suhrkamp 1979, 15.
2 Vgl. HEGEL, G.W.F.: Phinomenologie des Geistes, 23.
3 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Was heifit denken? Frankfurt: Vittorio Klostermann 2002, 95f.

4 HEIDEGGER, Martin: Logik — Die Frage nach der Wahrbeit. Frankfurt: Vittorio Kloster-
mann 1976, 415.

5 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Logik — Die Frage nach der Wahrbeit, 9.



442 Andreas H. Krumpel

Freiheit, der Verantwortung oder der Giite liegt dieselbe Ahnung von
apriorisch-ethischem Wert (siehe Abschnitt 3). Die gesamte abendlindische
Philosophie mit ihren Begriffen von Individualitit und Recht oder der
Kritik am Herrschaftsprinzip ist nicht zu trennen von solchen Grund-
werten. Sie sind es, die dem Begriff einer philosophia perennis seine tiefere
Bedeutung geben. Denken, Wert und Moral sind ineinander verwoben,
dergestalt, dass ein Denken iiber Moral bereits auf jenen Werten ruht, wel-
che diese sich explizit zum Gegenstand macht.

Die Naturwissenschaften mit ihrem ,gesellschaftlichen Monopol an
Weltwissen“é bewegen sich in einer Gedankenwelt, in der eine Aufklirung
von Moral keinen Sinn mehr ergibt. Die neue, verstirkte Kritik am Moral-
verstindnis der Religionen z.B. fuf§t auf der Annahme, moralische Regeln
seien ein gesellschaftliches Phinomen, ein Nebenprodukt der Evolution.
Doch eben diese Unfihigkeit, die eigenen moralischen Wahrheiten im moder-
nen Szientismus begriinden zu kénnen, hinterldsst u.a. ein Gefiihl der Sinn-
losigkeit und der Leere. Trotz der ihnen eigentiimlichen Willkiir behandeln
religiose Gehalte des Ofteren mehr Wahres, als die heutigen Wissenschaften
es je vermochten. ,Die ungliubigen Sohne und Tochter der Moderne
scheinen [...] mehr nétig zu haben, als ihnen von der religiosen Tradition in
Ubersetzung zuginglich ist — so, als seien deren semantische Potentiale noch
nicht ausgeschopft.“7 Der verstellte Zugang zu den semantischen Potentia-
len und die trotz ihrer unbefriedigenden Kilte und Lebensferne iiber-
raschende Persistenz wissenschaftlicher Weltbilder mégen zum Teil auf dem
Versiumnis beruhen, den tradierten Begriff von Wahrheit im gewohnten
Lichte des Allgemeinen und der Aussage iiber die Welt um seine Wert-
haftigkeit und damit um seine gewissermaflen subjektive Seite zu erweitern.
Eine Aufklirung von Moral, als dem Bereich des Subjektiven, Individuellen
wesentlich zugehorig, kann es sich nicht leisten, den Bezug zum Individuum
im Bemiihen um das Allgemeine im Begrifflichen zu iibergehen. Die Folgen
einer solchen Ausweitung nicht nur des Wahrheitsbegriffes fiir das Ver-
stindnis von Moral sollen in der vorliegenden Schrift erértert werden.

2. EVOLUTIONSTHEORIE UND MORAL

Einige Wissenschaftler weisen auf unzeitgemifle moralische Regeln in
religiosen Glaubensbiichern hin, wie etwa dem alten Testament der Bibel
und betrachten die Entstehung von Moral als ein gesellschaftliches Phino-
men8. Ein weiterer Kritikpunkt ist die Uberzeugung, die Einhaltung mora-
lischen Verhaltens erfordere den Glauben an ein jiingstes Gericht, ohne
welches den Menschen der tiefere Sinn von Moralitit nicht einleuchte und
damit die Bereitschaft, moralisch zu handeln, sich verringere. Diese An-

6 HABERMAS, Jiirgen: Glauben und Wissen. Frankfurt: Suhrkamp 2001, 14.
7 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Glauben und Wissen, 25.
8 Vgl. DAWKINS, Richard: Der Gotteswahn. Miinchen: Ullstein HC 2007.



Religions- und Traditionskritik als Aufklirung der Moral 443

nahme wird durch das Aufzeigen moralischer Atheisten widerlegt. Aber es
bleibt eine wesentliche Frage im Raum stehen, die durch die scheinbare
Klarheit ihrer modernen Antwort zu einem offen sichtbaren Verfall des
moralischen Gewissens in der Gesellschaft gefiihrt hat. Es ist die Frage,
wieso man sich in einem Einzelfall moralisch verhalten sollte, in dem die
Beriicksichtigung des eigenen Interesses weder gesellschaftliche, noch gott-
liche Strafen nach sich zieht. Vor dem Hintergrund der Evolutionstheorie
besitzen moralische Regeln keinen hoheren Sinn als den, durch Selektion
entstandene, flexible Verhaltensregeln zu sein, die den sie befolgenden In-
dividuen, als Teil einer Gemeinschaft, einen Uberlebensvorteil sichern.
Vielleicht ist Moral aber auch nur ein stabiles (und niitzliches) Neben-
produkt einer urspriinglich auf ganz andere Fitnessindikatoren abzielenden
Selektion. Welche Begriindung man im Einzelnen auch finden mag, Moral
bleibt in letzter Konsequenz der Auswuchs des tieferen Prinzips eines Kamp-
fes ums Dasein und kann somit nie den Anspruch auf unbedingte Giiltigkeit
erheben. Real sind der Mensch, das Leben und der Wille zur Macht, irreal
und iiberholt dagegen sind metaphysische Konzepte wie Willensfreiheit,
Seele, Gott und Moral. Fiir Heidegger unterscheidet sich die Neuzeit von
allen vorherigen Epochen dadurch, dass in ihr ,die Welt zum Bild wird*
und der ,Mensch innerhalb des Seienden zum Subjectum®?. Damit ist,
Heidegger zufolge, zusammen mit der Gleichsetzung von cogitare und esse
bei Descartes, der metaphysische Grund gelegt fiir alles Rechnen ,,des sich
selbst sichernden Vorstellens“10, Das Wesen der Wahrheit wird bestimmt
aus der Richtigkeit des Vorstellens. Seit einigen Jahren hiufen sich wissen-
schaftliche Belege dafiir, dass es eine Art ,Moralinstinkt“ gibt, dass zumin-
dest Menschen!! und andere Primaten!2 unterschiedlicher Herkunft und
Erfahrung intuitiv in einer gegebenen Situation dieselbe moralische Ent-
scheidung treffen. Doch auch wenn es, in Anlehnung an Chomsky, eine
»Universalgrammatik der Moral“13 gibt, verhindert das Argument des
naturalistischen Fehlschlusses — im Denkrahmen des modernen Szientismus
— den Ubergang zur verpflichtenden Norm. Die moderne Naturwissenschaft
sieht sich auflerstande, eigene Regeln aufzustellen und muss somit auf die
bestehenden zuriickgreifen. Die Ethik liegt auflerhalb der naturwissen-
schaftlichen Methodik, weshalb die moderne Antwort, moralische Regeln
seien allein historisch und gesellschaftlich bedingt, an dem Problem vorbei-
geht.

9 HEIDEGGER, Martin: Holzwege. Frankfurt: Vittorio Klostermann 2003, 92.

10 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Holzwege, 109.

11 vgl. HAUSER, Marc: Moral Minds. New York: Ecco 2006.

12 Vgl. DE WAAL, Frans: Primates and Philosophers. How Morality Evolved. New Jersey:
Princeton University Press 2006.

13 MAHLMANN, Matthias: Rationalismus in der praktischen Theorie: Normentheorie und
praktische Kompetenz. Baden Baden: Nomos Verlagsgesellschaft 1999.



444 Andreas H. Krumpel

3. BEGRIFF UND WERT

Einige Begriffe sind Jahrtausende alt, auch wenn sie im Laufe der Ge-
schichte verschiedene Bedeutungen erhalten haben. Die Griinde fiir ihren
Bedeutungswandel mégen weltanschaulicher, personlicher und gesellschaft-
licher Natur sein. Dennoch ist etwas Bleibendes an ihnen, das die Konstanz
des Begriffes wahrt. Ungeachtet der verschiedenen Bedeutungen z.B. von
Wahrheit — etwa ihre ontologische oder objektivistische Definition, die
Kohirenztheorie oder die Konsenstheorie — hat ihr objektiver Begriff einen
ebenso vagen wie unverwiistlich-konstanten, subjektiven Ursprung: Das un-
bedingte und notwendige Vertrauen in die Wahrheit der eigenen Ver-
standesleistungen. Aber auch die ,,Unhintergehbarkeit von Individualitat*14
und die Erfahrung personlicher Freiheit und Zurechnungsfihigkeit spren-
gen im Innern das nach auflen hin so iiberzeugend klingende Gerede von
neuronaler Fiktion. Es steht zu bedenken, ob nicht vielleicht auch die Idee
des Gottlichen in der Erfahrung von Transzendenz unserer Selbst, wie im
Falle der Liebe, begriindet liegt: ,,Dass Gott ist, wissen wir unmittelbar in
uns, wir haben religiose, gottliche Gefiihle.“15 Nun besitzen Begriffe wie
jene der Wahrheit, des Guten und der Freiheit, die mit der Individualitit
untrennbar verbunden sind, ebenso eine unbedingte (moralische) Wert-
haftigkeit. Dieser Riickgang aufs Private hat seine historischen Wurzeln im
Physis-Begriff (¢voic) der Sophisten, der in der Stoa (um 300 v. Chr.)
schliefflich seinen Gegensatzcharakter zum {iberkommenen Gesetz (Nomos)
verliert und zu dessen Synonym avanciert. Natur (Physis) und Recht finden
zusammen im Begriff des Naturrechts.'¢ Von hier aus ist es nicht weit zu
der Idee, moralische Regeln seien ableitbar aus der Selbstreflexion des Ich,
welche ithren Ausdruck im Oikeiosis- (Zueignungs-) Begriff der Stoa findet.
Hegel zufolge entstand die Moralphilosophie durch Sokrates, der den ,,Ge-
nius der inneren Uberzeugung® zur Grundlage seines Denkens und Han-
delns machte. ,Alles, was Wert fiir den Menschen hat, das Ewige, Anund-
fiirsichseiende ist im Menschen selbst enthalten, aus ihm selbst zu ent-
wickeln.“17 Die Natur des Menschen wird hier also zum ontischen Prinzip
der Moral — einer Moral fiir Menschen. Diese Uberzeugung war be-
stimmend fiir das gesamte Mittelalter bis in die Neuzeit hinein, wobei die
Oikeiosis jedoch nicht mehr rein physischen Ursprungs (gewissermafen
weltimmanent) wie in der Stoa war, sondern ein transzendentes Prinzip
darstellte. So in der augustinischen (Augustinus, 354-430) Lehre vom habi-
tus principiorum, welche die in der menschlichen Natur vorhandenen
moralischen Prinzipien als eine Teilhabe an den Werten Gottes ansah. Auch

14 FRANK, Manfred: Die Unhintergehbarkeit von Individualitit. Frankfurt: Suhrkamp
1986.

15 HEGEL, G.W.F.: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie I. Frankfurt: Suhr-
kamp 1979, 443.

16 Vgl. BLOCH, Ernst: Naturrecht und menschliche Wiirde. Frankfurt: Suhrkamp 1999.
17 Vgl. HEGEL, G.W.F.: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie 1, 471.



Religions- und Traditionskritik als Autklarung der Moral 445

fiir Blaise Pascal (1623-1662) war die ,Logik des Herzens“ ein Fiihlen
Gottes, und noch bei Max Scheler (1874-1928) hatten die moralischen
Werte objektiven Charakter, weswegen sie erfithlt werden kénnen (Wert-
fithlen). Unter Werten wurden allerdings nicht nur die den moralischen
Regeln zugrunde liegenden werthaften Begriffe verstanden, sondern oftmals
die Regeln selbst.

In seiner Rechtsphilosophie erklirt Hegel, dass der Mensch vermittels
seines Gewissens und seiner Uberzeugung aus sich heraus wissen konne,
was recht und damit gut sei, im Sinne einer dialektischen Ubereinstimmung
des Einzelwillens mit dem Allgemeinwillen. Das Gute ist ,,der Wille in sei-
ner Wahrheit“18, Mit dieser Ansicht nihert sich Hegel dem Privatcharakter
des Naturrechtsdenkens, mit welchem sie ohnehin die quasi naturgesetz-
liche Fundierung der Moral gemein hat. Subjektive Willkiir und zufillige
historisch-gesellschaftliche Bedingtheit hatten in beiden Fillen niemals et-
was mit Moral zu tun. Dennoch besitzt der Entwicklungsgedanke bei Hegel
ein zu starkes Gewicht, als dass er den statischen Gehalt des Naturrechtes,
wie er sich unter anderem in dem Sittengesetz Kants zeigt, akzeptieren
konnte. Habermas bemerkt in diesem Zusammenhang: ,Indem Kant Auto-
nomie, und das heifft die Eigenschaft des Willens, sich selbst Gesetz zu sein,
in der praktischen Philosophie gleichermafien voraussetzt wie die unan-
greifbare und einfache Identitit des SelbstbewufStseins in der theoretischen,
scheidet er sittliches Handeln aus dem Bereich der Moralitidt aus. Kant un-
terstellt den Grenzfall einer pristabilisierten Gleichschaltung der handeln-
den Subjekte.“19 Zu diesem Urteil gelangt Habermas, nachdem er in selbst-
verstandener Anlehnung an Hegel ,die Konstitution des Ich nicht an die
Reflexion des einsamen Ich auf sich selber bindet, sondern aus Prozessen
der Bildung, nimlich der kommunikativen Einigung entgegengesetzter Sub-
jekte begreift“20, Habermas hat Recht insofern, als dass moralische Hand-
lungen der Interaktion von Subjekten, ihrer Absichten, Neigungen und
Pflichtvorstellungen bediirfen. Er iibersieht jedoch, dass es zu einer Kom-
munikation und zu moralischen Handlungen nur dann kommen kann, wenn
die Subjekte gewissermafSen a priori iiber dhnliche Grundwerte verfiigen,
also in dhnlicher Weise auf bestimmte Umwelteinfliisse als Subjekte rea-
gieren. Habermas differenziert nicht zwischen den moralischen Gesetzen
und Handlungen und den sie begriindenden Werten und beschrinkt somit,
tiberspitzt ausgedriickt, das gesamte Thema Moral auf ,kommunikatives
Handeln“, d.h., ,symbolisch vermittelte Interaktion“2l. Gemifl dieser
Sichtweise wiren, konsequent gedacht, geistig behinderte, sprachunfihige
Menschen zu moralischem Verhalten nicht fihig, ,,weil wir Lebewesen, mit

18 HEGEL, G.W.F: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Berlin: Akademie Verlag
1956, 38.

19 HABERMAS, Jiirgen: Technik und Wissenschaft als ,ldeologie”. Frankfurt: Suhrkamp
1970, 20.

20 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Technik und Wissenschaft als ,,Ideologie®, 23.
21 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Technik und Wissenschaft als ,Ideologie®, 62.



446 Andreas H. Krumpel

denen wir nicht sprechen, mit denen wir uns nicht iiber etwas in der Welt
verstindigen konnen, Personalitit nicht zuschreiben“22. Dariiber hinaus
hidtten wir dann auch ihnen gegeniiber, wie Habermas es nur gegeniiber den
Tieren behauptet, lediglich ,,Pflichten, die unseren moralischen Pflichten
analog sind“23. Die Beschrinkung auf den Logos, hier die Fidhigkeit zu
(Selbst-) Reflexion und Sprache, ist der gesamten abendlindischen Philo-
sophie eigentiimlich. Der Begriff Logos hatte dabei stets eine numinose
Firbung, die es verhinderte, seinen an den Menschen gekniipften und damit
(inter-) subjektiven Wertecharakter zu erkennen. Die Ablehnung einer Wert-
philosophie mit dem Hinweis auf den Subjektivcharakter von Werten und die
Subjektivierung des Denkens steht selber unter dem Diktat des objektiven
Logos, von dem sie sich mit einer Flucht ins entgegen gesetzte Extrem zu
retten sucht. Der notorische Skeptizismus der Postmoderne, der, zum Prin-
zip erhoben, notwendig gegen das denkende Subjekt selber sich richten
miisste, trigt aufgrund der Unmdoglichkeit dieser Art von Selbstaufgabe
seine eigene Uberwindung bereits in sich. Hier ist der Angelpunkt, von dem
aus das schwache Denken sich einen gestirkten Ausgang schaffen kann. Die
Grundlagen der Menschenrechte, Ideen wie die der Willensfreiheit, der
Verantwortung und der Gleichheit aller Menschen hinsichtlich ihrer Ver-
nunft, moégen sich nicht zufillig herausgebildet haben. Ja, es scheint viel-
mehr, dass einige Begriffe und Werte uns allein durch das unanzweifelbare
Faktum unseres individuellen Seins apriorisch gegeben sind. ,,Philosophisch
gesehen, ist das Gewissen immer ethischer Apriorismus gewesen.“24 Einige
Werte (nicht Regeln!) konnen durchaus ein natiirlicher Bestandteil des
Lebens sein; nicht als kulturell konkretisierte und nur bedingt giiltige Werte
einer flexiblen, biologischen Anlage, auch nicht als Normen einer rational
iiberladenen Diskursethik, sondern als begrifflich fassbare Lebenswahr-
heiten. Diese finden sich in der Erfahrung von Individualitit, Giite, Wahr-
heit, Freiheit und Transzendenz; oder, in ihrer Essenz, in dem Streben nach
Gliick, verbunden mit der dem Leben immanenten Bedingung fiir Gesetz-
lichkeit des Verhaltens gegeniiber anderem Leben. Ein anderes Problem
freilich ist das Formulieren konkreter moralischer Regeln.

4. DIE MENSCHENRECHTE

Die Menschenrechte der europidischen Aufklirung sind ein Beispiel fiir die
Aufstellung konkreter Gebote auf der Grundlage von Werten. Meinungs-
freiheit, Reise-, Gedanken- und Religionsfreiheit sind nur einige Beispiele,
die sich im Falle von Menschen notwendig aus dem Begriff der Freiheit
ergeben. Das Problem der Ableitung konkreter moralischer Normen aus
grundlegenden Begriffen wie Freiheit, Wahrheit, Giite, etc. — eines der

22 HABERMAS, Jiirgen, in: KREBS, Angelika: Naturethik. Frankfurt: Suhrkamp 1997, 97.
23 Vgl. HABERMAS, Jiirgen: Naturethik, 98.
24 HIRSCHBERGER, Johannes: Geschichte der Philosophie I. Koln: Komet 2000, 518.



Religions- und Traditionskritik als Aufklirung der Moral 447

Grundprobleme der Moral - konnte nur deshalb iiberhaupt zum Problem
werden, weil die Werthaftigkeit alles Begrifflichen nicht konsequent, vor
allem nicht in ihrer Beziehung zur Moral gedacht wurde. Ein Begriff ist
niemals nur Begriff an sich.

Der Hinweis, dass es Kulturen gibt, in denen die Menschenrechte nicht
als moralische Wahrheiten akzeptiert werden, relativiert fiir uns nicht ihren
Wert, sondern bringt uns vielmehr an die Grenzen unserer Toleranz. Die
Ideen, in denen die konkreten Gebote griinden, ziehen sich wie ein roter
Faden durch die europiische Philosophiegeschichte. Schon das Rechtsden-
ken der Stoa, mit ihren Begriffen des Naturrechts und der All-Vernunft
verpflichtete ihre Anhidnger zur allgemeinen Menschenliebe. Die Er-
kenntnis, Menschen aller Kulturen glichen einander in ihrer Vernunft, ist
also keine naturwissenschaftliche. Im Gegenteil, noch zu Darwins Zeiten
diskutierte man die ,Frage, ob das Menschengeschlecht aus einer oder aus
mehreren Species besteht“25, und auch wenn Darwin selbst eher zur Schule
der ,Monogenisten® neigte, stand es fiir ihn auler Zweifel, ,,dass die ver-
schiedenen Rassen [...] bedeutend voneinander abweichen. [...] Die Einge-
borenen von America, die Neger und Europier weichen voneinander ihrem
Geiste nach so weit ab, als irgend drei Rassen, die man nur nennen
konnte.“26 Auch heutzutage werden wissenschaftliche Artikel in seriGsen
Journalen veré6ffentlicht, die auf Unterschiede im Intelligenzquotienten von
Mann und Frau?? oder von Menschen verschiedener Rassen28 hinweisen.
Ungeachtet ihrer Wissenschaftlichkeit stehen solche Studien, sowie der
biologische Determinismus im Ruf des moralisch Verwerflichen. Es ist aber
nicht die vermeintliche Gleichheit aller Menschen hinsichtlich ihrer Ver-
nunft, in welcher diese Verwerflichkeit ihre Stiitze findet, sondern es ist die
universelle Giiltigkeit moralischer Grundwerte. Universell giiltig sind die
Werte insofern, als dass alle Menschen — und nicht nur Menschen (siehe
Abschnitt 7) — einen gemeinsamen Minimalsatz an Grundwerten erfahren.
Der Unterschied zwischen Menschen ist moralisch nicht relevant, ja, es ist
einfach, einen solchen Unterschied zwischen den Individuen eines Volkes
zu finden, beziiglich jeder beliebigen Eigenschaft. Die Menschen sind nicht
alle gleich, und das ist gut.

25 DARWIN, Charles: Gesammelte Werke. Die Abstammung des Menschen und die ge-
schlechtliche Zuchtwahl. 1. Bd. Stuttgart: E. Schweizerbart’sche Verlagshandlung 1875, 228.

26 Vgl. DARWIN, Charles: Gesammelte Werke. Die Abstammung des Menschen und die ge-
schlechtliche Zuchtwah. 1 Band, 219-233.

27 Vgl. IRWING, Paul / LYNN, Richard: Intelligence: Is there a sex difference in 1Q scores?
In: British Journal of Psychology, vol. 96 (2005) 505-524.

28 Vgl. RUSHTON, John Philippe / JENSEN, Arthur R: Thirty years of research on Black-
White differences in cognitive ability. In: Psychology, Public Policy & the Law vol. 11 (2005)
235-294.



448 Andreas H. Krumpel

5. KRITIK AN PATRIARCHALISCHER MORAL

Die Menschenrechte als moralische Wahrheiten fithren unweigerlich zu
einer Kritik an Religionen, in welchen z.B. die Frau als ein dem Mann
untergeordnetes Wesen begriffen wird. Ob nun die Achtung vor dem An-
derssein fremder Kulturen auch eine Achtung vor deren Moral bedeuten
kann, besitzt vermutlich eine grolere Relevanz, als die Frage nach der Tole-
ranz gegeniiber einer rein abstrakten Unwahrheit. Vielmehr zeigt sich im
Fall der Diskriminierung und Misshandlung von Frauen, dass viele Ver-
treter von Religionen, in denen Frauen traditionell diskriminiert werden,
bereitwillig die moralischen Werte von Freiheit und Gleichheit in ihren
Glauben integrieren. In diesem Licht erscheint der ,,Kampf der Kulturen“29
als ein Kampf um die gemeinsame Wahrheit. Nun mdégen die Menschen-
rechte auf apriorischen Werten gegriindet sein, dieser Umstand bedeutet
jedoch nicht, dass sie nicht doch zu einem Teil gesellschaftlich bedingt sind
und somit einen Moment von Willkiir enthalten.

6. DAS PRINZIP DER EXKLUSIVITAT

In der Tat gibt es einen irrationalen Bestandteil unserer eigenen Kultur, der
bis heute iiberlebt hat und einen wesentlichen Einfluss auf unser Denken
ausiibt. Dieser Bestandteil ist die vage Idee von Exklusivitit, die sich in der
platonischen Wertehierarchie, der Sklaverei, dem Rassismus, der Diskrimi-
nierung von Frauen oder in den Menschenrechten spiegelt. Fiir Aristoteles
war der Sklave ein ,beseeltes Werkzeug 30 und selbst in Morus’ Utopia,
dem Urbild der idealen Gesellschaft, gab es Sklaven und noch keine be-
sondere Beachtung von Kindern im Sinne der noch relativ jungen Kindheit-
sidee. Exklusivitit ist ein Ausfluss von Herrschaft, welche den Grundwerten
unserer Kultur stets Feind war. lhre Waffe ist auch Ironie, die sich tiber je-
den Versuch von Wahrheit mit einem verbriidernden Licheln und Augen-
zwinkern hinwegsetzt.

7. KRITIK AN ANTHROPOZENTRISCHER MORAL

Ein schwieriger Fall ist das Problem mit dem Tier. Und genau hier ist es,
wo eine Aufklirung der Ethik auf die Korruption der Menschenrechtsidee
durch das Prinzip der Exklusivitit und den damit verbundenen Mangel an
moralischer Wahrheit hinweist. Einige naturwissenschaftliche Erkenntnisse
mogen zu einer gerechtfertigten Kritik an dem anthropozentrischen Ele-
ment gegenwirtiger Moral motivieren. Wenn viele Tiere weit reichende
Ahnlichkeiten im Aufbau und in der Funktion ihres Gehirns erkennen
lassen; wenn Schimpansen Kultur tradieren und man mit ihnen in Ge-

29 HUNTINGTON, Samuel P.: Der Kampf der Kulturen. Hamburg: Spiegel-Verlag 2006.
30 ARISTOTELES: Nikomachische Ethik, 1161 b4. Hamburg: Felix Meiner 1985, 200.



Religions- und Traditionskritik als Aufklirung der Moral 449

birdensprache kommunizieren kann; wenn Elefanten die Uberreste verstor-
bener Artgenossen aufsuchen; wenn selbst Tintenfische Charakter und In-
telligenz zeigen; dann kann man sich gezwungen fithlen, den Glauben an
eine Sonderstellung des Menschen neu zu iiberdenken. Denn was zeichnet
letztlich den Menschen vor der abstrakten Idee ,, Tier” aus? Es ist dabei zu
beachten, dass unter ,den Menschen® jeder einzelne Mensch fillt, sei er
geistig behindert, vollstindig behaart, sprachunfihig, oder nicht in der La-
ge, auf zwei Beinen zu gehen. Der Mensch als platonische Idee lisst sich
genauso wenig anhand der Gemeinschaft realer Menschen eindeutig cha-
rakterisieren, wie das Tier sich vom Menschen trennen lidsst. Dennoch ist
der Gegensatz des Menschen zum Tier ,,mit solcher Beharrlichkeit und
Einstimmigkeit [...] von allen Vorvordenkern des biirgerlichen Denkens,
den alten Juden, Stoikern und Kirchenvitern, dann durchs Mittelalter und
die Neuzeit hergebetet worden, dass er wie wenige Ideen zum Grund-
bestand der westlichen Anthropologie gehort*“31. Die Ausgrenzung ist eine
moralische. Eine Aussage der Art: ,Unsere moralische Verpflichtung gegen-
tiber dem Schaf hat ein geringeres Gewicht als die gegeniiber dem Men-
schen, [...] weil wir Menschen sind“32, ist kein Argument, sondern legt die
Gemeinschaft der moralisch zu Beriicksichtigenden, entgegen Tugendhats
eigener Bekundung, sehr wohl willkiirlich fest. Sicherlich fiihlen wir im
Normalfall gegeniiber dem Menschen eine stirkere moralische Verpflich-
tung als gegeniiber dem Schaf, so wie wir eine geringere Verpflichtung
gegeniiber einem fremden Menschen empfinden, als gegeniiber unserem
eigenen Kind. Solche subjektiven Empfindungen haben ihren Anspruch auf
unbedingte Giiltigkeit jedoch nur fiir das empfindende Subjekt. Gefiihle
zwischen Menschen und Tieren konnen dieselbe wechselseitige Intensitit
besitzen, wie die zwischen Menschen. Schlieft man von der Inappetenz und
dem Zugrundegehen eines Hundes nach dem Tod eines geliebten Menschen
auf die Liebesfihigkeit des Hundes, so ist dies genauso anthropomorph, wie
die Annahme, ein anderer Mensch konne dhnlich empfinden wie ich, ego-
morph ist.33 Es mag individuelle oder gruppenspezifische Repertoires an
Gefiithlen geben. Dennoch lassen sich Erfahrungen wie die der Individua-
litit, der Transzendenz seiner Selbst, oder die Fihigkeit, sowohl Schmer-
zen, als auch Freude empfinden zu konnen, schwerlich selbst einer Ratte
absprechen. Das Streben nach Gliick und die Existenz Ich-tibergreifender
Werte sind Kennzeichen von Individuen aller (speziesunabhingiger) Sozie-
titen. Die Fihigkeit zu ethischer Selbstreflexion ist damit zwar nicht gege-
ben, die Absenz derselben kann aber kein Grund sein, das entsprechende
Wesen in den Fragen der Moral zu iibergehen. Das anthropozentrische

31 HORKHEIMER, Max / ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Aufklirung: Philosophische
Fragmente. Frankfurt: Fischer 1988, 307.

32 TUGENDHAT, Ernst: in: KREBS, Angelika: Naturethik. Frankfurt: Suhrkamp 1997, 107.

33 Speziell zur Ahnlichkeit im Kommunikationsverhalten von Mensch und Hund siehe
z.B.: HARE, Brian / TOMASELLO, Michael: Human-like social skills in dogs? In: Trends in cog-
nitive science vol. 9 (2005) 439.



450 Andreas H. Krumpel

Denken zeugt, dhnlich der Sklaverei und dem Rassismus, von der hart-
nickigen Persistenz des Exklusivitdtsprinzips in den menschlichen Weltauf-
fassungen.

8. DIE AKTUALITAT VON TRADITION UND RELIGION

Die Frage nach der Aktualitit von Tradition oder Religionen wie dem
Christentum, dem Islam und dem Judentum ist nicht nur eine erkenntnis-
theoretische, sondern auch und vor allem eine moralische. Doch die Vor-
stellungen von Wahrheit und Moral sind verschwistert mit der Tradition,
und in dieser wirkt das Prinzip der Exklusivitit. Die Welt des Moglichen
hat ihre eigenen Gesetze, und oft zerbricht deren Anspruch auf Giltigkeit
und Verwirklichung an der Hirte der Realitit. Wenn der Vorwurf auf un-
gerechtfertigt anthropozentrisches Denken nur ein ironisches Licheln her-
vorruft, so zeigt sich in diesem Licheln die ganze Irrationalitit und Macht
der Tradition. Der Hinweis, eine menschliche Moral sei eine Moral nur fiir
Menschen, untergribt nicht nur den unbedingten Anspruch auf Giiltigkeit
einer solchen Moral, sondern offenbart ein Denken, das sich in dem hier
und jetzt Gegebenen selbstgerecht eingerichtet hat. Die Geschichte hat ge-
zeigt, wie flexibel die Weltreligionen sich dem jeweiligen Zeitgeist der
Politik anzupassen verstanden. Eine Aufklirung der Moral wird sicherlich
nicht zu einer gesellschaftlichen Bewegung der Anlass sein kénnen, wie die
Populirphilosophie der europiischen Aufklirung es war. Aber in ihrem die-
ellen Potential liegt bereits Hoffnung auf die Anniherung an Utopie — als
eine weitere von endlos moglichen.

Abstract

Communication and moral acts between subjects can take place only if the
subjects have similar basic values. A basic value is taken as a value that is
inextricably linked with the experience of individuality. An example of such
a value is the term truth that has its origins in the necessary trust in the
truth of one’s own mind performance and that of the other who is treated as
mentally equal. The same hint of an a priori ethical value, however, is also
in terms like freedom, responsibility, or the good. We will discuss what con-
sequences this approach might have both for the understanding of morality
and for the important question to whom we, as moral subjects, are morally

obliged.



GERHARD BEESTERMOLLER

Erlaubnis zur Rettungsfolter —

Imperativ der Gerechtigkeit?
Erwiderung auf ein persuasives Argument

Die Diskussion iiber den von der SPD fiir das Bundesverfassungsgericht
vorgeschlagenen Juristen Horst Dreier hat hohe Wellen geschlagen. Insbe-
sondere geht es um dessen Auflerungen, Folter nicht unter allen nur denk-
baren Umstinden von vornherein fiir illegitim zu erachten. Auch der Ham-
burger Rechtsphilosoph Reinhard Merkel hat sich zu Wort gemeldet.!
Wihrend Dreier sich dem Problem der Aufweichung des absoluten Folter-
verbotes in der nachdenklichen Form einer Problemanzeige nihert, plidiert
Merkel offen dafiir, dass absolute rechtliche Folterverbot aufzuweichen.2
Die sogenannte Rettungsfolter solle erlaubt werden. Darunter versteht er
Folter, die im Rahmen der Notwehr bzw. Nothilfe als eine erforderliche
Selbstverteidigungsmafinahme gelten kénne.3

Der Staat diirfe die Folter eines Menschen nicht verbieten, von dem ein
rechtswidriger gegenwirtiger Angriff beispielsweise auf das Leben eines un-
schuldigen Menschen ausgehe, wenn Folter die einzige Maoglichkeit
darstelle, diesen Angriff abzuwehren. Denn das Recht zur Notwehr bzw. —
hilfe gehore zu den grundlegenden Elementen einer jeglichen Rechtsord-
nung. Dessen Anerkennung sei eine Grundforderung der Gerechtigkeit. Der
Staat, der seinen Biirgern oder Amtstrigern Strafe androhe, falls sie die
Rettungsfolter anwenden wiirden, mache sich der Beihilfe zum Mord

1 MERKEL, Reinhard: Folter als Notwehr. Der Zank um den Staatsrechtler Horst Dreier ist
erbdarmlich. Er verdringt die qudlende Frage: Kann es sein, dass manchmal auch die Unter-
lassung der Folter die Menschenwiirde verletzt? In: DIE ZEIT (06.03.2008), Online verfiigbar
unter http://www.zeit.de/2008/11/Flter (16.10.2009).

2 Einen guten Uberblick iiber die gegenwiirtige Debatte zur Folter liefert STUMKE, Volker:
Uberlegungen zur gegenwirtigen Folterdebatte. In: SOW kontrovers 4 (2007).

3 Nach § 32 StGB gilt: ,,(1) Wer eine Tat begeht, die durch Notwehr geboten ist, handelt
nicht rechtswidrig. (2) Notwehr ist die Verteidigung, die erforderlich ist, um einen gegen-
wirtigen rechtswidrigen Angriff von sich oder einem anderen abzuwenden.“

In der Jurisprudenz ist strittig, ob eine Notwehrhandlung als erforderlich gelten kénne,
wenn zu der ,Mafinahme, die der Verteidiger gewihlt hat, um den Angriff zu beenden [...]
kein milderes Mittel zur Verfiigung steh(t) [...], mit dem man die Notwehrlage ebenso sicher
und effektiv beenden kann.“ (ERB, Volker: Folterverbot und Notwehrrecht. In: NITSCHKE,
Peter [Hg.]: Rettungsfolter im modernen Rechtsstaat? Eine Verortung. Bochum: Kamp 2005,
149-167, hier 157). Gegen diese reine Mittel-Zweck-Bestimmung der Erforderlichkeit einer
Handlung in Notwehr wendet Arthur Kreuzer ein, dass ,ein absolut verbotenes Mittel nie
erforderlich oder angemessen sein kann.“ (KREUZER, Arthur: Zur Not ein bifichen Folter?
Diskussion um Ausnahmen vom absoluten Folterverbot anlisslich polizeilicher ,Rettungs-
folter. In: NITSCHKE: Rettungsfolter, 35-49, hier 46).



452 Gerhard Beesterméller

genauso schuldig wie derjenige, der jemanden beispielsweise mit vorgehal-
tener Pistole davon abhalte, einen Mord zu verhindern.

Diese Argumentation wirkt auf den ersten Blick klar und iiberzeugend.
Sie findet sich in leichten Variationen auch bei anderen Autoren.4 Es kann
kein Zweifel bestehen, dass Merkel das Gerechtigkeitsempfinden vieler
Menschen heute trifft. Jedenfalls ist es meine Erfahrung nach sehr vielen
Vortragen und Diskussionen zu diesem Thema, dass bei vielen Zeitge-
nossen, die sich in der Regel spontan fiir ein absolutes Folterverbot aus-
sprechen, angesichts dieser Argumentation eine gewisse Perplexitit eintritt.

Das Ziel der hier verfolgten Uberlegungen ist es, der prima facie-Evi-
denz der Argumentation von Merkel entgegenzutreten. Unter drei Bedin-
gungen iiberzeugt sie nicht: Die erste besteht in der Uberzeugung, dass der
Mensch ein sittliches Subjekt ist, das unter dem Anspruch steht, sein Han-
deln unter die Herrschaft der Vernunft zu stellen. Die sittliche Subjektivitit
macht seine Wiirde aus. Je nachdem, ob der Mensch dem Anspruch der
Sittlichkeit entspricht oder nicht, bestimmt er seine sittliche Identitit zum
Guten oder Bésen. Alle Giiter dieser Welt, die von seinem sittlichen Charak-
ter unterschieden sind, finden ihren Sinn und ihre Zweckbestimmung darin,
dass sie zugleich Voraussetzung und Titigkeitsfeld sittlichen Handelns sind.

Die zweite Bedingung besteht darin, dass der Absolutheitsanspruch men-
schlicher Wiirde unteilbar ist. Wer Bedingungen fiir moglich hilt, unter de-
nen der Achtungsanspruch der Wiirde irgendeines Menschen seiner In-
dienstnahme fiir die Verfolgung irgendeines Zieles keinerlei Grenzen zieht,
hat den Wiirdeanspruch des Menschen — und damit jedes einzelnen Men-
schen — aufgegeben, in seiner sittlichen Subjektivitit einen Selbstwert zu be-
sitzen, der keinem anderen Wert geopfert werden darf.

Die dritte Bedingung besteht darin, dass Folter per se die sittliche Iden-
titit des Menschen selbst trifft. Dies gilt unabhingig davon, ob sie an einem
rechtstreuen Biirger oder zur Rettung von unschuldigen Menschen an
einem irregeleiteten, aber gewissenstreuen Terroristen oder an einem Bose-
wicht vollzogen wird. Das ist eine sehr weitreichende, aber — wie ich meine
— fiir die Aufrechterhaltung des absoluten Folterverbotes unverzichtbare
These. Sie enthiillt die Behauptung, dass die herkommliche Unterscheidung
katholischer Moraltheologie zwischen sittlichen Werten und nicht-sittlichen
Giitern als zweipoliges Grundschema der Werthaftigkeit menschlicher
Handlungsfolgens nicht hinreichend ist, um eine angemessene Abwigung
dieser Folgen im Blick auf ein sittliches Urteil umfassend zu erméglichen.

Bei diesem Problem muss ein klein wenig verweilt werden, da das Ziel
dieser Uberlegungen iiber die rein normative Frage nach der Erlaubtheit

4 Pars pro toto sei hier auf Volker Erb verwiesen. Auch er vertritt die These, ,dass die
Misshandlung eines Entfiihrers bzw. Attentiters in den entsprechenden Konstellationen (und
nur dort) durch das Notwehrrecht gedeckt® ist. (ERB: Folterverbot und Notwehrrecht, 164).

5 Vgl. SCHULLER, Bruno: Die Begriindung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumen-
tation in der Moraltheologie. 2., iiberarb. u. erw. Aufl. Diisseldorf: Patmos 1980, Sittlicher
und nicht-sittlicher Wert, 73-78.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 453

von Folter hinausreicht. Denn die Lsung jeder normativen Frage impliziert
die Anwendung einer ethischen Methode. Allerdings kann die Behandlung
einer normativen Frage Riickwirkungen auf die angewendete Methode
auslosen. In diesem Sinne wird hier eine Modifikation der sogenannten te-
leologischen Methode vorgeschlagen, ohne ihr leitendes Hauptmotiv aufzu-
geben, das sittliche Urteil ausschliefSlich auf eine, von der unparteiischen
Liebe geleitete Abwigung aller Folgen einer Handlung zu stiitzen.6

Das principium divisionis der Unterscheidung in sittliche Giiter und
nicht-sittliche Giiter ist die Differenz zwischen dem, was in der absoluten
und uneingeschrinkten Verfiigung des Willens besteht, und dem, wofiir
dies nicht gilt. In der absoluten Verfiigung des Willens steht letztlich nur er
selbst, insofern er sich zum Guten entscheidet. Die erste Gruppe bilden die
sittlichen Werte als die verschiedenen Selbstverwirklichungsformen des sitt-
lich selbstbestimmenden Willens — z.B. Treue / Treulosigkeit, Wahrhaftig-
keit / Verlogenheit —, die zweite bilden die nicht-sittlichen Giiter als die Ge-
samtheit der hiervon verschiedenen Realitit, die sittliches Handeln ermog-
licht und an denen es sich realisiert.

Wie lassen sich Konflikte zwischen sittlichen Werten, zwischen sittlichen
Werten und nicht-sittlichen Giitern sowie zwischen nicht-sittlichen Giitern
16sen? Damit ist die Kernfrage der sogenannten teleologischen Schule
katholischer Moraltheologie bezeichnet, die von Bruno Schiiller gegriindet
wurde und heftige Diskussionen in der 70er und 80er Jahren des 20. Jahr-
hundert ausgeldst hat.

- Zunichst gilt vollig unstrittig, dass es einen Konflikt zwischen sitt-
lichen Giitern nicht geben kann. Dieser wire gegeben, wenn ein Mensch
unter Aufopferung der eigenen sittlichen Identitit die eines anderen retten
konnte.

»Wie auch immer die Situationen aussehen mégen, die man als Beispiele fiir
solche Konflikte betrachtet, deren ethische Interpretation mufl falsch sein,
weil die Moralitit zweier Menschen nicht derart in ein Konkurrenzverhiltnis
geraten kann. [...] Die sittliche Giite des Menschen unterscheidet sich gerade
dadurch von all seinen eventuellen nicht-sittlichen Vorziigen, dass fiir ihren
Gewinn oder Verlust letztlich niemand anders verantwortlich sein kann als er
selbst allein.*”

Diese Uberlegungen haben Konsequenzen fiir die Folter-Thematik. Wenn
man — anders als die Schiiller-Schule — davon ausgeht, dass Folter ihrer
Natur nach die sittliche Identitit des Menschen verletzt, dann kénnte eine
Konstellation entstehen, in der fiir die sittliche Identitit verschiedener

6 _Nach allem bietet es sich an, drei Kennzeichnungen teleologischer Ethik zu
unterscheiden: (1) die sittliche Richtigkeit aller Handlungen bestimmt sich ausschliefllich von
ihren Folgen fiir das Wohl und Wehe aller Betroffenen; (2) die Liebe (im Sinne von Rém
13,8-10) ist letzter Bestimmungsgrund fiir die sittliche Richtigkeit aller Handlungen; [...] (3)
die Liebe des Menschen hat ihren verbindlichen Mafistab an der Gutheit oder am Wert
dessen, worauf sie sich bezieht.“ (SCHULLER: Begriindung sittlicher Urteile, 289).

7 SCHULLER: Begriindung sittlicher Urteile, 81.



454 Gerhard Beestermoller

Menschen unmittelbar Relevantes in Konkurrenz zueinander tritt. Die For-
mulierung bleibt hier deshalb so vage, weil erst noch gezeigt werden muss,
worin das entscheidende Ubel der Folter und seine Relevanz fiir men-
schliche Sittlichkeit besteht.

In der Regel schenken die Befiirworter der Aufweichung des Folterver-
botes dessen Verteidigern zu viel, wenn sie ihr Anliegen an dem Konflikt
begriinden wollen, der zwischen der Rettung unschuldigen Lebens auf der
einen Seite und dem mit der Folter einhergehenden Ubel auf der anderen
Seite bestehe, das nur den Schuldigen treffen wiirde. Wesentlich schwie-
riger fiir die Vertreter eines absoluten Folterverbotes wire m.E. der Fall
einer Bande von Kinderschindern, die bekanntermaflen an einem unbe-
kannten Ort einen Folterkeller unterhilt, in dem entfithrte Kinder gequilt
werden. Ein Mitglied dieser Bande, der weder seine Mittiterschaft noch die
Tatsache leugnet, iiber das notwendige Rettungswissen zu verfiigen, weigert
sich — aus welchen Griinden auch immer — mit der Polizei zu kooperieren.
Darf man ihn foltern? Hier geht es nicht mehr um die Abwigung von dem
Ubel, das mit der Folter einhergeht, mit dem Gut des Lebens, sondern es
steht die Folter vieler unschuldiger Menschen gegen die Folter eines einzi-
gen schuldigen Menschen. Hier gilt es, wie weiter unten gezeigt werden
soll, an der Grundintuition katholischer Moraltheologie festzuhalten, dass
die sittliche Identitit eines Menschen niemals der vieler Menschen geopfert
werden darf.

- Im Konflikt zwischen vorsittlichen Giitern und sittlichen Werten ist
immer dem sittlichen Wert der Vorzug zu geben.

»Das Paradigma fiir einen solchen Konflikt bleibe der Fall, wo jemand die
Gewissensfreiheit eines anderen nur respektieren kann, indem er es hinnimmt,
dass viele andere seiner Mitmenschen Schaden an Leib und Leben, Hab und
Gut nehmen. Man kann diesen Fall fiir duflerst unwahrscheinlich halten; aber
das tut nichts zur Sache, wenn der Fall nur nicht undenkbar ist. Angenommen
nun, jemand urteile, vom sittlichen Standpunkt aus miissten Leib und Leben,
Hab und Gut der einen fiir wichtiger gehalten werden als die Gewissensfrei-
heit der anderen, man miisse also durch Versprechungen, Drohungen oder
sonst wie darauf hinwirken, dass die letzteren gegen ihre sittliche Uber-
zeugung handelten und sich so sittlich schuldig machten. Ein solches Urteil
wire ein Widerspruch in sich selbst. Es liefe auf den Satz hinaus, es set sittlich
gut, darauf hinzuarbeiten, dass das sittlich Schlechte geschehe. Das heifst aber,
es ist analytisch evident, dass im Konkurrenzfall der sittliche Wert vor jedem
denkbaren nicht-sittlichen Wert den Vorrang beansprucht.“8

Hier standen die Schrecken des modernen Terrorismus wohl noch nicht
unmittelbar vor Augen. Wie aber soll man sich verhalten, wenn man einen
nuklearen Anschlag auf eine Grofistadt nur verhindern kann, wenn man das
Versteck der Bombe durch die Folter eines Terroristen in Erfahrung bringt;
eines Terroristen, hinsichtlich dessen es aber iiberhaupt keinen Zweifel

8 SCHULLER: Begriindung sittlicher Urteile, 76f.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 455

gibt, dass ihm sein Gewissen die Preisgabe des Verstecks absolut verbietet?
Darf man diesen Mann mit dem Mittel der Folter zu einer Tat gegen sein
Gewissen, also zur Realisierung eines sittlichen Unwerts verleiten, um un-
fassliches Leid zu verhindern — den qualvollen Tod tausender unschuldiger
Menschen? ,Hier ergeben sich Fragen® — so der Schiiller-Schiiler Werner
Wolbert —, ,auf die vermutlich weder Teleologen noch Deontologen zur
Zeit eine Antwort wissen.“9 Diese Nachdenklichkeit liefle sich noch weiter
treiben: Miisste man nicht auf der Linie der Teleologie sagen, dass die Fol-
ter verglichen mit Beugehaft — vorausgesetzt es besteht hierzu noch Zeit -
oder dem Versuch, dem Terroristen das Versteckgeheimnis abzukaufen, die
weniger problematische Alternative darstellt, wenn man einmal davon
ausgeht, dass die Folter den freien Willen aufhebt, oder zumindest in extre-
mer Weise einschriankt? Fiihrt hier die Teleologie nicht zu vollig kontrain-
tuitiven Konsequenzen?

- Schliefflich der Konflikt zwischen nicht-sittlichen Giitern: Hier ist die
Handlungsalternative sittlich vorzugswiirdig, die nach unparteiischer Abwi-
gung moglichst simtlicher Folgen fiir alle von der Handlung Betroffenen
diejenige wihlt, die die beste Gesamtbilanz aufweist. Die ,teleologisch(e)
Ethik bestreitet die Eingrenzung menschlicher Verantwortung. Denn indem
sie erkldrt, die sittliche Richtigkeit einer Handlung bestimme sich aus-
schliefSlich von den Folgen her, macht sie den Menschen verantwortlich fiir
alle voraussehbaren Folgen seines Handelns.“10

In der Konsequenz dieser Argumentation ist ein absolutes Folterverbot
nur mittels eines regelutilitaristischen Argumentes zu halten. Denn im Fall
des Bosewichts, der per definitionem nicht dem Urteil seines Gewissens
folgt, wiirde durch die Rettungsfolter niemand zu einer Tat gegen sein Ge-
wissen verleitet. Dennoch hilt Wolbert in einem neueren Artikel am abso-
luten Folterverbot fest. Im Hintergrund steht der so genannte Fall
Daschner: Im September 2002 war der kleine Jakob von Metzler entfiihrt
worden. Magnus Gifgen wurde verhaftet, als er das Losegeld entgegenneh-
men wollte. Er weigerte sich, das Versteck des Jungen preiszugeben. Darauf
lieff der Vize-Polizeiprisident Gifgen Folter androhen. Wolbert geht der
Frage nach, ob die Wiirde eines entfithrten Kindes es nicht geradezu ver-
langt, seinen Entfithrer zu foltern, wenn das Kind in héchster Gefahr

9 WOLBERT, Werner: Das Verbot der Folter — eine neue deontologische Norm? In:
Theologie und Glaube 77 (1987) 128-130, hier 129f. Unter ,Deontologie“ wird in der Regel
das Konkurrenzparadigma zur Teleologie bezeichnet, was hier aber nicht weiter erliutert
werden muss.

Wolbert definiert Folter in einem seiner jiingeren Beitrige so: ,,1. physischen Schmerz,
Stress oder phsychisches Leiden (es muss nicht unbedingt auf Brachialgewalt beruhen); 2. das
Element des Zwangs: man will eine wichtige Information erhalten; 3. sie wird durchgefiihrt
durch den Staat, bzw. durch seine Organe.“ (WOLBERT, Werner: Ausnahmsloses Verbot der
Folter? Eine moraltheologische Sicht. In: GEHL, Giinther [Hg.]: Folter — Zuldssiges Instrument
im Strafrecht? Ein internationaler Vergleich [= Forum Politik 22]. Weimar: Bertuch 2005,
83-94, hier 89).

10 SCHULLER: Begriindung sittlicher Urteile, 290.



456 Gerhard Beestermoller

schwebt und der Verbrecher den Aufenthaltsort nicht verraten will: Die
Aufweichung der Verbotsregel hitte, obwohl sie isoliert betrachtet im Ein-
zelfall geboten wire, auf die Dauer gerade fiir unschuldige Menschen mehr
negative als positive Folgen, wiewohl gerade ihnen durch die Aufweichung
gedient werden sollte.

Insofern konnte die Folter des Titers ,als geringeres Ubel erschein(en),
ist aber wegen der mittel- oder lingerfristigen Konsequenzen bedenklich.“11
So diirfen ,Gesichtspunkte wie der Gewdhnungseffekt, die Erosion des
Rechtsbewusstseins, der seelische Schaden fiir die Folterer“12 nicht iiber-
gangen werden. Am Ende wiirde in weit mehr Fillen und wesentlich
hemmungsloser gefoltert, als es um der Rettung Unschuldiger zulissig wire.
Wenn daher die Folter auch in den Fillen, in denen durch sie ein Ent-
fithrungsopfer gerettet werden konnte, untersagt bleibt, ,,ist die Wiirde des
Opfers nicht tangiert.“13

Gegen diese Argumentation ist erstens zu fragen, ob in Fillen von
schwerstem Nuklearterrorismus — beispielsweise durch Anschlige auf eine
Vielzahl nuklearer Anlagen in Zentraleuropa mit der Folge, dass die ganze
europdische Bevolkerung ausgerottet wiirde, — der Hebel langfristiger Fol-
gen gegen das Gewicht der kurzfristigen Folgen noch greift. Systematisch
grundsitzlich ist anzumerken, dass das so genannte Dammbruch-Argument
in keiner Weise folterspezifisch ist, sondern iiberall droht, wo Gewalt
angewendet wird. Wenn man aber, wie Wolbert, die Anwendung von Ge-
walt nicht grundsitzlich ablehnt, sondern glaubt, die Gefahren hegen zu
koénnen, warum soll dies nicht auch fiir Folter gelten? Schliefflich drittens
impliziert das Argument von Wolbert, dass der Staatsgewalt die Anwendung
eines in einer bestimmten Situation erforderlichen Mittels der Rechtswah-
rung untersagt wird, da man unterstellt, diese wiirde dieses Mittel miss-
brauchen, wenn sie einmal hieriiber verfiigt. Liuft das Argument nicht da-
rauf hinaus, dass die Staatsgewalt mich einem Verbrechen schutzlos
ausliefern solle, da sie andernfalls selbst morgen Verbrechen begehen wiir-
de? Der Naturzustand wird also nicht ganz aufgehoben, damit nicht der
Rechtszustand teilweise in einen Unrechtszustand iibergeht. Welche Konse-
quenzen hitte diese Argumentation fiir die Legitimation eines staatlichen
Gewaltmonopols?

Ferner wire die Frage zu stellen, ob es nicht eine Situation geben kann,
wider man einen Menschen nur durch die Zufiigung von schweren Schmer-
zen und Qualen davon abhalten kann, ein Verbrechen zu begehen. Je-
manden zu einer Unterlassung zu zwingen, stellt keine Verleitung zur Stinde
dar, da der Betroffene nicht gegen sein Gewissen handelt. Allerdings ist
Wolbert der Ansicht: ,(D)azu bedarf es nie der Folter; es geniigt, den

11 \WOLBERT: Ausnahmsloses Verbot der Folter?, 91.
12 \WWOLBERT: Ausnahmsloses Verbot der Folter?, 90.
13 WOLBERT: Ausnabmsloses Verbot der Folter?, 93.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 457

Betreffenden ins Gewahrsam zu nehmen.“14 Das ist nicht iiberzeugend. Ein
Polizist kann sich sehr wohl in einer Situation vorfinden, in der er einen
Terroristen nur dadurch davon abhalten kann, die Detonation einer Nu-
klearbombe auszuldsen, dass er ihm in die Hinde und Fiifle schiefit oder
ihn erschielt. Die schwere Verletzung der Hinde und Fiife wiirde Wol-
berts Definition von Folter erfiillen.1S Wire der Polizist in diesem Fall ge-
halten, den Terroristen zu erschieffen? Wenn die Folter keine direkte und
unmittelbare Verletzung der Wiirde des Menschen darstellt, dann ldsst sich
ein absolutes Folterverbot nicht halten!16

Das Ubel der Folter, das sie sittlich so problematisch sein lisst, wird mit
dieser Unterscheidung in sittliche Werte und nicht-sittliche Giiter nicht
adiquat erfasst. Die Folter verletzt ein Gut sui generis, das genauso wenig
jemals verletzt werden darf, wie sittliche Werte. Dies gilt unabhingig da-
von, ob ein Verbrecher oder ein rechtstreuer Mensch gefoltert wird. Letzt-
lich wird hier also behauptet, dass die Selbstzwecklichkeit eines Menschen
von anderen nicht nur dann direkt und ausnahmslos verletzt wird, wenn je-
mand diesen zu einer Handlung gegen sein Gewissen verleiten will. Unter
der leitenden Perspektive der Instrumentalisierung des Menschen ergibt
sich eine andere Einteilung der Giiter und Werte als unter der in sittliche
und nicht-sittliche Werte.

Dies kann an dieser Stelle nur skizzenhaft vorweg genommen werden,
um den Anspruch der Argumentation und den Gedankengang vorzu-
zeichnen. Folter hebt die natural vorgegebene Einheit von Bewusstsein und
Wissentlichtkeit deliberativen Handelns auf, insofern der Gefolterte be-
wusst Handlungen vollzieht, iiber die er seiner Willensherrschaft auf dem
Wege des physischen und psychischen Zwanges beraubt wurde.17

Um die sittliche Relevanz dieses Vorganges zu erfassen, muss man sich
die Bedeutsamkeit der Einheit von Bewusstsein und Willentlichkeit fiir den
Vollzug von Moralitit deutlich machen. Sie ist nicht identisch mit dem
sittlich guten oder schlechten Charakter des Menschen, den der Mensch

14 WOLBERT, Werner: Der Mensch als Mittel und Zweck. Die Idee der Menschenwiirde in
normativer Ethik und Metaethik (= Miinsterische Beitrige zur Theologie 53). Miinster:
Aschendorff 1987, 106.

15 Dies gilt nicht fiir die hier verwendete Definition von Folter, wie unten deutlich
werden wird. Das Abhalten eines Menschen von einem schweren Verbrechen, indem man ihm
schwere Qualen und Schmerzen zufiigt, stellt keinen Verstoff gegen das Folterverbot dar.
Letztlich stellt der erlaubte finale Rettungsschuss, bei dem beispielsweise ein Geiselnehmer
erschossen wird, der eine Pistole an die Schlife seiner Geisel hilt und droht, diese zu toten,
einen Unterlassungszwang dar, der mit gréfiten Schmerzen und Qualen verbunden sein kann.
Damit ist nichts dariiber gesagt, unter welchen Bedingungen ein derartiges Vorgehen erlaubt
sein mag.

16 Zur eingehenderen Auseinandersetzung mit Wolberts Position gegen eine Aufweichung
des strikten Folterverbotes vgl. BEESTERMOLLER, Gerhard: Folter — Daumenschrauben an der
Wiirde des Menschen. Zur Ausnahmslosigkeit eines absoluten Folterverbotes. In: BEESTER-
MOLLER, Gerhard / BRUNKHORST, Hauke (Hgg.): Riickkebr der Folter. Der Rechtsstaat im
Zwielicht? (= Beck’sche Reihe). Miinchen: Beck 2006, 115-129.

17 Ich folge hier einer Folterdefinition von Jérg Splett. Dazu unten mehr.



458 Gerhard Beestermoller

selbst wirkt, wihrend diese Einheit ithm vorgegeben ist. Sie ist in gewisser
Weise transzendentale Moglichkeitsbedingung von Sittlichkeit, als der
Mensch nur insofern sittliches Subjekt ist, als er weif$, was er tut, und er
seinen Willen zum Guten bestimmen kann.!8 Der Begriff der Moglichkeits-
bedingungen umfasst duflere und innere, kann daher die innere Unaufls-
lichkeit der Einheit von Willentlichkeit und Bewusstsein auf der einen Seite
mit dem Vollzug von Sittlichkeit auf der anderen Seite nicht hinreichend
ausdriicken. Selbst die Unterscheidung von Potenz und Akt bringt dies noch
nicht hinreichend zum Ausdruck. Sprachfihigkeit bleibt dem Sprechen noch
einmal duflerlich.

Wenn man einmal ganz grob sagt, dass der Mensch sich als sittliches
Subjekt erlebt, indem er den Anspruch erfihrt, seine diversen Bediirfnisse,
Interessen und Begierden nur unter dem Anspruch der Vernunft zu ver-
folgen, dem er entsprechen oder sich widersetzen kann, dann wird deutlich,
dass die Einheit von Bewusstsein und Wollen dem ganzen Geschehen von
Sittlichkeit sozusagen unterliegt. Die Einheit von Bewusstheit und Willent-
lichkeit konstituiert erst den Adressaten sittlicher Anspriiche, der sich zum
Guten oder Bosen selbst bestimmen kann. Sie ist in gewisser Weise die
Subjekthaftigkeit des sittlichen Subjektes. Erst als ein wissentlich-willentlich
Handelnder ist er ein Ich-Subjekt, das in der Differenz von gut und bose
steht.

Insofern wird auch deutlich, worum es in der Folter geht. Das Ich des
Menschen wird nicht einfach vernichtet, was in der To6tung geschieht.
Unsere Sprache kennt zu dem ,,Ich bin“ keine passive Form. Diese miisste
aber gebildet werden, um auszudriicken, was mit einem Menschen ge-
schieht, der gefoltert wird. Er wird ,ge-ichtet. Das, was ein Mensch unter
Folter tut, ist, insofern es bewusst geschieht, irgendwie sein Handeln. Inso-
fern dieses Handeln in der Willensherrschaft eines anderen liegt, ist es zu-
gleich irgendwie dessen Handeln. Damit wird bewusstes Handeln,
bewusster Ich-Vollzug jener grundlegenden Qualifikation als sittlich be-
raubt, die sowohl unmoralischem wie moralischem Handeln gemeinsam ist.
Bewusst vollzogene Handlungen werden um der Verfolgung irgendwelcher
Ziele ihrer grundlegenden Qualifikation als sittlich beraubt. Die Be-
hauptung, Folter kénnte, unter welchen Bedingungen auch immer, legitim

18 Die Einheit von Bewusstheit und Willentlichkeit des Handelns ist natiirlich auch
transzendentale Moglichkeitsbedingung von Sittlichkeit. Insofern kann Hauke Brunkhorst zu
Recht feststellen, dass die Folter in einer Demokratie niemals erlaubt sein oder straffrei blei-
ben kann, insofern Demokratie individuelle und kollektive Selbstbestimmung erméglichen
soll. Daher liegt die Moglichkeit der Folter auflerhalb des transzendentalen Rahmens, der
durch alle westlichen Verfassungen normiert wird“. (BRUNKHORST, Hauke: Folter, Wiirde
und repressiver Liberalismus. In: BEESTERMOLLER / BRUNKHORST: Riickkehr der Folter. 88—
108, hier 92). So sehr das stimmt, sehe ich nicht, wie man mit dieser Argumentation iiber ein
hypothetisches Folterverbot hinausgelangen kann: In der Demokratie keine Folter! Werden
sich die Folterknechte der Diktaturen der Weltgeschichte durch eine derartige Argumentation
in Frage gestellt oder gerechtfertigt finden?



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 459

sein, hat Sittlichkeit als hochsten Wert abgeschafft, der fiir nichts und gar
nichts verletzt werden darf.

Dies ist alles im Folgenden genauer auszufiihren. Es kann hier aber
schon die Gesamtrichtung und der Anspruch der Argumentation angedeutet
werden, die hier angezielt wird. Merkels Argumentation selbst zwingt dazu.
In der Auseinandersetzung um das Folterverbot geht es letztlich um unser
Selbstverstindnis als Menschen.

Um das Defizit der Merkelschen Argumentation aufzudecken, soll diese
zundchst nachgezeichnet werden und auf deren Schwachstelle hingewiesen
werden: Diese Argumentation kann nur dann iiberzeugen, wenn man in die
sittliche Urteilsfindung die Auswirkung einer Handlung auf die sittliche
Identitit eines Menschen nicht einbezieht und man das malum der Folter
als ein nur nicht-sittliches bestimmt, das nicht an die sittliche Personalitit
des Menschen heranreicht.

(1) Zurechnungsprinzipien des Notwehrrechts

Merkels Ausfiithrungen zur legitimen Notwehrfolter und seine Forderung
nach deren Legalisierung stellen einen Anwendungsfall seiner allgemeinen
Lehre rechtlicher Zurechnungsprinzipien dar. Neben dem Problem der Fol-
ter hat er diese Lehre auf den anderen, in der letzten Zeit heftig umstritte-
nen Fall legitimer Gewaltanwendung angewendet: das Luftsicherheitsge-
setz. Hier geht es um die Frage, ob der Staat eine als Terrorwaffe verwen-
dete Zivilmaschine abschieffen und damit deren unschuldige Insassen toten
diirfe, um einen versuchten Terroranschlag zu vereiteln.1!® In seinem jiing-
sten Artikel zu diesem Thema behandelt Merkel zunichst das Téten in Not-
wehr, sodann das in Wahrnehmung staatlicher Hoheitsgewalt. Wir kénnen
uns unter der hier verfolgten Fragestellung im Wesentlichen auf Merkels
Ausfithrungen zur Notwehrtétung beschrinken.

Der entscheidende Grundgedanke Merkels besteht in der ,herausge-
hobene(n) Zustindigkeit des Angreifers fiir sein rechtswidriges Handeln
und damit auch fiir die zu dessen Blockade erforderlichen Maffnahmen*“20.
So wie also derjenige, der einen Schaden anrichtet, insbesondere wenn dies
vorsitzlich geschieht, dafiir zustindig ist, diesen zu beheben und daher
hierfiir mit den entsprechenden Kosten belastet werden darf, ist der
Aggressor fiir alle Maflnahmen zustindig, die erforderlich sind, um den von
ihm selbst ausgehenden Angriff abzuwenden. Er kann daher mit den hierfiir
notwendigen Kosten belastet werden. Und wie einer, der das Eigentum an-
derer mutwillig schidigt und hierfiir zur Kasse gebeten wird, nicht etwa
von anderen an seinem Eigentum geschmailert wird, sondern sich dies selbst
zuzuschreiben hat, verletzt der Aggressor sich durch die Mafinahmen selbst,
die zur Abwehr seiner Gewaltzufiigung erforderlich sind.

19 MERKEL, Reinhard: § 14 Abs. 3 Luftsicherheitsgesetz. Wann und warum darf der Staat
toten? Uber taugliche und untaugliche Prinzipien zur Losung eines Grundproblems des
Rechts. In: JuristenZeitung 62 (2007) 373-385.

20 MERKEL: § 14 Abs. 3 Luftsicherbeitsgesetz, 377.



460 Gerhard Beestermoller

Hinter diesen Prinzipien kann man leicht die begriindende Idee erken-
nen, dass es nicht gerecht sein kann, einem Menschen zuzumuten, Opfer
einer rechtswidrigen Handlung zu werden, obwohl er oder ein Dritter dies
zu Lasten dessen abwenden konne, von dem das Unrecht ausgehe. Jede
Einschrinkung des Verteidigungsrechts zugunsten des Titers und zu Lasten
des Opfers erscheint als offensichtliches Unrecht.

Diesen Gedanken zieht Merkel bis in die Notwehrtétung aus: ,,Wird er
(sc. der Angreifer) in Notwehr getétet, so hat er einen Suizid in mittelbarer
Titerschaft begangen. Er nétigt durch seinen Angriff dem Verteidiger die
erforderliche Verteidigungshandlung auf. Damit macht er sie mitsamt ihrem
Erfolg — seinem eigenen Tod — zu etwas, das rechtlich ihm, nicht dem
Genotigten zugerechnet wird.“21

In diesem Sinne foltert sich ein ungerechter Angreifer selbst, wenn die
Folter erforderlich ist, um den von ihm ausgehenden Angriff abzuwehren.
»Wer sich in Mordabsicht auf seinen Feind stiirzt und von diesem in Not-
wehr get6tet wird, hat sich, normativ gesprochen, buchstiblich selber um-
gebracht. [...] Der festgenommene Entfiihrer eines Kindes, der das akut
lebensbedrohliche Versteck, in dem er sein Opfer festhilt, nicht preisgeben
will, bedroht sich mit der Folter [...] selbst.“22

Merkels Argument ist hier also, dass eine in Notwehr erforderliche Fol-
ter niemals Unrecht sein konne, da andernfalls die Gerechtigkeit als Schutz-
gottin des Unrechts auftreten wiirde: Sie wiirde den Unrechtstiter in Schutz
nehmen, indem sie dem Opfer das einzige Mittel aus der Hand schliige,
durch das es sich verteidigen konnte.

In meiner Erwiderung mochte ich darauf aufmerksam machen, dass
Merkel in seiner Argumentation fiir die Legitimitit von Notwehrfolter nur
partikulare Giiter Einzelner beriicksichtigt, nicht das Gut der Menschen-
wiirde, das von allen geteilt wird. Das kann er letztlich nur deshalb, weil er

21 MERKEL: § 14 Abs. 3 Luftsicherbeitsgesetz, 377.

Auch die Legitimitdt staatlichen Handelns bindet Merkel daran, dass die Totung eines
Menschen notwendig ist, um eine ihm zuzurechnende Gefahr fiir andere abzuwehren: ,,Téten
darf der Staat nur, wenn er dem Getoteten sagen kann: ,Das ist nach Rechtsprinzipien allein
deine Sache!*“ (MERKEL: § 14 Abs. 3 Luftsicherbeitsgesetz, 381). Aus diesem Grunde lehnt er
heute den Abschuss einer Zivilmaschine samt unschuldiger Insassen ab, da ihnen die terroris-
tische Verwendung des Flugzeuges in keiner Weise zugerechnet werden kann. Man kdnne
nicht einmal behaupten, dass das Flugzeug in seiner Gefihrlichkeit durch die Passagiere in
irgendeiner erwihnenswerten Weise gesteigert wiirde: ,Nach allgemeinen Prinzipien recht-
licher Zurechnung ist es daher nicht akzeptabel, die Passagiere fiir den Ursprung oder den
tédlichen Umfang der Gefahr, mit deren Quelle sie physisch verbunden sind, zustindig zu
machen und sie fiir deren Beseitigung mit dem Leben bezahlen zu lassen. Genau deshalb ver-
stofst eine gesetzliche Abschusserlaubnis gegen die Verfassung.“ (MERKEL: § 14 Abs. 3
Luftsicherheitsgesetz, 383). Es sei hier erwihnt, dass Merkel damit seine Position verindert
hat: ,,Wenn die Garantiefunktion des Staates fiir den Bestand der gesamten Normenordnung
bedroht ist, dann mag seine Verpflichtung auf die internen Maximen dieser Ordnung im
Extremfall ihren Sinn verlieren.“ (MERKEL: Wenn der Staat Unschuldige opfert. Das neue
Luftsicherbeitsgesetz erlaubt, entfiihrte Flugzeuge abzuschieflen, die das Leben von Menschen
am Boden bedrohen. In: DIE ZEIT [08.07.2004]).

22 MERKEL: Folter als Notwebr.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 461

das Ubel der Folter so definiert, dass es die Wiirde des Menschen nicht per
se trifft.

Zunichst sei festgehalten, dass es sehr wohl gerecht sein kann, einem
Menschen zuzumuten, einen rechtswidrigen Angriff zu erdulden, obwohl er
iiber die Mittel verfiigt, ihn abzuwehren; grundsitzlich dann ndmlich, wenn
die Abwehrmafinahme selbst Unrecht ist. Ein Anwendungsfall dieses Grund-
satzes besteht darin, dass man, wie schon erwihnt, niemals einen Unschul-
digen foltern darf, auch wenn man sich nur so verteidigen kann. Sollte nun,
was noch zu zeigen ist, Folter immer und ausnahmslos ein Unrecht an dem
Gefolterten darstellen, dann diirfte man nie foltern. Das wiirde auch dann
gelten, wenn der Gefolterte derjenige ist, von dem ein rechtswidriger An-
griff ausgeht, und die Folter erforderlich ist, um diesen Angriff abzuweh-
ren.

Fiir Merkel hingegen kann die erforderliche Notwehrfolter kein Unrecht
am rechtswidrig Angreifenden sein, da deren Untersagung ein Unrecht am
Opfer wire und die Gerechtigkeit nicht zu sich widersprechenden Geboten
fithren kann. Dieser Schluss ergibt sich aber nur dann, wenn die Folter des
Angreifers nicht auch zugleich ein Unrecht an demjenigen darstellt, dessen
Leben durch Folter gerettet wiirde. Wiirde aber der Anspruch, einen Ent-
fithrer in Notwehr foltern zu diirfen, den Achtungsanspruch von Menschen-
wiirde {iberhaupt, und damit auch die Menschenwiirde dessen verletzen, der
durch Folter gerettet werden soll, dann hitte man dem Geretteten selbst
schweres Unrecht angetan; ein schwereres Unrecht als selbst die Unter-
lassung der Rettung seines Lebens bedeuten wiirde. Am Titer wire allen
Menschen das abgesprochen worden, was sie iiberhaupt erst zu Trigern
von besonderen Rechten macht; Rechte, die aufSer dem Menschen nichts
besitzt.

Derartige Uberlegungen kommen bei Merkel nicht in den Blick, weil er
die verschiedenen abzuwigenden Giiter immer nur als Partikulargiiter
dessen betrachtet, der sie besitzt. Was aber meint Kant, wenn er in der so
genannten Selbstzweckformel des kategorischen Imperativs schreibt: ,,Han-
dle so, dass du die Menschheit, sowohl in deiner eignen Person, als in der
Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals blof als
Mittel brauchest.“23? Inwiefern kann man an sich selbst oder an einem
anderen die ganze Menschheit und damit auch diejenigen treffen, deren
partikulare Giiter gar nicht unmittelbar tangiert sind?

Bevor ich dieser Argumentation nachgehe, mochte ich anhand eines Bei-
spiels eine Art Plausibilititsiiberlegung anstellen, die denjenigen zum Weiter-
lesen motivieren will, der nach dem bisher Geschriebenen Sorge haben
konnte, sich in einem Wald intellektueller Verstiegenheit zu verlieren. Man
stelle sich vor, man stofle auf einer Urlaubsreise in der Sahara auf einen
Sklavenhindler, der gerade einen von ihm aus dessen Dorf entfithrten Men-
schen an den Fiihrer einer Karawane verkauft habe. Die einzige Chance,

23 KANT, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 66f.



462 Gerhard Beesterméller

den unschuldigen Menschen zu befreien, wiirde darin bestehen, sich des
Sklavenhindlers zu bemichtigen, ihn in Sklaverei zu verkaufen und mit die-
sem Geld den unschuldig Versklavten frei zu kaufen. Diirfte man dies tun?

Dieser Fall macht unmittelbar zweierlei einsichtig: Zur Legitimation ei-
ner bestimmten Handlung reicht erstens der Hinweis nicht aus, dass deren
Untersagung einen Unschuldigen dazu verpflichten wiirde, einen ungerech-
ten Angriff zu erdulden, wiewohl er ihn abwehren kénnte, ohne Dritten
Schaden zuzufiigen. Wie unser Beispiel vor Augen fithrt, muss vielmehr
noch eigens gezeigt werden, dass es nicht ausnahmslos verboten ist, weil
immer direkt die Wiirde verletzend, einen Menschen in Sklaverei zu geben.

Wiirde nicht derjenige, der einen Menschen in Sklaverei verkauft, damit
die grundsitzliche Méglichkeit eines legitimen totalen Eigentumsrechts an
einem anderen Menschen samt der damit einhergehenden Negation seines
Anspruchs auf Respektierung seiner Autonomie anerkennen? Was wiirde
damit dem Menschsein iiberhaupt und somit auch demjenigen abgespro-
chen werden, der aus Sklaverei befreit werden soll? Anders formuliert: Gibt
es eine Behandlung eines Menschen, in der das verletzt wiirde, was den
Menschen als einen Triger von Freiheitsrechten auszeichnet? Wenn es so
etwas gibe, dann wiirde der Anspruch, diese Handlung unter bestimmten
Umstinden legitimerweise an jemandem vollziehen zu diirfen, implizieren,
dass es nicht grundsitzlich und ausnahmslos verboten wire, Menschen so
zu behandeln, als wiren sie keine Menschen. Welches Unrecht wiirde der
Menschheit — und damit jedem Einzelnen — angetan, wenn dieser Anspruch
allgemeine Anerkennung finden wiirde?

Zweitens zeigt das Beispiel, dass Merkels Argumentationsfigur mit den
Prinzipien rechtlicher Zurechnung keineswegs jede Behandlung eines unge-
rechterweise Angreifenden rechtfertigen kann, die unter Ziel-Mittel-Erwi-
gungen zur Abwehr des Angriffs erforderlich sind. Denn diese Prinzipien
kommen natiirlich nur im Blick auf den Menschen als Rechtssubjekt zum
Tragen, nicht etwa gegeniiber Tieren oder gar ,gewalttitigen Naturereig-
nissen“. Daher kann keine Behandlung eines Menschen, die ihn als Subjekt
rechtlicher Zurechnung negiert, mittels dieser Prinzipien gerechtfertigt wer-
den. Man kann nicht einen Menschen zur Verantwortung ziehen, indem
man ihm die Eigenschaft nimmt, ein verantwortungsfihiges Subjekt zu sein.
Die Folgen seines Handelns, die ihm zugerechnet werden und daher auf ihn
sumgelenkt” werden kéonnen, wiirden die Person in ein ,Irgendetwas“ auf-
16sen, obwohl man doch nur der Person die Folgen ihrer Handlung recht-
lich zurechnen kann. Man kann sich dies an der Unmdoglichkeit klar ma-
chen, sich selbst zu verkaufen. Denn jeder Verkauf setzt die Geschiftsfihig-
keit des Verkdufers voraus, die in dem Moment verloren geht, in dem er
sich gianzlich als Ware tauschen will.

Gibt es eine Form der Behandlung eines Menschen, die diesen aus dem
Kreis der zurechnungsfihigen Rechtssubjekte herausnimmt? Eine Verskla-
vung wire wohl so etwas. Die Frage ist, ob dies auch fiir die Folter gilt.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 463

Merkel definiert Folter nur als ,Zufiigung von Schmerzen“24. Damit folgt
er der Linie der Anti-Folterkonvention von 1984.25 Dass es aber unter Um-
stinden erlaubt sein kann, einem Menschen schwerste Qualen auch ohne
dessen Zustimmung zuzufiigen, diirfte unstrittig sein. Man denke nur an die
Qualen, die Menschen auch in Kriegen zugefiigt werden, von denen die
meisten Menschen sagen wiirden, dass sie unter bestimmten Bedingungen
erlaubt sind. Erwihnt sei nur die Intervention zur Verhinderung von
Voélkermord.

Die weiterfithrende Frage stellt Merkel dann nicht mehr: Bleiben Qua-
len grundsitzlich im Bereich der nicht-sittlichen Giiter, insofern sie vom
Subjekt erlitten werden, oder gibt es ein Quilen, das an die sittliche Sub-
jektivitit des Menschen selbst heranreicht? Um diesen Gedanken weiterzu-
verfolgen, wenden wir uns der schon zitierten Selbstzweckformel Kants zu,
wobei ich mich der Interpretation von Wolbert anschliefle, die dieser in
seiner Habilitationsschrift vorgelegt hat.

24 MERKEL: Folter als Notwebr.

Rainer Trapp fiihrt diesen Gedanken konsequent weiter, wenn er darauf hinweist, dass
eine moderate Folter, die keine bleibenden Schidden hinterlisst, durchaus auch dem Wohl des
Gefolterten dienen kann. So wird dieser ,nicht vom Entfiihrer zum Mérder, vom bloffen Mit-
glied einer terroristischen Vereinigung zum Massenm&rder oder Mordgehilfen o0.4.“ (TRAPP,
Rainer: Folter oder selbstverschuldete Rettungsbefragung? Paderborn: Mentis 2006, 87). Ja, es
wiirden nicht nur die negativen Rechtsfolgen seines Handelns fiir ihn gemildert, sondern ihm
wiirden auch ,soweit er ein Gewissen und die Fihigkeit zur Schuldempfindung hat, die spi-
teren seelischen Folgen eines lebenslangen Schuldgefiihls tiber die begangene Mordtat® (88)
erspart. ,Man kénnte angesichts dieser Einsicht aus ethischer Sicht geradezu von einer pater-
nalistischen Schutzpflicht des Staates sprechen, dem Titer die langfristigen Vorteile auch
gegen seinen momentanen erklirten Willen zu sichern.” (89f. [Heraushebung im Original]).

Wenn man das malum specificurn der Folter nur iiber den physischen Schmerz definiert,
dann besitzt die Handlung ,Jemanden von einem Verbrechen abhalten® zwei normativ gleich
(un-)problematische Untergruppen: Jemanden unter Anwendung von Gewalt von einem Ver-
brechen abhalten und jemanden durch Zwang und Gewaltanwendung dazu zu bringen, an
dessen Beendigung mitwirken. Wie oben ausgefiihrt werden wird, greift diese Auffassung zu
kurz.

25 So heifit es in der Anti-Folterkonvention von 1984: ,Art. 1 (1) Im Sinne dieses Uber-
einkommens bezeichnet der Ausdruck ,Folter® jede Handlung, durch die einer Person vorsitz-
lich grofie krperliche oder seelische Schmerzen oder Leiden zugefiigt werden [...]“ (Art.1.).

In der Regel wird nur auf diesen Text verwiesen, wenn es um die v6lkerrechtliche De-
finition von Folter geht. Allerdings machen die beiden Vélkerrechtler Thomas Bruha und
Benedikt Steiger auf Folgendes aufmerksam: ,,Die vélkerrechtlich bindende Folterdefinition
der Interamerikanischen Anti-Folterkonvention zur Verhiitung und Bestrafung von Folter
scheint der UN-Anti-Folterdefinition auf den ersten Blick zu gleichen. Einen wesentlichen
Unterschied enthilt aber ihr Satz 2: ‘Torture shall also be understood to be the use of
methods upon a person intended to obliterate the personality of the victim or to diminish his
physical or mental capacities, even if they do not cause physical pain or mental anguish.” Hier
wird auf das Erfordernis von Schmerzen vollig verzichtet. Die Beeintrichtigung der Persdn-
lichkeit und der physischen und mentalen Fihigkeiten des Opfers kann ausreichend sein.”
(BRUHA, Thomas / STEIGER, Dominik: Das Folterverbot im Vélkerrecht [= Beitrige zur
Friedensethik 39]. Stuttgart: Kohlhammer 2006, 28). Hier wird eine ganz andere Dimension
am malum specificum der Folter ansichtig, die iiber die Schmerzzufiigung qualitativ hinaus-
geht. Wie hier vertreten wird, greift aber auch diese Definition zu kurz, da sie noch nicht an
den Vollzug von Sittlichkeit unmittelbar heranreicht.



464 Gerhard Beestermoller

(2) Der Mensch als Mittel und Ziel (Werner Wolbert)

Werner Wolberts Habilitationsschrift26 kénnte man als den Versuch einer
Synthese von Schiillerscher Teleologie und der praktischen Philosophie
Kants lesen. Thm geht es u.a. um den Aufweis, dass der Kategorische Impe-
rativ Kants, Menschen niemals nur als Mittel, sondern immer auch als
Zweck an sich selbst zu behandeln, mittels der Schiillerschen Teleologie aus
einem Instrument zur Beurteilung von allgemeinen Maximen auf sittliche
Urteile hin konkretisiert werden kann. Die entscheidende Frage an Kant ist,
wann ein Mensch ausschliefflich als Mittel behandelt wird. Wolbert will
zeigen, dass die Schiillersche Teleologie diese Frage sozusagen voll an-
schlussfihig an Kant beantwortet: Jeder Mensch verstofit gegen seine ei-
gene Selbstzwecklichkeit, wenn er gegen das Urteil seines Gewissens han-
delt. Ein Mensch verletzt die Selbstzwecklichkeit eines anderen Menschen,
wenn er diesen zu einer Tat gegen sein Gewissen verleitet, oder wenn er die
Abwigung der nicht-sittlichen Folgen seiner Handlungen von anderen
Aspekten dominieren ldsst als dem Urteil der unparteiischen Liebe.

a) Die Wolbertsche Habilitation bietet sich als Folie der hier verfolgten
Argumentation geradezu an. Denn ich halte seine Interpretation der Selbst-
zweckformel des Kategorischen Imperativs fiir {iberzeugend. An ihr soll
hier festgehalten werden. Zugleich spannt er selbst den Bogen der Briicke,
die er zwischen Kant und Schiiller errichtet, bis in die Folterthematik. Dies
braucht hier also nicht sozusagen von auflen geschaffen zu werden. An der
Wolbertschen Argumentation lisst sich somit das, was hier fiir eine Schwi-
che der Teleologie gehalten wird, ungezwungen aufdecken. Im ersten
Schritt skizziere ich in ganz groben Ziigen Wolbert, um dann meine abwei-
chende Position darzulegen.

Fiir unsere Uberlegungen kénnen wir uns zunichst auf Wolberts Inter-
pretation der Kantschen Selbstzweckformel beschrinken. Wie allgemein
bekannt, lautet sie:

»Handle so, dass du die Menschheit,

sowohl in deiner eignen Person, als in der Person eines jeden andern,
jederzeit zugleich als Zweck,

niemals blof$ als Mittel brauchest.“27

Ist dies so zu verstehen, dass die beiden Weisen, einen Menschen zu be-
handeln, nimlich als ein Mittel zum Zweck oder als etwas, was um seiner
selbst willen da ist, wie zwei Konkurrenten nach dem Prinzip des be-
schrinkten Kuchens gegeneinander stehen, so dass man, je mehr man einen
Menschen als Mittel behandelt, ihn um so weniger als Selbstwert behandelt
und umgekehrt? ,Das ist kaum vorstellbar, da es ja bei meiner Stellung-
nahme zur ,Menschheit® in der Person des anderen oder in meiner eigenen
Person um das Verhalten zu einem unbedingten Wert geht.“28

26 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck.
27 KANT: GMS, BA 66f.
28 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 31.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 465

Es konne also nicht sein, dass es sittlich legitim sei, den anderen zugleich
moralisch qualifiziert — ndamlich als Selbstzweck — und von parteiischen
Interessen bestimmt — ndmlich als Mittel — behandeln zu diirfen. Hier
konne es kein Sowohl-als-auch geben. ,Weil Moralitit auch bloff im Sinne
des Stehens unter der sittlichen Forderung von unbedingtem Wert ist, gibt
es in der Stellung zu ihr nur ein Entweder-oder, nicht ein Mehr oder We-
niger.“29

Den Schliissel zum rechten Verstindnis erblickt Wolbert hingegen in fol-
gender Einsicht: ,Moralitit, ebenso der Mensch, der ihrer fihig ist, ist [...]
von ihrem Wesen her Zweck und Mittel.“30 Insofern es in Moralitit um das
Wohl aller Menschen gehe, sei sie fiir andere von Nutzen, und insofern ein
Mittel. Insofern der Mensch in ihr auf den sittlichen, unbedingten An-
spruch antworte, besitze sie Selbstzwecklichkeit. ,,,Mittel® bezeichnet hier
also einen nichtsittlichen, bedingten Wert. Unter ,Zweck® ist dann entspre-
chend ein unbedingter Wert zu verstehen, nicht etwa jedwedes Ziel, das der
Mensch sich setzen kann.“31

Den Menschen und seine sittlich guten Handlungen nur als Mittel zu
behandeln, wiirde dann darin bestehen, ,Giite“ als ,blofles Mittel zur
Befriedigung eigener Bediirfnisse“ in Anspruch zu nehmen. Giite hingegen
in ihrer Selbstzwecklichkeit zu achten, wiirde bedeuten, ,sie nicht fiir sich
allein aus(zu)nutzen, vielmehr selber diese Giite (zu) praktizieren“. So er-
kennt der ,unbarmherzige Knecht im Evangelium [...] die Giite seines
Herrn, damit auch seinen Herrn selbst nicht in ihrer (seiner) Wiirde an.
Andernfalls miifSte er sich diese Haltung, die Haltung der Barmherzigkeit
niamlich, selbst zu eigen machen, sie selbst gegeniiber seinem Mitknecht
praktizieren.*“32

Im Anschluss an diese Uberlegungen wirft Wolbert die Frage auf, was
die Selbstzweckformel des Kategorischen Imperativs fiir konkrete Hand-
lungen austridgt. Wann wird ein Mensch so behandelt, dass er nur noch als
Mittel benutzt und in keiner Weise mehr als Selbstzweck geachtet wird?
Wolbert kennt nur einen Handlungstyp, in dem dies immer der Fall ist: Die
Verleitung eines anderen Menschen zu einer Tat gegen sein Gewissen, um
irgendein nicht-sittliches Ziel zu verfolgen. In diesem Fall wiirde der
Nutzen, den menschliches Handeln darstellen kann, auf Kosten des sitt-
lichen Wertes dieser Handlung realisiert. Damit wire die Ordnung der
Werte auf den Kopf gestellt. ,Wer den Menschen zwingt, gegen sein Ge-
wissen zu handeln, missachtet seine Wiirde als moralisches Wesen, zwingt
ihn, selbst gegen seine Wiirde zu handeln.“33

Dariiber hinaus wird ein Mensch von anderen ausschliefSlich als Mittel
eingesetzt, wenn er eine Behandlung erfihrt, die sich nur aus einer partei-

29 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 32.
30 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 35 [Heraushebung im Original].
31 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 36.
32 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 35.
33 WOLBERT: Ausnabmsloses Verbot der Folter?, 93.



466 Gerhard Beestermoller

ischen Perspektive rechtfertigen ldsst. Dies gilt nicht nur fiir Benachteili-
gungen, sondern auch fiir ungerechtfertigte Bevorzugungen. Auch hier
erlebt der Mensch eine Handlung, die nicht aus Sittlichkeit erwichst. Er
wird also auch nicht als sittliches Subjekt wertgeschitzt. ,Wo ich mit zwei-
erlei Mafl messe, stufe ich einige Menschen geringer ein als andere. Das
bedeutet ipso facto Nichtachtung ihres Selbstwertes; sie werden damit blof$
als Mittel gebraucht.“34

So endet die Interpretation der Kantischen Selbstzweckformel in den
Wertvorzugsregeln der Schiillerschen Teleologie: Niemals ein nicht-sitt-
liches Gut auf Kosten eines sittlichen Wertes zu realisieren, Konflikte
zwischen nicht-sittlichen Werten auf der Basis einer von der unparteiischen
Liebe beherrschten Abwigung zu entscheiden.

Was bedeutet dies fiir die Geltung des absoluten Folterverbotes? Wol-
bert bestreitet nicht, dass es absolut geltende Handlungsverbote gibt. Das
Argernis-Geben ist allerdings ein Handlungstyp, der ausschlieflich in Ab-
hingigkeit von dem bestimmt ist, was ein Mensch, wie irregeleitet auch
immer, subjektiv fiir sittlich richtig erachtet. Es gibt also keinen Handlungs-
typ, der wegen des in ihm realisierten, nicht-sittlichen Wertes ausnahmslos
verboten ist. Dies hat bei Wolbert die schon oben dargelegten Konsequen-
zen, dass auch Folter nur insofern eine in sich verbotene Handlung ist, als
sie darauf zielt, einen Menschen zu einer Tat gegen sein Gewissen zu ver-
leiten. Das braucht hier nicht noch einmal rekapituliert zu werden. Wo
werden die Weichen falsch gestellt?

(3) Der unbedingte Wert der Proto-Sittlichkeit
Der Begriff ,sittliche Handlung“ besitzt eine gewisse Doppeldeutigkeit. In
einer ersten Bedeutung kann die Rede von einem ,sittlichen Akt die sitt-
lich gute Handlung im Gegeniiber zur sittlich schlechten Handlung be-
zeichnen. In einer zweiten Bedeutung kann vom actus humanus die Rede
sein, der Handlung, die in der Differenz von gut und bose steht, im Gegen-
fiber zum vorsittlichen Verhalten, dem actus hominis, fiir das der Mensch
keine Verantwortung trigt, wie z.B. fiir das, was er unbewusst tut. Die Sitt-
lichkeit, die sowohl dem sittlich guten wie dem schlechten Handeln
gemeinsam ist, ja ihnen permanent unterliegt, mochte ich hier als Proto-
Sittlichkeit bezeichnen. Diese Proto-Sittlichkeit besitzt einen absoluten Ach-
tungsanspruch, der durch Folter verletzt wird.

Auch Wolbert ist der Ansicht, dass die Wiirde des Menschen ,,auch vom
Straftiter nicht verwirkt werden“35 kann. Denn:

»Der unbedingte Wert von Moralitit fordert Achtung nicht nur da, wo sie
realisiert ist, sondern auch, wo sie moglich ist, wo ein personales Wesen sie
realisieren kann [...]. Wo man die sittliche Forderung auf die Menschenwiirde
griindet, beruht diese Wiirde nicht auf gelebter, auf realisierter Moralitit,

34 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 79.
35 WOLBERT: Ausnabmsloses Verbot der Folter?, 93.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 467

sondern auf der Fihigkeit des Menschen, sich fiir sie zu entscheiden, sie in
seinem Leben zu verwirklichen.“36

Auch der Bosewicht steht also weiterhin unter dem sittlichen Anspruch, ist
also weiterhin dazu befihigt, der Sittlichkeit zu entsprechen. Das ist fiir
Wolbert der Sinn des beriihmten Satzes von Kant: ,,Also ist Sittlichkeit und
die Menschheit, sofern sie derselben fihig ist, dasjenige, was allein Wiirde
hat.“37 Die bleibende Wiirde des Menschen besteht also in der Fihigkeit
zur Sittlichkeit, dem in actu sich verfehlenden Menschen.38 Demgegeniiber
lese ich Kant39 dahingehend, dass die Fihigkeit zur Sittlichkeit in der Proto-
Sittlichkeit des sich in actu verfehlenden oder irregeleiteten Menschen be-
steht. Dieser Fihigkeit kommt der Wiirdeanspruch zu, den es zu wahren
gilt. Dies gilt es nun zu entfalten.

Wolbert wird hier bis zu dem Punkt gefolgt, dass die Selbstzweckformel
verlangt, aus menschlichen Handlungen niemals Nutzen in einer Weise zu
ziehen, die den Selbstzweck der sich in ihnen realisierenden Sittlichkeit

36 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 19 [Hervorhebung im Original].
37 KANT: GMS, BA 77.

38 Dies ist keineswegs selbstverstindlich und wurde auch in der kirchlichen Tradition
nicht immer so gesehen. Dies gilt auch fiir den allgemeinen Lehrer der Kirche, Thomas von
Aquin. So liest man in der Sth: ,Indem er siindigt, verlifft der Mensch die Ordnung der
Vernunft und fillt somit ab von der Wiirde des Menschen, sofern der Mensch von Natur frei
und seiner selbst wegen da ist (propter se ipsum existens), und stiirzt irgendwie ab in tierische
Abhingigkeit, insofern nun iiber ihn bestimmt wird nach Mafigabe des Nutzens fiir die an-
deren. [...] Wiewohl es also in sich schlecht ist, einen Menschen, solange er in seiner Wiirde
beharrt, zu toten, so kann es doch gut sein, einen Menschen, der in Siinden lebt, zu téten wie
ein Tier; denn der schlechte Mensch ist schlimmer als ein Tier und bringt gréfieren Schaden,
wie der Philosoph sagt.“ (Sth II-II, q. 64, a. 2, ad 3).

Wihrend der grofse Theologe noch daran festhilt, dass die Natur des Siinders, die Gott
zum ewigen Heil bestimmt hat, zu lieben ist (Sth II-II, q. 64, a. 6, resp.; Vgl. FORSCHNER,
Maximilian: Marktpreis und Wiirde oder vom Adel der menschlichen Natur. In: KOSSLER,
Henning [Hg.]: Die Wiirde des Menschen. Fiinf Vortrdge [= Erlanger Forschungen A 80].
Erlangen: Universititsbibliothek 1998, 33-60), wird der Terrorist im sogenannten Feindstraf-
recht, das kiirzlich von Giinther Jakobs in die Debatte eingefiihrt wurde, ginzlich und in
jeder Hinsicht recht- und wertlos. ,Biirgerstrafrecht ist das Recht aller, Feindstrafrecht das
Recht derjenigen, die gegen den Feind stehen; dem Feind gegeniiber ist es nur physischer
Zwang“. (JAKOBS, Giinther: Biirgerstrafrecht und Feindstrafrecht. Online verfiigbar unter
http://www.hrr-strafrecht.de/hrr/archiv [30.08.2007]). Diese Position hatte er in seiner klei-
nen Rechtsphilosophie lange vorher grundgelegt: ,Erfolgt eine Stérung durch Externe, so
wird diese — wie jede widrige Umwelt — kognitiv erledigt, was heiflt, der Feind werde an
seinen Unternehmungen gehindert, wobei es eine reine ZweckmifRigkeitsfrage ist, ob man ihn
vernichtet oder sich mit ihm arrangiert.“ (JAKOBS, Giinther: Norm, Person, Gesellschaft.
Voriiberlegungen zu einer Rechtsphilosophie [= Wissenschaftliche Abhandlungen und Reden
zu Philosophie, Politik und Geistesgeschichte 23]. 2. Aufl. Berlin: Duncker und Humblot
1999, 109). Eine derartige Position hat sich dann aber von jeder Verankerung in einer
Philosophie der Menschenwiirde verabschiedet. So heifft es im Vorwort: ,,Daff einige Begriffe
fehlen, die man in Voriiberlegungen zu einer Rechtsphilosophie gleichfalls erwarten mag,
etwa [... |, ,Menschenwiirde‘, darf durchaus als Programm verstanden werden.“ (5). Was
spricht dann noch dagegen, gefangene Terroristen als Organsteinbruch fiir entsprechende
Spenden oder fiir wissenschaftliche Zwecke aller Art zu verwenden?

39 Es geht mir hier nicht um die richtige Kant-Interpretation. Es geht um das systematisch
richtige Verstiandnis dieses Satzes, was auch immer Kant gedacht haben mag.



468 Gerhard Beestermoller

verletzt. Meine These ist nun eine doppelte. Erstens mdchte ich zeigen, dass
dies bei der Folter geschieht. Zweitens vertrete ich die Ansicht, dass man
sehr wohl Menschen in Blick auf die Realisierung von nicht-sittlichen Gii-
tern in Versuchung fithren kann, ohne dass dies den Charakter des sittlich
verbotenen Argernis-Gebens haben muss.

a) Zunichst iibernehme ich die Definition von Folter, die Jorg Splett
entwickelt hat. Sie erfiillt zwei Anforderungen, welche die Definition einer
Handlung erfiillen muss, will man iiber deren Erlaubtheit urteilen. Erstens
muss sie so definiert sein, dass die Definition nicht schon das sittliche Urteil
enthidlt. Wenn man Mundraub als die erlaubte Aneignung von fremdem Ei-
gentum in extremer Not bezeichnet, ergibt sich schon aus dieser Definition,
dass man Mundraub begehen darf. Fiir die Frage, ob und unter welchen Be-
dingungen Mundraub erlaubt ist, trigt diese Definition nichts aus, weil, was
per definitionem erlaubt ist, immer erlaubt ist.

Zweitens muss eine Handlungsdefinition zum Ausdruck bringen, was
eine Handlung entweder besonders wertvoll oder besonders problematisch
macht. Wer Mundraub definiert als die Inanspruchnahme des Lebensnot-
wendigen, wird keinen Grund finden kénnen, warum dies verboten sein
soll. Wenn man hinzufiigt, dass dabei fremdes Eigentum verletzt wird, dann
stellt sich die Frage, unter welchen Bedingungen dies erlaubt sein kann.

Die Splettsche Definition von Folter erfiillt beide Bedingungen. Die
Definition stellt heraus, worin Splett das eigentlich sittlich Problematische
der Folter erachtet. Sie hilt offen, ob dieses Ubel jemals und unter welchen
Bedingungen es realisiert werden diirfe. Die Definition lautet so: ,Folter
(bestimme ich) als Aufhebung der Willensfreiheit (auf physischem oder
psychischem Weg) bei Erhaltung des Bewuf$tseins“40.

Wie schon angedeutet, miisste man sprachlich von einem ,,Ge-ichtet-
werden“ des Menschen reden. Nach Splett kommt die Vergewaltigung dem
am Nichsten, was unter Folter mit dem Menschen passiert.4! In der

40 SpLETT, Jorg: Theo-Anthropologie. Ein Antwortversuch. In: OLLIG, Hans-Ludwig
(Hg.): Theo-Anthropologie. Jorg Splett zu Ehren (= Religion in der Moderne 15). Wiirzburg:
Echter 2006, 105-113, hier 108.

41 In brillanter Knappheit stellt Splett seinen Syllogismus fiir ein absolutes Folterverbot
vor. ,Mit Robert Spaemann kenne ich wenigstens zwei deontologisch in sich schlechte Hand-
lungen, fiir die also der Satz aus den Digesten gilt: ,Wo ich nicht kann, gibt es keine Folgen
von «Unterlassung» zu meinen Lasten‘. Diese Handlungen sind Erzwingung von Beischlaf und
Folter, wobei ich Folter als Aufhebung der Willensfreiheit (auf physischem oder psychischem
Weg) bei Erhaltung des BewufStseins bestimme. Von Wertungen oder Absichten ist in beiden
Bestimmungen keine Rede (ebenso wenig von Fragen der Offentlichkeit). In beiden Fillen
wird die Leib-Geist-Einheit des Menschen attackiert, indem man das Ausdrucks-Handeln des
,animal symbolicum‘ widerspriichlich zum puren Symptom degradiert. Und mag im ersten
Fall noch die Mdoglichkeit innerer Distanzierung verbleiben, so kommt es im zweiten zu ei-
nem Verhalten ohne die Méglichkeit, sich (jedenfalls im Vollzug) dazu zu verhalten. Hier wie
dort wird Person nur noch als Mittel behandelt, in keiner Weise als Zweck an ihr selbst.“
(SPLETT: Theo-Anthropologie, hier 108f.).

Fiir Splett ist diese Argumentation abgeschlossen. Verstehe ich ihn richtig, so ist Aus-
gangspunkt seiner Argumentation, der weder begriindungsbediirftig noch -fihig ist, die
unmittelbar einsichtige Tatsache, dass eine Vergewaltigung immer eine Instrumentalisierung



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 469

Vergewaltigung werden die Geschlechtsorgane eines Menschen von einem
anderen gegen den Willen des Betroffenen und unter Anwendung von Ge-
walt fremd betitigt. Um das malum specificum des erzwungenen Beischlafs
zu erfassen, muss man sich klar machen, dass die Sexualitit die intensivste
Ausdrucksmdglichkeit personaler Hinwendung ist, die der Mensch besitzt.
Wenn diese Moglichkeit von auflen, gegen den Willen des Sich-Aus-
driickenden realisiert wird, erlebt sich der Mensch in seinem intensivsten
Ausdrucksmedium fremd vollzogen. Der springende Punkt hierbei ist die
Zerrissenheit, in der sich der Mensch erfihrt. Es ist nicht einfach ein an-
derer, der ihm seine leiblichen Ausdrucksmdéglichkeiten entwendet, um sich
darin auszudriicken. Dann bliebe der betroffene Mensch irgendwie noch

eines Menschen bedeutet und daher niemals erlaubt sein kann. Dieses ,Faktum der
Leiblichkeit“ wird von ihm dann auf seine ratio zuriickgefiihrt, nimlich die Verletzung der
Leib-Geist-Einheit des Menschen. Abschliefend zeigt Splett, dass der Folter die gleiche ratio
unterliegt und sie insofern genauso eine Instrumentalisierung darstellt.

Dieser Argumentation folge ich insoweit, als auch ich glaube, dass in jedem — auch dem
hier verfolgten — Versuch argumentativ sozusagen weiterzugehen, die urspriingliche Wahr-
nehmung dessen, was Folter in seiner fiir sittliches Empfinden sinnenfilligen Instrumentali-
sierung des Menschen bedeutet, verloren geht.

Dennoch wird hier versucht, eine andere Strategie zu verfolgen; und zwar aus drei
Griinden: Erstens habe ich in einer Diskussion mit Merkel erlebt, dass diesem die Evidenz der
sittlichen Unméglichkeit einer Vergewaltigung nicht nachvollziehbar ist. Konsequent hat er
daran festgehalten, dass auch die Vergewaltigung eines weiblichen Mitglieds einer Bande von
Kinderschindern erlaubt ist, wenn sie in Notwehr bzw. Nothilfe erforderlich sei. Er stand mit
dieser Position keineswegs allein da. Zweitens scheint es mir gerade im Hinblick auf die
Methodendiskussion innerhalb der Teleologie wichtig, das, was Splett fiir unmittelbar ein-
sichtig hilt, argumentativ zu rekonstruieren. In diese Richtung gibt schliefflich, drittens,
Splett selbst einen wertvollen Hinweis.

Er macht selbst darauf aufmerksam, dass die ratio der Vergewaltigung in der Folter in
einem noch tiefer gehenden Mafle vorliegt. Dabei handelt es sich offensichtlich nicht nur um
eine quantitative Dimension. Welche sittliche Relevanz hat die Tatsache, dass unter Folter
iberhaupt keine Distanzierung mehr méglich ist? Wihrend in der Vergewaltigung zwar auch
die ganzen, zur Sexualitit gehdrenden Emotionen sozusagen fremd betitigt werden kénnen —
was dann als besonders grauenvoll erfahren wird —, bedarf sie jedoch keiner Mitwirkung.
Dies ist in der Folter anders. Sie braucht die irgendwie willentliche Kooperation des anderen,
um ihr Ziel zu erreichen. Bedeutet dies, dass ihr malum specificum doch ein anderes ist als
das der Vergewaltigung? Meine These ist, dass die Folter auf den Willen selbst zugreift, und
insofern tiefer in die Sittlichkeit des Menschen eingreift als die Vergewaltigung, was nicht
heiffen soll, dass Vergewaltigung deswegen weniger schlimm sei, weniger leidvoll erfahren
werde oder weniger kategorisch verboten sei. Wenn meine Vermutung stimmt, dann wire
unter Perspektive der Differenzierung der Unterscheidung von sittlichen Werten und vor-
sittlichen Giitern auch in Blick auf die Leib-Geist-Einheit noch einmal der Unterschied
zwischen Sexualitit als Ausdrucksform personaler Beziehung und den leiblich vermittelten
Willensvollziigen selbst genauer zu bedenken, was hier nicht die Aufgabe ist.

[Ist es Ausdruck mangelnder Sensibilitit von Minnern, wenn hier — akademisch
distanziert — Vergewaltigung ins Spiel gebracht wird? Es sei hier nur am Rande darauf hin-
gewiesen, dass Minner keineswegs nur Frauen vergewaltigen. Man denke nur an das schreck-
liche Schicksal mancher Knaben in Minnergefingnissen. Schliefllich scheint mir das Un-
behagen, das viele bei dem Vergleich mit der Vergewaltigung empfinden, eher dafiir zu
sprechen, dass wir zur Vergewaltigung irgendwie einen emotiven Bezug haben, zur Folter
aber nicht; das ist aber genau das Problem, weshalb Splett diesen Weg des Vergleichs
einschligt.]



470 Gerhard Beestermoller

auflen vor. Hingegen bleibt auch der erzwungene Beischlaf irgendwie Aus-
druck des verfiigten Menschen, der sich so gerade nicht ausdriicken will, da
sich der Mensch nicht ginzlich von seinem Leib als einem zu ihm géinzlich
anderen lsen kann. Der vergewaltigte Mensch erlebt somit in einem, wie
er sich in seinen intensivsten, ihrer Wesensentelechie nach freien leiblichen
Ausdrucksmoglichkeiten erzwungenermafien zuwendet und dabei zugleich
mit gréfStmaoglicher Intensitit des Willens sowohl den Erzwinger als auch
die erzwungene Zuwendung zu ihm ablehnt. Das Ganze wird von dem
Opfer bewusst erlebt.

In Analogie hierzu kénnte man sagen, dass unter Folter der Wille fremd
betdtigt wird. Insofern greift sie noch tiefer in die sittliche Identitit eines
Menschen ein. Denn wihrend der erzwungene Beischlaf in keiner Weise
der Kooperation des Willens bedarf — was ihn nicht weniger leidvoll sein
lasst als die Folter —, ist es unter Folter der Wille des Betroffenen, auf den
die Folter zielt, da es ohne dessen (erzwungene) Kooperation nicht zu den
erfolterten Handlungen kommt.

Die Zerrissenheit in seiner Leiblichkeit, die ein Opfer eines erzwun-
genen Beischlafs erleiden muss, wird bei dem Opfer von Folter im Willen
selbst erfahren. Die Qualitit, ein actus humanus, also eine sittliche Hand-
lung zu sein, wird den erfolterten Handlungen nicht ginzlich genommen.
Sie sind nicht einfach actus hominis, menschliches Verhalten. Die Zer-
rissenheit reicht hier in den Willen selbst hinein. Der Mensch erlebt in sei-
nem Willen ein Zugleich von nachgebender Einwilligung zu dem und Ver-
sagung gegen das von ihm Erwartete und gegen seine Einwilligung. Diese
innere Zerrissenheit des Willens, der ja immer noch einer bleibt, und nicht
etwa zwei Willen wird, wird vom Opfer der Folter mit Bewusstsein erlebt.

Letztlich also l6st Folter Sittlichkeit einerseits nicht ginzlich auf,
vielmehr verkriippelt und verstimmelt sie diese derart, dass das Erfolterte
noch Wesensziige von Sittlichkeit in rudimentirster Form aufweist — der
Handlungsvollzug bleibt an den Willen gebunden —, und doch stellt Folter
andererseits eine derart grundlegende Wesensberaubung an der Sittlichkeit
des Erfolterten dar — der Wille hat seine Herrschaft iiber sich selbst einge-
biiffit —, dass man nur von einem Aktmodus sui generis sprechen kann, der
eine wirkliche Widerspruchseinheit von Sittlichkeit von Nicht-Sittlichkeit
darstellt. Genau in dieser Zerrissenheit erlebt sich der Betroffene. Das ist
hier mit dem Wort ,ge-ichtet® werden gemeint: Ein im Passiv sich ereig-
nender Ich-Vollzug.

Dabei darf nicht vergessen werden, dass es sich bei den Gefolterten um
Menschen handelt, die ja weiterhin den Anspruch der Sittlichkeit an sich
erleben.42 Dies gilt fiir den Bésewicht wie fiir den Irregeleiteten. Sie er-
fahren sich auch hinsichtlich der erfolterten Handlungen unter dem An-
spruch, ihren handlungsleitenden Willen zum Guten zu bestimmen. Folter
nimmt ihnen aber die Méglichkeit hierzu. Insofern wird nicht nur in sittlich

42 Diesen Hinweis verdanke ich Jorg Splett.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 471

schlechten, sondern auch in erfolterten Handlungen dem sittlichen An-
spruch nicht Geniige getan.43

43 Eine schillernde Position hinsichtlich der Legitimitit von Eingriffen in die Freiheit
findet sich bei Friedo Ricken. Zunichst heiflt es: ,Beruht die Selbstzwecklichkeit auf dem
unbedingten Wert des guten Willens, so handelt entsprechend der Selbstzweckformel, wer in
seinem Handeln auf den guten Willen des anderen Riicksicht nimmt.“ (RICKEN, Friedo:
Allgemeine Ethik [= Grundkurs Philosophie 4]. 4., iiberarb. und erw. Aufl. Stuttgart: Kohl-
hammer 2003, 147). Dies konnte im Sinne von Schiiller und Wolbert dahingehend ver-
standen werden, dass der bose Wille keinerlei Achtungsanspruch besitzt und die Wiirde des
Bosewichts also durch Folter nicht direkt verletzt wird. Ja, man kénnte den Satz sogar so
verstehen, wie Thomas ihn auslegen wiirde (Anm. 36), dass der verstockt Béswillige iiber-
haupt keine Wiirde mehr besitzt.

Ricken schligt aber einen anderen Weg ein, der durchaus im Sinne der hier vertretenen
Position verstanden werden kann, indem er nach den transzendentalen Voraussetzungen des
sittlichen guten Aktes im Akt selbst fragt: ,Die Fihigkeit, sich Zwecke zu setzen, ist die
notwendige, wenn auch nicht hinreichende Bedingung des guten Willens. Wer daher den
anderen daran hindert, sich iiberhaupt Zwecke zu setzen und sie zu verwirklichen, verhindert
damit den schlechterdings guten Willen und dessen Verwirklichung. Insofern verst6ft jeder
Eingriff in die Entscheidungs- und Handlungsfreiheit eines Menschen gegen den unbedingten
Wert des guten Willens.“ (RICKEN: Allgemeine Ethik, 4. Aufl., 148f.).

Wenn man dies wortwortlich, und damit vermutlich gegen die Intention des Autors liest,
dann diirfte niemand ins Gefingnis gesetzt oder gar getdtet werden. Ebenso diirfte niemand
zu Mitarbeiten an genuin kollektiven Giitern herangezogen werden wie zum Beispiel zum
Wehrdienst, zur Deichwacht oder zum Schéffenamt. Auch diese bedeuten Freiheitsein-
schrinkungen. Wenn man den Satz aber enger versteht, und die Zwecksetzung auf die be-
wussten Akte bezieht, dann lige ein Verstof§ gegen die Selbstzwecklichkeit genau dann vor,
wenn man den Menschen der Mdoglichkeit beraubt, die von ihm bewusst hervorgebrachten
Akte auf selbstgewihlte Zwecke zu richten. Dies und damit die Folter wire dann immer ein
Verstof§ gegen die Selbstzwecklichkeit des Menschen. Ricken selbst 16st seinen Gedanken nur
drei Sitze weiter auf: ,,Wir miissen [...] sagen, gegen den unbedingten Wert des guten Willens
verstofSe ein Eingriff in die Entscheidungs- und Handlungsfreiheit, der nicht gerechtfertigt
werden konne.“ (RICKEN: Allgemeine Ethik, 4. Aufl., 149). Hier bleibt véllig offen, ob es
Eingriffe gibt, die niemals gerechtfertigt werden kénnen.

Wenn ich nichts iibersehen habe, kommt Ricken auf das Problem der Erlaubtheit der
Folter in der soeben zitierten, vierten Auflage seiner Allgemeinen Ethik nur ein einziges Mal
zu sprechen. So wirft er die Frage auf: ,Ein Staatsmann hat die Pflicht, das Leben und die
Unversehrtheit der Biirger zu schiitzen. Wie soll er sich verhalten, wenn die einzige Mdglich-
keit darin besteht, einen mutmafllichen Terroristen ohne Gerichtsverfahren erschieffen zu
lassen, oder wenn das einzige Mittel die Folter ist?“ In der dann folgenden Argumentation
geht es nur noch um das Erschiefen, das fiir Ricken als Notwehrmaffnahme prinzipiell
erlaubt ist. ,Wie grofs muss die Wahrscheinlichkeit sein, dass wir mit weiteren Anschligen
von ihrer Seite zu rechnen haben, damit eine Erschieffung ohne Gerichtsverhandlung als
Notwehrhandlung betrachtet werden kann?“ (RICKEN: Allgemeine Ethik, 4. Aufl., 274). Hier
wird mit keiner Silbe die Méglichkeit bedacht, dass Folter auch in Notwehr unerlaubt bleibt.
Sollte Ricken dieser Meinung sein, hat er sich gefihrlich missverstindlich ausgedriickt.

In der ersten Ausgabe von 1983 las sich dies noch ganz anders: ,Ein Einfluf auf die
Entscheidung ist nur dann moralisch erlaubt, wenn dem Betroffenen die Mdoglichkeit bleibt,
sich dennoch bewuft und frei zu entscheiden. [...] Deshalb kann es niemals moralisch erlaubt
sein, die Entscheidung eines Menschen durch Drogen, psychische oder physische Folter u.i.
zu beeinflussen.* (RICKEN, Friedo: Allgemeine Ethik [= Grundkurs Philosophie 4]. Stuttgart:
Kohlhammer 1983, 152).

Dies interpretiert Wolbert dahingehend, dass es Ricken um die Verurteilung von Hand-
lungen gehe, in denen es darum ginge, ,,den Menschen auf eine Weise zu einer Tat zu zwin-
gen, dass er fiir sie weder negativ noch positiv verantwortlich ist“. (WOLBERT: Der Mensch



472 Gerhard Beestermoller

Wer daher den Herrschaftsanspruch von Sittlichkeit auf Handlungen,
die vom Willen hervorgebracht werden, durch Folter bricht, indem er dem
Willen die Selbstverfiigung nimmt, bringt einen Menschen nicht nur dazu -
und zwar ohne jegliches Zutun von dessen Seite —, dass er den Anspruch
der Sittlichkeit, unter dem er steht, nicht nur nicht erfiillt, sondern er
nimmt ithm sogar die Fihigkeit hierzu. Damit verletzt er die Wiirde des
Menschen: ,Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, sofern sie derselben
fahig ist, dasjenige, was allein Wiirde hat.“44 Daher kann eine derartige
Handlung niemals erlaubt sein. Das gilt auch fiir den Fall, dass durch die
Folter eines schuldigen Menschen die Folter einer groffen Zahl von véllig
unschuldigen Kindern beendet bzw. verhindert werden koénnte. Denn an-
dernfalls wire die Menschenwiirde als ein Wertgehalt abgeschafft, der nie-
mals verletzt werden darf.

In dem letzten Punkt besteht keine Differenz zu Wolbert und auch nicht
zu Merkel. Auch nach Merkel diirfte man auf keinen Fall das unschuldige
Kind eines Verbrechers foltern, wenn man nur so von dem Vater das Wo
des Folterkellers erfahren konnte, in dem viele unschuldige Kinder gequilt
werden. Die Differenz besteht nur darin, ob die Wiirde dessen, von dem
Unheil vorwerfbar ausgeht, durch Folter verletzt wird.45

als Mittel und Zweck, 107). Wolbert wendet hiergegen ein, dass ,,(d)ie genannten Mittel [...]
wohl nur dann eindeutig abzulehnen (wiren), wenn das Handeln des fraglichen Menschen [-
dem fiir den Fall der Verweigerung einer geschuldeten Handlung gravierende Ubel angedroht
werden — G.B.] von einer rationalen Vorzugswahl bestimmt wiirde [...]. Falls sie nie
unbedingt notwendig wiren, widerspriche ihre Anwendung in der Tat der inhaltlichen
Selbstzwecklichkeit.“ (WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 108). Was aber, wenn sie
notwendig wiirden, um beispielsweise einen Terroranschlag eines Irregeleiteten zu durch-
kreuzen, der sich nicht durch Ubelandrohung abhalten lieBe? Wenn die Verantwortlichkeit
vollig ausgeschaltet sei, dann werde durch diese Tat kein sittlicher Wert verletzt, es lige also,
s0 Wolbert, nicht notwendigerweise ein Verstof§ gegen die Selbstzwecklichkeit des Menschen
vor.

In der Tat ist m.E. zwischen Folter und der Verabreichung einer die Verantwortlichkeit
vollig ausschliefenden Droge zu unterscheiden. In diesem Fall wird der Mensch nicht in der
Weise ,ge-ichtet® wie in der Folter. Damit ist iiberhaupt nichts iiber die Erlaubtheit oder
Verbotenheit der Verabreichung derartiger Drogen gesagt.

Der Unterschied zwischen Folter und Drogenanwendung wird sehr anschaulich in dem
Roman von Pascal Mercier: Nachtzug nach Lissabon. Mercier lidsst seinen Protagonisten Rai-
mund Gregorius mit dem Portugiesen Joao Eca einen Dialog fithren. Eca war im Widerstand
gegen Salazar schwer gefoltert worden. Jetzt lebt er in einem Altersheim. Die Nacht, bevor
ihn Gregorius besucht, hat er das erste Mal ins Bett genisst. Er fiirchtet nun, seine Wiirde zu
verlieren. Gregorius erinnert ihn daran, dass er seine Wiirde unter Folter gewahrt habe, weil
er nicht geredet habe, obwohl er sich auch damals eingenisst habe. Dann heifft es in
nacherzihlender Rede: ,,Und wenn sie ihm (Eca) mit einer Droge die Zunge geldst hitten?
Das habe er sich oft gefragt, sagte Eca, und er habe davon getriumt. Er sei zum Ergebnis
gekommen, dafl sie ihn damit hitten zerstéren kénnen, aber die Wiirde hitten sie ihm auf
diese Weise nicht nehmen koénnen. Um seine Wiirde zu verlieren, miisse man sie selbst
verspielen. ,Und dann regen Sie sich iiber ein verschmutztes Bett auf?‘“ (MERCIER, Pascal:
Nachtzug nach Lissabon. Roman. Miinchen: Hanser 2004, 418).

44 KANT: GMS, BA 77.

45 Die Differenz zwischen Wolbert und Merkel sei hier nur erwihnt, ohne weiter darauf
einzugehen: Fiir Merkel darf auch der Irregeleitete nach den Prinzipien der Zurechenbarkeit



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 473

Die natural gegebene Einheit von Bewusstsein und Willentlichkeit im
sittlichen Handeln besitzt also eine Werthaftigkeit, die von der Unterschei-
dung in sittliche Werte und nicht-sittliche Giiter nicht adiquat gefasst wird.
Es sei vielmehr vorgeschlagen, jene Dimension von Sittlichkeit, die der sitt-
lich gute und der sittlich schlechte Akt gemeinsam haben, als proto-sitt-
lichen Wert bzw. als Proto-Sittlichkeit einzufiihren, der bzw. die niemals
verletzt werden diirfen. Die Frage ist allerdings, ob dies fiir sittliche Werte
in der Weise gilt, wie Wolbert und Schiiller es vorstellen.

b) Fiir die Schiiller-Schule gibt es nur eine Handlung, die die Wiirde des
anderen immer verletzt: die Verleitung zur Siinde. Darf ich aber jemanden
in Versuchung fithren, um ein nicht-sittliches Gut zu realisieren? Bei Wol-
bert liest man: ,,Wer nun die Wiirde des Menschen anerkennt, [...] der darf
ihn nicht verleiten, gegen das Gute, gegen die sittliche Forderung, zu
handeln. Das kann einmal geschehen, wo ich jemanden aus Eigennutz zum
Tun des Bdsen, zur Siinde verfithre; aber das wire ein Fall sittlicher
Schlechtigkeit. Es gibt aber auch den Fall, dass ich Argernis gebe, ohne
eigentlich die Siinde des anderen zu wollen. An sich will ich nicht, dass er
siindigt; ich will ihn vielmehr zu einer Handlung veranlassen, die ich fiir
sittlich geboten halte (etwa ein bestimmtes Geheimnis preiszugeben). Der
andere ist aber beziiglich seiner sittlichen Pflicht anderer Meinung; fiir ihn
bedeutet die Handlung, die ich von ihm fordere, Siinde. Wenn ich den an-
deren also nicht eines Besseren belehren kann und ihn dann durch Schmei-
chelei und Drohung, Bestechung oder Erpressung umzustimmen versuche,
bedeutet das fiir ihn Verfithrung zur Siinde. Aus der Wiirde der mensch-
lichen Person ergibt sich also die Forderung, die Gewissensfreiheit des an-
dern zu respektieren®4e.

Wie aber sieht es aus, wenn ich eine Person mit einer hoch ver-
trauenswiirdigen Aufgabe betrauen will, von der das Wohl und Weh sehr
vieler Menschen abhingt? Wir unterstellen, dass die Bewiltigung dieser
Aufgabe einen starken sittlichen Charakter verlangt. Spricht irgendetwas
dagegen, die sittliche Belastbarkeit dieser Person vorher zu testen, indem
ich sie in Bewihrungssituationen fithre? Um der Verhinderung grofSer
nicht-sittlicher Giiter willen setze ich die Person kraftvollen Versuchungen
aus, in der Hoffnung, dass sie sie besteht.

Wer so handelt, will keineswegs, dass der Getestete versagt; ganz im
Gegenteil. Einen Menschen in eine Versuchungssituation zu bringen, ist
also keineswegs identisch mit der Verleitung zur Siinde. Warum sollte es
verboten sein, den sittlichen Charakter eines Irregeleiteten beispielsweise in
einem Bestechungsversuch oder durch Beugehaft zu testen, wenn die Inten-
tion des Handelnden nur darauf zielt, die Standhaftigkeit dieser Person zu
priifen? Die intentionale Ausrichtung auf ein sittliches Straucheln, ist nicht

in Notwehr gefoltert werden, wenn dies erforderlich sein sollte; nach Wolbert nicht, insofern
dies eine Verleitung zur Siinde impliziert.

46 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 29f.



474 Gerhard Beestermoller

notwendig Teil der Handlung ,Priifen“. Das Priifen kann ebenso von der
Intention begleitet sein, sicher zu stellen, dass gravierende, nicht-sittliche
Giiter nur echter Gewissenstreue, und nicht vorgeblicher Gewissenstreue
geopfert werden. Die Vorzugsregel wiirde dann lauten, dass die sittliche
Identitit eines Menschen getestet werden darf, wenn gravierende nicht-
sittliche Ubel auf dem Spiel stehen.

Hier stellen sich eine Menge von schwierigen Fragen. Wie stark darf
man jemanden unter Druck setzen und damit die Wahrscheinlichkeit er-
hohen — gegen die Intention dessen, der unter Druck setzt —, dass der Be-
dringte gegen seine Uberzeugungen handelt> Welches Risiko darf man hier
eingehen? Wann wird ein Mensch sittlich iiberfordert?47 Hier geht es
ausschliefSlich ums Prinzip: In einer Konfliktsituation, in der die sittliche
Identitit gegen die Erhaltung nicht-sittlicher Giiter steht, ist immer die sitt-
liche Identitit vorzugswiirdig. Sittliche Identitit aber auf ihre Echtheit hin
zu testen, ist keineswegs von der Wertvorzugspriferenz bestimmt, nicht-
sittliche Giiter sittlicher Identitit vorzuordnen.48 Erst eine Handlung, die

47 Ein analoges Problem stellt sich im Blick auf Folter: Wann wird Nétigung, z.B. ein
harter Stuhl, lange Verhore, grelles Licht ..., zur Folter?

Die strenge Definition von Splett besagt jedenfalls nicht, dass schon jede Zufiigung von
Schmerzen oder deren Androhung mit dem Ziel, einen Menschen zu einer Tat zu bewegen,
die er andernfalls unterlassen wiirde, schon als Folter zu gelten habe. Insofern kann man sich
fragen, ob der Frankfurter Vize-Polizeiprisident Daschner Gifgen, dem Entfiihrer und Mér-
der des kleinen Jacob von Metzler, wirklich Folter angedroht hat. Damit ist nichts tiber
Legitimitit und Grenzen schmerzbehafteter Notigung gesagt, die die Einheit von Bewusstsein
und Willentlichkeit nicht auflést. Gilt hier auch ein absolutes Verbot wie bei der Folter? Dies
wire jedenfalls eigens zu verhandeln.

48 Liuft diese These darauf hinaus, Menschen, die den im Prinzip verpflichtenden Dienst
an der Waffe aus Gewissensgriinden verweigern, aus Respekt vor der Gewissensentscheidung
hierfiir bestrafen oder sonst wie benachteiligen zu diirfen? M.E. ist dies nicht der Fall. Zur
Begriindung sei folgendes Gedankenexperiment angestellt: Der Sanktionsausschuss der UN
fiihrt eine Art schwarze Liste von Terrorverdichtigen. Wer auf dieser Liste steht, dessen
Konten werden zum Beispiel eingefroren. Vgl.: Fatale Terrorliste. FDP fordert fairen Umgang
mit Verddichtigen. In: Siiddeutsche Zeitung (07.05.2008) 5. Das Problem der gegenwirtigen
Praxis ist, dass es praktisch keine Rechtsmittel fiir die Betroffenen gibt, hiergegen vorzu-
gehen.

Wenn man aber einmal das Problem der rechtsstaatlichen Defizite dieser Praxis beiseite
lisst, kann man sich fragen, ob ein Zugriff auf das Vermogen von Terrorverdichtigen mit
dem Ziel, diese auf ihren sittlichen Ernst zu testen, ob sie bereit wiren, zu Erhaltung ihres
Vermogens beispielsweise die Planung eines zukiinftigen Anschlages zu verraten, selbst dann
eine illegitime Verleitung zur Siinde darstellen wiirde, wenn davon auszugehen wiire, dass alle
Terroristen irregeleitete Gewissenstiter seien. Doch wohl kaum! Wie aber wiirde man es
bewerten, wenn man von allen Wehrdienstverweigerern — einmal unterstellt, es handele sich
ebenfalls um ein irregeleitetes Gewissen gegeniiber einer objektiv zu Recht eingeforderten
Pflicht — die Konten einziehen wiirde, um deren Glaubwiirdigkeit einem Hirtetest zu unter-
ziehen. Wenn dariiber Einigkeit herrschen sollte, dass dies nicht in Frage kommt, dann kann
der entscheidende Grund nicht darin liegen, dass man niemanden in Versuchung bringen
diirfe, gegen seine Gewissensiiberzeugungen zu handeln. Der Grund muss woanders gesucht
werden. Dem braucht nicht weiter nachgegangen zu werden. Hier ist entscheidend, dass aus
der Tatsache, dass es nicht grundsitzlich unerlaubt ist, eine Art Bewihrungsdruck auf das
Gewissen auszuiiben, nicht folgt, dass diese Ausiibung immer und iiberall erlaubt ist.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 475

hiervon geleitet wire, hitte den Charakter der unsittlichen Verleitung zur
Siinde.

Wenn das stimmt, dann wire im Blick auf die von Schiiller und Wolbert
identifizierte, in sich schlechte Handlung zu unterscheiden: Verleitung zur
Siinde liegt nicht schon dann vor, wenn ein Mensch Anreizen und Druck
ausgesetzt wird, von seiner vorgeblichen Gewissensentscheidung abzu-
weichen. Es muss die Intention hinzukommen, der Gepriifte moge ver-
sagen. Erst ein solcher Akt wiirde einer unangemessenen Wertvorzugsregel
folgen, nimlich nicht-sittliche Giiter sittlichen Werten vorzuordnen.

Das Argernis-Geben, das nicht schon materialiter, sondern nur in der
reflexiven Bindung an die Gewissensverpflichtung des Betroffenen definiert
wird, wird erst durch eine hinzukommende Intention zu einer in sich
schlechten Handlung. So gesehen bleiben am Ende Verstofle gegen die
Proto-Sittlichkeit als in sich verboten iibrig. Eine solche stellt die Folter
dar. In welcher Weise auch Sklaverei und die Erzwingung von Beischlaf
gegen die Proto-Sittlichkeit verstoflen, wie ich vermute, oder diese aus
anderen Griinden als ausnahmslos verboten gelten miissen, kann hier nicht
entschieden werden.

Jedenfalls 16st die Kategorie der Proto-Sittlichkeit die teleologische
Methode, wonach die Erlaubtheit einer Handlung ausschliefflich von ihren
Folgen her zu bestimmen ist, in keiner Weise auf. Weiterhin gilt, dass der
absolute Wert von (Proto-)Sittlichkeit niemals verletzt werden darf. Eine
Handlung, in der dies geschieht, kann daher von keinen dariiber hinaus-
gehenden Folgen saniert werden. Da und insofern dies in Folter immer und
ausnahmslos geschieht, darf das absolute Folterverbot nicht eingeschrinkt
werden.

Kommen wir zuriick zu Merkel: Wenn dasjenige, was hier als Proto-
Sittlichkeit bezeichnet wurde, um der Menschenwiirde willen niemals
verletzt werden darf, dann wiirde dem Opfer eines ungerechten Angriffs
durch die Folter seines Schinders ein Unrecht geschehen, das durch seine,
auf diese Weise bewahrten nicht-sittlichen Giiter, auch des Lebens, nicht
aufgehoben wiirde. Denn es wiirde die Voraussetzung dessen zerstort, dass
ihm iiberhaupt Unrecht geschieht. Diese Voraussetzung besteht darin, dass
die Beziehung zwischen Opfer und Titer eine Rechtsbeziehung ist und
bleibt, was unverwirkbare Rechtssubjektivitit der Rechtsgenossen voraus-
setzt.

Bleibt also das Problem, dass das Folterverbot den Titer schiitzt und das
Opfer seinem Schicksal preisgibt? In gewisser Hinsicht, ja! Das ist ohne
Zweifel tragisch. Die Wiirde des Menschen als sittliches Subjekt aber, die er

Dies scheint jedenfalls 1983 auch Rickens Ansicht gewesen zu sein: ,Es kann moralisch
berechtigt sein, durch Androhung eines Ubels Einfluss auf die Entscheidung eines Menschen
auszuiiben. Notwendige Bedingung dafiir ist, dass die Drohung erforderlich ist, um ihn von
einem Verstoff gegen den Grundsatz der inhaltlichen Selbstzwecklichkeit abzuhalten®
(RICKEN: Allgemeine Ethik, 152) — also von einem Verbrechen. Dabei schloss Ricken damals,
wie erwihnt, Folter und die Verabreichung von Drogen aus (vgl. Anm. 43).



476 Gerhard Beestermoller

weder erwerben noch verwirken kann, schiitzt den Titer davor, zur Abwehr
des Unrechts, das von ihm ausgeht, aus dem Kreis der Wiirdetriger heraus-
genommen zu werden. Kénnte hingegen nur ein einziger Mensch aus dem
Kreis der Wiirdetriger legitimerweise herausgenommen werden, wire die
unerwerbbare und unverwirkbare Wiirde eines jeden Menschen abgeschafft.
Moge mich Gott nie darauf testen, fiir dieses Ethos wirklich einzustehen!

Abstract

Permission for Torture to Rescue Others — an Imperative of Justice?
Response to a Persuasive Argument

If in the case of self-defense, all necessary measures may be taken against an
assailant, how can it be prohibited to use torture, if necessary, also in self-
defense? That, which by nature is impermissible, cannot be legitimately con-
sidered to be necessary. Under torture (that is, the suspension of voluntary
behavior of a person while fully conscious) normal, actively self-controlled
personal actions are transformed into passive reactions. Torture destroys the
unity of cognizant and deliberate behavior, which is designated here as
proto-morality. Thus, when tortured, a human being is treated exclusively as
a means and no longer in any way as an end purpose in him-or-herself,
which can never be permitted.



	Religions- und Traditionskritik als Aufklärung der Moral

