
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Artikel: Religions- und Traditionskritik als Aufklärung der Moral

Autor: Krumpel, Andreas H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760786

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760786
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas H. Krumpel

Religions- und Traditionskritik
als Aufklärung der Moral

1. Vorbemerkung

Die Idee von Wahrheit spiegelt einen Wesenszug nicht nur der Philosophie,
sondern des Menschen überhaupt. Hinter jeder Erklärung, hinter jedem
Lernen und jedem Verständnis liegt notwendig ein Vorbegriff von Wahrheit.

Aber was ist das, die Wahrheit?
Die europäische Aufklärung, als eine Befreiung von der christlichen

Offenbarungslehre, stand stets in dem Glauben an die Möglichkeit gesicherter,

d.h. wahrheitsgemäßer Aussagen der Vernunft - selbst dort, wo sie
sich selber zu relativieren suchte. Für Hegel existiert Wahrheit allein in
Gestalt des wissenschaftlichen Systems, „oder, was dasselbe ist, indem die
Wahrheit behauptet wird, an dem Begriffe allein das Element ihrer Existenz
zu haben."1 Das Wahre aber ist das Sein, „welches in Wahrheit Subjekt" ist,
die „sich wiederherstellende Gleichheit oder die Reflexion im Anderssein in
sich selbst"2. Heidegger zufolge steht dahinter die Erscheinung des Seins als

Wille für die neuzeitliche Metaphysik.3 Er selber begreift dagegen das Sein
als Anwesenheit und die „Wahrheit der weltbezogenen Aussage" als Gegenwart,

als „das Sein zur Welt selbst, darin sie sich in ihrem An-sich [...]
zeigen kann". „Der Sinn von Sein ist aus Gegenwart begriffen, darin allein
so etwas möglich ist wie Anwesenheit. Anders ist Sein überhaupt nicht zu
begreifen."4 Auch für Heidegger hat also „der Sinn von Wahrheit, orientiert

am Aussagesatz, innerhalb der Bedeutungen des Ausdrucks Wahrheit
den eigentlichen Vorzug"5.

Ich möchte im Folgenden den Begriff der Wahrheit weniger aus einem
überindividuellen Bezug zum Sein im Sinne einer wahren Aussage verstehen,

als vielmehr ihn vom Ich aus, d.h. von der Erfahrung der Individualität
her, entwickeln. Von diesem Standpunkt aus betrachtet ist der Begriff der
Wahrheit seinem Wesen nach ein Wert - und zwar ein ethischer: Die
formal-logische Aussage „1 + 1=2" ruht auf dem Vertrauen in die Wahrheit

der eigenen Verstandesleistung und die des als geistig ebenbürtig
empfundenen Anderen. Doch damit nicht genug. Auch in Begriffen wie der

1 HEGEL, G.W.f.: Phänomenologie des Geistes. Frankfurt: Suhrkamp 1979, 15.
2 Vgl. HEGEL, G.W.F.: Phänomenologie des Geistes, 23.
3 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Was heißt denken? Frankfurt: Vittorio Klostermann 2002, 95f.
4 HEIDEGGER, Martin: Logik - Die Frage nach der Wahrheit. Frankfurt: Vittorio Klostermann

1976, 415.
5 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Logik - Die Frage nach der Wahrheit, 9.



442 Andreas H. Krumpel

Freiheit, der Verantwortung oder der Güte liegt dieselbe Ahnung von
apriorisch-ethischem Wert (siehe Abschnitt 3). Die gesamte abendländische
Philosophie mit ihren Begriffen von Individualität und Recht oder der
Kritik am Herrschaftsprinzip ist nicht zu trennen von solchen
Grundwerten. Sie sind es, die dem Begriff einer philosophia perennis seine tiefere
Bedeutung geben. Denken, Wert und Moral sind ineinander verwoben,
dergestalt, dass ein Denken über Moral bereits auf jenen Werten ruht, welche

diese sich explizit zum Gegenstand macht.
Die Naturwissenschaften mit ihrem „gesellschaftlichen Monopol an

Weltwissen"6 bewegen sich in einer Gedankenwelt, in der eine Aufklärung
von Moral keinen Sinn mehr ergibt. Die neue, verstärkte Kritik am
Moralverständnis der Religionen z.B. fußt auf der Annahme, moralische Regeln
seien ein gesellschaftliches Phänomen, ein Nebenprodukt der Evolution.
Doch eben diese Unfähigkeit, die eigenen moralischen Wahrheiten im modernen

Szientismus begründen zu können, hinterlässt u.a. ein Gefühl der
Sinnlosigkeit und der Leere. Trotz der ihnen eigentümlichen Willkür behandeln
religiöse Gehalte des Öfteren mehr Wahres, als die heutigen Wissenschaften
es je vermöchten. „Die ungläubigen Söhne und Töchter der Moderne
scheinen [...] mehr nötig zu haben, als ihnen von der religiösen Tradition in
Ubersetzung zugänglich ist - so, als seien deren semantische Potentiale noch
nicht ausgeschöpft."7 Der verstellte Zugang zu den semantischen Potentialen

und die trotz ihrer unbefriedigenden Kälte und Lebensferne
überraschende Persistenz wissenschaftlicher Weltbilder mögen zum Teil auf dem
Versäumnis beruhen, den tradierten Begriff von Wahrheit im gewohnten
Lichte des Allgemeinen und der Aussage über die Welt um seine Wert-
haftigkeit und damit um seine gewissermaßen subjektive Seite zu erweitern.
Eine Aufklärung von Moral, als dem Bereich des Subjektiven, Individuellen
wesentlich zugehörig, kann es sich nicht leisten, den Bezug zum Individuum
im Bemühen um das Allgemeine im Begrifflichen zu übergehen. Die Lolgen
einer solchen Ausweitung nicht nur des Wahrheitsbegriffes für das
Verständnis von Moral sollen in der vorliegenden Schrift erörtert werden.

2. Evolutionstheorie und Moral

Einige Wissenschaftler weisen auf unzeitgemäße moralische Regeln in
religiösen Glaubensbüchern hin, wie etwa dem alten Testament der Bibel
und betrachten die Entstehung von Moral als ein gesellschaftliches Phänomen8.

Ein weiterer Kritikpunkt ist die Uberzeugung, die Einhaltung
moralischen Verhaltens erfordere den Glauben an ein jüngstes Gericht, ohne
welches den Menschen der tiefere Sinn von Moralität nicht einleuchte und
damit die Bereitschaft, moralisch zu handeln, sich verringere. Diese An-

6 HABERMAS, Jürgen: Glauben und Wissen. Frankfurt: Suhrkamp 2001, 14.
7 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Glauben und Wissen, 25.
8 Vgl. DAWKINS, Richard: Der Gotteswahn. München: Ullstein HC 2007.



Religions- und Traditionskritik als Aufklärung der Moral 443

nähme wird durch das Aufzeigen moralischer Atheisten widerlegt. Aber es

bleibt eine wesentliche Frage im Raum stehen, die durch die scheinbare
Klarheit ihrer modernen Antwort zu einem offen sichtbaren Verfall des

moralischen Gewissens in der Gesellschaft geführt hat. Es ist die Frage,
wieso man sich in einem Einzelfall moralisch verhalten sollte, in dem die
Berücksichtigung des eigenen Interesses weder gesellschaftliche, noch göttliche

Strafen nach sich zieht. Vor dem Hintergrund der Evolutionstheorie
besitzen moralische Regeln keinen höheren Sinn als den, durch Selektion
entstandene, flexible Verhaltensregeln zu sein, die den sie befolgenden
Individuen, als Teil einer Gemeinschaft, einen Uberlebensvorteil sichern.
Vielleicht ist Moral aber auch nur ein stabiles (und nützliches)
Nebenprodukt einer ursprünglich auf ganz andere Fitnessindikatoren abzielenden
Selektion. Welche Begründung man im Einzelnen auch finden mag, Moral
bleibt in letzter Konsequenz der Auswuchs des tieferen Prinzips eines Kampfes

ums Dasein und kann somit nie den Anspruch auf unbedingte Gültigkeit
erheben. Real sind der Mensch, das Leben und der Wille zur Macht, irreal
und überholt dagegen sind metaphysische Konzepte wie Willensfreiheit,
Seele, Gott und Moral. Für Heidegger unterscheidet sich die Neuzeit von
allen vorherigen Epochen dadurch, dass in ihr „die Welt zum Bild wird"
und der „Mensch innerhalb des Seienden zum Subjectum"9. Damit ist,
Heidegger zufolge, zusammen mit der Gleichsetzung von cogitare und esse

bei Descartes, der metaphysische Grund gelegt für alles Rechnen „des sich
selbst sichernden Vorstellens"10. Das Wesen der Wahrheit wird bestimmt
aus der Richtigkeit des Vorstellens. Seit einigen Jahren häufen sich
wissenschaftliche Belege dafür, dass es eine Art „Moralinstinkt" gibt, dass zumindest

Menschen11 und andere Primaten12 unterschiedlicher Herkunft und
Erfahrung intuitiv in einer gegebenen Situation dieselbe moralische
Entscheidung treffen. Doch auch wenn es, in Anlehnung an Chomsky, eine

„Universalgrammatik der Moral"13 gibt, verhindert das Argument des

naturalistischen Fehlschlusses - im Denkrahmen des modernen Szientismus

- den Ubergang zur verpflichtenden Norm. Die moderne Naturwissenschaft
sieht sich außerstande, eigene Regeln aufzustellen und muss somit auf die
bestehenden zurückgreifen. Die Ethik liegt außerhalb der naturwissenschaftlichen

Methodik, weshalb die moderne Antwort, moralische Regeln
seien allein historisch und gesellschaftlich bedingt, an dem Problem vorbeigeht.

9 HEIDEGGER, Martin: Holzwege. Frankfurt: Vittorio Klostermann 2003, 92.
10 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Holzwege, 109.
11 Vgl. HAUSER, Marc: Moral Minds. New York: Ecco 2006.
12 Vgl. DE WAAL, Frans: Primates and Philosophers. How Morality Evolved. New Jersey:

Princeton University Press 2006.
13 MAHLMANN, Matthias: Rationalismus in der praktischen Theorie: Normentheorie und

praktische Kompetenz. Baden Baden: Nomos Verlagsgesellschaft 1999.



444 Andreas H. Krumpel

3. Begriff und Wert

Einige Begriffe sind Jahrtausende alt, auch wenn sie im Laufe der
Geschichte verschiedene Bedeutungen erhalten haben. Die Gründe für ihren
Bedeutungswandel mögen weltanschaulicher, persönlicher und gesellschaftlicher

Natur sein. Dennoch ist etwas Bleibendes an ihnen, das die Konstanz
des Begriffes wahrt. Ungeachtet der verschiedenen Bedeutungen z.B. von
Wahrheit - etwa ihre ontologische oder objektivistische Definition, die
Kohärenztheorie oder die Konsenstheorie - hat ihr objektiver Begriff einen
ebenso vagen wie unverwüstlich-konstanten, subjektiven Ursprung: Das
unbedingte und notwendige Vertrauen in die Wahrheit der eigenen
Verstandesleistungen. Aber auch die „Unhintergehbarkeit von Individualität"14
und die Erfahrung persönlicher Freiheit und Zurechnungsfähigkeit sprengen

im Innern das nach außen hin so überzeugend klingende Gerede von
neuronaler Fiktion. Es steht zu bedenken, ob nicht vielleicht auch die Idee
des Göttlichen in der Erfahrung von Transzendenz unserer Selbst, wie im
Falle der Liebe, begründet liegt: „Dass Gott ist, wissen wir unmittelbar in
uns, wir haben religiöse, göttliche Gefühle."15 Nun besitzen Begriffe wie
jene der Wahrheit, des Guten und der Freiheit, die mit der Individualität
untrennbar verbunden sind, ebenso eine unbedingte (moralische) Wert-
haftigkeit. Dieser Rückgang aufs Private hat seine historischen Wurzeln im
Physis-Begriff (cpucuç) der Sophisten, der in der Stoa (um 300 v. Chr.)
schließlich seinen Gegensatzcharakter zum überkommenen Gesetz (Nomos)
verliert und zu dessen Synonym avanciert. Natur (Physis) und Recht finden
zusammen im Begriff des Naturrechts.16 Von hier aus ist es nicht weit zu
der Idee, moralische Regeln seien ableitbar aus der Selbstreflexion des Ich,
welche ihren Ausdruck im Oikeiosis- (Zueignungs-) Begriff der Stoa findet.
Flegel zufolge entstand die Moralphilosophie durch Sokrates, der den „Genius

der inneren Uberzeugung" zur Grundlage seines Denkens und
Handelns machte. „Alles, was Wert für den Menschen hat, das Ewige, Anund-
fürsichseiende ist im Menschen selbst enthalten, aus ihm selbst zu
entwickeln."17 Die Natur des Menschen wird hier also zum ontischen Prinzip
der Moral - einer Moral für Menschen. Diese Uberzeugung war
bestimmend für das gesamte Mittelalter bis in die Neuzeit hinein, wobei die
Oikeiosis jedoch nicht mehr rein physischen Ursprungs (gewissermaßen
weltimmanent) wie in der Stoa war, sondern ein transzendentes Prinzip
darstellte. So in der augustinischen (Augustinus, 354-430) Lehre vom habitus

principiorum, welche die in der menschlichen Natur vorhandenen
moralischen Prinzipien als eine Teilhabe an den Werten Gottes ansah. Auch

14 FRANK, Manfred: Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Frankfurt: Suhrkamp
1986.

15 HEGEL, G.W.F.: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie l. Frankfurt:
Suhrkamp 1979, 443.

16 Vgl. BLOCH, Ernst: Naturrecht und menschliche Würde. Frankfurt: Suhrkamp 1999.
17 Vgl. HEGEL, G.W.F.: Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie I, 471.



Religions- und Traditionskritik als Aufklärung der Moral 445

für Blaise Pascal (1623-1662) war die „Logik des Herzens" ein Fühlen
Gottes, und noch bei Max Scheler (1874-1928) hatten die moralischen
Werte objektiven Charakter, weswegen sie erfühlt werden können
(Wertfühlen). Unter Werten wurden allerdings nicht nur die den moralischen
Regeln zugrunde liegenden werthaften Begriffe verstanden, sondern oftmals
die Regeln selbst.

In seiner Rechtsphilosophie erklärt Hegel, dass der Mensch vermittels
seines Gewissens und seiner Überzeugung aus sich heraus wissen könne,
was recht und damit gut sei, im Sinne einer dialektischen Ubereinstimmung
des Einzelwillens mit dem Allgemeinwillen. Das Gute ist „der Wille in
seiner Wahrheit"18. Mit dieser Ansicht nähert sich Hegel dem Privatcharakter
des Naturrechtsdenkens, mit welchem sie ohnehin die quasi naturgesetzliche

Fundierung der Moral gemein hat. Subjektive Willkür und zufällige
historisch-gesellschaftliche Bedingtheit hatten in beiden Fällen niemals
etwas mit Moral zu tun. Dennoch besitzt der Entwicklungsgedanke bei Hegel
ein zu starkes Gewicht, als dass er den statischen Gehalt des Naturrechtes,
wie er sich unter anderem in dem Sittengesetz Kants zeigt, akzeptieren
könnte. Habermas bemerkt in diesem Zusammenhang: „Indem Kant
Autonomie, und das heißt die Eigenschaft des Willens, sich selbst Gesetz zu sein,
in der praktischen Philosophie gleichermaßen voraussetzt wie die
unangreifbare und einfache Identität des Selbstbewußtseins in der theoretischen,
scheidet er sittliches Handeln aus dem Bereich der Moralität aus. Kant
unterstellt den Grenzfall einer prästabilisierten Gleichschaltung der handelnden

Subjekte."19 Zu diesem Urteil gelangt Habermas, nachdem er in
selbstverstandener Anlehnung an Hegel „die Konstitution des Ich nicht an die
Reflexion des einsamen Ich auf sich selber bindet, sondern aus Prozessen
der Bildung, nämlich der kommunikativen Einigung entgegengesetzter
Subjekte begreift"20. Habermas hat Recht insofern, als dass moralische
Handlungen der Interaktion von Subjekten, ihrer Absichten, Neigungen und
Pflichtvorstellungen bedürfen. Er übersieht jedoch, dass es zu einer
Kommunikation und zu moralischen Handlungen nur dann kommen kann, wenn
die Subjekte gewissermaßen a priori über ähnliche Grundwerte verfügen,
also in ähnlicher Weise auf bestimmte Umwelteinflüsse als Subjekte
reagieren. Habermas differenziert nicht zwischen den moralischen Gesetzen
und Handlungen und den sie begründenden Werten und beschränkt somit,
überspitzt ausgedrückt, das gesamte Thema Moral auf „kommunikatives
Handeln", d.h., „symbolisch vermittelte Interaktion"21. Gemäß dieser
Sichtweise wären, konsequent gedacht, geistig behinderte, sprachunfähige
Menschen zu moralischem Verhalten nicht fähig, „weil wir Lebewesen, mit

18 HEGEL, G.W.F: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Berlin: Akademie Verlag
1956, 38.

19 HABERMAS, Jürgen: Technik und Wissenschaft als „Ideologie". Frankfurt: Suhrkamp
1970, 20.

20 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Technik und Wissenschaft als „Ideologie", 23.
21 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Technik und Wissenschaft als „Ideologie", 62.



446 Andreas H. Krumpel

denen wir nicht sprechen, mit denen wir uns nicht über etwas in der Welt
verständigen können, Personalität nicht zuschreiben"22. Darüber hinaus
hätten wir dann auch ihnen gegenüber, wie Habermas es nur gegenüber den
Tieren behauptet, lediglich „Pflichten, die unseren moralischen Pflichten
analog sind"23. Die Beschränkung auf den Logos, hier die Fähigkeit zu
(Selbst-) Reflexion und Sprache, ist der gesamten abendländischen
Philosophie eigentümlich. Der Begriff Logos hatte dabei stets eine numinose
Färbung, die es verhinderte, seinen an den Menschen geknüpften und damit
(inter-) subjektiven Wertecharakter zu erkennen. Die Ablehnung einer
Wertphilosophie mit dem Hinweis auf den Subjektivcharakter von Werten und die
Subjektivierung des Denkens steht selber unter dem Diktat des objektiven
Logos, von dem sie sich mit einer Flucht ins entgegen gesetzte Extrem zu
retten sucht. Der notorische Skeptizismus der Postmoderne, der, zum Prinzip

erhoben, notwendig gegen das denkende Subjekt selber sich richten
müsste, trägt aufgrund der Unmöglichkeit dieser Art von Selbstaufgabe
seine eigene Uberwindung bereits in sich. Hier ist der Angelpunkt, von dem
aus das schwache Denken sich einen gestärkten Ausgang schaffen kann. Die
Grundlagen der Menschenrechte, Ideen wie die der Willensfreiheit, der

Verantwortung und der Gleichheit aller Menschen hinsichtlich ihrer
Vernunft, mögen sich nicht zufällig herausgebildet haben. Ja, es scheint
vielmehr, dass einige Begriffe und Werte uns allein durch das unanzweifelbare
Faktum unseres individuellen Seins apriorisch gegeben sind. „Philosophisch
gesehen, ist das Gewissen immer ethischer Apriorismus gewesen."24 Einige
Werte (nicht Regeln!) können durchaus ein natürlicher Bestandteil des
Lebens sein; nicht als kulturell konkretisierte und nur bedingt gültige Werte
einer flexiblen, biologischen Anlage, auch nicht als Normen einer rational
überladenen Diskursethik, sondern als begrifflich fassbare Lebenswahrheiten.

Diese finden sich in der Erfahrung von Individualität, Güte, Wahrheit,

Freiheit und Transzendenz; oder, in ihrer Essenz, in dem Streben nach
Glück, verbunden mit der dem Leben immanenten Bedingung für
Gesetzlichkeit des Verhaltens gegenüber anderem Leben. Ein anderes Problem
freilich ist das Formulieren konkreter moralischer Regeln.

4. Die Menschenrechte

Die Menschenrechte der europäischen Aufklärung sind ein Beispiel für die
Aufstellung konkreter Gebote auf der Grundlage von Werten. Meinungsfreiheit,

Reise-, Gedanken- und Religionsfreiheit sind nur einige Beispiele,
die sich im Falle von Menschen notwendig aus dem Begriff der Freiheit
ergeben. Das Problem der Ableitung konkreter moralischer Normen aus
grundlegenden Begriffen wie Freiheit, Wahrheit, Güte, etc. - eines der

22 HABERMAS, Jürgen, in: KREBS, Angelika: Naturethik. Frankfurt: Suhrkamp 1997, 97.
23 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Naturethik, 98.
24 HiRSCHBERGER, Johannes: Geschichte der Philosophie I. Köln: Komet 2000, 518.



Religions- und Traditionskritik als Aufklärung der Moral 447

Grundprobleme der Moral - konnte nur deshalb überhaupt zum Problem
werden, weil die Werthaftigkeit alles Begrifflichen nicht konsequent, vor
allem nicht in ihrer Beziehung zur Moral gedacht wurde. Ein Begriff ist
niemals nur Begriff an sich.

Der Hinweis, dass es Kulturen gibt, in denen die Menschenrechte nicht
als moralische Wahrheiten akzeptiert werden, relativiert für uns nicht ihren
Wert, sondern bringt uns vielmehr an die Grenzen unserer Toleranz. Die
Ideen, in denen die konkreten Gebote gründen, ziehen sich wie ein roter
Faden durch die europäische Philosophiegeschichte. Schon das Rechtsdenken

der Stoa, mit ihren Begriffen des Naturrechts und der All-Vernunft
verpflichtete ihre Anhänger zur allgemeinen Menschenliebe. Die
Erkenntnis, Menschen aller Kulturen glichen einander in ihrer Vernunft, ist
also keine naturwissenschaftliche. Im Gegenteil, noch zu Darwins Zeiten
diskutierte man die „Frage, ob das Menschengeschlecht aus einer oder aus
mehreren Species besteht"25, und auch wenn Darwin selbst eher zur Schule
der „Monogenisten" neigte, stand es für ihn außer Zweifel, „dass die
verschiedenen Rassen [...] bedeutend voneinander abweichen. [...] Die
Eingeborenen von America, die Neger und Europäer weichen voneinander ihrem
Geiste nach so weit ab, als irgend drei Rassen, die man nur nennen
könnte."26 Auch heutzutage werden wissenschaftliche Artikel in seriösen
Journalen veröffentlicht, die auf Unterschiede im Intelligenzquotienten von
Mann und Frau27 oder von Menschen verschiedener Rassen28 hinweisen.
Ungeachtet ihrer Wissenschaftlichkeit stehen solche Studien, sowie der
biologische Determinismus im Ruf des moralisch Verwerflichen. Es ist aber
nicht die vermeintliche Gleichheit aller Menschen hinsichtlich ihrer
Vernunft, in welcher diese Verwerflichkeit ihre Stütze findet, sondern es ist die
universelle Gültigkeit moralischer Grundwerte. Universell gültig sind die
Werte insofern, als dass alle Menschen - und nicht nur Menschen (siehe
Abschnitt 7) - einen gemeinsamen Minimalsatz an Grundwerten erfahren.
Der Unterschied zwischen Menschen ist moralisch nicht relevant, ja, es ist
einfach, einen solchen Unterschied zwischen den Individuen eines Volkes
zu finden, bezüglich jeder beliebigen Eigenschaft. Die Menschen sind nicht
alle gleich, und das ist gut.

25 DARWIN, Charles: Gesammelte Werke. Die Abstammung des Menschen und die
geschlechtliche Zuchtwahl. 1. Bd. Stuttgart: E. Schweizerbart'sche Verlagshandlung 1875, 228.

26 Vgl. DARWIN, Charles: Gesammelte Werke. Die Abstammung des Menschen und die
geschlechtliche Zuchtwah. 1 Band, 219-233.

27 Vgl. IRWING, Paul / Lynn, Richard: Intelligence: Is there a sex difference in IQ scores?
In: British Journal of Psychology, vol. 96 (2005) 505-524.

28 Vgl. RUSHTON, John Philippe / JENSEN, Arthur R: Thirty years of research on Black-
White differences in cognitive ability. In: Psychology, Public Policy & the Law vol. 11 (2005)
235-294.



448 Andreas H. Krumpel

5. Kritik an patriarchalischer Moral

Die Menschenrechte als moralische Wahrheiten führen unweigerlich zu
einer Kritik an Religionen, in welchen z.B. die Frau als ein dem Mann
untergeordnetes Wesen begriffen wird. Ob nun die Achtung vor dem
Anderssein fremder Kulturen auch eine Achtung vor deren Moral bedeuten
kann, besitzt vermutlich eine größere Relevanz, als die Frage nach der Toleranz

gegenüber einer rein abstrakten Unwahrheit. Vielmehr zeigt sich im
Fall der Diskriminierung und Misshandlung von Frauen, dass viele
Vertreter von Religionen, in denen Frauen traditionell diskriminiert werden,
bereitwillig die moralischen Werte von Freiheit und Gleichheit in ihren
Glauben integrieren. In diesem Licht erscheint der „Kampf der Kulturen"29
als ein Kampf um die gemeinsame Wahrheit. Nun mögen die Menschenrechte

auf apriorischen Werten gegründet sein, dieser Umstand bedeutet
jedoch nicht, dass sie nicht doch zu einem Teil gesellschaftlich bedingt sind
und somit einen Moment von Willkür enthalten.

6. Das Prinzip der Exklusivität

In der Tat gibt es einen irrationalen Bestandteil unserer eigenen Kultur, der
bis heute überlebt hat und einen wesentlichen Einfluss auf unser Denken
ausübt. Dieser Bestandteil ist die vage Idee von Exklusivität, die sich in der
platonischen Wertehierarchie, der Sklaverei, dem Rassismus, der Diskriminierung

von Frauen oder in den Menschenrechten spiegelt. Für Aristoteles
war der Sklave ein „beseeltes Werkzeug"30 und selbst in Morus' Utopia,
dem Urbild der idealen Gesellschaft, gab es Sklaven und noch keine
besondere Beachtung von Kindern im Sinne der noch relativ jungen Kindheitsidee.

Exklusivität ist ein Ausfluss von Herrschaft, welche den Grundwerten
unserer Kultur stets Feind war. Ihre Waffe ist auch Ironie, die sich über
jeden Versuch von Wahrheit mit einem verbrüdernden Lächeln und
Augenzwinkern hinwegsetzt.

7. Kritik an anthropozentrischer Moral

Ein schwieriger Fall ist das Problem mit dem Tier. Und genau hier ist es,
wo eine Aufklärung der Ethik auf die Korruption der Menschenrechtsidee
durch das Prinzip der Exklusivität und den damit verbundenen Mangel an
moralischer Wahrheit hinweist. Einige naturwissenschaftliche Erkenntnisse
mögen zu einer gerechtfertigten Kritik an dem anthropozentrischen
Element gegenwärtiger Moral motivieren. Wenn viele Tiere weit reichende
Ähnlichkeiten im Aufbau und in der Funktion ihres Gehirns erkennen
lassen; wenn Schimpansen Kultur tradieren und man mit ihnen in Ge-

29 HUNTINGTON, Samuel P.: Der Kampf der Kulturen. Hamburg: Spiegel-Verlag 2006.
30 ARISTOTELES: Nikomachische Ethik, 1161 b4. Hamburg: Felix Meiner 1985, 200.



Religions- und Traditionskritik als Aufklärung der Moral 449

bärdensprache kommunizieren kann; wenn Elefanten die Überreste verstorbener

Artgenossen aufsuchen; wenn selbst Tintenfische Charakter und
Intelligenz zeigen; dann kann man sich gezwungen fühlen, den Glauben an
eine Sonderstellung des Menschen neu zu überdenken. Denn was zeichnet
letztlich den Menschen vor der abstrakten Idee „Tier" aus? Es ist dabei zu
beachten, dass unter „den Menschen" jeder einzelne Mensch fällt, sei er
geistig behindert, vollständig behaart, sprachunfähig, oder nicht in der Lage,

auf zwei Beinen zu gehen. Der Mensch als platonische Idee lässt sich

genauso wenig anhand der Gemeinschaft realer Menschen eindeutig
charakterisieren, wie das Tier sich vom Menschen trennen lässt. Dennoch ist
der Gegensatz des Menschen zum Tier „mit solcher Beharrlichkeit und
Einstimmigkeit [...] von allen Vorvordenkern des bürgerlichen Denkens,
den alten Juden, Stoikern und Kirchenvätern, dann durchs Mittelalter und
die Neuzeit hergebetet worden, dass er wie wenige Ideen zum
Grundbestand der westlichen Anthropologie gehört"31. Die Ausgrenzung ist eine
moralische. Eine Aussage der Art: „Unsere moralische Verpflichtung gegenüber

dem Schaf hat ein geringeres Gewicht als die gegenüber dem
Menschen, [...] weil wir Menschen sind"32, ist kein Argument, sondern legt die
Gemeinschaft der moralisch zu Berücksichtigenden, entgegen Tugendhats
eigener Bekundung, sehr wohl willkürlich fest. Sicherlich fühlen wir im
Normalfall gegenüber dem Menschen eine stärkere moralische Verpflichtung

als gegenüber dem Schaf, so wie wir eine geringere Verpflichtung
gegenüber einem fremden Menschen empfinden, als gegenüber unserem
eigenen Kind. Solche subjektiven Empfindungen haben ihren Anspruch auf
unbedingte Gültigkeit jedoch nur für das empfindende Subjekt. Gefühle
zwischen Menschen und Tieren können dieselbe wechselseitige Intensität
besitzen, wie die zwischen Menschen. Schließt man von der Inappetenz und
dem Zugrundegehen eines Hundes nach dem Tod eines geliebten Menschen
auf die Liebesfähigkeit des Hundes, so ist dies genauso anthropomorph, wie
die Annahme, ein anderer Mensch könne ähnlich empfinden wie ich, ego-
morph ist.33 Es mag individuelle oder gruppenspezifische Repertoires an
Gefühlen geben. Dennoch lassen sich Erfahrungen wie die der Individualität,

der Transzendenz seiner Selbst, oder die Fähigkeit, sowohl Schmerzen,

als auch Freude empfinden zu können, schwerlich selbst einer Ratte
absprechen. Das Streben nach Glück und die Existenz Ich-übergreifender
Werte sind Kennzeichen von Individuen aller (speziesunabhängiger) Sozietäten.

Die Fähigkeit zu ethischer Selbstreflexion ist damit zwar nicht gegeben,

die Absenz derselben kann aber kein Grund sein, das entsprechende
Wesen in den Fragen der Moral zu übergehen. Das anthropozentrische

31 HORKHEIMER, Max/ ADORNO, Theodor W.: Dialektik der Aufklärung: Philosophische
Fragmente. Frankfurt: Fischer 1988, 307.

32 TUGENDHAT, Ernst: in: KREBS, Angelika: Naturethik. Frankfurt: Suhrkamp 1997, 107.
33 Speziell zur Ähnlichkeit im Kommunikationsverhalten von Mensch und Hund siehe

z.B.: HARE, Brian / TOMASELLO, Michael: Human-like social skills in dogs? In: Trends in
cognitive science vol. 9 (2005) 439.



450 Andreas H. Krumpel

Denken zeugt, ähnlich der Sklaverei und dem Rassismus, von der
hartnäckigen Persistenz des Exklusivitätsprinzips in den menschlichen
Weltauffassungen.

8. Die Aktualität von Tradition und Religion

Die Frage nach der Aktualität von Tradition oder Religionen wie dem
Christentum, dem Islam und dem Judentum ist nicht nur eine
erkenntnistheoretische, sondern auch und vor allem eine moralische. Doch die
Vorstellungen von Wahrheit und Moral sind verschwistert mit der Tradition,
und in dieser wirkt das Prinzip der Exklusivität. Die Welt des Möglichen
hat ihre eigenen Gesetze, und oft zerbricht deren Anspruch auf Gültigkeit
und Verwirklichung an der Härte der Realität. Wenn der Vorwurf auf
ungerechtfertigt anthropozentrisches Denken nur ein ironisches Lächeln
hervorruft, so zeigt sich in diesem Lächeln die ganze Irrationalität und Macht
der Tradition. Der Hinweis, eine menschliche Moral sei eine Moral nur für
Menschen, untergräbt nicht nur den unbedingten Anspruch auf Gültigkeit
einer solchen Moral, sondern offenbart ein Denken, das sich in dem hier
und jetzt Gegebenen selbstgerecht eingerichtet hat. Die Geschichte hat
gezeigt, wie flexibel die Weltreligionen sich dem jeweiligen Zeitgeist der
Politik anzupassen verstanden. Eine Aufklärung der Moral wird sicherlich
nicht zu einer gesellschaftlichen Bewegung der Anlass sein können, wie die
Populärphilosophie der europäischen Aufklärung es war. Aber in ihrem die-
ellen Potential liegt bereits Hoffnung auf die Annäherung an Utopie - als

eine weitere von endlos möglichen.

Abstract
Communication and moral acts between subjects can take place only if the

subjects bave similar basic values. A basic value is taken as a value that is

inextricably linked with the experience of individuality. An example of such

a value is the term truth that has its origins in the necessary trust in the

truth of one's own mind performance and that of the other who is treated as

mentally equal. The same hint of an a priori ethical value, however, is also
in terms like freedom, responsibility, or the good. We will discuss what
consequences this approach might have both for the understanding of morality
and for the important question to whom we, as moral subjects, are morally
obliged.



Gerhard Beestermöller

Erlaubnis zur Rettungsfolter -
Imperativ der Gerechtigkeit?

Erwiderung auf ein persuasives Argument

Die Diskussion über den von der SPD für das Bundesverfassungsgericht
vorgeschlagenen Juristen Horst Dreier hat hohe Wellen geschlagen.
Insbesondere geht es um dessen Äußerungen, Folter nicht unter allen nur denkbaren

Umständen von vornherein für illegitim zu erachten. Auch der
Hamburger Rechtsphilosoph Reinhard Merkel hat sich zu Wort gemeldet.1
Während Dreier sich dem Problem der Aufweichung des absoluten
Folterverbotes in der nachdenklichen Form einer Problemanzeige nähert, plädiert
Merkel offen dafür, dass absolute rechtliche Folterverbot aufzuweichen.2
Die sogenannte Rettungsfolter solle erlaubt werden. Darunter versteht er
Folter, die im Rahmen der Notwehr bzw. Nothilfe als eine erforderliche
Selbstverteidigungsmaßnahme gelten könne.3

Der Staat dürfe die Folter eines Menschen nicht verbieten, von dem ein
rechtswidriger gegenwärtiger Angriff beispielsweise auf das Leben eines
unschuldigen Menschen ausgehe, wenn Folter die einzige Möglichkeit
darstelle, diesen Angriff abzuwehren. Denn das Recht zur Notwehr bzw. -
hilfe gehöre zu den grundlegenden Elementen einer jeglichen Rechtsordnung.

Dessen Anerkennung sei eine Grundforderung der Gerechtigkeit. Der
Staat, der seinen Bürgern oder Amtsträgern Strafe androhe, falls sie die
Rettungsfolter anwenden würden, mache sich der Beihilfe zum Mord

1 MERKEL, Reinhard: Folter als Notwehr. Der Zank um den Staatsrechtler Horst Dreier ist
erbärmlich. Er verdrängt die quälende Frage: Kann es sein, dass manchmal auch die
Unterlassung der Folter die Menschenwürde verletzt? In: DIE ZEIT (06.03.2008), Online verfügbar
unter http://www.zeit.de/2008/ll/Flter (16.10.2009).

2 Einen guten Uberblick über die gegenwärtige Debatte zur Folter liefert STÜMKE, Volker:
Überlegungen zur gegenwärtigen Folterdebatte. In: SOW kontrovers 4 (2007).

3 Nach § 32 StGB gilt: „(1) Wer eine Tat begeht, die durch Notwehr geboten ist, handelt
nicht rechtswidrig. (2) Notwehr ist die Verteidigung, die erforderlich ist, um einen
gegenwärtigen rechtswidrigen Angriff von sich oder einem anderen abzuwenden."

In der Jurisprudenz ist strittig, ob eine Notwehrhandlung als erforderlich gelten könne,
wenn zu der „Maßnahme, die der Verteidiger gewählt hat, um den Angriff zu beenden [...]
kein milderes Mittel zur Verfügung steh(t) [...], mit dem man die Notwehrlage ebenso sicher
und effektiv beenden kann." (ERB, Volker: Folterverbot und Notwehrrecht. In: NlTSCHKE,
Peter [Hg.]: Rettungsfolter im modernen Rechtsstaat? Eine Verortung. Bochum: Kamp 2005,
149-167, hier 157). Gegen diese reine Mittel-Zweck-Bestimmung der Erforderlichkeit einer
Handlung in Notwehr wendet Arthur Kreuzer ein, dass „ein absolut verbotenes Mittel nie
erforderlich oder angemessen sein kann." (KREUZER, Arthur: Zur Not ein bißchen Folter?
Diskussion um Ausnahmen vom absoluten Folterverbot anlässlich polizeilicher ,Rettungsfolter'.

In: NlTSCHKE: Rettungsfolter, 35-49, hier 46).



452 Gerhard Beestermöller

genauso schuldig wie derjenige, der jemanden beispielsweise mit vorgehaltener

Pistole davon abhalte, einen Mord zu verhindern.
Diese Argumentation wirkt auf den ersten Blick klar und überzeugend.

Sie findet sich in leichten Variationen auch bei anderen Autoren.4 Es kann
kein Zweifel bestehen, dass Merkel das Gerechtigkeitsempfinden vieler
Menschen heute trifft. Jedenfalls ist es meine Erfahrung nach sehr vielen
Vorträgen und Diskussionen zu diesem Thema, dass bei vielen
Zeitgenossen, die sich in der Regel spontan für ein absolutes Folterverbot
aussprechen, angesichts dieser Argumentation eine gewisse Perplexität eintritt.

Das Ziel der hier verfolgten Überlegungen ist es, der prima facie-Evi-
denz der Argumentation von Merkel entgegenzutreten. Unter drei
Bedingungen überzeugt sie nicht: Die erste besteht in der Überzeugung, dass der
Mensch ein sittliches Subjekt ist, das unter dem Anspruch steht, sein Handeln

unter die Herrschaft der Vernunft zu stellen. Die sittliche Subjektivität
macht seine Würde aus. Je nachdem, ob der Mensch dem Anspruch der
Sittlichkeit entspricht oder nicht, bestimmt er seine sittliche Identität zum
Guten oder Bösen. Alle Güter dieser Welt, die von seinem sittlichen Charakter

unterschieden sind, finden ihren Sinn und ihre Zweckbestimmung darin,
dass sie zugleich Voraussetzung und Tätigkeitsfeld sittlichen Handelns sind.

Die zweite Bedingung besteht darin, dass der Absolutheitsanspruch
menschlicher Würde unteilbar ist. Wer Bedingungen für möglich hält, unter
denen der Achtungsanspruch der Würde irgendeines Menschen seiner In-
dienstnahme für die Verfolgung irgendeines Zieles keinerlei Grenzen zieht,
hat den Würdeanspruch des Menschen - und damit jedes einzelnen
Menschen - aufgegeben, in seiner sittlichen Subjektivität einen Selbstwert zu
besitzen, der keinem anderen Wert geopfert werden darf.

Die dritte Bedingung besteht darin, dass Folter per se die sittliche Identität

des Menschen selbst trifft. Dies gilt unabhängig davon, ob sie an einem
rechtstreuen Bürger oder zur Rettung von unschuldigen Menschen an
einem irregeleiteten, aber gewissenstreuen Terroristen oder an einem
Bösewicht vollzogen wird. Das ist eine sehr weitreichende, aber - wie ich meine

- für die Aufrechterhaltung des absoluten Folterverbotes unverzichtbare
These. Sie enthält die Behauptung, dass die herkömmliche Unterscheidung
katholischer Moraltheologie zwischen sittlichen Werten und nicht-sittlichen
Gütern als zweipoliges Grundschema der Werthaftigkeit menschlicher
Handlungsfolgen5 nicht hinreichend ist, um eine angemessene Abwägung
dieser Folgen im Blick auf ein sittliches Urteil umfassend zu ermöglichen.

Bei diesem Problem muss ein klein wenig verweilt werden, da das Ziel
dieser Überlegungen über die rein normative Frage nach der Erlaubtheit

4 Pars pro toto sei hier auf Volker Erb verwiesen. Auch er vertritt die These, „dass die
Misshandlung eines Entführers bzw. Attentäters in den entsprechenden Konstellationen (und
nur dort) durch das Notwehrrecht gedeckt" ist. (ERB: Folterverbot und Notwehrrecht, 164).

5 Vgl. SCHÜLLER, Bruno: Die Begründung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation

in der Moraltheologie. 2., Überarb. u. erw. Aufl. Düsseldorf: Patmos 1980, Sittlicher
und nicht-sittlicher Wert, 73-78.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 453

von Folter hinausreicht. Denn die Lösung jeder normativen Frage impliziert
die Anwendung einer ethischen Methode. Allerdings kann die Behandlung
einer normativen Frage Rückwirkungen auf die angewendete Methode
auslösen. In diesem Sinne wird hier eine Modifikation der sogenannten
teleologischen Methode vorgeschlagen, ohne ihr leitendes Flauptmotiv
aufzugeben, das sittliche Urteil ausschließlich auf eine, von der unparteiischen
Liebe geleitete Abwägung aller Folgen einer Flandlung zu stützen.6

Das principium divisionis der Unterscheidung in sittliche Güter und
nicht-sittliche Güter ist die Differenz zwischen dem, was in der absoluten
und uneingeschränkten Verfügung des Willens besteht, und dem, wofür
dies nicht gilt. In der absoluten Verfügung des Willens steht letztlich nur er
selbst, insofern er sich zum Guten entscheidet. Die erste Gruppe bilden die
sittlichen Werte als die verschiedenen Selbstverwirklichungsformen des sittlich

selbstbestimmenden Willens - z.B. Treue / Treulosigkeit, Wahrhaftigkeit

/ Verlogenheit -, die zweite bilden die nicht-sittlichen Güter als die
Gesamtheit der hiervon verschiedenen Realität, die sittliches Handeln ermöglicht

und an denen es sich realisiert.
Wie lassen sich Konflikte zwischen sittlichen Werten, zwischen sittlichen

Werten und nicht-sittlichen Gütern sowie zwischen nicht-sittlichen Gütern
lösen? Damit ist die Kernfrage der sogenannten teleologischen Schule
katholischer Moraltheologie bezeichnet, die von Bruno Schüller gegründet
wurde und heftige Diskussionen in der 70er und 80er Jahren des 20.
Jahrhundert ausgelöst hat.

- Zunächst gilt völlig unstrittig, dass es einen Konflikt zwischen
sittlichen Gütern nicht geben kann. Dieser wäre gegeben, wenn ein Mensch
unter Aufopferung der eigenen sittlichen Identität die eines anderen retten
könnte.

„Wie auch immer die Situationen aussehen mögen, die man als Beispiele für
solche Konflikte betrachtet, deren ethische Interpretation muß falsch sein,
weil die Moralität zweier Menschen nicht derart in ein Konkurrenzverhältnis
geraten kann. [...] Die sittliche Güte des Menschen unterscheidet sich gerade
dadurch von all seinen eventuellen nicht-sittlichen Vorzügen, dass für ihren
Gewinn oder Verlust letztlich niemand anders verantwortlich sein kann als er
selbst allein."7

Diese Überlegungen haben Konsequenzen für die Folter-Thematik. Wenn
man - anders als die Schüller-Schule - davon ausgeht, dass Folter ihrer
Natur nach die sittliche Identität des Menschen verletzt, dann könnte eine
Konstellation entstehen, in der für die sittliche Identität verschiedener

6 „Nach allem bietet es sich an, drei Kennzeichnungen teleologischer Ethik zu
unterscheiden: (1) die sittliche Richtigkeit aller Handlungen bestimmt sich ausschließlich von
ihren Folgen für das Wohl und Wehe aller Betroffenen; (2) die Liebe (im Sinne von Rom
13,8-10) ist letzter Bestimmungsgrund für die sittliche Richtigkeit aller Handlungen; [...] (3)
die Liebe des Menschen hat ihren verbindlichen Maßstab an der Gutheit oder am Wert
dessen, worauf sie sich bezieht." (SCHÜLLER: Begründung sittlicher Urteile, 289).

7 SCHÜLLER: Begründung sittlicher Urteile, 81.



454 Gerhard Beestermöller

Menschen unmittelbar Relevantes in Konkurrenz zueinander tritt. Die
Formulierung bleibt hier deshalb so vage, weil erst noch gezeigt werden muss,
worin das entscheidende Übel der Folter und seine Relevanz für
menschliche Sittlichkeit besteht.

In der Regel schenken die Befürworter der Aufweichung des Folterverbotes

dessen Verteidigern zu viel, wenn sie ihr Anliegen an dem Konflikt
begründen wollen, der zwischen der Rettung unschuldigen Lebens auf der
einen Seite und dem mit der Folter einhergehenden Übel auf der anderen
Seite bestehe, das nur den Schuldigen treffen würde. Wesentlich schwieriger

für die Vertreter eines absoluten Folterverbotes wäre m.E. der Fall
einer Bande von Kinderschändern, die bekanntermaßen an einem
unbekannten Ort einen Folterkeller unterhält, in dem entführte Kinder gequält
werden. Ein Mitglied dieser Bande, der weder seine Mittäterschaft noch die
Tatsache leugnet, über das notwendige Rettungswissen zu verfügen, weigert
sich - aus welchen Gründen auch immer - mit der Polizei zu kooperieren.
Darf man ihn foltern? Hier geht es nicht mehr um die Abwägung von dem
Übel, das mit der Folter einhergeht, mit dem Gut des Lebens, sondern es

steht die Folter vieler unschuldiger Menschen gegen die Folter eines einzigen

schuldigen Menschen. Hier gilt es, wie weiter unten gezeigt werden
soll, an der Grundintuition katholischer Moraltheologie festzuhalten, dass

die sittliche Identität eines Menschen niemals der vieler Menschen geopfert
werden darf.

- Im Konflikt zwischen vorsittlichen Gütern und sittlichen Werten ist
immer dem sittlichen Wert der Vorzug zu geben.

„Das Paradigma für einen solchen Konflikt bleibe der Fall, wo jemand die
Gewissensfreiheit eines anderen nur respektieren kann, indem er es hinnimmt,
dass viele andere seiner Mitmenschen Schaden an Leib und Leben, Hab und
Gut nehmen. Man kann diesen Fall für äußerst unwahrscheinlich halten; aber
das tut nichts zur Sache, wenn der Fall nur nicht undenkbar ist. Angenommen
nun, jemand urteile, vom sittlichen Standpunkt aus müssten Leib und Leben,
Hab und Gut der einen für wichtiger gehalten werden als die Gewissensfreiheit

der anderen, man müsse also durch Versprechungen, Drohungen oder
sonst wie darauf hinwirken, dass die letzteren gegen ihre sittliche
Uberzeugung handelten und sich so sittlich schuldig machten. Ein solches Urteil
wäre ein Widerspruch in sich selbst. Es liefe auf den Satz hinaus, es sei sittlich
gut, darauf hinzuarbeiten, dass das sittlich Schlechte geschehe. Das heißt aber,
es ist analytisch evident, dass im Konkurrenzfall der sittliche Wert vor jedem
denkbaren nicht-sittlichen Wert den Vorrang beansprucht."8

Hier standen die Schrecken des modernen Terrorismus wohl noch nicht
unmittelbar vor Augen. Wie aber soll man sich verhalten, wenn man einen
nuklearen Anschlag auf eine Großstadt nur verhindern kann, wenn man das

Versteck der Bombe durch die Folter eines Terroristen in Erfahrung bringt;
eines Terroristen, hinsichtlich dessen es aber überhaupt keinen Zweifel

8 SCHÜLLER: Begründung sittlicher Urteile, 76f.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 455

gibt, dass ihm sein Gewissen die Preisgabe des Verstecks absolut verbietet?
Darf man diesen Mann mit dem Mittel der Folter zu einer Tat gegen sein

Gewissen, also zur Realisierung eines sittlichen Unwerts verleiten, um un-
fassliches Leid zu verhindern - den qualvollen Tod tausender unschuldiger
Menschen? „Hier ergeben sich Fragen" — so der Schüller-Schüler Werner
Wolbert -, „auf die vermutlich weder Teleologen noch Deontologen zur
Zeit eine Antwort wissen."9 Diese Nachdenklichkeit ließe sich noch weiter
treiben: Müsste man nicht auf der Linie der Teleologie sagen, dass die Folter

verglichen mit Beugehaft - vorausgesetzt es besteht hierzu noch Zeit -
oder dem Versuch, dem Terroristen das Versteckgeheimnis abzukaufen, die
weniger problematische Alternative darstellt, wenn man einmal davon
ausgeht, dass die Folter den freien Willen aufhebt, oder zumindest in extremer

Weise einschränkt? Führt hier die Teleologie nicht zu völlig kontraintuitiven

Konsequenzen?
- Schließlich der Konflikt zwischen nicht-sittlichen Gütern: Hier ist die

Handlungsalternative sittlich vorzugswürdig, die nach unparteiischer Abwägung

möglichst sämtlicher Folgen für alle von der Handlung Betroffenen
diejenige wählt, die die beste Gesamtbilanz aufweist. Die „teleologisch(e)
Ethik bestreitet die Eingrenzung menschlicher Verantwortung. Denn indem
sie erklärt, die sittliche Richtigkeit einer Handlung bestimme sich
ausschließlich von den Folgen her, macht sie den Menschen verantwortlich für
alle voraussehbaren Folgen seines Handelns."10

In der Konsequenz dieser Argumentation ist ein absolutes Folterverbot
nur mittels eines regelutilitaristischen Argumentes zu halten. Denn im Fall
des Bösewichts, der per definitionem nicht dem Urteil seines Gewissens
folgt, würde durch die Rettungsfolter niemand zu einer Tat gegen sein
Gewissen verleitet. Dennoch hält Wolbert in einem neueren Artikel am absoluten

Folterverbot fest. Im Hintergrund steht der so genannte Fall
Daschner: Im September 2002 war der kleine Jakob von Metzler entführt
worden. Magnus Gäfgen wurde verhaftet, als er das Lösegeld entgegennehmen

wollte. Er weigerte sich, das Versteck des Jungen preiszugeben. Darauf
ließ der Vize-Polizeipräsident Gäfgen Folter androhen. Wolbert geht der
Frage nach, ob die Würde eines entführten Kindes es nicht geradezu
verlangt, seinen Entführer zu foltern, wenn das Kind in höchster Gefahr

9 WOLBERT, Werner: Das Verbot der Folter - eine neue deontologische Norm? In:
Theologie und Glaube 77 (1987) 128-130, hier 129f. Unter „Déontologie" wird in der Regel
das Konkurrenzparadigma zur Teleologie bezeichnet, was hier aber nicht weiter erläutert
werden muss.

Wolbert definiert Folter in einem seiner jüngeren Beiträge so: „1. physischen Schmerz,
Stress oder phsychisches Leiden (es muss nicht unbedingt auf Brachialgewalt beruhen); 2. das
Element des Zwangs: man will eine wichtige Information erhalten; 3. sie wird durchgeführt
durch den Staat, bzw. durch seine Organe." (WOLBERT, Werner: Ausnahmsloses Verbot der
Folter? Eine moraltheologische Sicht. In: GEHL, Günther [Hg.]: Folter - Zulässiges Instrument
im Strafrecht? Ein internationaler Vergleich [= Forum Politik 22]. Weimar: Bertuch 2005,
83-94, hier 89).

10 SCHÜLLER: Begründung sittlicher Urteile, 290.



456 Gerhard Beestermöller

schwebt und der Verbrecher den Aufenthaltsort nicht verraten will: Die
Aufweichung der Verbotsregel hätte, obwohl sie isoliert betrachtet im
Einzelfall geboten wäre, auf die Dauer gerade für unschuldige Menschen mehr
negative als positive Folgen, wiewohl gerade ihnen durch die Aufweichung
gedient werden sollte.

Insofern könnte die Folter des Täters „als geringeres Übel erschein(en),
ist aber wegen der mittel- oder längerfristigen Konsequenzen bedenklich."11
So dürfen „Gesichtspunkte wie der Gewöhnungseffekt, die Erosion des

Rechtsbewusstseins, der seelische Schaden für die Folterer"12 nicht
übergangen werden. Am Ende würde in weit mehr Fällen und wesentlich
hemmungsloser gefoltert, als es um der Rettung Unschuldiger zulässig wäre.
Wenn daher die Folter auch in den Fällen, in denen durch sie ein
Entführungsopfer gerettet werden könnte, untersagt bleibt, „ist die Würde des

Opfers nicht tangiert."13
Gegen diese Argumentation ist erstens zu fragen, ob in Fällen von

schwerstem Nuklearterrorismus - beispielsweise durch Anschläge auf eine
Vielzahl nuklearer Anlagen in Zentraleuropa mit der Folge, dass die ganze
europäische Bevölkerung ausgerottet würde, - der Hebel langfristiger Folgen

gegen das Gewicht der kurzfristigen Folgen noch greift. Systematisch
grundsätzlich ist anzumerken, dass das so genannte Dammbruch-Argument
in keiner Weise folterspezifisch ist, sondern überall droht, wo Gewalt
angewendet wird. Wenn man aber, wie Wolbert, die Anwendung von
Gewalt nicht grundsätzlich ablehnt, sondern glaubt, die Gefahren hegen zu
können, warum soll dies nicht auch für Folter gelten? Schließlich drittens
impliziert das Argument von Wolbert, dass der Staatsgewalt die Anwendung
eines in einer bestimmten Situation erforderlichen Mittels der Rechtswahrung

untersagt wird, da man unterstellt, diese würde dieses Mittel
missbrauchen, wenn sie einmal hierüber verfügt. Fäuft das Argument nicht
darauf hinaus, dass die Staatsgewalt mich einem Verbrechen schutzlos
ausliefern solle, da sie andernfalls selbst morgen Verbrechen begehen würde?

Der Naturzustand wird also nicht ganz aufgehoben, damit nicht der
Rechtszustand teilweise in einen Unrechtszustand übergeht. Welche
Konsequenzen hätte diese Argumentation für die Fegitimation eines staatlichen
Gewaltmonopols?

Ferner wäre die Frage zu stellen, ob es nicht eine Situation geben kann,
wider man einen Menschen nur durch die Zufügung von schweren Schmerzen

und Qualen davon abhalten kann, ein Verbrechen zu begehen.
Jemanden zu einer Unterlassung zu zwingen, stellt keine Verleitung zur Sünde
dar, da der Betroffene nicht gegen sein Gewissen handelt. Allerdings ist
Wolbert der Ansicht: „(D)azu bedarf es nie der Folter; es genügt, den

11 WOLBERT:
12 WOLBERT:
13 WOLBERT:

Ausnahmsloses Verbot der Folter?, 91.
Ausnahmsloses Verbot der Folter?, 90.
Ausnahmsloses Verbot der Folter?, 93.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 457

Betreffenden ins Gewahrsam zu nehmen."14 Das ist nicht überzeugend. Ein
Polizist kann sich sehr wohl in einer Situation vorfinden, in der er einen
Terroristen nur dadurch davon abhalten kann, die Detonation einer
Nuklearbombe auszulösen, dass er ihm in die Hände und Füße schießt oder
ihn erschießt. Die schwere Verletzung der Hände und Füße würde Wol-
berts Definition von Folter erfüllen.15 Wäre der Polizist in diesem Fall
gehalten, den Terroristen zu erschießen? Wenn die Folter keine direkte und
unmittelbare Verletzung der Würde des Menschen darstellt, dann lässt sich
ein absolutes Folterverbot nicht halten!16

Das Übel der Folter, das sie sittlich so problematisch sein lässt, wird mit
dieser Unterscheidung in sittliche Werte und nicht-sittliche Güter nicht
adäquat erfasst. Die Folter verletzt ein Gut sui generis, das genauso wenig
jemals verletzt werden darf, wie sittliche Werte. Dies gilt unabhängig
davon, ob ein Verbrecher oder ein rechtstreuer Mensch gefoltert wird. Fetzt-
lich wird hier also behauptet, dass die Selbstzwecklichkeit eines Menschen

von anderen nicht nur dann direkt und ausnahmslos verletzt wird, wenn
jemand diesen zu einer Handlung gegen sein Gewissen verleiten will. Unter
der leitenden Perspektive der Instrumentalisierung des Menschen ergibt
sich eine andere Einteilung der Güter und Werte als unter der in sittliche
und nicht-sittliche Werte.

Dies kann an dieser Stelle nur skizzenhaft vorweg genommen werden,
um den Anspruch der Argumentation und den Gedankengang vorzu-
zeichnen. Folter hebt die natural vorgegebene Einheit von Bewusstsein und
Wissentlichtkeit deliberativen Handelns auf, insofern der Gefolterte be-

wusst Handlungen vollzieht, über die er seiner Willensherrschaft auf dem

Wege des physischen und psychischen Zwanges beraubt wurde.17
Um die sittliche Relevanz dieses Vorganges zu erfassen, muss man sich

die Bedeutsamkeit der Einheit von Bewusstsein und Willentlichkeit für den

Vollzug von Moralität deutlich machen. Sie ist nicht identisch mit dem
sittlich guten oder schlechten Charakter des Menschen, den der Mensch

14 WOLBERT, Werner: Der Mensch als Mittel und Zweck. Die Idee der Menschenwürde in
normativer Ethik und Metaethik Münsterische Beiträge zur Theologie 53). Münster:
Aschendorff 1987, 106.

15 Dies gilt nicht für die hier verwendete Definition von Folter, wie unten deutlich
werden wird. Das Abhalten eines Menschen von einem schweren Verbrechen, indem man ihm
schwere Qualen und Schmerzen zufügt, stellt keinen Verstoß gegen das Folterverbot dar.
Letztlich stellt der erlaubte finale Rettungsschuss, bei dem beispielsweise ein Geiselnehmer
erschossen wird, der eine Pistole an die Schläfe seiner Geisel hält und droht, diese zu töten,
einen Unterlassungszwang dar, der mit größten Schmerzen und Qualen verbunden sein kann.
Damit ist nichts darüber gesagt, unter welchen Bedingungen ein derartiges Vorgehen erlaubt
sein mag.

16 Zur eingehenderen Auseinandersetzung mit Wolberts Position gegen eine Aufweichung
des strikten Folterverbotes vgl. BEESTERMÖLLER, Gerhard: Folter - Daumenschrauben an der
Würde des Menschen. Zur Ausnahmslosigkeit eines absoluten Folterverbotes. In: BEESTERMÖLLER,

Gerhard / BRUNKHORST, Flauke (Hgg.): Rückkehr der Folter. Der Rechtsstaat im
Zwielicht? Beck'sche Reihe). München: Beck 2006, 115-129.

17 Ich folge hier einer Folterdefinition von Jörg Splett. Dazu unten mehr.



458 Gerhard Beestermöller

selbst wirkt, während diese Einheit ihm vorgegeben ist. Sie ist in gewisser
Weise transzendentale Möglichkeitsbedingung von Sittlichkeit, als der
Mensch nur insofern sittliches Subjekt ist, als er weiß, was er tut, und er
seinen Willen zum Guten bestimmen kann.18 Der Begriff der Möglichkeitsbedingungen

umfasst äußere und innere, kann daher die innere Unauflöslichkeit

der Einheit von Willentlichkeit und Bewusstsein auf der einen Seite
mit dem Vollzug von Sittlichkeit auf der anderen Seite nicht hinreichend
ausdrücken. Selbst die Unterscheidung von Potenz und Akt bringt dies noch
nicht hinreichend zum Ausdruck. Sprachfähigkeit bleibt dem Sprechen noch
einmal äußerlich.

Wenn man einmal ganz grob sagt, dass der Mensch sich als sittliches
Subjekt erlebt, indem er den Anspruch erfährt, seine diversen Bedürfnisse,
Interessen und Begierden nur unter dem Anspruch der Vernunft zu
verfolgen, dem er entsprechen oder sich widersetzen kann, dann wird deutlich,
dass die Einheit von Bewusstsein und Wollen dem ganzen Geschehen von
Sittlichkeit sozusagen unterliegt. Die Einheit von Bewusstheit und Willentlichkeit

konstituiert erst den Adressaten sittlicher Ansprüche, der sich zum
Guten oder Bösen selbst bestimmen kann. Sie ist in gewisser Weise die
Subjekthaftigkeit des sittlichen Subjektes. Erst als ein wissentlich-willentlich
Handelnder ist er ein Ich-Subjekt, das in der Differenz von gut und böse
steht.

Insofern wird auch deutlich, worum es in der Folter geht. Das Ich des

Menschen wird nicht einfach vernichtet, was in der Tötung geschieht.
Unsere Sprache kennt zu dem „Ich bin" keine passive Form. Diese müsste
aber gebildet werden, um auszudrücken, was mit einem Menschen
geschieht, der gefoltert wird. Er wird „ge-ichtet". Das, was ein Mensch unter
Folter tut, ist, insofern es bewusst geschieht, irgendwie sein Handeln. Insofern

dieses Handeln in der Willensherrschaft eines anderen liegt, ist es

zugleich irgendwie dessen Handeln. Damit wird bewusstes Handeln,
bewusster Ich-Vollzug jener grundlegenden Qualifikation als sittlich
beraubt, die sowohl unmoralischem wie moralischem Handeln gemeinsam ist.
Bewusst vollzogene Handlungen werden um der Verfolgung irgendwelcher
Ziele ihrer grundlegenden Qualifikation als sittlich beraubt. Die
Behauptung, Folter könnte, unter welchen Bedingungen auch immer, legitim

18 Die Einheit von Bewusstheit und Willentlichkeit des Handelns ist natürlich auch
transzendentale Möglichkeitsbedingung von Sittlichkeit. Insofern kann Hauke Brunkhorst zu
Recht feststellen, dass die Folter in einer Demokratie niemals erlaubt sein oder straffrei bleiben

kann, insofern Demokratie individuelle und kollektive Selbstbestimmung ermöglichen
soll. Daher „liegt die Möglichkeit der Folter außerhalb des transzendentalen Rahmens, der
durch alle westlichen Verfassungen normiert wird". (BRUNKHORST, Hauke: Folter, Würde
und repressiver Liberalismus. In: BEESTERMÖLLER / BRUNKHORST: Rückkehr der Folter. 88-
108, hier 92). So sehr das stimmt, sehe ich nicht, wie man mit dieser Argumentation über ein
hypothetisches Folterverbot hinausgelangen kann: In der Demokratie keine Folter! Werden
sich die Folterknechte der Diktaturen der Weltgeschichte durch eine derartige Argumentation
in Frage gestellt oder gerechtfertigt finden?



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 459

sein, hat Sittlichkeit als höchsten Wert abgeschafft, der für nichts und gar
nichts verletzt werden darf.

Dies ist alles im Folgenden genauer auszuführen. Es kann hier aber
schon die Gesamtrichtung und der Anspruch der Argumentation angedeutet
werden, die hier angezielt wird. Merkels Argumentation selbst zwingt dazu.
In der Auseinandersetzung um das Folterverbot geht es letztlich um unser
Selbstverständnis als Menschen.

Um das Defizit der Merkeischen Argumentation aufzudecken, soll diese
zunächst nachgezeichnet werden und auf deren Schwachstelle hingewiesen
werden: Diese Argumentation kann nur dann überzeugen, wenn man in die
sittliche Urteilsfindung die Auswirkung einer Handlung auf die sittliche
Identität eines Menschen nicht einbezieht und man das malum der Folter
als ein nur nicht-sittliches bestimmt, das nicht an die sittliche Personalität
des Menschen heranreicht.

(1) Zurechnungsprinzipien des Notwehrrechts
Merkels Ausführungen zur legitimen Notwehrfolter und seine Forderung
nach deren Legalisierung stellen einen Anwendungsfall seiner allgemeinen
Lehre rechtlicher Zurechnungsprinzipien dar. Neben dem Problem der Folter

hat er diese Lehre auf den anderen, in der letzten Zeit heftig umstrittenen

Fall legitimer Gewaltanwendung angewendet: das Luftsicherheitsgesetz.

Hier geht es um die Frage, ob der Staat eine als Terrorwaffe verwendete

Zivilmaschine abschießen und damit deren unschuldige Insassen töten
dürfe, um einen versuchten Terroranschlag zu vereiteln.19 In seinem jüngsten

Artikel zu diesem Thema behandelt Merkel zunächst das Töten in
Notwehr, sodann das in Wahrnehmung staatlicher Hoheitsgewalt. Wir können
uns unter der hier verfolgten Fragestellung im Wesentlichen auf Merkels
Ausführungen zur Notwehrtötung beschränken.

Der entscheidende Grundgedanke Merkels besteht in der „herausge-
hobene(n) Zuständigkeit des Angreifers für sein rechtswidriges Handeln
und damit auch für die zu dessen Blockade erforderlichen Maßnahmen"20.
So wie also derjenige, der einen Schaden anrichtet, insbesondere wenn dies
vorsätzlich geschieht, dafür zuständig ist, diesen zu beheben und daher
hierfür mit den entsprechenden Kosten belastet werden darf, ist der
Aggressor für alle Maßnahmen zuständig, die erforderlich sind, um den von
ihm selbst ausgehenden Angriff abzuwenden. Er kann daher mit den hierfür
notwendigen Kosten belastet werden. Und wie einer, der das Eigentum
anderer mutwillig schädigt und hierfür zur Kasse gebeten wird, nicht etwa
von anderen an seinem Eigentum geschmälert wird, sondern sich dies selbst
zuzuschreiben hat, verletzt der Aggressor sich durch die Maßnahmen selbst,
die zur Abwehr seiner Gewaltzufügung erforderlich sind.

19 MERKEL, Reinhard: § 14 Abs. 3 Luftsicherheitsgesetz. Wann und warum darf der Staat
töten? Uber taugliche und untaugliche Prinzipien zur Lösung eines Grundproblems des

Rechts. In: JuristenZeitung 62 (2007) 373-385.
20 MERKEL: § 14 Abs. 3 Luftsicherheitsgesetz, 377.



460 Gerhard Beestermöller

Hinter diesen Prinzipien kann man leicht die begründende Idee erkennen,

dass es nicht gerecht sein kann, einem Menschen zuzumuten, Opfer
einer rechtswidrigen Handlung zu werden, obwohl er oder ein Dritter dies

zu Lasten dessen abwenden könne, von dem das Unrecht ausgehe. Jede
Einschränkung des Verteidigungsrechts zugunsten des Täters und zu Lasten
des Opfers erscheint als offensichtliches Unrecht.

Diesen Gedanken zieht Merkel bis in die Notwehrtötung aus: „Wird er
(sc. der Angreifer) in Notwehr getötet, so hat er einen Suizid in mittelbarer
Täterschaft begangen. Er nötigt durch seinen Angriff dem Verteidiger die
erforderliche Verteidigungshandlung auf. Damit macht er sie mitsamt ihrem
Erfolg - seinem eigenen Tod - zu etwas, das rechtlich ihm, nicht dem

Genötigten zugerechnet wird."21
In diesem Sinne foltert sich ein ungerechter Angreifer selbst, wenn die

Folter erforderlich ist, um den von ihm ausgehenden Angriff abzuwehren.
„Wer sich in Mordabsicht auf seinen Feind stürzt und von diesem in
Notwehr getötet wird, hat sich, normativ gesprochen, buchstäblich selber
umgebracht. [...] Der festgenommene Entführer eines Kindes, der das akut
lebensbedrohliche Versteck, in dem er sein Opfer festhält, nicht preisgeben
will, bedroht sich mit der Folter [...] selbst."22

Merkels Argument ist hier also, dass eine in Notwehr erforderliche Folter

niemals Unrecht sein könne, da andernfalls die Gerechtigkeit als Schutzgöttin

des Unrechts auftreten würde: Sie würde den Unrechtstäter in Schutz
nehmen, indem sie dem Opfer das einzige Mittel aus der Hand schlüge,
durch das es sich verteidigen könnte.

In meiner Erwiderung möchte ich darauf aufmerksam machen, dass

Merkel in seiner Argumentation für die Legitimität von Notwehrfolter nur
partikulare Güter Einzelner berücksichtigt, nicht das Gut der Menschenwürde,

das von allen geteilt wird. Das kann er letztlich nur deshalb, weil er

21 MERKEL: 5 14 Abs. 3 Luftsicherheitsgesetz, 377.
Auch die Legitimität staatlichen Handelns bindet Merkel daran, dass die Tötung eines

Menschen notwendig ist, um eine ihm zuzurechnende Gefahr für andere abzuwehren: „Töten
darf der Staat nur, wenn er dem Getöteten sagen kann: ,Das ist nach Rechtsprinzipien allein
deine Sache!'" (MERKEL: § 14 Abs. 3 Luftsicherheitsgesetz, 381). Aus diesem Grunde lehnt er
heute den Abschuss einer Zivilmaschine samt unschuldiger Insassen ab, da ihnen die terroristische

Verwendung des Flugzeuges in keiner Weise zugerechnet werden kann. Man könne
nicht einmal behaupten, dass das Flugzeug in seiner Gefährlichkeit durch die Passagiere in
irgendeiner erwähnenswerten Weise gesteigert würde: „Nach allgemeinen Prinzipien rechtlicher

Zurechnung ist es daher nicht akzeptabel, die Passagiere für den Ursprung oder den
tödlichen Umfang der Gefahr, mit deren Quelle sie physisch verbunden sind, zuständig zu
machen und sie für deren Beseitigung mit dem Leben bezahlen zu lassen. Genau deshalb
verstößt eine gesetzliche Abschusserlaubnis gegen die Verfassung." (MERKEL: § 14 Abs. 3

Luftsicherheitsgesetz, 383). Es sei hier erwähnt, dass Merkel damit seine Position verändert
hat: „Wenn die Garantiefunktion des Staates für den Bestand der gesamten Normenordnung
bedroht ist, dann mag seine Verpflichtung auf die internen Maximen dieser Ordnung im
Extremfall ihren Sinn verlieren." (MERKEL: Wenn der Staat Unschuldige opfert. Das neue
Luftsicherheitsgesetz erlaubt, entführte Flugzeuge abzuschießen, die das Leben von Menschen
am Boden bedrohen. In: DIE ZEIT [08.07.2004]).

22 MERKEL: Folter als Notwehr.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 461

das Übel der Folter so definiert, dass es die Würde des Menschen nicht per
se trifft.

Zunächst sei festgehalten, dass es sehr wohl gerecht sein kann, einem
Menschen zuzumuten, einen rechtswidrigen Angriff zu erdulden, obwohl er
über die Mittel verfügt, ihn abzuwehren; grundsätzlich dann nämlich, wenn
die Abwehrmaßnahme selbst Unrecht ist. Ein Anwendungsfall dieses Grundsatzes

besteht darin, dass man, wie schon erwähnt, niemals einen Unschuldigen

foltern darf, auch wenn man sich nur so verteidigen kann. Sollte nun,
was noch zu zeigen ist, Folter immer und ausnahmslos ein Unrecht an dem
Gefolterten darstellen, dann dürfte man nie foltern. Das würde auch dann
gelten, wenn der Gefolterte derjenige ist, von dem ein rechtswidriger
Angriff ausgeht, und die Folter erforderlich ist, um diesen Angriff abzuwehren.

Für Merkel hingegen kann die erforderliche Notwehrfolter kein Unrecht
am rechtswidrig Angreifenden sein, da deren Untersagung ein Unrecht am
Opfer wäre und die Gerechtigkeit nicht zu sich widersprechenden Geboten
führen kann. Dieser Schluss ergibt sich aber nur dann, wenn die Folter des

Angreifers nicht auch zugleich ein Unrecht an demjenigen darstellt, dessen
Leben durch Folter gerettet würde. Würde aber der Anspruch, einen
Entführer in Notwehr foltern zu dürfen, den Achtungsanspruch von Menschenwürde

überhaupt, und damit auch die Menschenwürde dessen verletzen, der
durch Folter gerettet werden soll, dann hätte man dem Geretteten selbst
schweres Unrecht angetan; ein schwereres Unrecht als selbst die
Unterlassung der Rettung seines Lebens bedeuten würde. Am Täter wäre allen
Menschen das abgesprochen worden, was sie überhaupt erst zu Trägern
von besonderen Rechten macht; Rechte, die außer dem Menschen nichts
besitzt.

Derartige Überlegungen kommen bei Merkel nicht in den Blick, weil er
die verschiedenen abzuwägenden Güter immer nur als Partikulargüter
dessen betrachtet, der sie besitzt. Was aber meint Kant, wenn er in der so

genannten Selbstzweckformel des kategorischen Imperativs schreibt: „Handle

so, dass du die Menschheit, sowohl in deiner eignen Person, als in der
Person eines jeden andern, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als

Mittel brauchest."23? Inwiefern kann man an sich selbst oder an einem
anderen die ganze Menschheit und damit auch diejenigen treffen, deren
partikulare Güter gar nicht unmittelbar tangiert sind?

Bevor ich dieser Argumentation nachgehe, möchte ich anhand eines
Beispiels eine Art Plausibilitätsüberlegung anstellen, die denjenigen zum Weiterlesen

motivieren will, der nach dem bisher Geschriebenen Sorge haben
könnte, sich in einem Wald intellektueller Verstiegenheit zu verlieren. Man
stelle sich vor, man stoße auf einer Urlaubsreise in der Sahara auf einen
Sklavenhändler, der gerade einen von ihm aus dessen Dorf entführten
Menschen an den Führer einer Karawane verkauft habe. Die einzige Chance,

23 KANT, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 66f.



462 Gerhard Beestermöller

den unschuldigen Menschen zu befreien, würde darin bestehen, sich des
Sklavenhändlers zu bemächtigen, ihn in Sklaverei zu verkaufen und mit
diesem Geld den unschuldig Versklavten frei zu kaufen. Dürfte man dies tun?

Dieser Fall macht unmittelbar zweierlei einsichtig: Zur Legitimation
einer bestimmten Handlung reicht erstens der Hinweis nicht aus, dass deren
Untersagung einen Unschuldigen dazu verpflichten würde, einen ungerechten

Angriff zu erdulden, wiewohl er ihn abwehren könnte, ohne Dritten
Schaden zuzufügen. Wie unser Beispiel vor Augen führt, muss vielmehr
noch eigens gezeigt werden, dass es nicht ausnahmslos verboten ist, weil
immer direkt die Würde verletzend, einen Menschen in Sklaverei zu geben.

Würde nicht derjenige, der einen Menschen in Sklaverei verkauft, damit
die grundsätzliche Möglichkeit eines legitimen totalen Eigentumsrechts an
einem anderen Menschen samt der damit einhergehenden Negation seines

Anspruchs auf Respektierung seiner Autonomie anerkennen? Was würde
damit dem Menschsein überhaupt und somit auch demjenigen abgesprochen

werden, der aus Sklaverei befreit werden soll? Anders formuliert: Gibt
es eine Behandlung eines Menschen, in der das verletzt würde, was den
Menschen als einen Träger von Freiheitsrechten auszeichnet? Wenn es so
etwas gäbe, dann würde der Anspruch, diese Handlung unter bestimmten
Umständen legitimerweise an jemandem vollziehen zu dürfen, implizieren,
dass es nicht grundsätzlich und ausnahmslos verboten wäre, Menschen so
zu behandeln, als wären sie keine Menschen. Welches Unrecht würde der
Menschheit - und damit jedem Einzelnen - angetan, wenn dieser Anspruch
allgemeine Anerkennung finden würde?

Zweitens zeigt das Beispiel, dass Merkels Argumentationsfigur mit den
Prinzipien rechtlicher Zurechnung keineswegs jede Behandlung eines
ungerechterweise Angreifenden rechtfertigen kann, die unter Ziel-Mittel-Erwägungen

zur Abwehr des Angriffs erforderlich sind. Denn diese Prinzipien
kommen natürlich nur im Blick auf den Menschen als Rechtssubjekt zum
Tragen, nicht etwa gegenüber Tieren oder gar „gewalttätigen Naturereignissen".

Daher kann keine Behandlung eines Menschen, die ihn als Subjekt
rechtlicher Zurechnung negiert, mittels dieser Prinzipien gerechtfertigt werden.

Man kann nicht einen Menschen zur Verantwortung ziehen, indem
man ihm die Eigenschaft nimmt, ein verantwortungsfähiges Subjekt zu sein.
Die Folgen seines Handelns, die ihm zugerechnet werden und daher auf ihn
„umgelenkt" werden können, würden die Person in ein „Irgendetwas"
auflösen, obwohl man doch nur der Person die Folgen ihrer Handlung rechtlich

zurechnen kann. Man kann sich dies an der Unmöglichkeit klar
machen, sich selbst zu verkaufen. Denn jeder Verkauf setzt die Geschäftsfähigkeit

des Verkäufers voraus, die in dem Moment verloren geht, in dem er
sich gänzlich als Ware tauschen will.

Gibt es eine Form der Behandlung eines Menschen, die diesen aus dem
Kreis der zurechnungsfähigen Rechtssubjekte herausnimmt? Eine Versklavung

wäre wohl so etwas. Die Frage ist, ob dies auch für die Folter gilt.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 463

Merkel definiert Folter nur als „Zufügung von Schmerzen"24. Damit folgt
er der Linie der Anti-Folterkonvention von 1984.25 Dass es aber unter
Umständen erlaubt sein kann, einem Menschen schwerste Qualen auch ohne
dessen Zustimmung zuzufügen, dürfte unstrittig sein. Man denke nur an die
Qualen, die Menschen auch in Kriegen zugefügt werden, von denen die
meisten Menschen sagen würden, dass sie unter bestimmten Bedingungen
erlaubt sind. Erwähnt sei nur die Intervention zur Verhinderung von
Völkermord.

Die weiterführende Frage stellt Merkel dann nicht mehr: Bleiben Qualen

grundsätzlich im Bereich der nicht-sittlichen Güter, insofern sie vom
Subjekt erlitten werden, oder gibt es ein Quälen, das an die sittliche
Subjektivität des Menschen selbst heranreicht? Um diesen Gedanken weiterzu-
verfolgen, wenden wir uns der schon zitierten Selbstzweckformel Kants zu,
wobei ich mich der Interpretation von Wolbert anschließe, die dieser in
seiner Habilitationsschrift vorgelegt hat.

24 MERKEL: Folter als Notwehr.
Rainer Trapp führt diesen Gedanken konsequent weiter, wenn er darauf hinweist, dass

eine moderate Folter, die keine bleibenden Schäden hinterlässt, durchaus auch dem Wohl des

Gefolterten dienen kann. So wird dieser „nicht vom Entführer zum Mörder, vom bloßen
Mitglied einer terroristischen Vereinigung zum Massenmörder oder Mordgehilfen o.a." (TRAPP,
Rainer: Folter oder selbstverschuldete Rettungsbefragung? Paderborn: Mentis 2006, 87). Ja, es

würden nicht nur die negativen Rechtsfolgen seines Handelns für ihn gemildert, sondern ihm
würden auch „soweit er ein Gewissen und die Fähigkeit zur Schuldempfindung hat, die
späteren seelischen Folgen eines lebenslangen Schuldgefühls über die begangene Mordtat" (88)
erspart. „Man könnte angesichts dieser Einsicht aus ethischer Sicht geradezu von einer pater-
nalistischen Schutzpflicht des Staates sprechen, dem Täter die langfristigen Vorteile auch

gegen seinen momentanen erklärten Willen zu sichern." (89f. [Heraushebung im Original]).
Wenn man das malum specificum der Folter nur über den physischen Schmerz definiert,

dann besitzt die Handlung „Jemanden von einem Verbrechen abhalten" zwei normativ gleich
(un-)problematische Untergruppen: Jemanden unter Anwendung von Gewalt von einem
Verbrechen abhalten und jemanden durch Zwang und Gewaltanwendung dazu zu bringen, an
dessen Beendigung mitwirken. Wie oben ausgeführt werden wird, greift diese Auffassung zu
kurz.

25 So heißt es in der Anti-Folterkonvention von 1984: „Art. 1 (1) Im Sinne dieses
Ubereinkommens bezeichnet der Ausdruck ,Folter' jede Handlung, durch die einer Person vorsätzlich

große körperliche oder seelische Schmerzen oder Leiden zugefügt werden [...]" (Art.l.).
In der Regel wird nur auf diesen Text verwiesen, wenn es um die völkerrechtliche

Definition von Folter geht. Allerdings machen die beiden Völkerrechtler Thomas Bruha und
Benedikt Steiger auf Folgendes aufmerksam: „Die völkerrechtlich bindende Folterdefinition
der Interamerikanischen Anti-Folterkonvention zur Verhütung und Bestrafung von Folter
scheint der UN-Anti-Folterdefinition auf den ersten Blick zu gleichen. Einen wesentlichen
Unterschied enthält aber ihr Satz 2: 'Torture shall also be understood to be the use of
methods upon a person intended to obliterate the personality of the victim or to diminish his

physical or mental capacities, even if they do not cause physical pain or mental anguish.' Hier
wird auf das Erfordernis von Schmerzen völlig verzichtet. Die Beeinträchtigung der
Persönlichkeit und der physischen und mentalen Fähigkeiten des Opfers kann ausreichend sein."
(BRUHA, Thomas / Steiger, Dominik: Das Folterverbot im Völkerrecht [= Beiträge zur
Friedensethik 39]. Stuttgart: Kohlhammer 2006, 28). Hier wird eine ganz andere Dimension
am malum specificum der Folter ansichtig, die über die Schmerzzufügung qualitativ hinausgeht.

Wie hier vertreten wird, greift aber auch diese Definition zu kurz, da sie noch nicht an
den Vollzug von Sittlichkeit unmittelbar heranreicht.



464 Gerhard Beestermöller

(2) Der Mensch als Mittel und Ziel (Werner Wolbert)
Werner Wolberts Habilitationsschrift26 könnte man als den Versuch einer
Synthese von Schüllerscher Teleologie und der praktischen Philosophie
Kants lesen. Ihm geht es u.a. um den Aufweis, dass der Kategorische Imperativ

Kants, Menschen niemals nur als Mittel, sondern immer auch als

Zweck an sich selbst zu behandeln, mittels der Schüllerschen Teleologie aus
einem Instrument zur Beurteilung von allgemeinen Maximen auf sittliche
Urteile hin konkretisiert werden kann. Die entscheidende Frage an Kant ist,
wann ein Mensch ausschließlich als Mittel behandelt wird. Wolbert will
zeigen, dass die Schüllersche Teleologie diese Frage sozusagen voll
anschlussfähig an Kant beantwortet: Jeder Mensch verstößt gegen seine

eigene Selbstzwecklichkeit, wenn er gegen das Urteil seines Gewissens handelt.

Ein Mensch verletzt die Selbstzwecklichkeit eines anderen Menschen,
wenn er diesen zu einer Tat gegen sein Gewissen verleitet, oder wenn er die
Abwägung der nicht-sittlichen Folgen seiner Handlungen von anderen
Aspekten dominieren lässt als dem Urteil der unparteiischen Liebe.

a) Die Wolbertsche Habilitation bietet sich als Folie der hier verfolgten
Argumentation geradezu an. Denn ich halte seine Interpretation der
Selbstzweckformel des Kategorischen Imperativs für überzeugend. An ihr soll
hier festgehalten werden. Zugleich spannt er selbst den Bogen der Brücke,
die er zwischen Kant und Schüller errichtet, bis in die Folterthematik. Dies
braucht hier also nicht sozusagen von außen geschaffen zu werden. An der
Wolbertschen Argumentation lässt sich somit das, was hier für eine Schwäche

der Teleologie gehalten wird, ungezwungen aufdecken. Im ersten
Schritt skizziere ich in ganz groben Zügen Wolbert, um dann meine
abweichende Position darzulegen.

Für unsere Überlegungen können wir uns zunächst auf Wolberts
Interpretation der Kantschen Selbstzweckformel beschränken. Wie allgemein
bekannt, lautet sie:

„Handle so, dass du die Menschheit,
sowohl in deiner eignen Person, als in der Person eines jeden andern,
jederzeit zugleich als Zweck,
niemals bloß als Mittel brauchest."27

Ist dies so zu verstehen, dass die beiden Weisen, einen Menschen zu
behandeln, nämlich als ein Mittel zum Zweck oder als etwas, was um seiner
selbst willen da ist, wie zwei Konkurrenten nach dem Prinzip des
beschränkten Kuchens gegeneinander stehen, so dass man, je mehr man einen
Menschen als Mittel behandelt, ihn um so weniger als Selbstwert behandelt
und umgekehrt? „Das ist kaum vorstellbar, da es ja bei meiner Stellungnahme

zur ,Menschheit' in der Person des anderen oder in meiner eigenen
Person um das Verhalten zu einem unbedingten Wert geht."28

26 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck.
27 KANT: GMS, BA 66f.
28 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 31.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 465

Es könne also nicht sein, dass es sittlich legitim sei, den anderen zugleich
moralisch qualifiziert - nämlich als Selbstzweck - und von parteiischen
Interessen bestimmt - nämlich als Mittel - behandeln zu dürfen. Hier
könne es kein Sowohl-als-auch geben. „Weil Moralität auch bloß im Sinne
des Stehens unter der sittlichen Forderung von unbedingtem Wert ist, gibt
es in der Stellung zu ihr nur ein Entweder-oder, nicht ein Mehr oder
Weniger."29

Den Schlüssel zum rechten Verständnis erblickt Wolbert hingegen in
folgender Einsicht: „Moralität, ebenso der Mensch, der ihrer fähig ist, ist [...]
von ihrem Wesen her Zweck und Mittel."30 Insofern es in Moralität um das

Wohl aller Menschen gehe, sei sie für andere von Nutzen, und insofern ein
Mittel. Insofern der Mensch in ihr auf den sittlichen, unbedingten
Anspruch antworte, besitze sie Selbstzwecklichkeit. „,Mittel' bezeichnet hier
also einen nichtsittlichen, bedingten Wert. Unter ,Zweck' ist dann entsprechend

ein unbedingter Wert zu verstehen, nicht etwa jedwedes Ziel, das der
Mensch sich setzen kann."31

Den Menschen und seine sittlich guten Handlungen nur als Mittel zu
behandeln, würde dann darin bestehen, „Güte" als „bloßes Mittel zur
Befriedigung eigener Bedürfnisse" in Anspruch zu nehmen. Güte hingegen
in ihrer Selbstzwecklichkeit zu achten, würde bedeuten, „sie nicht für sich
allein aus(zu)nutzen, vielmehr selber diese Güte (zu) praktizieren". So

erkennt der „unbarmherzige Knecht im Evangelium [...] die Güte seines

Herrn, damit auch seinen Herrn selbst nicht in ihrer (seiner) Würde an.
Andernfalls müßte er sich diese Haltung, die Haltung der Barmherzigkeit
nämlich, selbst zu eigen machen, sie selbst gegenüber seinem Mitknecht
praktizieren."32

Im Anschluss an diese Überlegungen wirft Wolbert die Frage auf, was
die Selbstzweckformel des Kategorischen Imperativs für konkrete
Handlungen austrägt. Wann wird ein Mensch so behandelt, dass er nur noch als

Mittel benutzt und in keiner Weise mehr als Selbstzweck geachtet wird?
Wolbert kennt nur einen Handlungstyp, in dem dies immer der Fall ist: Die
Verleitung eines anderen Menschen zu einer Tat gegen sein Gewissen, um
irgendein nicht-sittliches Ziel zu verfolgen. In diesem Fall würde der
Nutzen, den menschliches Handeln darstellen kann, auf Kosten des
sittlichen Wertes dieser Handlung realisiert. Damit wäre die Ordnung der
Werte auf den Kopf gestellt. „Wer den Menschen zwingt, gegen sein
Gewissen zu handeln, missachtet seine Würde als moralisches Wesen, zwingt
ihn, selbst gegen seine Würde zu handeln."33

Darüber hinaus wird ein Mensch von anderen ausschließlich als Mittel
eingesetzt, wenn er eine Behandlung erfährt, die sich nur aus einer partei-

29 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 32.
30 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 35 [Heraushebung im Original].
31 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 36.
32 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 35.
33 WOLBERT: Ausnahmsloses Verbot der Folter?, 93.



466 Gerhard Beestermöller

ischen Perspektive rechtfertigen lässt. Dies gilt nicht nur für Benachteiligungen,

sondern auch für ungerechtfertigte Bevorzugungen. Auch hier
erlebt der Mensch eine Handlung, die nicht aus Sittlichkeit erwächst. Er
wird also auch nicht als sittliches Subjekt wertgeschätzt. „Wo ich mit zweierlei

Maß messe, stufe ich einige Menschen geringer ein als andere. Das
bedeutet ipso facto Nichtachtung ihres Selbstwertes; sie werden damit bloß
als Mittel gebraucht."34

So endet die Interpretation der Kantischen Selbstzweckformel in den

Wertvorzugsregeln der Schüllerschen Teleologie: Niemals ein nicht-sittliches

Gut auf Kosten eines sittlichen Wertes zu realisieren, Konflikte
zwischen nicht-sittlichen Werten auf der Basis einer von der unparteiischen
Liebe beherrschten Abwägung zu entscheiden.

Was bedeutet dies für die Geltung des absoluten Folterverbotes? Wol-
bert bestreitet nicht, dass es absolut geltende Handlungsverbote gibt. Das
Ärgernis-Geben ist allerdings ein Handlungstyp, der ausschließlich in
Abhängigkeit von dem bestimmt ist, was ein Mensch, wie irregeleitet auch

immer, subjektiv für sittlich richtig erachtet. Es gibt also keinen Handlungstyp,

der wegen des in ihm realisierten, nicht-sittlichen Wertes ausnahmslos
verboten ist. Dies hat bei Wolbert die schon oben dargelegten Konsequenzen,

dass auch Folter nur insofern eine in sich verbotene Handlung ist, als

sie darauf zielt, einen Menschen zu einer Tat gegen sein Gewissen zu
verleiten. Das braucht hier nicht noch einmal rekapituliert zu werden. Wo
werden die Weichen falsch gestellt?

(3) Der unbedingte Wert der Proto-Sittlichkeit
Der Begriff „sittliche Handlung" besitzt eine gewisse Doppeldeutigkeit. In
einer ersten Bedeutung kann die Rede von einem „sittlichen Akt" die sittlich

gute Handlung im Gegenüber zur sittlich schlechten Handlung
bezeichnen. In einer zweiten Bedeutung kann vom actus humanus die Rede

sein, der Handlung, die in der Differenz von gut und böse steht, im Gegenüber

zum vorsittlichen Verhalten, dem actus hominis, für das der Mensch
keine Verantwortung trägt, wie z.B. für das, was er unbewusst tut. Die
Sittlichkeit, die sowohl dem sittlich guten wie dem schlechten Handeln
gemeinsam ist, ja ihnen permanent unterliegt, möchte ich hier als Proto-
Sittlichkeit bezeichnen. Diese Proto-Sittlichkeit besitzt einen absoluten
Achtungsanspruch, der durch Folter verletzt wird.

Auch Wolbert ist der Ansicht, dass die Würde des Menschen „auch vom
Straftäter nicht verwirkt werden"35 kann. Denn:

„Der unbedingte Wert von Moralität fordert Achtung nicht nur da, wo sie

realisiert ist, sondern auch, wo sie möglich ist, wo ein personales Wesen sie

realisieren kann [...]. Wo man die sittliche Forderung auf die Menschenwürde
gründet, beruht diese Würde nicht auf gelebter, auf realisierter Moralität,

34 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 79.
35 WOLBERT: Ausnahmsloses Verbot der Folter?, 93.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 467

sondern auf der Fähigkeit des Menschen, sich für sie zu entscheiden, sie in
seinem Leben zu verwirklichen."36

Auch der Bösewicht steht also weiterhin unter dem sittlichen Anspruch, ist
also weiterhin dazu befähigt, der Sittlichkeit zu entsprechen. Das ist für
Wolbert der Sinn des berühmten Satzes von Kant: „Also ist Sittlichkeit und
die Menschheit, sofern sie derselben fähig ist, dasjenige, was allein Würde
hat."37 Die bleibende Würde des Menschen besteht also in der Fähigkeit
zur Sittlichkeit, dem in actu sich verfehlenden Menschen.38 Demgegenüber
lese ich Kant39 dahingehend, dass die Fähigkeit zur Sittlichkeit in der Proto-
Sittlichkeit des sich in actu verfehlenden oder irregeleiteten Menschen
besteht. Dieser Fähigkeit kommt der Würdeanspruch zu, den es zu wahren
gilt. Dies gilt es nun zu entfalten.

Wolbert wird hier bis zu dem Punkt gefolgt, dass die Selbstzweckformel
verlangt, aus menschlichen Handlungen niemals Nutzen in einer Weise zu
ziehen, die den Selbstzweck der sich in ihnen realisierenden Sittlichkeit

36 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 19 [Hervorhebung im Original].
37 KANT: GMS, BA 77.
38 Dies ist keineswegs selbstverständlich und wurde auch in der kirchlichen Tradition

nicht immer so gesehen. Dies gilt auch für den allgemeinen Lehrer der Kirche, Thomas von
Aquin. So liest man in der Sth: „Indem er sündigt, verläßt der Mensch die Ordnung der
Vernunft und fällt somit ab von der Würde des Menschen, sofern der Mensch von Natur frei
und seiner selbst wegen da ist (propter se ipsum existens), und stürzt irgendwie ab in tierische
Abhängigkeit, insofern nun über ihn bestimmt wird nach Maßgabe des Nutzens für die
anderen. [...] Wiewohl es also in sich schlecht ist, einen Menschen, solange er in seiner Würde
beharrt, zu töten, so kann es doch gut sein, einen Menschen, der in Sünden lebt, zu töten wie
ein Tier; denn der schlechte Mensch ist schlimmer als ein Tier und bringt größeren Schaden,
wie der Philosoph sagt." (Sth II-II, q. 64, a. 2, ad 3).

Während der große Theologe noch daran festhält, dass die Natur des Sünders, die Gott
zum ewigen Heil bestimmt hat, zu lieben ist (Sth II-II, q. 64, a. 6, resp.; Vgl. FORSCHNER,
Maximilian: Marktpreis und Würde oder vom Adel der menschlichen Natur. In: KÖSSLER,

Henning [Hg.]: Die Würde des Menschen. Fünf Vorträge [= Erlanger Forschungen A 80].
Erlangen: Universitätsbibliothek 1998, 33-60), wird der Terrorist im sogenannten Feindstrafrecht,

das kürzlich von Günther Jakobs in die Debatte eingeführt wurde, gänzlich und in
jeder Hinsicht recht- und wertlos. „Bürgerstrafrecht ist das Recht aller, Feindstrafrecht das
Recht derjenigen, die gegen den Feind stehen; dem Feind gegenüber ist es nur physischer
Zwang". (JAKOBS, Günther: Bürgerstrafrecht und Feindstrafrecht. Online verfügbar unter
http://www.hrr-strafrecht.de/hrr/archiv [30.08.2007]). Diese Position hatte er in seiner kleinen

Rechtsphilosophie lange vorher grundgelegt: „Erfolgt eine Störung durch Externe, so
wird diese - wie jede widrige Umwelt - kognitiv erledigt, was heißt, der Feind werde an
seinen Unternehmungen gehindert, wobei es eine reine Zweckmäßigkeitsfrage ist, ob man ihn
vernichtet oder sich mit ihm arrangiert." (JAKOBS, Günther: Norm, Person, Gesellschaft.
Vorüberlegungen zu einer Rechtsphilosophie [= Wissenschaftliche Abhandlungen und Reden
zu Philosophie, Politik und Geistesgeschichte 23]. 2. Aufl. Berlin: Duncker und Humblot
1999, 109). Eine derartige Position hat sich dann aber von jeder Verankerung in einer
Philosophie der Menschenwürde verabschiedet. So heißt es im Vorwort: „Daß einige Begriffe
fehlen, die man in Vorüberlegungen zu einer Rechtsphilosophie gleichfalls erwarten mag,
etwa [... ], .Menschenwürde', darf durchaus als Programm verstanden werden." (5). Was
spricht dann noch dagegen, gefangene Terroristen als Organsteinbruch für entsprechende
Spenden oder für wissenschaftliche Zwecke aller Art zu verwenden?

39 Es geht mir hier nicht um die richtige Kant-Interpretation. Es geht um das systematisch
richtige Verständnis dieses Satzes, was auch immer Kant gedacht haben mag.



468 Gerhard Beestermöller

verletzt. Meine These ist nun eine doppelte. Erstens möchte ich zeigen, dass

dies bei der Folter geschieht. Zweitens vertrete ich die Ansicht, dass man
sehr wohl Menschen in Blick auf die Realisierung von nicht-sittlichen
Gütern in Versuchung führen kann, ohne dass dies den Charakter des sittlich
verbotenen Ärgernis-Gebens haben muss.

a) Zunächst übernehme ich die Definition von Folter, die Jörg Splett
entwickelt hat. Sie erfüllt zwei Anforderungen, welche die Definition einer
Handlung erfüllen muss, will man über deren Erlaubtheit urteilen. Erstens
muss sie so definiert sein, dass die Definition nicht schon das sittliche Urteil
enthält. Wenn man Mundraub als die erlaubte Aneignung von fremdem
Eigentum in extremer Not bezeichnet, ergibt sich schon aus dieser Definition,
dass man Mundraub begehen darf. Für die Frage, ob und unter welchen
Bedingungen Mundraub erlaubt ist, trägt diese Definition nichts aus, weil, was

per definitionem erlaubt ist, immer erlaubt ist.
Zweitens muss eine Handlungsdefinition zum Ausdruck bringen, was

eine Handlung entweder besonders wertvoll oder besonders problematisch
macht. Wer Mundraub definiert als die Inanspruchnahme des Lebensnotwendigen,

wird keinen Grund finden können, warum dies verboten sein
soll. Wenn man hinzufügt, dass dabei fremdes Eigentum verletzt wird, dann
stellt sich die Frage, unter welchen Bedingungen dies erlaubt sein kann.

Die Splettsche Definition von Folter erfüllt beide Bedingungen. Die
Definition stellt heraus, worin Splett das eigentlich sittlich Problematische
der Folter erachtet. Sie hält offen, ob dieses Übel jemals und unter welchen
Bedingungen es realisiert werden dürfe. Die Definition lautet so: „Folter
(bestimme ich) als Aufhebung der Willensfreiheit (auf physischem oder
psychischem Weg) bei Erhaltung des Bewußtseins"40.

Wie schon angedeutet, müsste man sprachlich von einem „Ge-ichtet-
werden" des Menschen reden. Nach Splett kommt die Vergewaltigung dem

am Nächsten, was unter Folter mit dem Menschen passiert.41 In der

40 SPLETT, Jörg: Theo-Anthropologie. Ein Antwortversuch. In: OLLIG, Hans-Ludwig
(Hg.): Theo-Anthropologie. Jörg Splett zu Ehren Religion in der Moderne 15). Würzburg:
Echter 2006, 105-113, hier 108.

41 In brillanter Knappheit stellt Splett seinen Syllogismus für ein absolutes Folterverbot
vor. „Mit Robert Spaemann kenne ich wenigstens zwei deontologisch in sich schlechte
Handlungen, für die also der Satz aus den Digesten gilt: ,Wo ich nicht kann, gibt es keine Folgen
von «Unterlassung» zu meinen Lasten'. Diese Handlungen sind Erzwingung von Beischlaf und
Folter, wobei ich Folter als Aufhebung der Willensfreiheit (auf physischem oder psychischem
Weg) bei Erhaltung des Bewußtseins bestimme. Von Wertungen oder Absichten ist in beiden
Bestimmungen keine Rede (ebenso wenig von Fragen der Öffentlichkeit). In beiden Fällen
wird die Leib-Geist-Einheit des Menschen attackiert, indem man das Ausdrucks-Handeln des

.animal symbolicum' widersprüchlich zum puren Symptom degradiert. Und mag im ersten
Fall noch die Möglichkeit innerer Distanzierung verbleiben, so kommt es im zweiten zu
einem Verhalten ohne die Möglichkeit, sich (jedenfalls im Vollzug) dazu zu verhalten. Hier wie
dort wird Person nur noch als Mittel behandelt, in keiner Weise als Zweck an ihr selbst."
(SPLETT: Theo-Anthropologie, hier 108f.).

Für Splett ist diese Argumentation abgeschlossen. Verstehe ich ihn richtig, so ist
Ausgangspunkt seiner Argumentation, der weder begründungsbedürftig noch -fähig ist, die
unmittelbar einsichtige Tatsache, dass eine Vergewaltigung immer eine Instrumentalisierung



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 469

Vergewaltigung werden die Geschlechtsorgane eines Menschen von einem
anderen gegen den Willen des Betroffenen und unter Anwendung von
Gewalt fremd betätigt. Um das malum specificum des erzwungenen Beischlafs

zu erfassen, muss man sich klar machen, dass die Sexualität die intensivste
Ausdrucksmöglichkeit personaler Hinwendung ist, die der Mensch besitzt.
Wenn diese Möglichkeit von außen, gegen den Willen des Sich-Aus-
drückenden realisiert wird, erlebt sich der Mensch in seinem intensivsten
Ausdrucksmedium fremd vollzogen. Der springende Punkt hierbei ist die
Zerrissenheit, in der sich der Mensch erfährt. Es ist nicht einfach ein
anderer, der ihm seine leiblichen Ausdrucksmöglichkeiten entwendet, um sich
darin auszudrücken. Dann bliebe der betroffene Mensch irgendwie noch

eines Menschen bedeutet und daher niemals erlaubt sein kann. Dieses „Faktum der
Leiblichkeit" wird von ihm dann auf seine ratio zurückgeführt, nämlich die Verletzung der
Leib-Geist-Einheit des Menschen. Abschließend zeigt Splett, dass der Folter die gleiche ratio
unterliegt und sie insofern genauso eine Instrumentalisierung darstellt.

Dieser Argumentation folge ich insoweit, als auch ich glaube, dass in jedem - auch dem
hier verfolgten - Versuch argumentativ sozusagen weiterzugehen, die ursprüngliche
Wahrnehmung dessen, was Folter in seiner für sittliches Empfinden sinnenfälligen Instrumentalisierung

des Menschen bedeutet, verloren geht.
Dennoch wird hier versucht, eine andere Strategie zu verfolgen; und zwar aus drei

Gründen: Erstens habe ich in einer Diskussion mit Merkel erlebt, dass diesem die Evidenz der
sittlichen Unmöglichkeit einer Vergewaltigung nicht nachvollziehbar ist. Konsequent hat er
daran festgehalten, dass auch die Vergewaltigung eines weiblichen Mitglieds einer Bande von
Kinderschändern erlaubt ist, wenn sie in Notwehr bzw. Nothilfe erforderlich sei. Er stand mit
dieser Position keineswegs allein da. Zweitens scheint es mir gerade im Hinblick auf die
Methodendiskussion innerhalb der Teleologie wichtig, das, was Splett für unmittelbar
einsichtig hält, argumentativ zu rekonstruieren. In diese Richtung gibt schließlich, drittens,
Splett selbst einen wertvollen Hinweis.

Er macht selbst darauf aufmerksam, dass die ratio der Vergewaltigung in der Folter in
einem noch tiefer gehenden Maße vorliegt. Dabei handelt es sich offensichtlich nicht nur um
eine quantitative Dimension. Welche sittliche Relevanz hat die Tatsache, dass unter Folter
überhaupt keine Distanzierung mehr möglich ist? Während in der Vergewaltigung zwar auch
die ganzen, zur Sexualität gehörenden Emotionen sozusagen fremd betätigt werden können -
was dann als besonders grauenvoll erfahren wird -, bedarf sie jedoch keiner Mitwirkung.
Dies ist in der Folter anders. Sie braucht die irgendwie willentliche Kooperation des anderen,
um ihr Ziel zu erreichen. Bedeutet dies, dass ihr malum specificum doch ein anderes ist als
das der Vergewaltigung? Meine These ist, dass die Folter auf den Willen selbst zugreift, und
insofern tiefer in die Sittlichkeit des Menschen eingreift als die Vergewaltigung, was nicht
heißen soll, dass Vergewaltigung deswegen weniger schlimm sei, weniger leidvoll erfahren
werde oder weniger kategorisch verboten sei. Wenn meine Vermutung stimmt, dann wäre
unter Perspektive der Differenzierung der Unterscheidung von sittlichen Werten und
vorsittlichen Gütern auch in Blick auf die Leib-Geist-Einheit noch einmal der Unterschied
zwischen Sexualität als Ausdrucksform personaler Beziehung und den leiblich vermittelten
Willensvollzügen selbst genauer zu bedenken, was hier nicht die Aufgabe ist.

[Ist es Ausdruck mangelnder Sensibilität von Männern, wenn hier - akademisch
distanziert - Vergewaltigung ins Spiel gebracht wird? Es sei hier nur am Rande darauf
hingewiesen, dass Männer keineswegs nur Frauen vergewaltigen. Man denke nur an das schreckliche

Schicksal mancher Knaben in Männergefängnissen. Schließlich scheint mir das

Unbehagen, das viele bei dem Vergleich mit der Vergewaltigung empfinden, eher dafür zu
sprechen, dass wir zur Vergewaltigung irgendwie einen emotiven Bezug haben, zur Folter
aber nicht; das ist aber genau das Problem, weshalb Splett diesen Weg des Vergleichs
einschlägt.]



470 Gerhard Beestermöller

außen vor. Hingegen bleibt auch der erzwungene Beischlaf irgendwie
Ausdruck des verfügten Menschen, der sich so gerade nicht ausdrücken will, da
sich der Mensch nicht gänzlich von seinem Leib als einem zu ihm gänzlich
anderen lösen kann. Der vergewaltigte Mensch erlebt somit in einem, wie
er sich in seinen intensivsten, ihrer Wesensentelechie nach freien leiblichen
Ausdrucksmöglichkeiten erzwungenermaßen zuwendet und dabei zugleich
mit größtmöglicher Intensität des "Willens sowohl den Erzwinger als auch
die erzwungene Zuwendung zu ihm ablehnt. Das Ganze wird von dem
Opfer bewusst erlebt.

In Analogie hierzu könnte man sagen, dass unter Folter der Wille fremd
betätigt wird. Insofern greift sie noch tiefer in die sittliche Identität eines
Menschen ein. Denn während der erzwungene Beischlaf in keiner Weise
der Kooperation des Willens bedarf - was ihn nicht weniger leidvoll sein
lässt als die Folter -, ist es unter Folter der Wille des Betroffenen, auf den
die Folter zielt, da es ohne dessen (erzwungene) Kooperation nicht zu den
erfolterten Handlungen kommt.

Die Zerrissenheit in seiner Leiblichkeit, die ein Opfer eines erzwungenen

Beischlafs erleiden muss, wird bei dem Opfer von Folter im Willen
selbst erfahren. Die Qualität, ein actus humanus, also eine sittliche Handlung

zu sein, wird den erfolterten Handlungen nicht gänzlich genommen.
Sie sind nicht einfach actus hominis, menschliches Verhalten. Die
Zerrissenheit reicht hier in den Willen selbst hinein. Der Mensch erlebt in
seinem Willen ein Zugleich von nachgebender Einwilligung zu dem und
Versagung gegen das von ihm Erwartete und gegen seine Einwilligung. Diese
innere Zerrissenheit des Willens, der ja immer noch einer bleibt, und nicht
etwa zwei Willen wird, wird vom Opfer der Folter mit Bewusstsein erlebt.

Letztlich also löst Folter Sittlichkeit einerseits nicht gänzlich auf,
vielmehr verkrüppelt und verstümmelt sie diese derart, dass das Erfolterte
noch Wesenszüge von Sittlichkeit in rudimentärster Form aufweist - der
Handlungsvollzug bleibt an den Willen gebunden -, und doch stellt Folter
andererseits eine derart grundlegende Wesensberaubung an der Sittlichkeit
des Erfolterten dar - der Wille hat seine Herrschaft über sich selbst eingebüßt

-, dass man nur von einem Aktmodus sui generis sprechen kann, der
eine wirkliche Widerspruchseinheit von Sittlichkeit von Nicht-Sittlichkeit
darstellt. Genau in dieser Zerrissenheit erlebt sich der Betroffene. Das ist
hier mit dem Wort „ge-ichtet" werden gemeint: Ein im Passiv sich
ereignender Ich-Vollzug.

Dabei darf nicht vergessen werden, dass es sich bei den Gefolterten um
Menschen handelt, die ja weiterhin den Anspruch der Sittlichkeit an sich
erleben.42 Dies gilt für den Bösewicht wie für den Irregeleiteten. Sie
erfahren sich auch hinsichtlich der erfolterten Handlungen unter dem
Anspruch, ihren handlungsleitenden Willen zum Guten zu bestimmen. Folter
nimmt ihnen aber die Möglichkeit hierzu. Insofern wird nicht nur in sittlich

42 Diesen Hinweis verdanke ich Jörg Splett.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 471

schlechten, sondern auch in erfolterten Handlungen dem sittlichen
Anspruch nicht Genüge getan.43

43 Eine schillernde Position hinsichtlich der Legitimität von Eingriffen in die Freiheit
findet sich bei Friedo Ricken. Zunächst heißt es: „Beruht die Selbstzwecklichkeit auf dem

unbedingten Wert des guten Willens, so handelt entsprechend der Selbstzweckformel, wer in
seinem Handeln auf den guten Willen des anderen Rücksicht nimmt." (RICKEN, Friedo:
Allgemeine Ethik [= Grundkurs Philosophie 4]. 4., Überarb. und erw. Aufl. Stuttgart:
Kohlhammer 2003, 147). Dies könnte im Sinne von Schüller und Wolbert dahingehend
verstanden werden, dass der böse Wille keinerlei Achtungsanspruch besitzt und die Würde des

Bösewichts also durch Folter nicht direkt verletzt wird. Ja, man könnte den Satz sogar so

verstehen, wie Thomas ihn auslegen würde (Anm. 36), dass der verstockt Böswillige
überhaupt keine Würde mehr besitzt.

Ricken schlägt aber einen anderen Weg ein, der durchaus im Sinne der hier vertretenen
Position verstanden werden kann, indem er nach den transzendentalen Voraussetzungen des

sittlichen guten Aktes im Akt selbst fragt: „Die Fähigkeit, sich Zwecke zu setzen, ist die

notwendige, wenn auch nicht hinreichende Bedingung des guten Willens. Wer daher den
anderen daran hindert, sich überhaupt Zwecke zu setzen und sie zu verwirklichen, verhindert
damit den schlechterdings guten Willen und dessen Verwirklichung. Insofern verstößt jeder
Eingriff in die Entscheidungs- und Handlungsfreiheit eines Menschen gegen den unbedingten
Wert des guten Willens." (RICKEN: Allgemeine Ethik, 4. Aufl., 148f.).

Wenn man dies wortwörtlich, und damit vermutlich gegen die Intention des Autors liest,
dann dürfte niemand ins Gefängnis gesetzt oder gar getötet werden. Ebenso dürfte niemand
zu Mitarbeiten an genuin kollektiven Gütern herangezogen werden wie zum Beispiel zum
Wehrdienst, zur Deichwacht oder zum Schöffenamt. Auch diese bedeuten
Freiheitseinschränkungen. Wenn man den Satz aber enger versteht, und die Zwecksetzung auf die be-

wussten Akte bezieht, dann läge ein Verstoß gegen die Selbstzwecklichkeit genau dann vor,
wenn man den Menschen der Möglichkeit beraubt, die von ihm bewusst hervorgebrachten
Akte auf selbstgewählte Zwecke zu richten. Dies und damit die Folter wäre dann immer ein
Verstoß gegen die Selbstzwecklichkeit des Menschen. Ricken selbst löst seinen Gedanken nur
drei Sätze weiter auf: „Wir müssen [...] sagen, gegen den unbedingten Wert des guten Willens
verstoße ein Eingriff in die Entscheidungs- und Handlungsfreiheit, der nicht gerechtfertigt
werden könne." (RICKEN: Allgemeine Ethik, 4. Aufl., 149). Hier bleibt völlig offen, ob es

Eingriffe gibt, die niemals gerechtfertigt werden können.
Wenn ich nichts übersehen habe, kommt Ricken auf das Problem der Erlaubtheit der

Folter in der soeben zitierten, vierten Auflage seiner Allgemeinen Ethik nur ein einziges Mal
zu sprechen. So wirft er die Frage auf: „Ein Staatsmann hat die Pflicht, das Leben und die
Unversehrtheit der Bürger zu schützen. Wie soll er sich verhalten, wenn die einzige Möglichkeit

darin besteht, einen mutmaßlichen Terroristen ohne Gerichtsverfahren erschießen zu
lassen, oder wenn das einzige Mittel die Folter ist?" In der dann folgenden Argumentation
geht es nur noch um das Erschießen, das für Ricken als Notwehrmaßnahme prinzipiell
erlaubt ist. „Wie groß muss die Wahrscheinlichkeit sein, dass wir mit weiteren Anschlägen
von ihrer Seite zu rechnen haben, damit eine Erschießung ohne Gerichtsverhandlung als

Notwehrhandlung betrachtet werden kann?" (RICKEN: Allgemeine Ethik, 4. Aufl., 274). Hier
wird mit keiner Silbe die Möglichkeit bedacht, dass Folter auch in Notwehr unerlaubt bleibt.
Sollte Ricken dieser Meinung sein, hat er sich gefährlich missverständlich ausgedrückt.

In der ersten Ausgabe von 1983 las sich dies noch ganz anders: „Ein Einfluß auf die
Entscheidung ist nur dann moralisch erlaubt, wenn dem Betroffenen die Möglichkeit bleibt,
sich dennoch bewußt und frei zu entscheiden. [...] Deshalb kann es niemals moralisch erlaubt
sein, die Entscheidung eines Menschen durch Drogen, psychische oder physische Folter u.ä.

zu beeinflussen." (RICKEN, Friedo: Allgemeine Ethik [= Grundkurs Philosophie 4]. Stuttgart:
Kohlhammer 1983, 152).

Dies interpretiert Wolbert dahingehend, dass es Ricken um die Verurteilung von
Handlungen gehe, in denen es darum ginge, „den Menschen auf eine Weise zu einer Tat zu zwingen,

dass er für sie weder negativ noch positiv verantwortlich ist". (WOLBERT: Der Mensch



472 Gerhard Beestermöller

Wer daher den Herrschaftsanspruch von Sittlichkeit auf Handlungen,
die vom Willen hervorgebracht werden, durch Folter bricht, indem er dem
Willen die Selbstverfügung nimmt, bringt einen Menschen nicht nur dazu -
und zwar ohne jegliches Zutun von dessen Seite -, dass er den Anspruch
der Sittlichkeit, unter dem er steht, nicht nur nicht erfüllt, sondern er
nimmt ihm sogar die Fähigkeit hierzu. Damit verletzt er die Würde des

Menschen: „Also ist Sittlichkeit und die Menschheit, sofern sie derselben
fähig ist, dasjenige, was allein Würde hat."44 Daher kann eine derartige
Handlung niemals erlaubt sein. Das gilt auch für den Fall, dass durch die
Folter eines schuldigen Menschen die Folter einer großen Zahl von völlig
unschuldigen Kindern beendet bzw. verhindert werden könnte. Denn
andernfalls wäre die Menschenwürde als ein Wertgehalt abgeschafft, der
niemals verletzt werden darf.

In dem letzten Punkt besteht keine Differenz zu Wolbert und auch nicht
zu Merkel. Auch nach Merkel dürfte man auf keinen Fall das unschuldige
Kind eines Verbrechers foltern, wenn man nur so von dem Vater das Wo
des Folterkellers erfahren könnte, in dem viele unschuldige Kinder gequält
werden. Die Differenz besteht nur darin, ob die Würde dessen, von dem
Unheil vorwerfbar ausgeht, durch Folter verletzt wird.45

als Mittel und Zweck, 107). Wolbert wendet hiergegen ein, dass „(d)ie genannten Mittel [...]
wohl nur dann eindeutig abzulehnen (wären), wenn das Handeln des fraglichen Menschen [—

dem für den Fall der Verweigerung einer geschuldeten Handlung gravierende Übel angedroht
werden - G.B.] von einer rationalen Vorzugswahl bestimmt würde [...]. Falls sie nie
unbedingt notwendig wären, widerspräche ihre Anwendung in der Tat der inhaltlichen
Selbstzwecklichkeit." (WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 108). Was aber, wenn sie

notwendig würden, um beispielsweise einen Terroranschlag eines Irregeleiteten zu
durchkreuzen, der sich nicht durch Übelandrohung abhalten ließe? Wenn die Verantwortlichkeit
völlig ausgeschaltet sei, dann werde durch diese Tat kein sittlicher Wert verletzt, es läge also,
so Wolbert, nicht notwendigerweise ein Verstoß gegen die Selbstzwecklichkeit des Menschen
vor.

In der Tat ist m.E. zwischen Folter und der Verabreichung einer die Verantwortlichkeit
völlig ausschließenden Droge zu unterscheiden. In diesem Fall wird der Mensch nicht in der
Weise „ge-ichtet" wie in der Folter. Damit ist überhaupt nichts über die Erlaubtheit oder
Verbotenheit der Verabreichung derartiger Drogen gesagt.

Der Unterschied zwischen Folter und Drogenanwendung wird sehr anschaulich in dem
Roman von Pascal Mercier: Nachtzug nach Lissabon. Mercier lässt seinen Protagonisten
Raimund Gregorius mit dem Portugiesen Joao Eca einen Dialog führen. Eca war im Widerstand
gegen Salazar schwer gefoltert worden. Jetzt lebt er in einem Altersheim. Die Nacht, bevor
ihn Gregorius besucht, hat er das erste Mal ins Bett genässt. Er fürchtet nun, seine Würde zu
verlieren. Gregorius erinnert ihn daran, dass er seine Würde unter Folter gewahrt habe, weil
er nicht geredet habe, obwohl er sich auch damals eingenässt habe. Dann heißt es in
nacherzählender Rede: „Und wenn sie ihm (Eca) mit einer Droge die Zunge gelöst hätten?
Das habe er sich oft gefragt, sagte Eca, und er habe davon geträumt. Er sei zum Ergebnis
gekommen, daß sie ihn damit hätten zerstören können, aber die Würde hätten sie ihm auf
diese Weise nicht nehmen können. Um seine Würde zu verlieren, müsse man sie selbst
verspielen. ,Und dann regen Sie sich über ein verschmutztes Bett auf?'" (MERCIER, Pascal:

Nachtzug nach Lissabon. Roman. München: Hanser 2004, 418).
44 KANT: GMS, BA 77.
45 Die Differenz zwischen Wolbert und Merkel sei hier nur erwähnt, ohne weiter darauf

einzugehen: Für Merkel darf auch der Irregeleitete nach den Prinzipien der Zurechenbarkeit



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 473

Die natural gegebene Einheit von Bewusstsein und Willentlichkeit im
sittlichen Handeln besitzt also eine Werthaftigkeit, die von der Unterscheidung

in sittliche Werte und nicht-sittliche Güter nicht adäquat gefasst wird.
Es sei vielmehr vorgeschlagen, jene Dimension von Sittlichkeit, die der sittlich

gute und der sittlich schlechte Akt gemeinsam haben, als proto-sitt-
lichen Wert bzw. als Proto-Sittlichkeit einzuführen, der bzw. die niemals
verletzt werden dürfen. Die Frage ist allerdings, ob dies für sittliche Werte
in der Weise gilt, wie Wolbert und Schüller es vorstellen.

b) Für die Schüller-Schule gibt es nur eine Handlung, die die Würde des

anderen immer verletzt: die Verleitung zur Sünde. Darf ich aber jemanden
in Versuchung führen, um ein nicht-sittliches Gut zu realisieren? Bei Wolbert

liest man: „Wer nun die Würde des Menschen anerkennt, [...] der darf
ihn nicht verleiten, gegen das Gute, gegen die sittliche Forderung, zu
handeln. Das kann einmal geschehen, wo ich jemanden aus Eigennutz zum
Tun des Bösen, zur Sünde verführe; aber das wäre ein Fall sittlicher
Schlechtigkeit. Es gibt aber auch den Fall, dass ich Ärgernis gebe, ohne
eigentlich die Sünde des anderen zu wollen. An sich will ich nicht, dass er
sündigt; ich will ihn vielmehr zu einer Handlung veranlassen, die ich für
sittlich geboten halte (etwa ein bestimmtes Geheimnis preiszugeben). Der
andere ist aber bezüglich seiner sittlichen Pflicht anderer Meinung; für ihn
bedeutet die Handlung, die ich von ihm fordere, Sünde. Wenn ich den
anderen also nicht eines Besseren belehren kann und ihn dann durch Schmeichelei

und Drohung, Bestechung oder Erpressung umzustimmen versuche,
bedeutet das für ihn Verführung zur Sünde. Aus der Würde der menschlichen

Person ergibt sich also die Forderung, die Gewissensfreiheit des
andern zu respektieren"46.

Wie aber sieht es aus, wenn ich eine Person mit einer hoch
vertrauenswürdigen Aufgabe betrauen will, von der das Wohl und Weh sehr
vieler Menschen abhängt? Wir unterstellen, dass die Bewältigung dieser

Aufgabe einen starken sittlichen Charakter verlangt. Spricht irgendetwas
dagegen, die sittliche Belastbarkeit dieser Person vorher zu testen, indem
ich sie in Bewährungssituationen führe? Um der Verhinderung großer
nicht-sittlicher Güter willen setze ich die Person kraftvollen Versuchungen
aus, in der Hoffnung, dass sie sie besteht.

Wer so handelt, will keineswegs, dass der Getestete versagt; ganz im
Gegenteil. Einen Menschen in eine Versuchungssituation zu bringen, ist
also keineswegs identisch mit der Verleitung zur Sünde. Warum sollte es

verboten sein, den sittlichen Charakter eines Irregeleiteten beispielsweise in
einem Bestechungsversuch oder durch Beugehaft zu testen, wenn die Intention

des Handelnden nur darauf zielt, die Standhaftigkeit dieser Person zu
prüfen? Die intentionale Ausrichtung auf ein sittliches Straucheln, ist nicht

in Notwehr gefoltert werden, wenn dies erforderlich sein sollte; nach Wolbert nicht, insofern
dies eine Verleitung zur Sünde impliziert.

46 WOLBERT: Der Mensch als Mittel und Zweck, 29f.



474 Gerhard Beestermöller

notwendig Teil der Handlung „Prüfen". Das Prüfen kann ebenso von der
Intention begleitet sein, sicher zu stellen, dass gravierende, nicht-sittliche
Güter nur echter Gewissenstreue, und nicht vorgeblicher Gewissenstreue
geopfert werden. Die Vorzugsregel würde dann lauten, dass die sittliche
Identität eines Menschen getestet werden darf, wenn gravierende
nichtsittliche Übel auf dem Spiel stehen.

Hier stellen sich eine Menge von schwierigen Fragen. Wie stark darf
man jemanden unter Druck setzen und damit die Wahrscheinlichkeit
erhöhen - gegen die Intention dessen, der unter Druck setzt -, dass der
Bedrängte gegen seine Überzeugungen handelt? Welches Risiko darf man hier
eingehen? Wann wird ein Mensch sittlich überfordert?47 Hier geht es

ausschließlich ums Prinzip: In einer Konfliktsituation, in der die sittliche
Identität gegen die Erhaltung nicht-sittlicher Güter steht, ist immer die
sittliche Identität vorzugswürdig. Sittliche Identität aber auf ihre Echtheit hin
zu testen, ist keineswegs von der Wertvorzugspräferenz bestimmt, nicht-
sittliche Güter sittlicher Identität vorzuordnen.48 Erst eine Handlung, die

47 Ein analoges Problem stellt sich im Blick auf Folter: Wann wird Nötigung, z.B. ein
harter Stuhl, lange Verhöre, grelles Licht zur Folter?

Die strenge Definition von Splett besagt jedenfalls nicht, dass schon jede Zufügung von
Schmerzen oder deren Androhung mit dem Ziel, einen Menschen zu einer Tat zu bewegen,
die er andernfalls unterlassen würde, schon als Folter zu gelten habe. Insofern kann man sich
fragen, ob der Frankfurter Vize-Polizeipräsident Daschner Gäfgen, dem Entführer und Mörder

des kleinen Jacob von Metzler, wirklich Folter angedroht hat. Damit ist nichts über

Legitimität und Grenzen schmerzbehafteter Nötigung gesagt, die die Einheit von Bewusstsein
und Willentlichkeit nicht auflöst. Gilt hier auch ein absolutes Verbot wie bei der Folter? Dies
wäre jedenfalls eigens zu verhandeln.

48 Läuft diese These darauf hinaus, Menschen, die den im Prinzip verpflichtenden Dienst
an der Waffe aus Gewissensgründen verweigern, aus Respekt vor der Gewissensentscheidung
hierfür bestrafen oder sonst wie benachteiligen zu dürfen? M.E. ist dies nicht der Fall. Zur
Begründung sei folgendes Gedankenexperiment angestellt: Der Sanktionsausschuss der UN
führt eine Art schwarze Liste von Terrorverdächtigen. Wer auf dieser Liste steht, dessen
Konten werden zum Beispiel eingefroren. Vgl.: Fatale Terrorliste. FDP fordert fairen Umgang
mit Verdächtigen. In: Süddeutsche Zeitung (07.05.2008) 5. Das Problem der gegenwärtigen
Praxis ist, dass es praktisch keine Rechtsmittel für die Betroffenen gibt, hiergegen
vorzugehen.

Wenn man aber einmal das Problem der rechtsstaatlichen Defizite dieser Praxis beiseite
lässt, kann man sich fragen, ob ein Zugriff auf das Vermögen von Terrorverdächtigen mit
dem Ziel, diese auf ihren sittlichen Ernst zu testen, ob sie bereit wären, zu Erhaltung ihres
Vermögens beispielsweise die Planung eines zukünftigen Anschlages zu verraten, selbst dann
eine illegitime Verleitung zur Sünde darstellen würde, wenn davon auszugehen wäre, dass alle
Terroristen irregeleitete Gewissenstäter seien. Doch wohl kaum! Wie aber würde man es

bewerten, wenn man von allen Wehrdienstverweigerern - einmal unterstellt, es handele sich
ebenfalls um ein irregeleitetes Gewissen gegenüber einer objektiv zu Recht eingeforderten
Pflicht - die Konten einziehen würde, um deren Glaubwürdigkeit einem Härtetest zu
unterziehen. Wenn darüber Einigkeit herrschen sollte, dass dies nicht in Frage kommt, dann kann
der entscheidende Grund nicht darin liegen, dass man niemanden in Versuchung bringen
dürfe, gegen seine Gewissensüberzeugungen zu handeln. Der Grund muss woanders gesucht
werden. Dem braucht nicht weiter nachgegangen zu werden. Hier ist entscheidend, dass aus
der Tatsache, dass es nicht grundsätzlich unerlaubt ist, eine Art Bewährungsdruck auf das

Gewissen auszuüben, nicht folgt, dass diese Ausübung immer und überall erlaubt ist.



Erlaubnis zur Rettungsfolter? 475

hiervon geleitet wäre, hätte den Charakter der unsittlichen Verleitung zur
Sünde.

Wenn das stimmt, dann wäre im Blick auf die von Schüller und Wolbert
identifizierte, in sich schlechte Handlung zu unterscheiden: Verleitung zur
Sünde liegt nicht schon dann vor, wenn ein Mensch Anreizen und Druck
ausgesetzt wird, von seiner vorgeblichen Gewissensentscheidung
abzuweichen. Es muss die Intention hinzukommen, der Geprüfte möge
versagen. Erst ein solcher Akt würde einer unangemessenen Wertvorzugsregel
folgen, nämlich nicht-sittliche Güter sittlichen Werten vorzuordnen.

Das Ärgernis-Geben, das nicht schon materialiter, sondern nur in der
reflexiven Bindung an die Gewissensverpflichtung des Betroffenen definiert
wird, wird erst durch eine hinzukommende Intention zu einer in sich
schlechten Handlung. So gesehen bleiben am Ende Verstöße gegen die
Proto-Sittlichkeit als in sich verboten übrig. Eine solche stellt die Folter
dar. In welcher Weise auch Sklaverei und die Erzwingung von Beischlaf

gegen die Proto-Sittlichkeit verstoßen, wie ich vermute, oder diese aus
anderen Gründen als ausnahmslos verboten gelten müssen, kann hier nicht
entschieden werden.

Jedenfalls löst die Kategorie der Proto-Sittlichkeit die teleologische
Methode, wonach die Erlaubtheit einer Handlung ausschließlich von ihren
Folgen her zu bestimmen ist, in keiner Weise auf. Weiterhin gilt, dass der
absolute Wert von (Proto-)Sittlichkeit niemals verletzt werden darf. Eine
Handlung, in der dies geschieht, kann daher von keinen darüber
hinausgehenden Folgen saniert werden. Da und insofern dies in Folter immer und
ausnahmslos geschieht, darf das absolute Folterverbot nicht eingeschränkt
werden.

Kommen wir zurück zu Merkel: Wenn dasjenige, was hier als Proto-
Sittlichkeit bezeichnet wurde, um der Menschenwürde willen niemals
verletzt werden darf, dann würde dem Opfer eines ungerechten Angriffs
durch die Folter seines Schänders ein Unrecht geschehen, das durch seine,
auf diese Weise bewahrten nicht-sittlichen Güter, auch des Lebens, nicht
aufgehoben würde. Denn es würde die Voraussetzung dessen zerstört, dass

ihm überhaupt Unrecht geschieht. Diese Voraussetzung besteht darin, dass

die Beziehung zwischen Opfer und Täter eine Rechtsbeziehung ist und
bleibt, was unverwirkbare Rechtssubjektivität der Rechtsgenossen voraussetzt.

Bleibt also das Problem, dass das Folterverbot den Täter schützt und das

Opfer seinem Schicksal preisgibt? In gewisser Hinsicht, ja! Das ist ohne
Zweifel tragisch. Die Würde des Menschen als sittliches Subjekt aber, die er

Dies scheint jedenfalls 1983 auch Rickens Ansicht gewesen zu sein: „Es kann moralisch
berechtigt sein, durch Androhung eines Übels Einfluss auf die Entscheidung eines Menschen
auszuüben. Notwendige Bedingung dafür ist, dass die Drohung erforderlich ist, um ihn von
einem Verstoß gegen den Grundsatz der inhaltlichen Selbstzwecklichkeit abzuhalten"
(RICKEN: Allgemeine Ethik, 152) - also von einem Verbrechen. Dabei schloss Ricken damals,
wie erwähnt, Folter und die Verabreichung von Drogen aus (vgl. Anm. 43).



476 Gerhard Beestermöller

weder erwerben noch verwirken kann, schützt den Täter davor, zur Abwehr
des Unrechts, das von ihm ausgeht, aus dem Kreis der Würdeträger
herausgenommen zu werden. Könnte hingegen nur ein einziger Mensch aus dem
Kreis der Würdeträger legitimerweise herausgenommen werden, wäre die
unerwerbbare und unverwirkbare Würde eines jeden Menschen abgeschafft.
Möge mich Gott nie darauf testen, für dieses Ethos wirklich einzustehen!

Abstract
Permission for Torture to Rescue Others - an Imperative ofJustice?
Response to a Persuasive Argument
If in the case of self-defense, all necessary measures may be taken against an
assailant, how can it be prohibited to use torture, if necessary, also in self-
defense? That, which by nature is impermissible, cannot be legitimately
considered to be necessary. Under torture (that is, the suspension of voluntary
behavior of a person while fully conscious) normal, actively self-controlled
personal actions are transformed into passive reactions. Torture destroys the

unity of cognizant and deliberate behavior, which is designated here as

proto-morality. Thus, when tortured, a human being is treated exclusively as

a means and no longer in any way as an end purpose in him-or-herself,
which can never be permitted.


	Religions- und Traditionskritik als Aufklärung der Moral

