
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Artikel: Metaphysische Spekulation? : Dogmatische Erwägungen zur Lehre von
der Schöpfungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände

Autor: Hofheinz, Marco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marco Hofheinz

Metaphysische Spekulation?

Dogmatische Erwägungen zur Lehre von der
Schöpfungsmittlerschaft Christi

angesichts neuzeitlicher Einwände

1. Einleitung

Die Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft Christi gehört zu den umstrittensten

dogmatischen Topoi. In ihr „scheint die christologische Reflexion
den äußersten Schritt in der Zuerkennung göttlicher Hoheitsprädikate
vollzogen zu haben."1 Gegen sie wurden fundamentale Einwände erhoben, die
in ihr geradezu den paradigmatischen Ausdruck eines obsolet gewordenen
metaphysisch-spekulativen, vorneuzeitlichen Denkens sehen. So wird denn
auch von vielen Theologen offen gefordert, die Lehre von der
Schöpfungsmittlerschaft ihrer ontologischen Dimension zu entkleiden und sie stattdessen
ausschließlich in noetischen Kategorien zu rezipieren: „Dieses
Repräsentiertwerden Gottes durch Jesus Christus darf freilich heute nicht mehr
belastet werden durch metaphysische Spekulationen über Jesus Christus als

objektiven oder ontologischen Mittler wie als ,Schöpfungsmittler' - was
den Glauben an ihn heute nur diskreditiert."2 Das tiefsitzende Misstrauen
gegenüber dem Topos der Schöpfungsmittlerschaft gilt es ernst zu nehmen.
Deshalb wird im Folgenden der noch recht pauschal anmutende Vorwurf
hinsichtlich seines materialen Aussagegehalts analysiert. Daran schließt sich
eine Replik auf den Vorwurf an. Es erfolgt mithin eine Reflexion auf die
Gründe des Metaphysik-Vorwurfs,3 aus dem das beobachtbare Ver-

1 LÜPKE, Johannes von: Anvertraute Schöpfung. Biblisch-theologische Gedanken zum Thema

„Bewahrung der Schöpfung" Vorlagen NF 16). Hannover: Lutherisches Verlagshaus
1992, 85.

2 FriTZSCHE, Hans-Georg: Lehrbuch der Dogmatik. Teil 3. Christologie. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1976, 253.

3 Einen einheitlichen Begriff für die abendländische Metaphysik zu statuieren, ist ein
historisch sehr riskantes Unternehmen. Ein sich selbst als „nachmetaphysisch" stilisierendes
Denken gebraucht, wie jüngst der Frankfurter Philosoph Matthias LUTZ-BACHMANN (Post-
metaphysisches Denken? Überlegungen zum Metaphysikbegriff. In: ZPhF 56 [2002] 414-425)
anhand der Metaphysikkritik Jürgen Habermas' und Martin Heideggers gezeigt hat, den

Metaphysikbegriff in der Regel als „Kontrastfolie für die eigenen Aussagen" (a.a.O., 420).
Bezeichnenderweise erwägt Ludger OeinG-HanhOFF (Art. Metaphysik. In: HWP Bd. 5

[1980], 1186-1279, hier 1186) hinsichtlich der Vielfalt metaphysischer Entwürfe und
Fragestellungen auf eine globale Definition zu verzichten, um „doch leichter und problemloser
historisch ermitteln und aufweisen" zu können, „was Metaphysik gewesen ist und was als ihr
Wesen, Gegenstand und Ziel angesehen wurde". Angesichts des weitverbreiteten argumen-



424 Marco Hofheinz

tationsstrategischen Verfahrens, eine gegnerische Position als „Metaphysik" zu identifizieren,
wobei diese so gefasst wird, dass sie leicht zu widerlegen ist, wird hier ein Metaphysikbegriff
zugrundegelegt, der nicht von mir, sondern den theologischen Kritikern der herkömmlichtraditionellen

Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft Christi selbst gebraucht wird, insofern
sie sich um eine Definition desselben bemüht haben.

Dies ist unübersehbar in Friedrich MlLDENBERGERs Biblischer Dogmatik (Bd. 1-3. Stuttgart

u.a.: Kohlhammer 1991-1993) der Fall (vgl. nur das Stichwortregister in Bd. 3 (490)
zum Begriff „Metaphysik"; vgl. auch LINK, Christian: Ist Theologie ohne Metaphysik möglich?
In: KNAPP, Markus / KOBUSCH, Theo [Hgg.]: Religion - Metaphysik(kritik) - Theologie im
Kontext der Moderne I Postmoderne [= TBT 112]. Berlin: Walter de Gruyter 2001, 291-
306). Friedrich MlLDENBERGER (Selbstdarstellung. In: HENNING, Christian / LEHMKÜHLER,
Karsten [Hgg.]: Systematische Theologie der Gegenwart in Selbstdarstellungen. Tübingen:
Mohr Siebeck 1998, 25-39, hier 28) benennt zwei Wesenszüge des metaphysischen Denkens:
zum einen die Metaphysik kennzeichnende „Möglichkeit oder den Versuch des Denkens, die
Totalität der Wirklichkeit oder des Seins zu erfassen, Gott und Welt", und zum anderen jenes
„die Art der traditionellen Gottesmetaphysik" kennzeichnende „Wegdenken" von „Ort und
Zeit aus dem Miteinander von Gott und Welt" (a.a.O., 35). F. Mildenbergers Definitionsbemühung

weitestgehend folgend, führt auch Wolfgang SCHOBERTH (Leere Zeit - Erfüllte
Zeit. Zum Zeitbezug im Reden von Gott. In: ROLOFF, Jürgen / ULRICH, Hans G. [Hgg.]:
Einfach von Gott reden. Ein theologischer Diskurs. FS F. Mildenberger zum 65. Geburtstag.
Stuttgart u.a.: Kohlhammer 1994, 124-141, hier 124) beide Charakteristika an: „Als Kriterium

für metaphysisches Denken mag vorerst genügen, daß damit ein Denken bezeichnet ist,
das implizit oder explizit beansprucht, die Grenzen des Denkens seien die Grenzen der Welt,
weil Denken und Sein letztlich identisch seien. Eine weitere, damit verbundene
Grundüberzeugung metaphysischen Denkens [...]: Metaphysik ist charakterisiert durch die Voraussetzung

der Diastase von Vergänglichem und Ewigem, verstanden als Zeitliches und
Zeitloses."

Wolfgang SCHOBERTH (vgl. „Es ist alles durch ihn und zu ihm geschaffen" (Kol 1,16).
Zum Sinn der Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft Christi. In: STOCK, Konrad (Hg.): Zeit
und Schöpfung. Gütersloh: Gütersloher 1997, 143-170, hier 144.160; Leere Zeit, a.a.O.,
129) beruft sich vor allem auf die Metaphysikstudien des Heidelberger Philosophen Georg
PICHT (vgl. Die Epiphanie der Ewigen Gegenwart. In: DERS.: Wahrheit - Vernunft -
Verantwortung. Philosophische Studien. Stuttgart: Klett 1969, 36-86; Von der Zeit, hg. v. EISENBART,

Constanze. Stuttgart: Klett 1999), der den Nachweis führt, dass sich neuzeitliches
Denken als Derivat der in den Mysterienreligionen verwurzelten Identitätsmetaphysik des

Parmenides entpuppt, insofern ihm deren mythologische Prämissen inhärieren. Auch
bezüglich des Ontologieverständnisses legt W. Schoberth Georg PlCHTs (Glauben und Wissen,
hg. v. EISENBART, Constanze. Stuttgart: Klett 1991, 68) Analyse zugrunde: „Im Begriff der
Ontologie [bei Aristoteles; M.H.] ist die Behauptung impliziert, daß wir nur von dem sagen
können, daß es ist, was in den Formen der Aussage, den Kategorien, aufgewiesen werden
kann. Jenseits der Kategorien ist kein Sein. Nachdem unter stoischem Einfluß der Logos zum
Gesetz des Denkens geworden war, wandelte dieses Axiom seine Bedeutung. Es heißt jetzt:
Was nicht gedacht werden kann, das ist nicht, in dieser transformierten Bedeutung hat Hegel
in seiner ,Logik' die klassische Ontologie bewußt erneuert. Deshalb ist die Identität von
Denken und Sein der oberste Grundsatz der hegelschen Philosophie."

An anderer Stelle (vgl. HOFHEINZ, Marco: Der Gott des Grundgesetzes. Zur Problematik
der Rede von Gott in deutschen Verfassungstexten. Waltrop: Spenner 2001, 122-126) folge
ich selbst dem Metaphysikverständnis H.-G. Geyers, das in eine ähnliche Richtung weist,
insofern auch H.-G. Geyer den Nachweis führt, dass sich die metaphysische Denkungsart
auch dort manifestiert, wo in kritisch-neuzeitlicher Weise, ja, im Gestus des dezidiert
Antimetaphysischen mit ihr gebrochen zu sein scheint. Wegweisend macht Geyer darauf
aufmerksam, dass sich Theologie als Kritik der Metaphysik zu artikulieren hat, die den

Gottesbegriff als Prädikatsbegriffs, d.h. Gott (etwa in Gestalt des letzten Grundes) als

Prädikat des Seins und Sinns denkt. Diese kritische Aufgabe der Theologie, die ein aktives
Streiten gegen die metaphysische Usurpation der Theologie erfordert, weist die Spannung



Schöfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände 425

schwinden des besagten Topos resultierte. Der Metaphysik-Vorwurf besagt
dreierlei, wie in den nächsten drei Kapiteln (2.-4.) dargelegt werden soll,
die jeweils einem Vorwurf gewidmet sind.

2. Eindimensional-linear? Zum Zeitbezug der Lehre von der
Schöpfungsmittlerschaft Christi

Der erste Einwand lautet: Wer von der Schöpfungsmittlerschaft Christi
spricht, der folgt einem überkommenen eindimensional-linearen
Zeitverständnis, das sich als zutiefst aporetisch erweist. Das hellsichtige Diktum
F.W.J. Schellings scheint auch die Rede von der Schöpfungsmittlerschaft
einzuholen: „Denn von je an war die Zeit gleichsam das böse Gewissen
aller leeren Metaphysik, der Punkt, dem sie gern aus dem Wege ging."4 Die
Aporie tritt in Erscheinung, wenn die Schöpfungsmittlerschaft im Sinne
einer Präexistenzchristologie interpretiert wird: Wenn die Schöpfung durch
den Sohn Gottes, die zweite Person der Trinität, geschaffen wurde, dann
entspricht es einem offenkundigen Anachronismus, wenn gleichzeitig
behauptet wird, dass dieser Mensch Jesus von Nazareth, wie ihn uns die
Evangelien vorstellen, bereits vor der Schöpfung existierte und diese in seiner
Mittlerfunktion ins Dasein gerufen hat. Das zeitliche „post" der Ursache und
das entsprechende „prae" der Wirkung scheinen zu konfundieren: Ein
Mensch, der zu einem Zeitpunkt geboren wird, kann nicht vor Anfang der
Schöpfung an ihrem Entstehen beteiligt gewesen sein.

Diese Aporie ist nur dann aufzulösen, so wird vielfach geschlussfolgert,
wenn das Menschsein Jesu in seiner Konkretheit von dem als präexistent
gedachten Sohn Gottes subtrahiert wird. Eine solche Auflösung der Ver-

von Theologie und Metaphysik zugleich als unaufhebbar aus. Christliche Theologie geschieht
im Raum der Metaphysik, aber sie lebt und arbeitet nicht unter den Bedingungen dieses

Raumes, sondern ihren eigenen: „Wenn sich jedoch die Theologie mit ihrem Denken
unvermeidlich im Raum der Philosophie bewegt, ihr aber von der Kirche Jesu Christi das biblisch
bezeugte Wort Gottes zu bedenken aufgegeben ist, dann wird zu dieser ihrer Aufgabe das

scharfe Achten darauf gehören müssen, daß sie ihr Thema nicht unter die Gesetze der
Philosophie zwingt. Die Theologie hat Gottes Wort im Denkraum der Philosophie, aber nicht
unter den Bedingungen dieses Raumes zu denken. Um diesen Unterschied einzuhalten, bedarf
es in der Theologie prinzipiell der kritischen Bemühung, den Raum der Philosophie so

gründlich wie möglich zu ermessen. Weil die .Metaphysik als kritische Aufgabe der Theologie'

nur eben diesem Zwecke dienen soll, kann sie nicht in Konkurrenz zu dem .Wort Gottes
als Aufgabe der Theologie' verstanden werden, sondern nur entschieden als ein zweites Thema

in der Konsequenz dieses ersten" (GEYER, Hans-Georg: Metaphysik als kritische Aufgabe
der Theologie [1968]. In: DERS.: Andenken. Theologische Aufsätze, hg. v. GOEBEL, Hans
Theodor u.a. Tübingen: Mohr Siebeck 2003, 7-21, hier 8).

Geyers Metaphysikverständnis trägt so der „Prognose" Kants Rechnung: „Dass der Geist
des Menschen metaphysische Untersuchungen einmal gänzlich aufgeben werde, ist eben so

wenig zu erwarten als dass wir, um nicht immer unreine Luft zu schöpfen, das Atemholen
einmal lieber ganz und gar einstellen würden." KANT, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden
künftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten können (1783), A 193.

4 SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph, zit. nach LINK, Christian: Theologie (s. Anm. 3),
302.



426 Marco Hofheinz

bindung zwischen dem göttlichen Logos und dem Menschen Jesus von
Nazareth, welche die Zwei-Naturen-Lehre leistet, lässt sich, wenn sie

zugunsten der Gottheit des Logos ausfällt, als die Option des Doketismus
verstehen. Das umgekehrte Plädoyer zugunsten des Menschen Jesus von
Nazareth stellt demgegenüber die neuzeitlich favorisierte Version dar, die
geltend macht, dass nach der Denkoperation „Subtraktionsverfahren" nur
der Logos asarkos gleichsam als die leere Form der Gottheit übrig bleibe.
Exemplarisch sei auf das prägnante Diktum G.E. Lessings verwiesen, in
dem der einzig plausibel erscheinende Ansatzpunkt neuzeitlicher Theologie,
nämlich der Mensch Jesus, manifest wird: „Ob Christus mehr als Mensch

gewesen ist, das ist ein Problem. Daß er wahrer Mensch gewesen, wenn er
es überhaupt gewesen; daß er nie aufgehört hat, Mensch zu sein: das ist
ausgemacht."5 Ein Theologumenon, das diesen christologischen Ansatzpunkt,
das wahre Menschsein Jesu bestreitet oder gefährdet, sieht sich neuzeitlich
mit dem Vorwurf des vollständigen Evidenzverlustes metaphysischer Schöp-
fungsmittlerschaftsvorstellungen konfrontiert. Damit scheint das Schicksal
der Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft besiegelt zu sein. Vom traditionellen

Gehalt dieser Lehre bleibt höchstens noch das noetische Moment
übrig-

Damit allerdings wird - und hier beginnt die theologisch notwendige
Replik - die Schöpfungstheologie subjektivitätstheoretisch verengt: „Gottes
Handeln in Jesus Christus wäre dann nämlich gar nicht auf die Schöpfung
selbst bezogen, sondern allein auf die gläubige Subjektivität; Schöpfung
würde die Welt wiederum erst, wenn der Glaube sie dazu macht"6. Nun
wird man deshalb nicht umgekehrt optieren, d.h. auf Kosten des Menschseins

Christi doketisch votieren müssen. Vielmehr gilt es zunächst jenseits
des binären Schemas von klassisch metaphysischer und neuzeitlicher
„Lösung", wonach die Einheit Gottes mit Jesus Christus entweder im Sein
Gottes oder im Handeln Gottes theologisch aufgesucht werden,
wahrzunehmen, wie die sog. Christushymnen, in denen die Schöpfungsmittlerschaft

zumeist in Verbindung mit der Präexistenz ausgesagt wird, diese

Aussagen treffen. Diesbezüglich fällt exegetisch auf, dass sich in den
betreffenden Texten „keine Erwähnung der Dauer der Präexistenz" und
„kein ausführliches Nachdenken über das Wesen und die Eigenschaften des

Präexistenten"7 findet. Ein spekulatives Interesse am Modus der Präexistenz

oder den Eigenschaften des Präexistenten tritt in diesen Texten in
Bezug auf die Präexistenzvorstellung ebenso wenig wie in Bezug auf die
Vorstellung von der Schöpfungsmittlerschaft Christi in Erscheinung. Die

5 LESSING, Gotthold Ephraim: Die Religion Christi (1780). In: DERS.: Gesammelte Werke
Bd. 8. Philosophische und theologische Schriften II. hg. v. P. RlLLA. 2. Auflage. Berlin: Aufbau
1968, 538-539, hier 538.

6 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 146.
7 So HABERMANN, Jürgen: Präexistenzaussagen im Neuen Testament EHS XXII1/362).

Frankfurt a.M.: Peter Lang 1990, 416.



Schöfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände 427

biblischen Texte laden somit gerade nicht zur Spekulation über die Zeit vor
der Schöpfung ein, sondern lassen diese dezidiert hinter sich.

Zudem gilt es eine fundamentale Differenz zwischen den biblischen
Präexistenz- und Schöpfungsmittlerschaftsaussagen und der Lehre von beiden

Loci im Sinne von Theoremen wahrzunehmen, wie sie in der traditionellen

Dogmatik verhandelt werden. So weist W. Schoberth darauf hin,
dass „in der traditionellen Dogmatik nicht einfach der Mann aus Nazareth
als der Schöpfungsmittler behauptet [wurde], sondern vielmehr der ewige
Sohn, die zweite Person der Trinität."8 Demgegenüber behaupten die neu-
testamentlichen Christushymnen, dass der geschichtliche Mensch Jesus von
Nazareth der Präexistente bzw. der Schöpfungsmittler ist. Ihn bezeichnen
die urchristlichen Bekenntnisse „als den in der Einheit mit Gott wirkenden
Schöpfungsmittler und als den Herrn der ganzen Welt, und in ihm
erblicken sie; M.H.] den Erlöser, der Gottes Schöpfungswillen zum Ziel
führt."9 Die biblischen Aussagen von der Schöpfungsmittlerschaft Christi
können nur dann recht verstanden werden, „wenn beachtet und
ernstgenommen wird, daß der Mensch Jesus von Nazareth der wahre und ewige
,Sohn Gottes' ist, der seinem Ursprung und Wesen nach auf die Seite Gottes

gehört und im Wunder seiner Inkarnation auf die Seite der Menschen

getreten ist."10 In diesem Sinne bringen die Christushymnen der Bibel mit
der Betonung der Schöpfungsmittlerschaft Christi sein Persongeheimnis zur
Sprache.

Wenn also Luther in seinem Weihnachtslied „Gelobet seist du, Jesu
Christ" (1524) den, der „ist ein Kindlein worden klein" und „der liegt in Marien

Schoß", zugleich als denjenigen prädiziert, „der alle Ding erhält allein"
und „den aller Welt Kreis nie beschloß"11, oder wenn K. Barth behauptet:
„Die Welt wurde, sie ist geschaffen und getragen durch das Kindlein, das zu
Bethlehem geboren wurde, durch den Mann, der am Kreuz von Golgatha
gestorben und am dritten Tage wieder auferstanden ist. Das ist das
Schöpferwort, durch das alle Dinge geworden sind"12, dann folgen sie präzise
dem biblischen Duktus. Sie verlassen aber auch in einer bestimmten
Hinsicht den Rahmen der altkirchlichen und mittelalterlichen Theologie

8 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinti (s. Anm. 3), 148.
9 HOFIUS, Otfried: Christus als Schöpfungsmittler und Erlösungsmittler. Das Bekenntnis

1 Kor 8,6 im Kontext der paulinischen Theologie. In: DERS.: Paulusstudien II WUNT 143).
Tübingen: Mohr Siebeck 2002, 181-192, hier 191. O. HOFIUS („Erstgeborener vor aller
Schöpfung" - „Erstgeborener aus den Toten". Erwägungen zu Struktur und Aussage des

Christushymnus Kol 1,15-20. In: DERS.: Paulusstudien II [= WUNT 143]. Tübingen: Mohr
Siebeck 2002, 215-233, hier 223.232) hat dies sowohl für das Bekenntnis 1 Kor 8,6 als auch
für den sog. „Kolosserhymnus" und das Hymnusfragment zu Beginn des Hebräerbriefes
gezeigt. Vgl. DERS.: Biblische Theologie im Lichte des Hebräerbriefes. In: DERS.: Neu-
testamentliche Studien WUNT 132). Tübingen: Mohr Siebeck 2000, 361-377, hier 363.

10 HOFIUS, Otfried: Theologie (s. Anm. 9), 363.
11 Vgl. auch Luthers Weihnachtslied „Vom Himmel hoch" (1535): „Ach Herr, du Schöpfer

aller Ding, / wie bist du worden so gering, / daß du da liegst auf dürrem Gras, / davon ein
Rind und Esel aß".

12 BARTH, Karl: Dogmatik im Grundriß. 7. Auflage. Zürich: TVZ 1987, 66.



428 Marco Hofheinz

und destruieren einen linear konstruierten Zeitbegriff. Dies geschieht in
Koinzidenz mit dem temporale Eindimensionalität durchbrechenden Jesuswort

aus Joh 8,58: „Ehe denn Abraham ward, bin ich."
Luthers Schöpfungsverständnis etwa ist aufgrund seiner theologischen

Grundentscheidung, die Urgeschichte als Gegenwartsgeschichte zu deuten,
durch eine Verschränkung aller drei Zeitmodi gekennzeichnet, die die
Chronologie der historischen Ereignisfolge durchbricht. Von Gott gilt: ,,[I]n cuius

conspectu omnia praeterita et futura sunt praesentia"13. Gott selbst, dem
alles Vergängliche und Zukünftige gegenwärtig, bei dem „nicht vor oder
nach, eher oder langsam, sondern alles gegenwärtig und vor Augen ist"14,
hebt die Chronologie von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft auf,
indem er „im Anfang", nicht in initio, sondern in principio, d.h. nicht in
dem bereits der Vergangenheit angehörenden Anstoß, sondern im stets neuen,

bleibend präsentischen und relevanten Anfang, „durch sein Wort vom
Anfang der Welt bis zum Ende läuft"15. Gottes wirkmächtiges und
wirkkräftiges16 Schöpferwort durchdringt ohne Ende „laufend" die Zeiten17,
ohne seine Gegenwärtigkeit einzubüßen. Er bleibt bei seiner Schöpfung,
indem er immerzu neue Anfänge schenkt und so durch sein fortwährendes
Handeln die Schöpfung bewahrt.18 Luther kann sagen: „Gott ist, in Summa,
außer allen Grenzen der Zeit."19 Ebenso bemerkt K. Barth: „Gottes Zeit
und Raum sind frei von den Grenzen, in welchen für uns Raum und Zeit
allein denkbar sind. Gott ist der Herr der Zeit"20.

In diesen Bemerkungen scheint sich prima facie eine gehörige Portion
Konzilianz gegenüber einem metaphysischen Zeitverständnis widerzuspiegeln,

das die dieses Zeitverständnis kennzeichnende Diastase von
Vergänglichem und Ewigem, Zeitlichem und Zeitlosem auf das Verhältnis des

ewigen Gottes zum vergänglichen Menschen überträgt: „Vom wahren Sein
kann nach der grundlegenden Uberzeugung des metaphysischen Denkens

nur dort die Rede sein, wo hinter den wandelbaren Erscheinungen das ans
Licht tritt, was dem Wechsel und damit der Zeit enthoben ist. Das
Unwandelbare ist immer das Zeitlose"21.

13 WA 42, 92,2f. (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,19f.).
14 WA 42, 57,42-58,2 (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,2).
15 WA 42, 57,41 f. (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,2).
16 Vgl. WA 42, 40,32f.39 (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 1,22): „Videmus

autem, verbum huius diei adhuc esse efficax [...]. Hoc verbum adhuc est efficax et operatur
ista."

17 Vgl. WA 42, 57,9-12 (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,2): „Deum per verbum
condidisse omnia [...]. Haec verba usque hodie durant. Ideo videmus multiplicationem sine
fine."

18 Vgl. WA 42, 17,12f. (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 1,5): „Verbum, per quod
condita sunt omnia, et adhuc hodie conservantur".

19 WA 42, 58,2 (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,2).
29 BARTH, Karl: Dogmatik (s. Anm. 12), 64.
21 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 125.



Schöfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände 429

Demgegenüber hebt K. Barth hervor, dass die Ewigkeit Gottes nicht
besagt, „daß es nicht auch Zeit gäbe in ihm, aber eine andere Zeit als die
unsere, die wir ja im Grunde nie Gegenwart haben und für welche
Räumlichkeit ein Auseinander bedeutet."22 Gottes Zeit und die Zeit unserer
Erfahrung stehen sich nach Barth nicht diastatisch gegenüber, vielmehr
bedeutet die Menschwerdung des Wortes Gottes in Jesus von Nazareth, dass

Gott nicht zeitlos ist. Dass er sich in diesem Menschen Jesus von Nazareth
offenbart, heißt, dass er Zeit für uns hat und sich Zeit für uns nimmt.

Während das Zeitlose keiner je möglichen Erfahrung des Lebens
zugänglich ist, erschließt sich der ewige Gott in der Zeit, die gerade aufgrund
des geschichtlichen Geschehens seiner Selbsterschließung als erfüllte Zeit
qualifiziert wird: „Als die Zeit erfüllt war, sandte Gott seinen Sohn" (Gal
4,4a).23 Das Kommen Gottes in Jesus Christus erfüllt die Zeit, so dass es

infolgedessen nicht verwundert, wenn Jesus als die Summe seiner Verkündigung

die Korrespondenz des Kommens der Gottesherrschaft und der
Erfüllung der Zeit zur Sprache bringt: „Erfüllt ist die Zeit und nahe
herbeigekommen ist die Gottesherrschaft" (Mk 1,15). Die Fülle der Zeit
umschreibt nichts anderes als das Heilswerk Jesu Christi (vgl. Eph 1,10):24
,,[D]ie Fülle der Zeit [ist] selbst nicht historische Zeit, so sehr in Jesus
Christus diese Fülle in der Geschichte erschien. Das Christusereignis ist
darum kein vergangenes Geschehen, vielmehr sprengt die Erscheinung der
Fülle der Zeit die Abgeschlossenheit von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft."25

Während im Sinne klassischer Metaphysik die Zeit leere Zeit ist, augus-
tinisch etwa als das vom Seienden unberührte Kontinuum im Wechsel des
Seienden26 oder kantisch als eine reine Form der Anschauung27, so wird in

22 BARTH, Karl: Dogmatik (s. Anra. 12), 64.
23 Exegetisch besteht weitgehend Konsens darüber, dass die Sendungsformeln (Gal 4,4f.;

Rom 8,3; Joh 3,16f.; 1 Joh 4,9) die Präexistenz voraussetzen. So etwa SCHWEIZER, Eduard:
Was meinen wir eigentlich, wenn wir sagen „Gott sandte seinen Sohn..."?. In: NTS 37
(1991) 204-224, hier 214ff.; VOLLENWEIDER, Samuel: Christus als Weisheit. Gedanken zu
eitler bedeutsamen Weichenstellung in der frühchristlichen Theologiegeschichte. In: DERS.:

Horizonte neutestamentlicher Christologie. Studien zu Paulus und zur frühchristlichen Theologie

WUNT 144). Tübingen: Mohr Siebeck 2002, 29-51, hier 41.
24 Vgl. dazu MlLDENBERGER, Friedrich: Biblische Dogmatik Bd. 3 (s. Anm. 3), 345—361.
25 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 139. Von der Fülle der Zeit „kommt", so W.

SCHOBERTH (a.a.O., 136) treffend, „die Zeit des Glaubens her. Erst in der Wahrnehmung der
Fülle der Zeit ist die Zeit des Glaubens angemessen zu beschreiben, und erst in dieser
Wahrnehmung wird der Konflikt mit dem herrschenden Begriff der Zeit ganz erkennbar, der
wiederum die Wahrnehmung der Fülle der Zeit a limine ausschließt. Denn daß die Fülle der
Zeit in die Zeit gekommen sei, sprengt jeden Begriff der Zeit, den die Reflexion auf die
Erfahrungen wie die Konstruktion der Erkenntnis bilden könnte. Die unaufhebbare Folge von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft wird in der Fülle der Zeit hinfällig: der Tag Jesu hat
kein Vorher und Nachher." Vgl. LINK, Christian: Theologie (s. Anm. 3), 302.

26 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 124-141, hat in seiner scharfsinnigen Studie
die Aporetik des augustinischen Zeitverständnisses als Aporetik eines substanzontologisch ge-
fassten Zeitverständnisses veranschaulicht, die die Schwierigkeit der Metaphysik exemplifiziert,

das wahre Sein bzw. Wesen der Zeit im Wechsel des Seienden zu fassen. Hans-Georg



430 Marco Hofheinz

der Bibel die Zeit nicht als „indifferent gegen das gedacht [...], was sich auf
ihr [der Zeitgeraden; M.H.] ereignet [...]; sie sperrt sich gegen die
Vorstellung einer abstrahierbaren Zeitgeraden."28 Die Zeit wird nach biblischer
Auffassung nicht abstrakt durch die Idee der Dauer einer linear fortschreitenden

oder zyklisch in ihren eigenen Anfang zurückkehrenden Verlaufszeit29,

sondern durch die konkreten geschöpflichen Begebenheiten
bestimmt („gefüllt"), die sich der Poiesis Gottes verdanken und auf die die
gottesherrschaftliche Präsenz des Heils in Christus bezogen ist: „Die Fülle
der Zeit eröffnet damit die Wahrnehmung des Lebens der Ewigkeit im
vergänglichen Augenblick; sie gewährt das Leben in der Zeit und verbürgt
damit die Hoffnung auch für das Hoffnungslose."30

Solche geschöpflichen Wahrnehmungen sind nur möglich, weil Gott als

der ewige Gott handelt, d.h. als derjenige, dessen Ewigkeit nicht als „Zeit
ohne endliche Dauer", sondern als „Uberzeitlichkeit"31 zu begreifen ist.
Auch die biblischen Präexistenzaussagen heben als Hinweise auf die Ewigkeit

Gottes auf die „Uberzeitlichkeit" Gottes ab: Die Vorsilbe „prä"

GEYER (Metaphysik [s. Anm. 3], 14) hält fest: „Dieses endliche Seiende auf seinen Begriff zu
bringen, ist das eigentliche Geschäft der Metaphysik, wenn anders seit Piaton und Aristoteles
die Einheit des wahren Seins und der Wandel der anschaulichen Wirklichkeit ihr zentrales
Thema bildet. Einzig seine Bewältigung, die Sicherstellung jenes ,und' in seiner begrifflichen
Notwendigkeit wäre die Versöhnung von Wahrheit und Wirklichkeit resp. von Denken und
Augenschein einerseits und von Wandel und Sein anderseits". In dem Moment, wo Augustin,
der diese Synthese als Synthese von Christentum und Metaphysik leisten will, die „Zeit als
solche" denkerisch betrachten will und sie als „reinen Gegenstand des Denkens" zu diesem
Zweck aus ihrer Umgriffenheit von Gottes Ewigkeit isoliert, die metaphysisch als Zeit-
losigkeit bestimmt wird, fasst er Zeit als Substanz auf. Das logische Dilemma besteht darin,
daß die Vorstellung einer Substanz selbst schon den Rekurs auf die Zeit voraussetzt, weil
Substanz genau das ist, was im Wechsel der Akzidenzien in der Zeit mit sich selbst identisch
bleibt: „In der Frage nach dem Wesen der Zeit [ist] das metaphysische Axiom der Zeit-
losigkeit der Wahrheit paradox bereits enthalten" (SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit [s. Anm. 3],
127). Das wahre Sein, das allein Gott zukommt, wird als das bestimmt, was von der Zeit
unberührt, also unveränderlich ist. Es ist nach ARISTOTELES (Met. 1073a 4-5) gekennzeichnet
durch ein „ewiges, unbewegtes, von dem Sinnlichen getrennt selbständig existierendes
Wesen". Ein Sein der Zeit kann es demzufolge aber nicht mehr geben, weil es das an der Zeit ist,
was nicht von der Zeit tangiert wird.

27 In der Nachfolge Augustins paraphrasiert Immanuel KANT (KrV, B 224f.) die gefallene
metaphysische Grundentscheidung: „Die Zeit also in der aller Wechsel der Erscheinungen
gedacht werden soll, bleibt und wechselt nicht". Für Kant ist die Zeit vor aller Erfahrung und
als Bedingung aller Erfahrungen die reine Form der (sinnlichen) Anschauung. So etwa a.a.O.,
B 47f., 55, 102f., 148, 182. Vgl. DERS.: Prolegomena (s. Anm. 3), A 37: ,,[A]lles, was in den

Dingen Substanz ist, ist beharrlich".
28 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 134.
29 Nach Charles TAYLOR (Die Moderne und die säkulare Zeit. In: DERS.: Wieviel

Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2002, 166-217, hier 180-189) ist die Moderne nicht durch eine „kairotische",
sondern durch die „lineare" Zeitvorstellung geprägt. So wird die Zeit ironischerweise trotz
oder vielmehr gerade aufgrund ihrer Betrachtung als Rohstoff, „der nicht .vergeudet' werden
darf" (a.a.O., 188), zur „leeren Zeit".

30 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 141.
31 BARTH, Karl: KD 11/1, 700.



Schöfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände 431

bezeichnet, mit H.J. Iwand gesprochen, „ein alle Zeitlichkeit transzen-
dierendes ,tempus'"32. Mit der Akzentuierung der „Ewigkeit" wird nicht
einfach ein metaphysisches Gottesprädikat dem Gott Israels attribuiert, um
ihn als „Gott der Philosophen" auszuweisen.33 Vielmehr wird zum
Ausdruck gebracht, dass die Zeit „nicht in selbständiger Wirklichkeit ihr [der
Ewigkeit] gegenüber [steht], sondern als ihr Geschöpf, aber als solches in
ihr verwahrt und geborgen [...]. Das, dieses die Zeit tragende Leben Gottes
ist seine Ewigkeit als Uberzeitlichkeit"34. Ewigkeit und Zeit sind somit
keine abstrakten Kontrastbegriffe, die einander ausschließen.35 Als voneinander

unterschiedene Gestalten der Zeit sind sie einander zugeordnet, wobei

exakt diese Zuordnung die traditionelle Entgegensetzung von Zeit und
Ewigkeit unterbindet und der behaupteten Inkommensurabilität beider
Zeitgestalten als Ausdrucksform der babylonischen Gefangenschaft der
Theologie in den Fesseln der Metaphysik widerspricht.

Gottes Ewigkeit will nicht im Sinne einer „Semperexistenz" als das

emergent Différente zu ephemerer Daseinsweise verstanden werden: „Weder

ist sie anfangs- und endlose Zeit (das hieße, sie mit einer idealisierten
Daseinsform der Geschöpfe zu verwechseln), noch ist sie deren schlichte
Negation, nämlich Zeitlosigkeit. In beiden Fällen bliebe sie auf den
,abstrakten Gegensatz' zur Zeit fixiert; es bliebe unverständlich, wie Gott
sich zur Zeit verhalten könnte. Das nämlich ist nur möglich, wenn auch in
seiner Ewigkeit zwischen ,auch nicht' und ,nicht mehr', zwischen Ursprung
und Ziel, zwischen Vergangenheit und Zukunft zu unterscheiden ist.
Schöpfer der Zeit kann er nur sein, wenn die kreatürlichen Anfänge und

32 So Hans Joachim IWAND (Predigtmeditationen. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1963, 50) in einer Predigtmeditation zum Johannesprolog. Vgl. WEBER, Otto: Grundlagen
der Dogmatik. Bd. 1. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1955, 335: „Das .Zuvor' des Sein

Gottes, des dreieinigen Gottes, ist kategorial unverrechenbar mit dem Vorher und Nachher
unseres Zeitbegriffs. Es ist das [...] qualitativ vorgeordnete .Zuvor'. Es ist das .Zuvor', das

sich im Handeln Gottes und nur in ihm bekundet".
33 Der Gott der Philosophie des Aristoteles steht - was sein Verhältnis zur Zeit betrifft -

als „unbewegter Beweger" (ARISTOTELES: Met. 1072a 25), als „die sich selbst denkende
Vernunft" oder „Denken des Denkens" (DERS.: Met. 1072b 20; 1074b 34f.) in einer Antithese
zum dreieinen Gott: Der Gott der Philosophen „unterwirft sich nicht der Zeit und nicht der
Veränderung. Er begegnet nicht geschichtlich" (BAYER, Oswald: Schöpfung als Anrede. Zu
einer Hermeneutik der Schöpfung. 2. Auflage. Tübingen: Mohr Siebeck 1990, 171). Zur
Ewigkeit des dreieinen Gottes gehört hingegen konstitutiv, „daß Gottes ewiges Sein sich als
Geschichte, also nicht unter Ausschluß von Raum und Zeit, sondern als simul tota possessio

temporum (Allzeitlichkeit) und Allgegenwart ereignet". So JÜNGEL, Eberhard: Thesen zum
Verhältnis von Existenz, Wesen und Eigenschaften Gottes. In: ZThK 96 (1999) 405-423, hier
421.

34 Barth, Karl: KD IUI, 703.
35 Vgl. IWAND, Hans Joachim: Christologie. Die Umkehrung des Menschen zur

Menschlichkeit Nachgelassene Werke. Neue Folge 2). Gütersloh: Gütersloher 1999, 405:
„In diesem einen Menschen [Jesus; M.H.] haben also alle Menschen erst ihre endgültige, ihre
für Zeit und Ewigkeit gültige Geschichte erhalten. Diese ganze Zeit, die nun der Menschheit
im Lichte dieser Botschaft erschlossen ist, liegt unter ein und demselben Jetzt, unter einem
über alle anderen Zeiträume hinweggreifenden Heute. Es ist das Jetzt der Gnadenzeit des

Menschengeschlechts."



432 Marco Hofheinz

Abbräche in einem Anfangen und Enden innerhalb der überlegenen Sphäre
seiner Ewigkeit vorgebildet und begründet sind. Ewigkeit ist, so verstanden,
also nicht nur äußerer Rahmen oder Ziel des zeitlichen Lebens, sie ist dessen

innerer Ermöglichungsgrund."36

3. Naiv ontologisch? Zum Ontologieverständnis der Lehre von
der Schöpfungsmittlerschaft Christi

Wer von der Schöpfungsmittlerschaft Christi spricht, so der zweite
Vorwurf, der transportiert mit dieser Redeweise eine ontologische Problematik.
Die starke Reserve gegenüber einem ontologischen Verständnis der
Präexistenzaussagen besagt, dass sie einem naiv räumlichen und substanzhaften
Denken entspringen und in unkritischer Weise die klassische Gestalt der
Substanzontologie reproduzieren, die mit dem Ende der Metaphysik obsolet

geworden sei. Statt der kopernikanischen Revolution der Denkart zu
entsprechen37, verfalle die Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft der
Regression und zöge so unnötigerweise das Verdikt des „Vormodernen" auf
sich, indem sie eine autonome Ontologie bzw. Gegenstandstheorie propagiere,

die eben nicht von einer Theorie des Subjekts abhänge und aufgrund
dieser Subjektunabhängigkeit direkt in eine kosmologia gloriae
hineinmünde, die die unerlöste Welt als in Christus ruhenden Kosmos
metaphysisch mit dem Schein der „Objektivität" verkläre. Die Lehre von der
Schöpfungsmittlerschaft repräsentiere eine spekulativ-metaphysische
Synthese, die durch die Identifikation der Strukturen der Welt mit Christus
gebildet würde. Dieser ontologischen Problematik könne man nur entgehen,
wenn man das Noetische konsequent vom Ontischen trenne. Nur so könne
die in vorneuzeitliche Denkformen verpackte und darum obsolet gewordene

Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft Christi gerettet werden, die in
Konsequenz des Trinitätsdogmas als doktrinaler Ballast durch die
Jahrhunderte hindurch bis zur sog. altprotestantischen Orthodoxie und verein-

36 LINK, Christian: Gott und die Zeit. Theologische Zugänge zum Zeitproblem. In: DERS.:

Die Spur des Namens. Wege zur Erkenntnis Gottes und zur Erfahrung der Schöpfung.
Theologische Studien. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1997, 91-119, hier 113.

37 Die „kopernikanische Wende" bezeichnet den grundlegenden erkenntnistheoretischen
Neueinsatz, der mit der Transzendentalphilosophie I. Kants verbunden ist und die subjektive
Konstitution der Erscheinungswelt akzentuiert. Die kopernikanische Wende umschreibt die
epistemologische Umkehrung des Verhältnisses von erkennendem Subjekt und zu
erkennendem Objekt, insofern sich die Wirklichkeit als uns erscheinende Wirklichkeit nach
den apriorischen Strukturen unseres Denkens richtet: „Bisher nahm man an, alle unsere
Erkenntnis müsse sich nach den Gegenständen richten; aber alle Versuche über sie a priori
etwas durch Begriffe auszumachen, wodurch unsere Erkenntnis erweitert würde, gingen unter
dieser Voraussetzung zunichte. Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben
der Metaphysik damit besser fortkommen, daß wir annehmen, die Gegenstände müssen sich
nach unserem Erkenntnis richten". KANT, Immanuel: KrV, B XVI.



Schöfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände 433

zeit sogar darüber hinaus zur Stützung des auf die Schöpfung bezogenen
Satzes „opera ad extra sunt indivisa" mitgeschleppt worden sei.38

W. Schoberth hat demgegenüber völlig zu Recht darauf hingewiesen,
dass die Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft zu entscheidenden
Modifikationen und zu einer kritischen Revision dessen führt, was als „Sein"
bestimmt und was als ontologische Kategorie verstanden wird. Gerade in
ihren ontologischen Implikationen kommt ihr eine theologische Leistungsfähigkeit

zu, die sie unverzichtbar macht; und zwar unverzichtbar präzise
für eine Kritik der Metaphysik, insofern nämlich die Prämissen der
klassischen Metaphysik unter der Decke einer veränderten Oberflächengestalt
substrathaft fortleben.

Eine neuzeitliche Prämisse wurde bereits (unter 2.) als Raster des

neuzeitlich kausalen Denkens namhaft gemacht, das mit der Logik linearen
Zeitdenkens verbunden ist. Der besagte Einwand gegen das metaphysische
Spekulieren in Gestalt des Theologumenons von der Schöpfungsmittlerschaft

Christi bringt - so W. Schoberth - „selbst die metaphysischen
Prämissen in Anwendung [...], über die er sich keine Rechenschaft ablegt. Nur
unter der Voraussetzung einer geschlossenen Ontologie, in deren Welt
nichts vorkommen kann als das, was zuvor als denkbar bestimmt wurde,
muß Schöpfungsmittlerschaft a limine absurd sein; die Absurdität ist aber

lediglich die Konsequenz einer zirkulären Argumentation, in der nur das als

möglich behauptet wird, was den selbstdefinierten Kategorien entspricht.
Wenn die Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft umgekehrt ein Denken
inauguriert, das nicht alles denken zu können beansprucht und insofern die
Grundbehauptung der Metaphysik, nämlich die Identität von Denken,
Sprechen und Sein, negiert, dann stellt sie eben die metaphysischen
Selbstverständlichkeiten neuzeitlichen Schöpfungs- und Existenzdenkens in
Frage."39

Eine Stilisierung der nach bestimmten Kategorien objektivierten Welt
zur unhintergehbaren Faktizität stellt vielmehr genau jene Häresie dar, die
im Kolosserbrief mit der Betonung der Schöpfungsmittlerschaft Christi
attackiert wird.40 Das Werk Christi, seine Poiesis, hat - wie der Kolosser-

38 Vgl. PANNENBERG, Wolfhart: Systematische Theologie. Bd. 2. Göttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 1991, 41.

39 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 160.
40 Gegenüber allen Prätendenten, die die Gemeinde Christi anfeinden und unter Berufung

auf die vier Weltelemente (oTotxeta; vgl. Kol 2,8.20) über die Anfangsgründe der (wahren)
Philosophie (Kol 2,8) zu verfügen, ja, die Unmittelbarkeit des Wirklichkeitszugangs zu
besitzen behaupten, wird betont: „Christus [hat] die Engelmächte, die seine Geschöpfe
bedrohen (vgl. Rom 8,38-39; Eph 1,21; 2,2; 6,12), entmächtigt, so daß sie (als Gefangene)
in seinem Triumphzug mitgeführt werden (vgl. 2,15 mit Eph 4,8). Die Stoßrichtung dieser
Argumentation wird aus [Kol] 2,8-23 deutlich: Die Christen in Koiossä und Laodicea sollen
davor geschützt werden, daß jemand sie zur Unwahrheit verführt ,durch die Philosophie
(4>lA.ooo4>lcc) und den leeren Lug und Trug, die der Uberlieferung von Menschen und den
Element(armächt)en der Welt (oTOtxeta toO KÖcpou), aber nicht Christus entsprechen'".
(STUHLMACHER, Peter: Biblische Theologie des Neuen Testaments. Bd. 2. Von der Paulusschule

bis zur Johannesoffenbarung. Göttingen: Vandenhoeck 8c Ruprecht 1999, 12). Die



434 Marco Hofheinz

brief hervorhebt - die Strukturen der Welt in ihrem Seinsbestand
revolutioniert, nicht nur unsere menschliche Wahrnehmung, so dass diese

grundstürzende Veränderung also nicht nur noetische, sondern auch on-
tische Valenz besitzt. Gottes Neuschöpfung schließt auch humane Noetik
bzw. Epistemologie mit ein (vgl. Rom 12,2).

Das Theologumenon von der Schöpfungsmittlerschaft Christi trägt dabei
dem Rechnung, dass die Neuschöpfung des dreieinen Gottes in Jesus
Christi nicht durch die Neuwerdung des Menschen konditioniert ist, so als
könne sich die Neuschöpfung nur vollziehen, weil und insofern sie gleichsam
als vermittelte Neuschöpfung den Menschen als sekundäre Wirkursache
inkludiere. Nicht das Menschenmögliche, sondern das Christusmögliche
stellt nach dem ontologischen Verständnis von Schöpfungsmittlerschaft das
Maß der neuen Schöpfung durch den dreieinen Gott dar. Die ontologische
Bedeutung der Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft Christi besteht in der
Aussage, „dass diese Welt nicht das Letzte und Unüberbietbare ist, sondern
in ihrem Sein mehr und anderes ist, als das Denken entwirft. Auf diese
Weise wird die Erfahrung der Welt geöffnet auf das Geheimnis Gottes, in
dem Schöpfung und Vollendung ineinander verwoben sind, weil Gott der
ist, der die Toten lebendig macht und ruft das, was nicht ist, daß es sei

(Rom 4,17)."41
Ausgehend von der Schöpfungsmittlerschaft Christi kann eine neue, eine

realistische Ontologie in den Blick genommen werden, die nicht das Ganze
der Wirklichkeit im Denken meint fixieren zu können, sondern die selbst

an der Verwandlung und Erneuerung der Sinne durch den Geist Jesu Christi

partizipiert, der die Phänomene aus transzendentaler Verengung42 und
kategorialen Umklammerungen freigibt: „Kann das Denken vorweg bestimmen,

was die Bedingung der Möglichkeit von Erfahrung sei, so immunisiert

Erinnerung der Gemeinde an Christus als Haupt der Gemeinde und des ganzen Kosmos
durch den Briefschreiber wäre in ihrem Aussagegehalt verkannt, würde man sie als urchristlichen

Enthusiasmus interpretieren: „Auch für ihn [den Verfasser des Kolosserbriefes; M.H.]
ist Christus das ,Haupt* der Welt. Aber weil seine Herrschaft in ihr noch nicht sichtbar
durchgesetzt ist, darum kann sie nicht sein ,Leib* sein. Leib Christi ist in der gegenwärtigen
Weltsituation allein die Kirche. Sie nämlich ist der Bereich, in dem Christi Stellung als Herr
über alle Mächte anerkannt und durchgesetzt ist." ROLOFF, Jürgen: Die Kirche im Neuen
Testament GNT 10). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1993, 227.

41 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 162f.
42 Nach I. Kant erkenntnistheoretischer Begründung der Möglichkeit des Fortschreitens

im Wissen kann nur das erkannt und erfahren werden, was der apriorischen Ausstattung des

erkennenden und erfahrenden transzendentalen Subjekts (des „Ich denke") mit reinen
Verstandesbegriffen und aus ihnen abgeleiteten Grundsätzen des reinen Verstandes
entspricht, kraft derer die Synthesis der Vorstellungen, die Einheit des Mannigfaltigen der
Anschauung vollzogen wird: „Das: Ich denke, muß alle meine Vorstellungen begleiten
können-, denn sonst würde etwas in mir vorgestellt werden, was gar nicht gedacht werden
könnte, welches ebensoviel heißt, als die Vorstellung würde entweder unmöglich, oder
wenigstens für mich nichts sein. Diejenige Vorstellung, die vor allem Denken gegeben sein
kann, heißt Anschauung. Also hat alles Mannigfaltige der Anschauung eine notwendige
Beziehung auf das: Ich denke, in demselben Subjekt, darin dieses möglich machen." KANT,
Immanuel: KrV, B 13lf.



Schöfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände 435

es sich gegen solche Erfahrung, die in seinen vorweg bestimmten
Kategorien nicht zu erfassen ist. Damit ist die kritische Bedeutung des
Rekurses auf Erfahrung beseitigt und die vorausgesetzte Ontologie immunisiert."43

Eine solche unverstellte und unverengte Ontologie sieht die Schöpfung

in ihrer Phänomenalität als in Christus begründet, weshalb sie für alle
Erfahrungen der Geschöpflichkeit - auch jene sperrigen, in den gängigen
Seins- und Deutungskategorien nicht fassbaren - ein Sensorium besitzt. Sie

lässt die Wirklichkeit in Erscheinung treten: ,,[D]ie kritische Arbeit der
Zurückweisung der reduktiven Ontologie [ist] zugleich die Freilegung
derjenigen Erfahrungen, auf die die Schöpfungslehre sich bezieht. Hier ist
wiederum eine unmittelbare Entsprechung gegeben zu der Antithese, die das
neutestamentliche Bekenntnis zum Schöpfungsmittler enthält: Der Widerspruch

gegen eine Ontologie, die von der Sünde bestimmte Welt und ihre
Schemata als übermächtig und endgültig ausgibt."44

4. Deskriptiv oder askriptiv-doxologisch? Zur Frage nach dem
angemessenen Modus dogmatischer Rede von der Schöpfungsmittlerschaft

Christi

Wer von der Schöpfungsmittlerschaft Christi spricht, so der dritte Vorwurf,
der prolongiert die askriptiv-doxologische Redeweise der biblischen Zeugen

in unkritischer Weise und verkennt die theologische Aufgabe einer
Uberführung der askriptiven in eine deskriptive Redeweise.45 Als doxolo-

43 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 164.
44 A.a.O., 168.
45 Vgl. RlTSCHL, Dietrich: Zur Logik der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammenhänge

theologischer Grundgedanken KT 38). 2. Auflage. München: Kaiser 1988,
20.179.18lf. 184.330-338. Der Heidelberger Systematiker prägte diese Distinktion, die beide
Funktionen der Sprache nicht voneinander separieren, sondern mittels Unterscheidung zueinander

in Beziehung setzen will, bereits in den 1960er Jahren (vgl. DERS.: Memory and Hope.
An Inquiry Concerning the Presence of Christ. New York: Macmillan 1967, 166-180). Er
introduzierte „the distinction between narrative and doxological language" (a.a.O, 169) bzw.
„doxological and theological speaking" (vgl. a.a.O., 168) bzw. „reporting language and
address language" (vgl. a.a.O., 170), akzentuierte dabei gleichermaßen ihre „Strange reciprocity"

(a.a.O., 168) wie er deren „confusion or false relation" (a.a.O., 172) strictissime
widersprach: „While the repeated experience and discipline of prayer [als „original rootage"
(a.a.O., 175) der „doxological speech"; M.H.] allows, stimulates and enriches theological
speech, it is nevertheless true that the relation between these two kinds of speech is

irreversible". D. Ritsehl betont: „Doxological speech must not be made the beginning of
theological analysis; the language of prayer is of a different category from that of a narrative
which demands analysis and interpretation" (a.a.O., 168f.). Ihre Reziprozität als der für den
Gottesdienst konstitutiven Redeformen ist darin fundamentiert, daß „Anbetung und Anrede
Gottes erzählender, tröstender, ermahnender und auch belehrender Anrede an die
Anwesenden gegenüberstehen; M.H.], so aber daß die eine Rede von der anderen ihre
Ermöglichung erhält, die als in Gott selbst gegründet geglaubt wird. Das ist die primäre
Verifikation, von der die Gläubigen als dem Werk des Geistes Gottes sprechen" (DERS.: Logik
(s. Anm. 35), 130).

Ist nach D. Ritsehl der Gottesdienst als „Ort des Redens von und zu Gott" (ebd.) der Sitz
im Leben der Theologie, wo die Sprache der Gläubigen geprägt und gepflegt wird, so erlaubt



436 Marco Hofheinz

gische Texte seien die Christushymnen in ihrem propositionalen Gehalt den
reflektierten Texten nicht ebenbürtig.

Wer so argumentiert, steht allerdings in der Gefahr, den Aussagewert
doxologischer Sätze zu depravieren. Mit der Uberordnung des apophan-
tischen Logos gegenüber doxologischem Sprechen folgt man nämlich
gerade der Logik einer Ontologie des Wesens, das nur im Rückgriff auf
„Gewesensein" ursprünglich erfasst werden kann: to tl pv etvcu cotlv öowv ô

lôyoç èailv ôpLopôç46. Der Logos apophantikos (aufweisender Logos)47, der
die Dinge im Licht der Sprache sehen lässt, ist der Logos dessen, was immer
schon da gewesen ist. Er ist das Deutewort der gegebenen Welt. Der Logos
apophantikos weist die bereits vorhandene Wirklichkeit als Grund des

Lebens aus. Doxologische Rede aber lässt sich nicht im Rahmen des Logos
apophantikos erfassen48, sondern sprengt diesen, denn doxologische Rede

spricht in Bezug auf die Schöpfungsmittlerschaft Christi immer auch escha-

tologisch von der „Zukunft des Gekommenen" (W. Kreck) und damit der
Erlösung und dem Heil der Schöpfung.49 Die Doxologie ist - wie J.H.

Doxologie Theologie und so drängt die Theologie, die „auf breiter Front einen .doxolo-
gischen Rand'" (a.a.O., 337) hat, auf doxologische Sprache hin. Die deskriptive Sprache der
Theologie und die askriptive Sprache der Doxologie oder - um ein synonymes Begriffspaar zu
gebrauchen - „Anrede" und „Bericht" bzw. „Beschreibung" müssen, obwohl „in der Anrede
(auch an Menschen) deskriptive Elemente in sekundärer Verwendungsweise enthalten sein"
(a.a.O., 20) können, jedoch unterschieden werden, da Deduktionen deskriptiver von askrip-
tiven Sätzen sowie Rückschlüsse von bereits abgeleiteten askriptiven Sätzen auf deskriptive
Sätze Verwirrung stiften: „Any .language game' is capable of becoming part of doxological
speech. The distinctive mark of doxological speech is its rootage in prayer, and in a derived
manner, its proximity of creeds, confession and creedal affirmations. All forms of doxological
speech have in common that their content is synthetically derived from narratives,
interpretations and - although this is a source of errors and distortions - from other doxological
speech as it is transmitted by traditions. It is originally, but not necessarily, address language,
and its transposition into propositional form is highly problematical because the hearers of
propositional statements may not know of the original rootage" (DERS.: Memory [s. Anm.
45], 175). Auf exegetischer Seite betont Peter STUHLMACHER (Vom Verstehen des Neuen
Testaments. Eine Hermeneutik (— GNT 6). 2. Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1986, 247) die interpretatorische Notwendigkeit, „Aussagen, die in der Form des Lobpreises
oder des Bekenntnisses überliefert sind, von beschreibender Rede" zu unterscheiden.

46 Aristoteles, Met. 1030a 6.
47 Vgl. IWAND, Hans Joachim: Glauben und Wissen Nachgelassene Werke 1).

München: Kaiser 1962, 200: „Wir neigen heute dazu, das Wort mehr in seiner apophan-
tischen, das heißt aufzeigenden, sinngebenden Funktion zu sehen, aber der biblische
Sprachgebrauch versteht unter Wort Gottes nicht die vielleicht göttliche Interpretation eines
Tatbestandes. Seine Worte sind nicht .Deuteworte', sondern .Tatworte', ,er spricht, so geschieht's'.
Wären die Worte Gottes deutende, apophantische, das verborgene Sein meiner Existenz
erhellende Worte, so wäre das Ziel des Glaubens ein Verstehen. Ich komme durch das Hören
des Wortes zum Verstehen meiner selbst in der Problematik meiner Existenz."

48 So auch SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 154: „Doxologisches Sprechen ist
keine Spezialform des apophantischen logos. Am doxologischen Sprechen ist aber gerade zu
erkennen, daß Wirklichkeit auch anders zur Sprache gebracht werden kann und werden muß
als im Modus des Urteils. Auf diese Weise ist allerdings das, was hier zur Sprache kommt,
auch in seiner ontologischen Dimension ernst zu nehmen".

49 Dies betont Jan Milic LOCHMAN, in: BURI, Fritz / LOCHMAN, Jan Milic / OTT, Heinrich:

Dogmatik im Dialog. Bd. 3. Gütersloh: Gütersloher 1976, 61-63.



Schöfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände 437

Yoder betont - diejenige Sprache, in der die Transfiguration und
Vollendung aller Welten antizipiert wird:50 „[Djoxology [...] is more than
liturgy. It is a way of seeing; a grasp of which end is up, which way is
forward."51 Die Doxologie partizipiert an der erneuerten Schöpfung, deren
Repräsentantin die Kirche Jesu Christi ist (Kol 1,18a).52

So enthält die Doxologie denn auch nicht zufällig in der Rede vom
Schöpfungsmittler Jesus Christus ein Element der Vorwegnahme, etwa der
eschatologischen Totenauferweckung53 (so in Kol 1,18) oder allgemein der
Erlösung (so etwa in 1 Kor 8,6)54. In Hebr 1,2 ist die Aussage von der

50 So RlTSCHL, Dietrich: Logik (s. Anm. 45), 335.
51 So YODER, John Howard: To Serve Our God and to Rule the World. In: DERS.: The

Royal Priesthood. Essays Ecclesiological and Ecumenical. Grand Rapids: Eerdmans 1994,
127-140, hier 129.

52 Treffend HOFIUS, Otfried: Erstgeborener (s. Anm. 9), 226: „Die Kirche ist [...] als

Repräsentantin der erneuerten Kirche verstanden. Denn die erneuerte Schöpfung ist da und
nur da erfahrbare Wirklichkeit, wo Menschen im Glauben wissen und im Lobpreis der
Erlösten bekennen, was der Christushymnus [Kol 1,15-20] von Christus sagt, und wo sie als
Glaubende mit der himmlischen Welt und den Engeln Gottes verbunden sind."

53 Darauf hat, wenn auch eindimensional, so doch nachdrücklich Friedrich MlLDEN-
BERGER (Biblische Dogmatik. Bd. 3 [s. Anm. 3], 426.429-432) aufmerksam gemacht. Martin
KARRER {Jesus Christus im Neuen Testament GNT 11). Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 1998, 57) konstatiert im Blick auf den sog. „Kolosserhymnus" treffend: „v,18b und
v.15 beziehen sich aufeinander: ,Der Ebenbild des unsichtbaren Gottes, Erstgeborener aller
Schöpfung ist, der ist Anfang, Erstgeborener aus den Toten ....' Die Präexistenz Christi hat
einen Bezug in der Auferstehung und die Auferstehung eine Wurzel in der Präexistenz." Ahnlich

auch Otfried HOFIUS {Erstgeborener [s. Anm. 9], 220), der in seiner Analyse des

Kolosserhymnus zwei parallel strukturierte Strophen wahrnimmt: „Die erste Strophe (I) umfaßt
die Verse 15 + 16 und handelt von dem präexistenten Christus und von der Schöpfung, die
zweite Strophe (II) umfaßt die Verse 18b-20 und handelt von dem menschgewordenen,
gekreuzigten und auferstandenen Christus und von der Erlösung."

54 In Anschluss an Johann Albrecht BENGEL (Gnomon Novi Testamenti, Berlin 1860 [=
ND 3. Auflage. Tübingen 1773], 647) hat Otfried HOFIUS (Schöpfungsmittler [s. Anm. 9],
184) in Bezug auf das Bekenntnis in 1 Kor 8,6 herausgearbeitet: „Der erste Satz des Bekenntnisses

kennzeichnet Gott, den Vater, zunächst als den Schöpfer des Alls (cÇ ou tà trcti/ta) und
sodann - im Blick auf die Neuschöpfung - als den Erlöser der Christen (Kai fipeîç etç aùtôu);
in dem zweiten Satz wird der Kyrios Jesus Christus zunächst als der Schöpfungsmittler (6i' ov
xà trama) und sodann - wiederum im Blick auf die Neuschöpfung - als der Erlösungsmittler
(xal fipcîç ôl' aûtou) prädiziert." Die Differenz, die in diesem Satz von O. Hofius im
Vergleich zu meinen bisherigen Ausführungen ansichtig wird, ist rein terminologischer Art, insofern

ich bislang die Erlösungsmittlerschaft als „Unterbegriff" des Oberbegriffs
„Schöpfungsmittlerschaft" lediglich noch nicht eingeführt habe. Der Sache nach verstehe ich - wie O.
Hofius - auch die Neuschöpfung als Implikat der Schöpfungslehre und infolgedessen auch die
Erlösungsmittlerschaft als das eschatologische Implikat der Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft.

Sachlich koinzidieren O. Hofius' exegetische Bemerkungen mit meinen Ausführungen.
Denn auch nach O. Hofius impliziert die Schöpfungsmittlerschaft Christi temporal mehrere
Aspekte, zum einen, dass „Christus als der präexistente ewige Sohn in der vollkommenen Einheit

mit dem Vater das Schöpferwerk vollbracht hat" (a.a.O., 189), und zum anderen, dass

„die Schöpfung als ganze und vor allem der Mensch als ihr durch die Liebe des Schöpfers in
besonderer Weise ausgezeichneter Teil es von Anfang an mit dem Erlöser zu tun haben. Das
aber bedeutet: Die Erlösung ist kein zufälliges Geschehen, sondern die Tat des sich selber und
so auch seinen Geschöpfen treuen Schöpfers und Herrn der Welt" (a.a.O., 190). Auch mit
Blick auf den Kolosserhymnus unterstreicht O. Hofius (Erstgeborener [s. Anm. 9], 226): „Als



438 Marco Hofheinz

Schöpfungsmittlerschaft „zunächst final zu verstehen. Sie besagt, dass erst
in Jesus Christus die Schöpfung vollendet sein wird."55 Fasst man ihre
temporale Erstreckung ins Auge, so besagt die doxologische Rede von der
Schöpfungsmittlerschaft Christi: ,,[Q]uod in Christo inceptum est impleri et
nunc impletur et in fine implebitur"56. Doxologische Rede meint also
immer auch die Ansage des Kommenden, wobei diese Ansage ein „Angriff auf
das [ist], was gegenwärtig besteht und Bestand verspricht."57 Doxologische
Rede wendet sich gegen eine theologia gloriae, die kein Eschaton duldet,
sowie gegen jegliche metaphysische Isolierung des status quo der Welt
gegenüber ihrer Zukunft, wodurch der status quo de facto zum Letzten und
damit für unumstößlich erklärt wird.

Doxologische Rede verwahrt sich demgegenüber, indem sie das

Verheißungswort Gottes zur Sprache bringt, die Verheißung aber „kann sich

von diesem Logos [dem Logos apophantikos; M.H.] nicht zur Rechenschaft
ziehen lassen. In dem Verheißungswort Gottes gründet die Welt von ihrer
Zukunft her, die nicht ihr Gewesensein bestätigt. [...] So bestreiten Gottes
verheissendes Wort und weltimmanenter, apophantischer Logos einander
den je eigenen Grund der Wirklichkeit."58 Die Grenzen des im Logos
apophantikos Sagbaren, welches das Sein in Gestalt der Definition als Vorgriff

auf die Ganzheit des Begrenzbaren begrenzt und das Wesen der
Wirklichkeit definitorisch fixiert, werden transzendiert und die Definition
des Seins wird gerade so in Frage gestellt: „Definition als Wesensenthüllung,

als apophantischer Aufweis dessen, was ,schon' und darum ,immer
wieder' zugrunde liegt."59

In den hymnischen Texten des Neuen Testaments, in denen die
Schöpfungsmittlerschaft Christi doxologisch zum Ausdruck gebracht wird, wird
die Wahrheit als dasjenige zur Sprache gebracht, was sich einer

der Mitschöpfer ist Christus der Herr über alles Geschaffene und zugleich der Erhalter der

Schöpfung, die ihm permanent ihr Dasein und ihren Bestand verdankt."
55 PANNENBERG, Wolfhart: Systematische Theologie. Bd. 2 (s. Anm. 38), 39. Dabei setzt

die finale Hinordnung der Geschöpfe auf Jesus Christus nach Hebr 1,2 voraus, dass die
Geschöpfe bereits geschaffen sind und zwar im gegenwärtigen Aon, dem zukünftigen Äon
aber erst entgegengehen. Denn zu den „Äonen" „rechnet der auctor ad Hebraeos nicht bloß
den gegenwärtigen Äon', sondern - wie durch 2,5 ganz klar erwiesen wird - ebenfalls den

zukünftigen Äon'" (HOFIUS, Otfried: Der Christushymnus Philipper 2,6-11. Untersuchungen
zu Gestalt und Aussage eines urchristlichen Psalms [= WUNT 17]. 2. Auflage. Tübingen
1991, 78). In Hebr 1,2 wird mithin ein „Miteinander von eschatologischer und protolo-
gischer Aussage" (a.a.O., 79) ansichtig, da der Sohn der Schöpfungsmittler ist, durch den
zeitumfassend die Äonen, der gegenwärtige wie der zukünftige Äon, geschaffen wurden. Die
Vollendung der Schöpfung besteht nach dem Hebräerbrief darin, dass die bereits mit der
Inthronisation Jesu Christi definitiv aufgerichtete Königsherrschaft Gottes ihr Ziel in der
Endverherrlichung Jesu durch das Gotteslob aller Kreaturen findet, der vollendeten Gemeinde

im Einklang mit den huldigenden Engeln. Vgl. a.a.O., 101.
56 WA 3, 375,29 (Dictata super Psalterium. 1513-1516).
57 SAUTER, Gerhard: Zukunft und Verheissung. Das Problem der Zukunft in der gegenwärtigen

theologischen und philosophischen Diskussion. 2. Auflage. Zürich: TVZ 1973, 156.
58 Ebd.
59 A.a.O., 157.



Schöfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände 439

Totalvermittlung in die Schemata des apophantischen Redens entzieht und
diesen nicht, zumindest jedenfalls nicht vollständig, kommensurabel ist.
Anders als doxologisch oder - wenn man so will - symbolisch oder
metaphorisch ist die Wahrheit in ihrem sachlichen Gehalt nicht explizierbar. Die
doxologische Prädikation in den Hymnen besitzt insofern keineswegs eine
geringere Präzision als die Rede im Modus des Logos apophantikos:
,,[V]ielmehr ist gerade auch das hymnische Bekenntnis in spezifischer Weise
assertorisches Reden, insofern der Lobpreis zugleich die Behauptung impliziert,

das Gepriesene sei auch so, wie es gepriesen wird."60
Auch das biblische Reden ist kein spekulatives Denken in bloßen

Möglichkeiten, das allenfalls als heuristisches Mittel der Hypothesenbildung
taugen mag, sondern eine ganz spezifische Form des Urteils61, die wie jede
assertio ausdrückt, dass etwas wirklich der Fall ist: „Es ist wirklich wahr,
dass p." Auch und gerade die Doxologie ist insofern als aletheische
Modalität des biblischen Redens von Gott zu verstehen.

Das ontologische Urteil, das in der Doxologie gefällt wird, ist das

ontologische Urteil der Gläubigen, die dieses Urteil - so J. Roloff - als

„doxologische [n] Indikativ" fällen: „Die Gemeinde bekennt, was vor Gott
durch Jesu Erhöhung bereits Wirklichkeit ist und was darum ihr Handeln
und ihren Gehorsam zu bestimmen hat."62 Sie will die Wahrheit als

dasjenige zur Sprache bringen, was sich den gängigen ontologisch-metaphy-
sischen Schemen gerade nicht einfügt: Die Doxologie „will sagen, wie es in
Wahrheit ist. Sie kann es nur in Symbolen, in starken bildhaften Visionen
sagen. [...] Aber eben indem sie lobpreist, erschließt sie Wahrheit."63 Doxologie

meint - mit H.J. Iwand formuliert -, „daß wir primär anbetend und
erst so hörend und aus dem Hören nun auch verstehend dieses Ereignis
[der Fleischwerdung des Wortes; M.H.] fassen oder vielmehr uns von ihm
erfassen lassen."64

Die Doxologie hat somit eine bestimmte sprachpragmatische Valenz. Sie

partizipiert an der Poiesis des dreieinen Gottes und kann deshalb denjenigen

verwandeln, der in sie einstimmt. Weil die Doxologie dies leistet und
insofern unverzichtbar ist, darf die theologische Aufgabe der genauen Über-

60 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 156.
6' Vgl. ebd.: „Sicher sind doxologische Formulierungen nicht einfach Urteile über

Sachverhalte; und die exegetische Forschung stellt sowohl zu Recht die Variabilität der
christologischen Aussagen heraus als auch die Beobachtung, daß die entsprechenden Passagen
an keiner Stelle den Ansatz einer ausführlichen Spekulation zeigen. Mit diesen Hinweisen ist
der ontologische Sinn der doxologischen Rede aber nicht eliminiert; vielmehr ist
festzuhalten, daß sich damit ein spezifischer Umgang mit der Lehre von der
Schöpfungsmittlerschaft als durch die biblischen Texte nicht gedeckt erweist: die metaphysische Spekulation,

die die genaue Sprechweise der entsprechenden Stellen hinter sich läßt."
62 ROLOFF, Jürgen (unter Mitarbeit von MÜLLER, Markus): Neues Testament. 7. Auflage.

Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1999, 322.
63 OTT, Heinrich: Dogmatik im Dialog. Bd. 3 (s. Anm. 49), 66. Vgl. LOCHMAN, Jan

Milic: a.a.O., 63.
64 IWAND, Hans Joachim: Christologie (s. Anm. 35), 455.



440 Marco Hofheinz

tragung der hymnischen Rede in die dogmatisch-deskriptive Sprache
keineswegs mit der absurden Intention verwechselt werden, die Doxologie
durch die theologische Ausübung der Uber-setzung in der Kirche durch
dogmatisch-deskriptive Sätze zu er-setzen. Die Doxologie ist vielmehr - wie
gezeigt wurde - zur Explikation der Wahrheit nicht vollständig übersetzbar,
schon gar nicht in den Logos apophantikos, sondern entzieht sich und
sperrt sich vielfach gegenüber diesem Bemühen, welches sich somit als ein
Unternehmen von begrenzter Reichweite gestaltet.65 Oftmals kann nämlich
der sachliche Gehalt einer doxologischen Aussage nicht anders als durch
dieselbe transportiert werden.66 Gerade in biblischem Kontext sind (Nach-)
Erzählungen und Doxologie vielfach ununterscheidbar67, so dass sich die
vermeintlich reine Askription als deskriptiv(er) und die vermeintlich reine
Deskription als askriptiv(er) erweist, als ein hermeneutischer
„Ubersetzungsauftrag" suggeriert.

Abstract
In the modern age the doctrine of Christ as mediator of creation is highly
controversial and disputed. For many it seems to be pure metaphysical
speculation. The following article challenges three modern objections that
have been raised against the doctrine. These objections include criticisms
associated with (1) the changes in the sequence of time and chronological
events related to creation and to the birth of Christ; (2) the dependence of
the doctrine on a supposedly naïve ontology; and (3) the purportedly
uncritical use of ascriptive-doxological speech. The author argues against these

objections by pointing out the horrid theological implications for Christo-
logy if they are accepted.

65 VOLLENWEIDER, Samuel: Weisheit (s. Anm. 23), 47, betont in vermeintlichem Widerspruch

zu D. Ritsehl, „dass die Unterscheidung von deskriptiver und doxologischer Sprache
für (spät-)antike Texte nur in beschränktem Ausmass anwendbar ist". Gerade Dietrich
RlTSCHLs (Logik [s. Anm. 45], 337) Redeweise vom „doxologischen Rand" der Theologie
konzediert aber genau dies.

66 Dietrich RlTSCHL (Praising God as Interpreter and Critic of History. In: CUNNINGHAM,
David S. u.a. [Hgg.]: Ecumenical Theology in Worship, Doctrine, and Life. FS Geoffrey Wain-
wright. New York: Oxford University Press 1999, 69-77, hier 70) mahnt: ,,[0]ne must pay
careful attention to the question of whether the .events' referred to in the Bible as
praiseworthy (of God) could be expressed in nondoxological, reporting language without loss of
content."

67 Darauf macht Geoffrey WAINWRIGHT (Bemerkungen aus Amerika zu Dietrich Ritschis
„Logik der Theologie". In: EvTh 46 [1986] 555-561, hier 559) unter Verweis auf Ex 15,21
zu Recht aufmerksam.


	Metaphysische Spekulation? : Dogmatische Erwägungen zur Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände

