Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Artikel: Metaphysische Spekulation? : Dogmatische Erwagungen zur Lehre von
der Schopfungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwande

Autor: Hofheinz, Marco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760785

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARCO HOFHEINZ

Metaphysische Spekulation?

Dogmatische Erwiagungen zur Lehre von der
Schopfungsmittlerschaft Christi
angesichts neuzeitlicher Einwinde

1. EINLEITUNG

Die Lehre von der Schopfungsmittlerschaft Christi gehort zu den umstrit-
tensten dogmatischen Topoi. In ihr ,scheint die christologische Reflexion
den duflersten Schritt in der Zuerkennung gottlicher Hoheitspriadikate voll-
zogen zu haben.“! Gegen sie wurden fundamentale Einwinde erhoben, die
in ihr geradezu den paradigmatischen Ausdruck eines obsolet gewordenen
metaphysisch-spekulativen, vorneuzeitlichen Denkens sehen. So wird denn
auch von vielen Theologen offen gefordert, die Lehre von der Schopfungs-
mittlerschaft ihrer ontologischen Dimension zu entkleiden und sie stattdessen
ausschliefSlich in noetischen Kategorien zu rezipieren: ,Dieses Reprisen-
tiertwerden Gottes durch Jesus Christus darf freilich heute nicht mehr be-
lastet werden durch metaphysische Spekulationen iiber Jesus Christus als
objektiven oder ontologischen Mittler wie als ,Schopfungsmittler® — was
den Glauben an ihn heute nur diskreditiert.“2 Das tiefsitzende Misstrauen
gegeniiber dem Topos der Schépfungsmittlerschaft gilt es ernst zu nehmen.
Deshalb wird im Folgenden der noch recht pauschal anmutende Vorwurf
hinsichtlich seines materialen Aussagegehalts analysiert. Daran schliefSt sich
eine Replik auf den Vorwurf an. Es erfolgt mithin eine Reflexion auf die
Griinde des Metaphysik-Vorwurfs,3 aus dem das beobachtbare Ver-

1 LUPKE, Johannes von: Anvertraute Schépfung. Biblisch-theologische Gedanken zum The-
ma ,,Bewahrung der Schopfung” (= Vorlagen NF 16). Hannover: Lutherisches Verlagshaus
1992, 85.

2 FRITZSCHE, Hans-Georg: Lehrbuch der Dogmatik. Teil 3. Christologie. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht 1976, 253.

3 Einen einheitlichen Begriff fiir die abendlindische Metaphysik zu statuieren, ist ein
historisch sehr riskantes Unternehmen. Ein sich selbst als ,nachmetaphysisch® stilisierendes
Denken gebraucht, wie jiingst der Frankfurter Philosoph Matthias LUTZ-BACHMANN (Post-
metaphysisches Denken? Uberlegungen zum Metaphysikbegriff. In: ZPhF 56 [2002] 414-425)
anhand der Metaphysikkritik Jirgen Habermas’ und Martin Heideggers gezeigt hat, den
Metaphysikbegriff in der Regel als ,Kontrastfolie fiir die eigenen Aussagen“ (a.a.O., 420).
Bezeichnenderweise erwigt Ludger OEING-HANHOFF (Art. Metaphysik. In: HWP Bd. 5
[1980], 1186-1279, hier 1186) hinsichtlich der Vielfalt metaphysischer Entwiirfe und Frage-
stellungen auf eine globale Definition zu verzichten, um ,doch leichter und problemloser
historisch ermitteln und aufweisen® zu kénnen, ,was Metaphysik gewesen ist und was als ihr
Wesen, Gegenstand und Ziel angesehen wurde“. Angesichts des weitverbreiteten argumen-



424 Marco Hofheinz

tationsstrategischen Verfahrens, eine gegnerische Position als ,Metaphysik“ zu identifizieren,
wobei diese so gefasst wird, dass sie leicht zu widerlegen ist, wird hier ein Metaphysikbegriff
zugrundegelegt, der nicht von mir, sondern den theologischen Kritikern der herkémmlich-
traditionellen Lehre von der Schopfungsmittlerschaft Christi selbst gebraucht wird, insofern
sie sich um eine Definition desselben bemiiht haben.

Dies ist uniibersehbar in Friedrich MILDENBERGERs Biblischer Dogmatik (Bd. 1-3. Stutt-
gart u.a.: Kohlhammer 1991-1993) der Fall (vgl. nur das Stichwortregister in Bd. 3 (490)
zum Begriff ,Metaphysik®; vgl. auch LINK, Christian: Ist Theologie obhne Metaphysik méglich?
In: KNAPP, Markus / KOBUSCH, Theo [Hgg.]: Religion — Metaphysik(kritik) — Theologie im
Kontext der Moderne | Postmoderne [= TBT 112]. Berlin: Walter de Gruyter 2001, 291-
306). Friedrich MILDENBERGER (Selbstdarstellung. In: HENNING, Christian / LEHMKUHLER,
Karsten [Hgg.]: Systematische Theologie der Gegenwart in Selbstdarstellungen. Tiibingen:
Mohr Siebeck 1998, 25-39, hier 28) benennt zwei Wesensziige des metaphysischen Denkens:
zum einen die Metaphysik kennzeichnende ,Méglichkeit oder den Versuch des Denkens, die
Totalitit der Wirklichkeit oder des Seins zu erfassen, Gott und Welt“, und zum anderen jenes
»die Art der traditionellen Gottesmetaphysik® kennzeichnende ,Wegdenken® von ,,Ort und
Zeit aus dem Miteinander von Gott und Welt“ (a.a.O., 35). F. Mildenbergers Definitions-
bemiihung weitestgehend folgend, fiithrt auch Wolfgang SCHOBERTH (Leere Zeit — Erfiillte
Zeit. Zum Zeitbezug im Reden von Gott. In: ROLOFF, Jiirgen / ULRICH, Hans G. [Hgg.]:
Einfach von Gott reden. Ein theologischer Diskurs. FS F. Mildenberger zum 65. Geburtstag.
Stuttgart u.a.: Kohlhammer 1994, 124-141, hier 124) beide Charakteristika an: ,Als Krite-
rium fiir metaphysisches Denken mag vorerst geniigen, dafs damit ein Denken bezeichnet ist,
das implizit oder explizit beansprucht, die Grenzen des Denkens seien die Grenzen der Welt,
weil Denken und Sein letztlich identisch seien. Eine weitere, damit verbundene Grund-
iiberzeugung metaphysischen Denkens [...]: Metaphysik ist charakterisiert durch die Voraus-
setzung der Diastase von Verginglichem und Ewigem, verstanden als Zeitliches und Zeit-
loses.“

Wolfgang SCHOBERTH (vgl. ,,Es ist alles durch ihn und zu ihm geschaffen™ (Kol 1,16).
Zum Sinn der Lehre von der Schopfungsmittlerschaft Christi. In: STOCK, Konrad (Hg.): Zeit
und Schopfung. Giitersloh: Giitersloher 1997, 143-170, hier 144.160; Leere Zeit, a.a.0.,
129) beruft sich vor allem auf die Metaphysikstudien des Heidelberger Philosophen Georg
PICHT (vgl. Die Epiphanie der Ewigen Gegenwart. In: DERS.: Wahrbeit — Vernunft — Verant-
wortung. Philosophische Studien. Stuttgart: Klett 1969, 36-86; Von der Zeit, hg. v. EISEN-
BART, Constanze. Stuttgart: Klett 1999), der den Nachweis fiihrt, dass sich neuzeitliches
Denken als Derivat der in den Mysterienreligionen verwurzelten Identititsmetaphysik des
Parmenides entpuppt, insofern ihm deren mythologische Primissen inhidrieren. Auch be-
ziiglich des Ontologieverstindnisses legt W. Schoberth Georg PICHTs (Glauben und Wissen,
hg. v. EISENBART, Constanze. Stuttgart: Klett 1991, 68) Analyse zugrunde: ,,Im Begriff der
Ontologie [bei Aristoteles; M.H.] ist die Behauptung impliziert, daf§ wir nur von dem sagen
konnen, dafll es ist, was in den Formen der Aussage, den Kategorien, aufgewiesen werden
kann. Jenseits der Kategorien ist kein Sein. Nachdem unter stoischem Einfluff der Logos zum
Gesetz des Denkens geworden war, wandelte dieses Axiom seine Bedeutung. Es heifdt jetzt:
Was nicht gedacht werden kann, das ist nicht, in dieser transformierten Bedeutung hat Hegel
in seiner ,Logik® die klassische Ontologie bewufit erneuert. Deshalb ist die Identitit von
Denken und Sein der oberste Grundsatz der hegelschen Philosophie.®

An anderer Stelle (vgl. HOFHEINZ, Marco: Der Gott des Grundgesetzes. Zur Problematik
der Rede von Gott in deutschen Verfassungstexten. Waltrop: Spenner 2001, 122-126) folge
ich selbst dem Metaphysikverstindnis H.-G. Geyers, das in eine dhnliche Richtung weist,
insofern auch H.-G. Geyer den Nachweis fiihrt, dass sich die metaphysische Denkungsart
auch dort manifestiert, wo in kritisch-neuzeitlicher Weise, ja, im Gestus des dezidiert Anti-
metaphysischen mit ihr gebrochen zu sein scheint. Wegweisend macht Geyer darauf auf-
merksam, dass sich Theologie als Kritik der Metaphysik zu artikulieren hat, die den
Gottesbegriff als Pridikatsbegriffs, d.h. Gott (etwa in Gestalt des letzten Grundes) als
Pridikat des Seins und Sinns denkt. Diese kritische Aufgabe der Theologie, die ein aktives
Streiten gegen die metaphysische Usurpation der Theologie erfordert, weist die Spannung



Schéfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwinde 425

schwinden des besagten Topos resultierte. Der Metaphysik-Vorwurf besagt
dreierlei, wie in den nichsten drei Kapiteln (2.—4.) dargelegt werden soll,
die jeweils einem Vorwurf gewidmet sind.

2. EINDIMENSIONAL-LINEAR? ZUM ZEITBEZUG DER LEHRE VON DER SCHOP-
FUNGSMITTLERSCHAFT CHRISTI

Der erste Einwand lautet: Wer von der Schépfungsmittlerschaft Christi
spricht, der folgt einem iiberkommenen eindimensional-linearen Zeitver-
stindnis, das sich als zutiefst aporetisch erweist. Das hellsichtige Diktum
F.W.J. Schellings scheint auch die Rede von der Schépfungsmittlerschaft
einzuholen: ,Denn von je an war die Zeit gleichsam das bdse Gewissen
aller leeren Metaphysik, der Punkt, dem sie gern aus dem Wege ging.“4 Die
Aporie tritt in Erscheinung, wenn die Schépfungsmittlerschaft im Sinne
einer Priexistenzchristologie interpretiert wird: Wenn die Schépfung durch
den Sohn Gottes, die zweite Person der Trinitit, geschaffen wurde, dann
entspricht es einem offenkundigen Anachronismus, wenn gleichzeitig be-
hauptet wird, dass dieser Mensch Jesus von Nazareth, wie ihn uns die Evan-
gelien vorstellen, bereits vor der Schopfung existierte und diese in seiner
Mittlerfunktion ins Dasein gerufen hat. Das zeitliche ,,post* der Ursache und
das entsprechende ,prae“ der Wirkung scheinen zu konfundieren: Ein
Mensch, der zu einem Zeitpunkt geboren wird, kann nicht vor Anfang der
Schépfung an ihrem Entstehen beteiligt gewesen sein.

Diese Aporie ist nur dann aufzulésen, so wird vielfach geschlussfolgert,
wenn das Menschsein Jesu in seiner Konkretheit von dem als priexistent
gedachten Sohn Gottes subtrahiert wird. Eine solche Auflésung der Ver-

von Theologie und Metaphysik zugleich als unaufhebbar aus. Christliche Theologie geschieht
im Raum der Metaphysik, aber sie lebt und arbeitet nicht unter den Bedingungen dieses
Raumes, sondern ihren eigenen: ,Wenn sich jedoch die Theologie mit ihrem Denken unver-
meidlich im Raum der Philosophie bewegt, ihr aber von der Kirche Jesu Christi das biblisch
bezeugte Wort Gottes zu bedenken aufgegeben ist, dann wird zu dieser ihrer Aufgabe das
scharfe Achten darauf gehdren miissen, daf8 sie ihr Thema nicht unter die Gesetze der
Philosophie zwingt. Die Theologie hat Gottes Wort im Denkraum der Philosophie, aber nicht
unter den Bedingungen dieses Raumes zu denken. Um diesen Unterschied einzuhalten, bedarf
es in der Theologie prinzipiell der kritischen Bemiihung, den Raum der Philosophie so
griindlich wie moglich zu ermessen. Weil die ,Metaphysik als kritische Aufgabe der Theolo-
gie‘ nur eben diesem Zwecke dienen soll, kann sie nicht in Konkurrenz zu dem ,Wort Gottes
als Aufgabe der Theologie® verstanden werden, sondern nur entschieden als ein zweites The-
ma in der Konsequenz dieses ersten® (GEYER, Hans-Georg: Metaphysik als kritische Aufgabe
der Theologie [1968]. In: DERS.: Andenken. Theologische Aufsditze, hg. v. GOEBEL, Hans
Theodor u.a. Tiibingen: Mohr Siebeck 2003, 7-21, hier 8).

Geyers Metaphysikverstindnis trigt so der ,,Prognose” Kants Rechnung: ,Dass der Geist
des Menschen metaphysische Untersuchungen einmal ginzlich aufgeben werde, ist eben so
wenig zu erwarten als dass wir, um nicht immer unreine Luft zu schopfen, das Atemholen
einmal lieber ganz und gar einstellen wiirden.“ KANT, Immanuel: Prolegomena zu einer jeden
kiinftigen Metaphysik, die als Wissenschaft wird auftreten konnen (1783), A 193.

4 SCHELLING, Friedrich Wilhelm Joseph, zit. nach LINK, Christian: Theologie (s. Anm. 3),
302.



426 Marco Hofheinz

bindung zwischen dem gottlichen Logos und dem Menschen Jesus von Na-
zareth, welche die Zwei-Naturen-Lehre leistet, ldsst sich, wenn sie zu-
gunsten der Gottheit des Logos ausfillt, als die Option des Doketismus
verstehen. Das umgekehrte Plidoyer zugunsten des Menschen Jesus von
Nazareth stellt demgegeniiber die neuzeitlich favorisierte Version dar, die
geltend macht, dass nach der Denkoperation ,,Subtraktionsverfahren“ nur
der Logos asarkos gleichsam als die leere Form der Gottheit iibrig bleibe.
Exemplarisch sei auf das prignante Diktum G.E. Lessings verwiesen, in
dem der einzig plausibel erscheinende Ansatzpunkt neuzeitlicher Theologie,
niamlich der Mensch Jesus, manifest wird: ,,Ob Christus mehr als Mensch
gewesen ist, das ist ein Problem. Daf§ er wahrer Mensch gewesen, wenn er
es liberhaupt gewesen; dafd er nie aufgehort hat, Mensch zu sein: das ist aus-
gemacht.“S Ein Theologumenon, das diesen christologischen Ansatzpunkt,
das wahre Menschsein Jesu bestreitet oder gefihrdet, sieht sich neuzeitlich
mit dem Vorwurf des vollstindigen Evidenzverlustes metaphysischer Schop-
fungsmittlerschaftsvorstellungen konfrontiert. Damit scheint das Schicksal
der Lehre von der Schépfungsmittlerschaft besiegelt zu sein. Vom traditio-
nellen Gehalt dieser Lehre bleibt hochstens noch das noetische Moment iib-
rig.

Damit allerdings wird — und hier beginnt die theologisch notwendige
Replik — die Schopfungstheologie subjektivitidtstheoretisch verengt: ,,Gottes
Handeln in Jesus Christus wire dann namlich gar nicht auf die Schopfung
selbst bezogen, sondern allein auf die gliubige Subjektivitit; Schopfung
wiirde die Welt wiederum erst, wenn der Glaube sie dazu macht“6. Nun
wird man deshalb nicht umgekehrt optieren, d.h. auf Kosten des Mensch-
seins Christi doketisch votieren miissen. Vielmehr gilt es zunichst jenseits
des biniren Schemas von klassisch metaphysischer und neuzeitlicher ,,L6-
sung“, wonach die Einheit Gottes mit Jesus Christus entweder im Sein
Gottes oder im Handeln Gottes theologisch aufgesucht werden, wahrzu-
nehmen, wie die sog. Christushymnen, in denen die Schépfungsmittler-
schaft zumeist in Verbindung mit der Priexistenz ausgesagt wird, diese Aus-
sagen treffen. Diesbeziiglich fillt exegetisch auf, dass sich in den
betreffenden Texten ,keine Erwihnung der Dauer der Priexistenz“ und
»kein ausfiithrliches Nachdenken iiber das Wesen und die Eigenschaften des
Priexistenten“” findet. Ein spekulatives Interesse am Modus der Priexis-
tenz oder den Eigenschaften des Priexistenten tritt in diesen Texten in
Bezug auf die Priexistenzvorstellung ebenso wenig wie in Bezug auf die
Vorstellung von der Schépfungsmittlerschaft Christi in Erscheinung. Die

5 LESSING, Gotthold Ephraim: Die Religion Christi (1780). In: DERS.: Gesammelte Werke
Bd. 8. Philosophische und theologische Schriften II. hg. v. P. RILLA. 2. Auflage. Berlin: Aufbau
1968, 538-539, hier 538.

6 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 146.

7 So HABERMANN, Jiirgen: Prdexistenzaussagen im Neuen Testament (= EHS XXII1/362).
Frankfurt a.M.: Peter Lang 1990, 416.



Schofpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwinde 427

biblischen Texte laden somit gerade nicht zur Spekulation iiber die Zeit vor
der Schopfung ein, sondern lassen diese dezidiert hinter sich.

Zudem gilt es eine fundamentale Differenz zwischen den biblischen
Priexistenz- und Schopfungsmittlerschaftsaussagen und der Lehre von bei-
den Loci im Sinne von Theoremen wahrzunehmen, wie sie in der traditio-
nellen Dogmatik verhandelt werden. So weist W. Schoberth darauf hin,
dass ,in der traditionellen Dogmatik nicht einfach der Mann aus Nazareth
als der Schopfungsmittler behauptet [wurde], sondern vielmehr der ewige
Sohn, die zweite Person der Trinitdt.“8 Demgegeniiber behaupten die neu-
testamentlichen Christushymnen, dass der geschichtliche Mensch Jesus von
Nazareth der Priexistente bzw. der Schopfungsmittler ist. Ihn bezeichnen
die urchristlichen Bekenntnisse ,als den in der Einheit mit Gott wirkenden
Schopfungsmittler und als den Herrn der ganzen Welt, und in ihm er-
blick[en sie; M.H.] den Erloser, der Gottes Schopfungswillen zum Ziel
fiihrt.“9 Die biblischen Aussagen von der Schépfungsmittlerschaft Christi
konnen nur dann recht verstanden werden, ,wenn beachtet und ernstge-
nommen wird, daff der Mensch Jesus von Nazareth der wahre und ewige
,Sohn Gottes® ist, der seinem Ursprung und Wesen nach auf die Seite Got-
tes gehort und im Wunder seiner Inkarnation auf die Seite der Menschen
getreten ist.“10 In diesem Sinne bringen die Christushymnen der Bibel mit
der Betonung der Schépfungsmittlerschaft Christi sein Persongeheimnis zur
Sprache.

Wenn also Luther in seinem Weihnachtslied ,,Gelobet seist du, Jesu
Christ“ (1524) den, der ,,ist ein Kindlein worden klein“ und ,,der liegt in Ma-
rien Schof8“, zugleich als denjenigen pridiziert, ,,der alle Ding erhilt allein
und ,,den aller Welt Kreis nie beschlof8“11, oder wenn K. Barth behauptet:
»Die Welt wurde, sie ist geschaffen und getragen durch das Kindlein, das zu
Bethlehem geboren wurde, durch den Mann, der am Kreuz von Golgatha
gestorben und am dritten Tage wieder auferstanden ist. Das ist das Schop-
ferwort, durch das alle Dinge geworden sind“12, dann folgen sie prizise
dem biblischen Duktus. Sie verlassen aber auch in einer bestimmten
Hinsicht den Rahmen der altkirchlichen und mittelalterlichen Theologie

8 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 148.

9 HOFIUS, Otfried: Christus als Schopfungsmittler und Erlésungsmittler. Das Bekenntnis
1 Kor 8,6 im Kontext der paulinischen Theologie. In: DERS.: Paulusstudien II (= WUNT 143).
Tibingen: Mohr Siebeck 2002, 181-192, hier 191. O. HOFIUS (,Erstgeborener vor aller
Schopfung™ — ,,Erstgeborener aus den Toten®. Erwdgungen zu Struktur und Aussage des Chris-
tushymnus Kol 1,15-20. In: DERS.: Paulusstudien II [= WUNT 143]. Tiibingen: Mohr
Siebeck 2002, 215-233, hier 223.232) hat dies sowohl fiir das Bekenntnis 1 Kor 8,6 als auch
fiir den sog. , Kolosserhymnus“ und das Hymnusfragment zu Beginn des Hebrierbriefes ge-
zeigt. Vgl. DERS.: Biblische Theologie im Lichte des Hebrderbriefes. In: DERS.: Neu-
testamentliche Studien (= WUNT 132). Tiibingen: Mohr Siebeck 2000, 361-377, hier 363.

10 Hor1us, Otfried: Theologie (s. Anm. 9), 363.

11 Vgl. auch Luthers Weihnachtslied ,,Vom Himmel hoch® (1535): ,,Ach Herr, du Schép-
fer aller Ding, / wie bist du worden so gering, / daff du da liegst auf diirrem Gras, / davon ein
Rind und Esel af3“.

12 BARTH, Karl: Dogmatik im Grundrifi. 7. Auflage. Ziirich: TVZ 1987, 66.



428 Marco Hofheinz

und destruieren einen linear konstruierten Zeitbegriff. Dies geschieht in
Koinzidenz mit dem temporale Eindimensionalitit durchbrechenden Jesus-
wort aus Joh 8,58: ,Ehe denn Abraham ward, bin ich.“

Luthers Schopfungsverstindnis etwa ist aufgrund seiner theologischen
Grundentscheidung, die Urgeschichte als Gegenwartsgeschichte zu deuten,
durch eine Verschrinkung aller drei Zeitmodi gekennzeichnet, die die Chro-
nologie der historischen Ereignisfolge durchbricht. Von Gott gilt: ,,[I]n cuius
conspectu omnia praeterita et futura sunt praesentia“!3. Gott selbst, dem
alles Vergingliche und Zukiinftige gegenwirtig, bei dem ,nicht vor oder
nach, eher oder langsam, sondern alles gegenwirtig und vor Augen ist“14,
hebt die Chronologie von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft auf,
indem er ,im Anfang“, nicht in initio, sondern in principio, d.h. nicht in
dem bereits der Vergangenheit angehérenden Anstofs, sondern im stets neu-
en, bleibend prisentischen und relevanten Anfang, ,,durch sein Wort vom
Anfang der Welt bis zum Ende lduft“15. Gottes wirkmichtiges und wirk-
kriftiges'6 Schopferwort durchdringt ohne Ende ,laufend“ die Zeiten!?,
ohne seine Gegenwirtigkeit einzubiifen. Er bleibt bei seiner Schépfung,
indem er immerzu neue Anfinge schenkt und so durch sein fortwihrendes
Handeln die Schépfung bewahrt.18 Luther kann sagen: ,,Gott ist, in Summa,
aufler allen Grenzen der Zeit.“19 Ebenso bemerkt K. Barth: ,, Gottes Zeit
und Raum sind frei von den Grenzen, in welchen fiir uns Raum und Zeit
allein denkbar sind. Gott ist der Herr der Zeit“20.

In diesen Bemerkungen scheint sich prima facie eine gehorige Portion
Konzilianz gegeniiber einem metaphysischen Zeitverstindnis widerzu-
spiegeln, das die dieses Zeitverstindnis kennzeichnende Diastase von Ver-
ginglichem und Ewigem, Zeitlichem und Zeitlosem auf das Verhiltnis des
ewigen Gottes zum vergianglichen Menschen iibertrigt: ,,Vom wahren Sein
kann nach der grundlegenden Uberzeugung des metaphysischen Denkens
nur dort die Rede sein, wo hinter den wandelbaren Erscheinungen das ans
Licht tritt, was dem Wechsel und damit der Zeit enthoben ist. Das Un-
wandelbare ist immer das Zeitlose“21.

13 WA 42, 92,2f. (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,19f.).

14 WA 42, 57,42-58,2 (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,2).

ISWA 42, 57,41f. (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,2).

16 Vgl. WA 42, 40,32f.39 (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 1,22): ,Videmus

autem, verbum huius diei adhuc esse efficax [...]. Hoc verbum adhuc est efficax et operatur
ista.

17 Vgl. WA 42, 57,9-12 (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,2): ,Deum per verbum
condidisse omnia [...]. Haec verba usque hodie durant. Ideo videmus multiplicationem sine
fine.“

I8 Vgl. WA 42, 17,12f. (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 1,5): ,Verbum, per quod
condita sunt omnia, et adhuc hodie conservantur®.

19 WA 42, 58,2 (Genesisvorlesung [1535-1545] zu Gen 2,2).

20 BARTH, Karl: Dogmatik (s. Anm. 12), 64.

21 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 125.



Schofpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwinde 429

Demgegeniiber hebt K. Barth hervor, dass die Ewigkeit Gottes nicht be-
sagt, ,dafl es nicht auch Zeit gibe in ihm, aber eine andere Zeit als die un-
sere, die wir ja im Grunde nie Gegenwart haben und fiir welche Rium-
lichkeit ein Auseinander bedeutet.“22 Gottes Zeit und die Zeit unserer
Erfahrung stehen sich nach Barth nicht diastatisch gegeniiber, vielmehr be-
deutet die Menschwerdung des Wortes Gottes in Jesus von Nazareth, dass
Gott nicht zeitlos ist. Dass er sich in diesem Menschen Jesus von Nazareth
offenbart, heif$t, dass er Zeit fiir uns hat und sich Zeit fiir uns nimmt.

Wihrend das Zeitlose keiner je moglichen Erfahrung des Lebens zu-
ganglich ist, erschlief$t sich der ewige Gott in der Zeit, die gerade aufgrund
des geschichtlichen Geschehens seiner Selbsterschlieffung als erfiillte Zeit
qualifiziert wird: ,,Als die Zeit erfiillt war, sandte Gott seinen Sohn“ (Gal
4,4a).23 Das Kommen Gottes in Jesus Christus erfiillt die Zeit, so dass es in-
folgedessen nicht verwundert, wenn Jesus als die Summe seiner Verkiin-
digung die Korrespondenz des Kommens der Gottesherrschaft und der Er-
filllung der Zeit zur Sprache bringt: ,Erfiillt ist die Zeit und nahe herbei-
gekommen ist die Gottesherrschaft“ (Mk 1,15). Die Fiille der Zeit um-
schreibt nichts anderes als das Heilswerk Jesu Christi (vgl. Eph 1,10):24
»[DJie Fiille der Zeit [ist] selbst nicht historische Zeit, so sehr in Jesus
Christus diese Fiille in der Geschichte erschien. Das Christusereignis ist
darum kein vergangenes Geschehen, vielmehr sprengt die Erscheinung der
Fiille der Zeit die Abgeschlossenheit von Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft.“25

Wihrend im Sinne klassischer Metaphysik die Zeit leere Zeit ist, augus-
tinisch etwa als das vom Seienden unberiihrte Kontinuum im Wechsel des
Seienden26 oder kantisch als eine reine Form der Anschauung??, so wird in

22 BARTH, Karl: Dogmatik (s. Anm. 12), 64.

23 Exegetisch besteht weitgehend Konsens dariiber, dass die Sendungsformeln (Gal 4,4f.;
Rém 8,3; Joh 3,16f.; 1 Joh 4,9) die Priexistenz voraussetzen. So etwa SCHWEIZER, Eduard:
Was meinen wir eigentlich, wenn wir sagen ,,Gott sandte seinen Sobn...”?. In: NTS 37
(1991) 204-224, hier 214ff.; VOLLENWEIDER, Samuel: Christus als Weisheit. Gedanken zu
einer bedeutsamen Weichenstellung in der friihchristlichen Theologiegeschichte. In: DERS.:
Horizonte neutestamentlicher Christologie. Studien zu Paulus und zur friihchristlichen Theo-
logie (= WUNT 144). Tiibingen: Mohr Siebeck 2002, 29-51, hier 41.

24 Vgl. dazu MILDENBERGER, Friedrich: Biblische Dogmatik Bd. 3 (s. Anm. 3), 345-361.

25 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 139. Von der Fiille der Zeit ,kommt*, so W.
SCHOBERTH (a.a.0., 136) treffend, ,,die Zeit des Glaubens her. Erst in der Wahrnehmung der
Fiille der Zeit ist die Zeit des Glaubens angemessen zu beschreiben, und erst in dieser
Wahrnehmung wird der Konflikt mit dem herrschenden Begriff der Zeit ganz erkennbar, der
wiederum die Wahrnehmung der Fiille der Zeit a limine ausschlieft. Denn daf8 die Fiille der
Zeit in die Zeit gekommen sei, sprengt jeden Begriff der Zeit, den die Reflexion auf die Er-
fahrungen wie die Konstruktion der Erkenntnis bilden konnte. Die unaufhebbare Folge von
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft wird in der Fiille der Zeit hinfillig: der Tag Jesu hat
kein Vorher und Nachher.“ Vgl. LINK, Christian: Theologie (s. Anm. 3), 302.

26 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 124-141, hat in seiner scharfsinnigen Studie
die Aporetik des augustinischen Zeitverstindnisses als Aporetik eines substanzontologisch ge-
fassten Zeitverstindnisses veranschaulicht, die die Schwierigkeit der Metaphysik exempli-
fiziert, das wahre Sein bzw. Wesen der Zeit im Wechsel des Seienden zu fassen. Hans-Georg



430 Marco Hofheinz

der Bibel die Zeit nicht als ,indifferent gegen das gedacht [...], was sich auf
ihr [der Zeitgeraden; M.H.] ereignet [...]; sie sperrt sich gegen die Vor-
stellung einer abstrahierbaren Zeitgeraden.“28 Die Zeit wird nach biblischer
Auffassung nicht abstrakt durch die Idee der Dauer einer linear fortschrei-
tenden oder zyklisch in ihren eigenen Anfang zuriickkehrenden Verlaufs-
zeit??, sondern durch die konkreten geschopflichen Begebenheiten be-
stimmt (,gefiillt), die sich der Poiesis Gottes verdanken und auf die die
gottesherrschaftliche Prisenz des Heils in Christus bezogen ist: ,,Die Fiille
der Zeit erdffnet damit die Wahrnehmung des Lebens der Ewigkeit im
verginglichen Augenblick; sie gewihrt das Leben in der Zeit und verbiirgt
damit die Hoffnung auch fiir das Hoffnungslose.“30

Solche geschopflichen Wahrnehmungen sind nur moglich, weil Gott als
der ewige Gott handelt, d.h. als derjenige, dessen Ewigkeit nicht als ,Zeit
ohne endliche Dauer“, sondern als ,Uberzeitlichkeit“31 zu begreifen ist.
Auch die biblischen Priexistenzaussagen heben als Hinweise auf die Ewig-
keit Gottes auf die ,Uberzeitlichkeit“ Gottes ab: Die Vorsilbe ,pri®

GEYER (Metaphysik [s. Anm. 3], 14) hilt fest: ,Dieses endliche Seiende auf seinen Begriff zu
bringen, ist das eigentliche Geschift der Metaphysik, wenn anders seit Platon und Aristoteles
die Einheit des wahren Seins und der Wandel der anschaulichen Wirklichkeit ihr zentrales
Thema bildet. Einzig seine Bewiltigung, die Sicherstellung jenes ,und‘ in seiner begrifflichen
Notwendigkeit wire die Verséhnung von Wahrheit und Wirklichkeit resp. von Denken und
Augenschein einerseits und von Wandel und Sein anderseits“. In dem Moment, wo Augustin,
der diese Synthese als Synthese von Christentum und Metaphysik leisten will, die ,Zeit als
solche“ denkerisch betrachten will und sie als ,reinen Gegenstand des Denkens® zu diesem
Zweck aus ihrer Umgriffenheit von Gottes Ewigkeit isoliert, die metaphysisch als Zeit-
losigkeit bestimmt wird, fasst er Zeit als Substanz auf. Das logische Dilemma besteht darin,
daf3 die Vorstellung einer Substanz selbst schon den Rekurs auf die Zeit voraussetzt, weil Sub-
stanz genau das ist, was im Wechsel der Akzidenzien in der Zeit mit sich selbst identisch
bleibt: ,In der Frage nach dem Wesen der Zeit [ist] das metaphysische Axiom der Zeit-
losigkeit der Wahrheit paradox bereits enthalten® (SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit [s. Anm. 3],
127). Das wahre Sein, das allein Gott zukommt, wird als das bestimmt, was von der Zeit
unberiihrt, also unverinderlich ist. Es ist nach ARISTOTELES (Met. 1073a 4-5) gekennzeichnet
durch ein ,ewiges, unbewegtes, von dem Sinnlichen getrennt selbstindig existierendes We-
sen“. Ein Sein der Zeit kann es demzufolge aber nicht mehr geben, weil es das an der Zeit ist,
was nicht von der Zeit tangiert wird.

27 In der Nachfolge Augustins paraphrasiert Immanuel KANT (KrV, B 224f.) die gefallene
metaphysische Grundentscheidung: ,,Die Zeit also in der aller Wechsel der Erscheinungen
gedacht werden soll, bleibt und wechselt nicht“. Fiir Kant ist die Zeit vor aller Erfahrung und
als Bedingung aller Erfahrungen die reine Form der (sinnlichen) Anschauung. So etwa a.a.O.,
B 47f., 55, 102f., 148, 182. Vgl. DERS.: Prolegomena (s. Anm. 3), A 37: ,[A]lles, was in den
Dingen Substanz ist, ist beharrlich®.

28 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 134.

29 Nach Charles TAYLOR (Die Moderne und die sikulare Zeit. In: DERS.: Wieviel
Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsitze zur politischen Philosophie. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2002, 166-217, hier 180-189) ist die Moderne nicht durch eine ,kairotische,
sondern durch die ,lineare“ Zeitvorstellung geprigt. So wird die Zeit ironischerweise trotz
oder vielmehr gerade aufgrund ihrer Betrachtung als Rohstoff, ,,der nicht ,vergeudet® werden
darf” (a.a.0., 188), zur ,leeren Zeit".

30 SCHOBERTH, Wolfgang: Zeit (s. Anm. 3), 141,

31 BARTH, Karl: KD I1/1, 700.



Schofpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwinde 431

bezeichnet, mit H.]J. Iwand gesprochen, ,ein alle Zeitlichkeit transzen-
dierendes ,tempus‘“32. Mit der Akzentuierung der ,Ewigkeit® wird nicht
einfach ein metaphysisches Gottespridikat dem Gott Israels attribuiert, um
ihn als ,Gott der Philosophen® auszuweisen.33 Vielmehr wird zum Aus-
druck gebracht, dass die Zeit ,nicht in selbstindiger Wirklichkeit ihr [der
Ewigkeit] gegeniiber [steht], sondern als ihr Geschépf, aber als solches in
ihr verwahrt und geborgen [...]. Das, dieses die Zeit tragende Leben Gottes
ist seine Ewigkeit als Uberzeitlichkeit“34. Ewigkeit und Zeit sind somit
keine abstrakten Kontrastbegriffe, die einander ausschlieflen.35 Als vonein-
ander unterschiedene Gestalten der Zeit sind sie einander zugeordnet, wo-
bei exakt diese Zuordnung die traditionelle Entgegensetzung von Zeit und
Ewigkeit unterbindet und der behaupteten Inkommensurabilitit beider
Zeitgestalten als Ausdrucksform der babylonischen Gefangenschaft der
Theologie in den Fesseln der Metaphysik widerspricht.

Gottes Ewigkeit will nicht im Sinne einer ,Semperexistenz“ als das
emergent Differente zu ephemerer Daseinsweise verstanden werden: ,,We-
der ist sie anfangs- und endlose Zeit (das hiefle, sie mit einer idealisierten
Daseinsform der Geschépfe zu verwechseln), noch ist sie deren schlichte
Negation, nidmlich Zeitlosigkeit. In beiden Fillen bliebe sie auf den
,abstrakten Gegensatz® zur Zeit fixiert; es bliebe unverstindlich, wie Gott
sich zur Zeit verhalten kénnte. Das ndmlich ist nur méglich, wenn auch in
seiner Ewigkeit zwischen ,auch nicht und ,nicht mehr‘, zwischen Ursprung
und Ziel, zwischen Vergangenheit und Zukunft zu unterscheiden ist.
Schépfer der Zeit kann er nur sein, wenn die kreatiirlichen Anfinge und

32 So Hans Joachim IWAND (Predigtmeditationen. Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1963, 50) in einer Predigtmeditation zum Johannesprolog. Vgl. WEBER, Otto: Grundlagen
der Dogmatik. Bd. 1. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1955, 335: ,,Das ,Zuvor* des Sein
Gottes, des dreieinigen Gottes, ist kategorial unverrechenbar mit dem Vorher und Nachher
unseres Zeitbegriffs. Es ist das [...] qualitativ vorgeordnete ,Zuvor‘. Es ist das ,Zuvor‘, das
sich im Handeln Gottes und nur in ihm bekundet®.

33 Der Gott der Philosophie des Aristoteles steht — was sein Verhiltnis zur Zeit betrifft —
als ,,unbewegter Beweger® (ARISTOTELES: Met. 1072a 25), als ,,die sich selbst denkende Ver-
nunft“ oder ,Denken des Denkens“ (DERS.: Met. 1072b 20; 1074b 34f.) in einer Antithese
zum dreieinen Gott: Der Gott der Philosophen ,unterwirft sich nicht der Zeit und nicht der
Verinderung. Er begegnet nicht geschichtlich® (BAYER, Oswald: Schopfung als Anrede. Zu
einer Hermeneutik der Schopfung. 2. Auflage. Tiibingen: Mohr Siebeck 1990, 171). Zur
Ewigkeit des dreieinen Gottes gehort hingegen konstitutiv, ,dafl Gottes ewiges Sein sich als
Geschichte, also nicht unter Ausschluff von Raum und Zeit, sondern als simul tota possessio
temporum (Allzeitlichkeit) und Allgegenwart ereignet“. So JUNGEL, Eberhard: Thesen zum
Verhdltnis von Existenz, Wesen und Eigenschaften Gottes. In: ZThK 96 (1999) 405-423, hier
421.

34 BARTH, Karl: KD 11/1, 703.

35 Vgl. IWAND, Hans Joachim: Christologie. Die Umkebrung des Menschen zur
Menschlichkeit (= Nachgelassene Werke. Neue Folge 2). Giitersloh: Giitersloher 1999, 405:
»In diesem einen Menschen [Jesus; M.H.] haben also alle Menschen erst ihre endgiiltige, ihre
fiir Zeit und Ewigkeit giiltige Geschichte erhalten. Diese ganze Zeit, die nun der Menschheit
im Lichte dieser Botschaft erschlossen ist, liegt unter ein und demselben Jetzt, unter einem
iiber alle anderen Zeitriume hinweggreifenden Heute. Es ist das Jetzt der Gnadenzeit des
Menschengeschlechts.“



432 Marco Hofheinz

Abbriiche in einem Anfangen und Enden innerhalb der {iberlegenen Sphire
seiner Ewigkeit vorgebildet und begriindet sind. Ewigkeit ist, so verstanden,
also nicht nur duflerer Rahmen oder Ziel des zeitlichen Lebens, sie ist des-
sen innerer Ermoglichungsgrund.“36

3. NAIV ONTOLOGISCH? ZUM ONTOLOGIEVERSTANDNIS DER LEHRE VON
DER SCHOPFUNGSMITTLERSCHAFT CHRISTI

Wer von der Schopfungsmittlerschaft Christi spricht, so der zweite Vor-
wurf, der transportiert mit dieser Redeweise eine ontologische Problematik.
Die starke Reserve gegeniiber einem ontologischen Verstindnis der Pri-
existenzaussagen besagt, dass sie einem naiv raumlichen und substanzhaften
Denken entspringen und in unkritischer Weise die klassische Gestalt der
Substanzontologie reproduzieren, die mit dem Ende der Metaphysik obso-
let geworden sei. Statt der kopernikanischen Revolution der Denkart zu
entsprechen3’, verfalle die Lehre von der Schopfungsmittlerschaft der
Regression und zoge so unnotigerweise das Verdikt des ,,Vormodernen® auf
sich, indem sie eine autonome Ontologie bzw. Gegenstandstheorie propa-
giere, die eben nicht von einer Theorie des Subjekts abhinge und aufgrund
dieser Subjektunabhingigkeit direkt in eine kosmologia gloriae hinein-
miinde, die die unerléste Welt als in Christus ruhenden Kosmos meta-
physisch mit dem Schein der ,,Objektivitit“ verklire. Die Lehre von der
Schopfungsmittlerschaft repriasentiere eine spekulativ-metaphysische Syn-
these, die durch die Identifikation der Strukturen der Welt mit Christus ge-
bildet wiirde. Dieser ontologischen Problematik kénne man nur entgehen,
wenn man das Noetische konsequent vom Ontischen trenne. Nur so kénne
die in vorneuzeitliche Denkformen verpackte und darum obsolet gewor-
dene Lehre von der Schopfungsmittlerschaft Christi gerettet werden, die in
Konsequenz des Trinititsdogmas als doktrinaler Ballast durch die Jahr-
hunderte hindurch bis zur sog. altprotestantischen Orthodoxie und verein-

36 LINK, Christian: Gott und die Zeit. Theologische Zuginge zum Zeitproblem. In: DERS.:
Die Spur des Namens. Wege zur Erkenntnis Gottes und zur Erfahrung der Schépfung.
Theologische Studien. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1997, 91-119, hier 113.

37 Die ,kopernikanische Wende“ bezeichnet den grundlegenden erkenntnistheoretischen
Neueinsatz, der mit der Transzendentalphilosophie I. Kants verbunden ist und die subjektive
Konstitution der Erscheinungswelt akzentuiert. Die kopernikanische Wende umschreibt die
epistemologische Umkehrung des Verhiltnisses von erkennendem Subjekt und zu
erkennendem Objekt, insofern sich die Wirklichkeit als uns erscheinende Wirklichkeit nach
den apriorischen Strukturen unseres Denkens richtet: ,Bisher nahm man an, alle unsere
Erkenntnis miisse sich nach den Gegenstinden richten; aber alle Versuche iiber sie a priori
etwas durch Begriffe auszumachen, wodurch unsere Erkenntnis erweitert wiirde, gingen unter
dieser Voraussetzung zunichte. Man versuche es daher einmal, ob wir nicht in den Aufgaben
der Metaphysik damit besser fortkommen, daff wir annehmen, die Gegenstinde miissen sich
nach unserem Erkenntnis richten®“. KANT, Immanuel: KrV, B XVIL.



Schofpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwinde 433

zelt sogar dariiber hinaus zur Stiitzung des auf die Schopfung bezogenen
Satzes ,opera ad extra sunt indivisa“ mitgeschleppt worden sei.38

W. Schoberth hat demgegeniiber vollig zu Recht darauf hingewiesen,
dass die Lehre von der Schépfungsmittlerschaft zu entscheidenden Modifi-
kationen und zu einer kritischen Revision dessen fiihrt, was als ,Sein“ be-
stimmt und was als ontologische Kategorie verstanden wird. Gerade in
ihren ontologischen Implikationen kommt ihr eine theologische Leistungs-
fihigkeit zu, die sie unverzichtbar macht; und zwar unverzichtbar prizise
fiir eine Kritik der Metaphysik, insofern nidmlich die Primissen der klas-
sischen Metaphysik unter der Decke einer verinderten Oberflichengestalt
substrathaft fortleben.

Eine neuzeitliche Primisse wurde bereits (unter 2.) als Raster des
neuzeitlich kausalen Denkens namhaft gemacht, das mit der Logik linearen
Zeitdenkens verbunden ist. Der besagte Einwand gegen das metaphysische
Spekulieren in Gestalt des Theologumenons von der Schépfungsmittler-
schaft Christi bringt — so W. Schoberth - ,selbst die metaphysischen Pri-
missen in Anwendung [...], tiber die er sich keine Rechenschaft ablegt. Nur
unter der Voraussetzung einer geschlossenen Ontologie, in deren Welt
nichts vorkommen kann als das, was zuvor als denkbar bestimmt wurde,
mufs Schépfungsmittlerschaft a limine absurd sein; die Absurditit ist aber
lediglich die Konsequenz einer zirkuldren Argumentation, in der nur das als
moglich behauptet wird, was den selbstdefinierten Kategorien entspricht.
Wenn die Lehre von der Schopfungsmittlerschaft umgekehrt ein Denken
inauguriert, das nicht alles denken zu kénnen beansprucht und insofern die
Grundbehauptung der Metaphysik, nidmlich die Identitit von Denken,
Sprechen und Sein, negiert, dann stellt sie eben die metaphysischen Selbst-
verstindlichkeiten neuzeitlichen Schopfungs- und Existenzdenkens in Fra-
ge.“39

Eine Stilisierung der nach bestimmten Kategorien objektivierten Welt
zur unhintergehbaren Faktizitit stellt vielmehr genau jene Hiresie dar, die
im Kolosserbrief mit der Betonung der Schoépfungsmittlerschaft Christi
attackiert wird.40 Das Werk Christi, seine Poiesis, hat — wie der Kolosser-

38 Vgl. PANNENBERG, Wolfhart: Systematische Theologie. Bd. 2. Gottingen: Vandenhoeck
& Ruprecht 1991, 41.

39 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 160.

40 Gegeniiber allen Pritendenten, die die Gemeinde Christi anfeinden und unter Berufung
auf die vier Weltelemente (otoiuyxeio; vgl. Kol 2,8.20) iiber die Anfangsgriinde der (wahren)
Philosophie (Kol 2,8) zu verfiigen, ja, die Unmittelbarkeit des Wirklichkeitszugangs zu be-
sitzen behaupten, wird betont: ,Christus [hat] die Engelmichte, die seine Geschépfe
bedrohen (vgl. Rém 8,38-39; Eph 1,21; 2,2; 6,12), entmiichtigt, so dafl sie (als Gefangene)
in seinem Triumphzug mitgefithrt werden (vgl. 2,15 mit Eph 4,8). Die Stofrichtung dieser
Argumentation wird aus [Kol] 2,8-23 deutlich: Die Christen in Kolossid und Laodicea sollen
davor geschiitzt werden, dafl jemand sie zur Unwahrheit verfithrt ,durch die Philosophie
(dprrocopie) und den leeren Lug und Trug, die der Uberlieferung von Menschen und den
Element(armicht)en der Welt (otoixeioe tod kdopov), aber nicht Christus entsprechen®.
(STUHLMACHER, Peter: Biblische Theologie des Neuen Testaments. Bd. 2. Von der Paulus-
schule bis zur Johannesoffenbarung. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1999, 12). Die



434 Marco Hofheinz

brief hervorhebt — die Strukturen der Welt in ihrem Seinsbestand revo-
lutioniert, nicht nur unsere menschliche Wahrnehmung, so dass diese
grundstiirzende Verinderung also nicht nur noetische, sondern auch on-
tische Valenz besitzt. Gottes Neuschopfung schliefSt auch humane Noetik
bzw. Epistemologie mit ein (vgl. Rom 12,2).

Das Theologumenon von der Schépfungsmittlerschaft Christi trigt dabei
dem Rechnung, dass die Neuschopfung des dreieinen Gottes in Jesus
Christi nicht durch die Neuwerdung des Menschen konditioniert ist, so als
konne sich die Neuschopfung nur vollziehen, weil und insofern sie gleichsam
als vermittelte Neuschopfung den Menschen als sekundire Wirkursache
inkludiere. Nicht das Menschenmdogliche, sondern das Christusmogliche
stellt nach dem ontologischen Verstindnis von Schépfungsmittlerschaft das
Maf$ der neuen Schopfung durch den dreieinen Gott dar. Die ontologische
Bedeutung der Lehre von der Schépfungsmittlerschaft Christi besteht in der
Aussage, ,dass diese Welt nicht das Letzte und Uniiberbietbare ist, sondern
in ihrem Sein mehr und anderes ist, als das Denken entwirft. Auf diese
Weise wird die Erfahrung der Welt gedffnet auf das Geheimnis Gottes, in
dem Schépfung und Vollendung ineinander verwoben sind, weil Gott der
ist, der die Toten lebendig macht und ruft das, was nicht ist, daff es sei
(R6m 4,17).“41

Ausgehend von der Schopfungsmittlerschaft Christi kann eine neue, eine
realistische Ontologie in den Blick genommen werden, die nicht das Ganze
der Wirklichkeit im Denken meint fixieren zu kénnen, sondern die selbst
an der Verwandlung und Erneuerung der Sinne durch den Geist Jesu Chris-
ti partizipiert, der die Phinomene aus transzendentaler Verengung42 und
kategorialen Umklammerungen freigibt: ,Kann das Denken vorweg bestim-
men, was die Bedingung der Moglichkeit von Erfahrung sei, so immunisiert

Erinnerung der Gemeinde an Christus als Haupt der Gemeinde und des ganzen Kosmos
durch den Briefschreiber wire in ihrem Aussagegehalt verkannt, wiirde man sie als urchristli-
chen Enthusiasmus interpretieren: ,Auch fiir ihn [den Verfasser des Kolosserbriefes; M.H.]
ist Christus das ,Haupt‘ der Welt. Aber weil seine Herrschaft in ihr noch nicht sichtbar
durchgesetzt ist, darum kann sie nicht sein ,Leib® sein. Leib Christi ist in der gegenwdrtigen
Weltsituation allein die Kirche. Sie namlich ist der Bereich, in dem Christi Stellung als Herr
iiber alle Michte anerkannt und durchgesetzt ist.“ ROLOFF, Jiirgen: Die Kirche im Neuen
Testament (= GNT 10). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1993, 227.

41 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 162f.

42 Nach I. Kant erkenntnistheoretischer Begriindung der Moglichkeit des Fortschreitens
im Wissen kann nur das erkannt und erfahren werden, was der apriorischen Ausstattung des
erkennenden und erfahrenden transzendentalen Subjekts (des ,Ich denke®) mit reinen
Verstandesbegriffen und aus ihnen abgeleiteten Grundsidtzen des reinen Verstandes
entspricht, kraft derer die Synthesis der Vorstellungen, die Einheit des Mannigfaltigen der
Anschauung vollzogen wird: ,Das: Ich denke, muf alle meine Vorstellungen begleiten
konnen; denn sonst wiirde etwas in mir vorgestellt werden, was gar nicht gedacht werden
kénnte, welches ebensoviel heifft, als die Vorstellung wiirde entweder unmoglich, oder
wenigstens fiir mich nichts sein. Diejenige Vorstellung, die vor allem Denken gegeben sein
kann, heifft Anschauung. Also hat alles Mannigfaltige der Anschauung eine notwendige
Beziehung auf das: Ich denke, in demselben Subjekt, darin dieses moglich machen.” KANT,
Immanuel: KrV, B 131f.



Schofpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwinde 435

es sich gegen solche Erfahrung, die in seinen vorweg bestimmten
Kategorien nicht zu erfassen ist. Damit ist die kritische Bedeutung des Re-
kurses auf Erfahrung beseitigt und die vorausgesetzte Ontologie immuni-
siert.“43 Eine solche unverstellte und unverengte Ontologie sieht die Schép-
fung in ihrer Phinomenalitit als in Christus begriindet, weshalb sie fiir alle
Erfahrungen der Geschopflichkeit — auch jene sperrigen, in den gingigen
Seins- und Deutungskategorien nicht fassbaren — ein Sensorium besitzt. Sie
lisst die Wirklichkeit in Erscheinung treten: ,,[D]ie kritische Arbeit der Zu-
riickweisung der reduktiven Ontologie [ist] zugleich die Freilegung der-
jenigen Erfahrungen, auf die die Schopfungslehre sich bezieht. Hier ist wie-
derum eine unmittelbare Entsprechung gegeben zu der Antithese, die das
neutestamentliche Bekenntnis zum Schépfungsmittler enthilt: Der Wider-
spruch gegen eine Ontologie, die von der Siinde bestimmte Welt und ihre
Schemata als iibermichtig und endgiiltig ausgibt.“44

4. DESKRIPTIV ODER ASKRIPTIV-DOXOLOGISCH? ZUR FRAGE NACH DEM AN-
GEMESSENEN MODUS DOGMATISCHER REDE VON DER SCHOPFUNGSMITTLER-
SCHAFT CHRISTI

Wer von der Schopfungsmittlerschaft Christi spricht, so der dritte Vorwurf,
der prolongiert die askriptiv-doxologische Redeweise der biblischen Zeu-
gen in unkritischer Weise und verkennt die theologische Aufgabe einer
Uberfithrung der askriptiven in eine deskriptive Redeweise.45 Als doxolo-

43 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 164.

4 A.a.0., 168.

45 Vgl. RITSCHL, Dietrich: Zur Logik der Theologie. Kurze Darstellung der Zusammen-
héinge theologischer Grundgedanken (= KT 38). 2. Auflage. Miinchen: Kaiser 1988,
20.179.181f.184.330-338. Der Heidelberger Systematiker prigte diese Distinktion, die beide
Funktionen der Sprache nicht voneinander separieren, sondern mittels Unterscheidung zuein-
ander in Beziehung setzen will, bereits in den 1960er Jahren (vgl. DERS.: Memory and Hope.
An Inquiry Concerning the Presence of Christ. New York: Macmillan 1967, 166-180). Er
introduzierte ,the distinction between narrative and doxological language* (a.a.O, 169) bzw.
sdoxological and theological speaking® (vgl. a.a.O., 168) bzw. ,reporting language and
address language“ (vgl. a.a.0., 170), akzentuierte dabei gleichermafen ihre ,strange recipro-
city” (a.a.0., 168) wie er deren ,confusion or false relation” (a.a.O., 172) strictissime wider-
sprach: ,,While the repeated experience and discipline of prayer [als ,original rootage®
(a.a.0., 175) der ,doxological speech®; M.H.] allows, stimulates and enriches theological
speech, it is nevertheless true that the relation between these two kinds of speech is
irreversible“. D. Ritschl betont: ,Doxological speech must not be made the beginning of theo-
logical analysis; the language of prayer is of a different category from that of a narrative
which demands analysis and interpretation® (a.a.0., 168f.). Ihre Reziprozitit als der fiir den
Gottesdienst konstitutiven Redeformen ist darin fundamentiert, daff ,Anbetung und Anrede
Gottes (...) erzihlender, trostender, ermahnender und auch belehrender Anrede an die An-
wesenden gegeniiber[stehen; M.H.], so aber daff die eine Rede von der anderen ihre
Erméglichung erhilt, die als in Gott selbst gegriindet geglaubt wird. Das ist die primire
Verifikation, von der die Gliubigen als dem Werk des Geistes Gottes sprechen® (DERS.: Logik
(s. Anm. 35), 130).

Ist nach D. Ritschl der Gottesdienst als ,,Ort des Redens von und zu Gott* (ebd.) der Sitz
im Leben der Theologie, wo die Sprache der Gliubigen geprigt und gepflegt wird, so erlaubt



436 Marco Hofheinz

gische Texte seien die Christushymnen in ihrem propositionalen Gehalt den
reflektierten Texten nicht ebenbiirtig.

Wer so argumentiert, steht allerdings in der Gefahr, den Aussagewert
doxologischer Sitze zu depravieren. Mit der Uberordnung des apophan-
tischen Logos gegeniiber doxologischem Sprechen folgt man nidmlich ge-
rade der Logik einer Ontologie des Wesens, das nur im Riickgriff auf ,,Ge-
wesensein“ urspriinglich erfasst werden kann: 10 tl v elvay éotiv dowv 6
A0yog €otiv OpLopocts. Der Logos apophantikos (aufweisender Logos)47, der
die Dinge im Licht der Sprache sehen lisst, ist der Logos dessen, was immer
schon da gewesen ist. Er ist das Deutewort der gegebenen Welt. Der Logos
apophantikos weist die bereits vorhandene Wirklichkeit als Grund des
Lebens aus. Doxologische Rede aber lasst sich nicht im Rahmen des Logos
apophantikos erfassen48, sondern sprengt diesen, denn doxologische Rede
spricht in Bezug auf die Schopfungsmittlerschaft Christi immer auch escha-
tologisch von der ,Zukunft des Gekommenen® (W. Kreck) und damit der
Erlosung und dem Heil der Schopfung.4® Die Doxologie ist — wie J.H.

Doxologie Theologie und so dringt die Theologie, die ,auf breiter Front einen ,doxolo-
gischen Rand‘“ (a.a.O., 337) hat, auf doxologische Sprache hin. Die deskriptive Sprache der
Theologie und die askriptive Sprache der Doxologie oder — um ein synonymes Begriffspaar zu
gebrauchen — ,Anrede“ und ,Bericht“ bzw. ,,Beschreibung® miissen, obwohl ,in der Anrede
(auch an Menschen) deskriptive Elemente in sekundidrer Verwendungsweise enthalten sein®
(a.a.0., 20) kénnen, jedoch unterschieden werden, da Deduktionen deskriptiver von askrip-
tiven Sitzen sowie Riickschliisse von bereits abgeleiteten askriptiven Sitzen auf deskriptive
Sitze Verwirrung stiften: ,Any ,language game* is capable of becoming part of doxological
speech. The distinctive mark of doxological speech is its rootage in prayer, and in a derived
manner, its proximity of creeds, confession and creedal affirmations. All forms of doxological
speech have in common that their content is synthetically derived from narratives, inter-
pretations and — although this is a source of errors and distortions — from other doxological
speech as it is transmitted by traditions. It is originally, but not necessarily, address language,
and its transposition into propositional form is highly problematical because the hearers of
propositional statements may not know of the original rootage® (DERS.: Memory [s. Anm.
45], 175). Auf exegetischer Seite betont Peter STUHLMACHER (Vom Verstehen des Neuen
Testaments. Eine Hermeneutik (= GNT 6). 2. Auflage. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1986, 247) die interpretatorische Notwendigkeit, ,Aussagen, die in der Form des Lobpreises
oder des Bekenntnisses iiberliefert sind, von beschreibender Rede® zu unterscheiden.

46 ARISTOTELES, Met. 1030a 6.

47 Vgl. IwAND, Hans Joachim: Glauben und Wissen (= Nachgelassene Werke 1).
Miinchen: Kaiser 1962, 200: ,Wir neigen heute dazu, das Wort mehr in seiner apophan-
tischen, das heifdt aufzeigenden, sinngebenden Funktion zu sehen, aber der biblische Sprach-
gebrauch versteht unter Wort Gottes nicht die vielleicht géttliche Interpretation eines Tatbe-
standes. Seine Worte sind nicht ,Deuteworte®, sondern ,Tatworte®, ,er spricht, so geschieht’s".
Wiren die Worte Gottes deutende, apophantische, das verborgene Sein meiner Existenz
erhellende Worte, so wire das Ziel des Glaubens ein Versteben. Ich komme durch das Hoéren
des Wortes zum Verstehen meiner selbst in der Problematik meiner Existenz.

48 So auch SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 154: ,Doxologisches Sprechen ist
keine Spezialform des apophantischen logos. Am doxologischen Sprechen ist aber gerade zu
erkennen, dafl Wirklichkeit auch anders zur Sprache gebracht werden kann und werden mufl
als im Modus des Urteils. Auf diese Weise ist allerdings das, was hier zur Sprache kommt,
auch in seiner ontologischen Dimension ernst zu nehmen®.

49 Dies betont Jan Mili¢ LOCHMAN, in: BURI, Fritz / LOCHMAN, Jan Mili¢ / OTT, Hein-
rich: Dogmatik im Dialog. Bd. 3. Giitersloh: Giitersloher 1976, 61-63.



Schofpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwinde 437

Yoder betont — diejenige Sprache, in der die Transfiguration und Voll-
endung aller Welten antizipiert wird:350 ,[D]oxology [...] is more than
liturgy. It is a way of seeing; a grasp of which end is up, which way is
forward.“S1 Die Doxologie partizipiert an der erneuerten Schépfung, deren
Reprisentantin die Kirche Jesu Christi ist (Kol 1,18a).52

So enthilt die Doxologie denn auch nicht zufillig in der Rede vom
Schépfungsmittler Jesus Christus ein Element der Vorwegnahme, etwa der
eschatologischen Totenauferweckung’3 (so in Kol 1,18) oder allgemein der
Erlésung (so etwa in 1 Kor 8,6)54. In Hebr 1,2 ist die Aussage von der

50 So RITSCHL, Dietrich: Logik (s. Anm. 45), 335.

51 So YODER, John Howard: To Serve Our God and to Rule the World. In: DERS.: The
Royal Priesthood. Essays Ecclesiological and Ecumenical. Grand Rapids: Eerdmans 1994,
127-140, hier 129.

52 Treffend HOFIUS, Otfried: Erstgeborener (s. Anm. 9), 226: ,Die Kirche ist [...] als
Reprisentantin der erneuerten Kirche verstanden. Denn die erneuerte Schépfung ist da und
nur da erfahrbare Wirklichkeit, wo Menschen im Glauben wissen und im Lobpreis der Er-
l6sten bekennen, was der Christushymnus [Kol 1,15-20] von Christus sagt, und wo sie als
Glaubende mit der himmlischen Welt und den Engeln Gottes verbunden sind.*

53 Darauf hat, wenn auch eindimensional, so doch nachdriicklich Friedrich MILDEN-
BERGER (Biblische Dogmatik. Bd. 3 [s. Anm. 3], 426.429-432) aufmerksam gemacht. Martin
KARRER (Jesus Christus im Neuen Testament (= GNT 11). Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 1998, 57) konstatiert im Blick auf den sog. ,,Kolosserhymnus® treffend: ,,v.18b und
v.15 beziehen sich aufeinander: ,Der Ebenbild des unsichtbaren Gottes, Erstgeborener aller
Schopfung ... ist, der ist Anfang, Erstgeborener aus den Toten ....“ Die Priexistenz Christi hat
einen Bezug in der Auferstehung und die Auferstehung eine Wurzel in der Priexistenz.” Ahn-
lich auch Otfried HOFIUS (Erstgeborener [s. Anm. 9], 220), der in seiner Analyse des Ko-
losserhymnus zwei parallel strukturierte Strophen wahrnimmt: ,Die erste Strophe (I) umfafit
die Verse 15+16 und handelt von dem priexistenten Christus und von der Schépfung, die
zweite Strophe (II) umfallt die Verse 18b-20 und handelt von dem menschgewordenen, ge-
kreuzigten und auferstandenen Christus und von der Erlésung.“

54 In Anschluss an Johann Albrecht BENGEL (Gnomon Novi Testamenti, Berlin 1860 [=
ND 3. Auflage. Tiibingen 1773], 647) hat Otfried HOFIUS (Schépfungsmittler [s. Anm. 9],
184) in Bezug auf das Bekenntnis in 1 Kor 8,6 herausgearbeitet: ,,Der erste Satz des Bekennt-
nisses kennzeichnet Gott, den Vater, zunichst als den Schopfer des Alls (é€ o t& mavtae) und
sodann — im Blick auf die Neuschépfung — als den Erléser der Christen (kal fijueic ei¢ adtdv);
in dem zweiten Satz wird der Kyrios Jesus Christus zunichst als der Schépfungsmittler (51" o0
T mevte) und sodann — wiederum im Blick auf die Neuschépfung — als der Erl6sungsmittler
(kal mMpelc 81 avtov) pradiziert.” Die Differenz, die in diesem Satz von O. Hofius im Ver-
gleich zu meinen bisherigen Ausfithrungen ansichtig wird, ist rein terminologischer Art, inso-
fern ich bislang die Erlosungsmittlerschaft als ,,Unterbegriff“ des Oberbegriffs ,,Schopfungs-
mittlerschaft“ lediglich noch nicht eingefiihrt habe. Der Sache nach verstehe ich — wie O.
Hofius — auch die Neuschopfung als Implikat der Schépfungslehre und infolgedessen auch die
Erlésungsmittlerschaft als das eschatologische Implikat der Lehre von der Schépfungsmittler-
schaft. Sachlich koinzidieren O. Hofius’ exegetische Bemerkungen mit meinen Ausfithrungen.
Denn auch nach O. Hofius impliziert die Schépfungsmittlerschaft Christi temporal mehrere
Aspekte, zum einen, dass ,,Christus als der priexistente ewige Sohn in der vollkommenen Ein-
heit mit dem Vater das Schopferwerk vollbracht hat* (a.a.O., 189), und zum anderen, dass
»die Schépfung als ganze und vor allem der Mensch als ihr durch die Liebe des Schépfers in
besonderer Weise ausgezeichneter Teil es von Anfang an mit dem Erl&ser zu tun haben. Das
aber bedeutet: Die Erlosung ist kein zufilliges Geschehen, sondern die Tat des sich selber und
so auch seinen Geschopfen treuen Schopfers und Herrn der Welt“ (a.a.O., 190). Auch mit
Blick auf den Kolosserhymnus unterstreicht O. Hofius (Erstgeborener [s. Anm. 9], 226): ,Als



438 Marco Hotheinz

Schopfungsmittlerschaft ,,zunichst final zu verstehen. Sie besagt, dass erst
in Jesus Christus die Schopfung vollendet sein wird.“SS Fasst man ihre tem-
porale Erstreckung ins Auge, so besagt die doxologische Rede von der
Schépfungsmittlerschaft Christi: ,,[QJuod in Christo inceptum est impleri et
nunc impletur et in fine implebitur“sé. Doxologische Rede meint also im-
mer auch die Ansage des Kommenden, wobei diese Ansage ein ,,Angriff auf
das [ist], was gegenwirtig besteht und Bestand verspricht.“57 Doxologische
Rede wendet sich gegen eine theologia gloriae, die kein Eschaton duldet,
sowie gegen jegliche metaphysische Isolierung des status quo der Welt ge-
geniiber ihrer Zukunft, wodurch der status quo de facto zum Letzten und
damit fiir unumst6flich erklart wird.

Doxologische Rede verwahrt sich demgegeniiber, indem sie das Ver-
heifungswort Gottes zur Sprache bringt, die Verheiffung aber ,kann sich
von diesem Logos [dem Logos apophantikos; M.H.] nicht zur Rechenschaft
ziehen lassen. In dem VerheifSungswort Gottes griindet die Welt von ihrer
Zukunft her, die nicht ihr Gewesensein bestitigt. [...] So bestreiten Gottes
verheissendes Wort und weltimmanenter, apophantischer Logos einander
den je eigenen Grund der Wirklichkeit.“58 Die Grenzen des im Logos
apophantikos Sagbaren, welches das Sein in Gestalt der Definition als Vor-
griff auf die Ganzheit des Begrenzbaren begrenzt und das Wesen der
Wirklichkeit definitorisch fixiert, werden transzendiert und die Definition
des Seins wird gerade so in Frage gestellt: ,,Definition als Wesensent-
hiillung, als apophantischer Aufweis dessen, was ,schon‘ und darum ,immer
wieder® zugrunde liegt.“5?

In den hymnischen Texten des Neuen Testaments, in denen die Schop-
fungsmittlerschaft Christi doxologisch zum Ausdruck gebracht wird, wird
die Wahrheit als dasjenige zur Sprache gebracht, was sich einer

der Mitschopfer ist Christus der Herr iiber alles Geschaffene und zugleich der Erhalter der
Schépfung, die ihm permanent ihr Dasein und ihren Bestand verdankt.”

55 PANNENBERG, Wolfhart: Systematische Theologie. Bd. 2 (s. Anm. 38), 39. Dabei setzt
die finale Hinordnung der Geschépfe auf Jesus Christus nach Hebr 1,2 voraus, dass die
Geschépfe bereits geschaffen sind und zwar im gegenwirtigen Aon, dem zukiinftigen Aon
aber erst entgegengehen. Denn zu den ,Aonen® ,rechnet der auctor ad Hebraeos nicht blof
den ,gegenwiirtigen Aon‘, sondern — wie durch 2,5 ganz klar erwiesen wird — ebenfalls den
,zukiinftigen Aon‘“ (HOFIUS, Otfried: Der Christushymnus Philipper 2,6—11. Untersuchungen
zu Gestalt und Aussage eines urchristlichen Psalms [= WUNT 17]. 2. Auflage. Tiibingen
1991, 78). In Hebr 1,2 wird mithin ein ,Miteinander von eschatologischer und protolo-
gischer Aussage“ (a.a.0., 79) ansichtig, da der Sohn der Schopfungsmittler ist, durch den
zeitumfassend die Aonen, der gegenwiirtige wie der zukiinftige Aon, geschaffen wurden. Die
Vollendung der Schépfung besteht nach dem Hebrierbrief darin, dass die bereits mit der
Inthronisation Jesu Christi definitiv aufgerichtete Konigsherrschaft Gottes ihr Ziel in der
Endverherrlichung Jesu durch das Gotteslob aller Kreaturen findet, der vollendeten Gemein-
de im Einklang mit den huldigenden Engeln. Vgl. a.a.O., 101.

56 WA 3, 375,29 (Dictata super Psalterium. 1513-1516).

57 SAUTER, Gerhard: Zukunft und Verbeissung. Das Problem der Zukunft in der gegenwiir-
tigen theologischen und philosophischen Diskussion. 2. Auflage. Ziirich: TVZ 1973, 156.

58 Ebd.

59 A.a.0., 157.



Schéfpungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwinde 439

Totalvermittlung in die Schemata des apophantischen Redens entzieht und
diesen nicht, zumindest jedenfalls nicht vollstindig, kommensurabel ist.
Anders als doxologisch oder — wenn man so will — symbolisch oder meta-
phorisch ist die Wahrheit in ihrem sachlichen Gehalt nicht explizierbar. Die
doxologische Pradikation in den Hymnen besitzt insofern keineswegs eine
geringere Prizision als die Rede im Modus des Logos apophantikos:
»| V]ielmehr ist gerade auch das hymnische Bekenntnis in spezifischer Weise
assertorisches Reden, insofern der Lobpreis zugleich die Behauptung impli-
ziert, das Gepriesene sei auch so, wie es gepriesen wird.“60

Auch das biblische Reden ist kein spekulatives Denken in bloffen Mog-
lichkeiten, das allenfalls als heuristisches Mittel der Hypothesenbildung
taugen mag, sondern eine ganz spezifische Form des Urteilsé!, die wie jede
assertio ausdriickt, dass etwas wirklich der Fall ist: ,Es ist wirklich wahr,
dass p.“ Auch und gerade die Doxologie ist insofern als aletheische Mo-
dalitit des biblischen Redens von Gott zu verstehen.

Das ontologische Urteil, das in der Doxologie gefillt wird, ist das
ontologische Urteil der Gliubigen, die dieses Urteil — so J. Roloff — als ,,do-
xologische[n] Indikativ® fillen: ,,Die Gemeinde bekennt, was vor Gott
durch Jesu Erhohung bereits Wirklichkeit ist und was darum ihr Handeln
und ihren Gehorsam zu bestimmen hat.“62 Sie will die Wahrheit als das-
jenige zur Sprache bringen, was sich den gingigen ontologisch-metaphy-
sischen Schemen gerade nicht einfiigt: Die Doxologie ,,will sagen, wie es in
Wahrheit ist. Sie kann es nur in Symbolen, in starken bildhaften Visionen
sagen. [...] Aber eben indem sie lobpreist, erschliefdt sie Wahrheit.“63 Doxo-
logie meint — mit H.J. Iwand formuliert —, ,dafl wir primir anbetend und
erst so hoérend und aus dem Héren nun auch verstehend dieses Ereignis
[der Fleischwerdung des Wortes; M.H.] fassen oder vielmehr uns von ihm
erfassen lassen.“64

Die Doxologie hat somit eine bestimmte sprachpragmatische Valenz. Sie
partizipiert an der Poiesis des dreieinen Gottes und kann deshalb denje-
nigen verwandeln, der in sie einstimmt. Weil die Doxologie dies leistet und
insofern unverzichtbar ist, darf die theologische Aufgabe der genauen Uber-

60 SCHOBERTH, Wolfgang: Sinn (s. Anm. 3), 156.

61 Vgl. ebd.: ,Sicher sind doxologische Formulierungen nicht einfach Urteile iiber Sach-
verhalte; und die exegetische Forschung stellt sowohl zu Recht die Variabilitit der
christologischen Aussagen heraus als auch die Beobachtung, daf§ die entsprechenden Passagen
an keiner Stelle den Ansatz einer ausfiihrlichen Spekulation zeigen. Mit diesen Hinweisen ist
der ontologische Sinn der doxologischen Rede aber nicht eliminiert; vielmehr ist festzu-
halten, dafl sich damit ein spezifischer Umgang mit der Lehre von der Schoépfungs-
mittlerschaft als durch die biblischen Texte nicht gedeckt erweist: die metaphysische Speku-
lation, die die genaue Sprechweise der entsprechenden Stellen hinter sich 1d8t.

62 ROLOFF, Jiirgen (unter Mitarbeit von MULLER, Markus): Neues Testament. 7. Auflage.
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1999, 322.

63 OTT, Heinrich: Dogmatik im Dialog. Bd. 3 (s. Anm. 49), 66. Vgl. LOCHMAN, Jan
Mili¢: a.a.0., 63.

64 [wAND, Hans Joachim: Christologie (s. Anm. 35), 455.



440 Marco Hofheinz

tragung der hymnischen Rede in die dogmatisch-deskriptive Sprache kei-
neswegs mit der absurden Intention verwechselt werden, die Doxologie
durch die theologische Ausiibung der Uber-setzung in der Kirche durch
dogmatisch-deskriptive Sitze zu er-setzen. Die Doxologie ist vielmehr — wie
gezeigt wurde — zur Explikation der Wahrheit nicht vollstindig iibersetzbar,
schon gar nicht in den Logos apophantikos, sondern entzieht sich und
sperrt sich vielfach gegeniiber diesem Bemiihen, welches sich somit als ein
Unternehmen von begrenzter Reichweite gestaltet.65 Oftmals kann nimlich
der sachliche Gehalt einer doxologischen Aussage nicht anders als durch
dieselbe transportiert werden.66 Gerade in biblischem Kontext sind (Nach-)
Erzihlungen und Doxologie vielfach ununterscheidbaré’, so dass sich die
vermeintlich reine Askription als deskriptiv(er) und die vermeintlich reine
Deskription als askriptiv(er) erweist, als ein hermeneutischer ,Uberset-
zungsauftrag® suggeriert.

Abstract

In the modern age the doctrine of Christ as mediator of creation is highly
controversial and disputed. For many it seems to be pure metaphysical
speculation. The following article challenges three modern objections that
have been raised against the doctrine. These objections include criticisms
associated with (1) the changes in the sequence of time and chronological
events related to creation and to the birth of Christ; (2) the dependence of
the doctrine on a supposedly naive ontology; and (3) the purportedly un-
critical use of ascriptive-doxological speech. The author argues against these
objections by pointing out the horrid theological implications for Christo-
logy if they are accepted.

65 VOLLENWEIDER, Samuel: Weisheit (s. Anm. 23), 47, betont in vermeintlichem Wider-
spruch zu D. Ritschl, ,dass die Unterscheidung von deskriptiver und doxologischer Sprache
fiir (spit-)antike Texte nur in beschrinktem Ausmass anwendbar ist“. Gerade Dietrich
RITSCHLs (Logik [s. Anm. 45], 337) Redeweise vom ,doxologischen Rand“ der Theologie
konzediert aber genau dies.

66 Dietrich RITSCHL (Praising God as Interpreter and Critic of History. In: CUNNINGHAM,
David S. u.a. [Hgg.]: Ecumenical Theology in Worship, Doctrine, and Life. FS Geoffrey Wain-
wright. New York: Oxford University Press 1999, 69-77, hier 70) mahnt: ,,[O]ne must pay
careful attention to the question of whether the ,events® referred to in the Bible as praise-
worthy (of God) could be expressed in nondoxological, reporting language without loss of
content.”

67 Darauf macht Geoffrey WAINWRIGHT (Bemerkungen aus Amerika zu Dietrich Ritschls
»Logik der Theologie®. In: EvTh 46 [1986] 555-561, hier 559) unter Verweis auf Ex 15,21
zu Recht aufmerksam.



	Metaphysische Spekulation? : Dogmatische Erwägungen zur Lehre von der Schöpfungsmittlerschaft Christi angesichts neuzeitlicher Einwände

