
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Artikel: Postmoderne Bibelinterpretation? : Interpretation der Bibel in der
Postmoderne

Autor: Luz, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760784

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Luz

Postmoderne Bibelinterpretation?
Interpretation der Bibel in der Postmoderne1

I. Einleitung

„Unglücklicherweise ist ,postmodern' heute ein Passepartoutbegriff, mit
dem man fast alles machen kann". So hat es Umberto Eco einmal bissig
formuliert2. Und ein anderer Analytiker, der englische Literaturwissenschaftler

und Kulturtheoretiker Terry Eagleton, stellt fest, die Etikette „postmodern"

decke alles ab „from punk rock to the death of metanarratives".3 Ich
muss also definieren, was ich unter „postmodern" verstehe, um nicht der
Beliebigkeit des „anything goes" zu verfallen.

Den Begriff „postmodern" gebrauche ich in zwei verschiedenen,
allerdings verwandten Weisen:

Die erste ist die Weise, wie Jean François Lyotard in seinem frühen
programmatischen Essay La condition postmoderne4 den Begriff gebraucht
hat: Für ihn war „postmodern" die Bezeichnung einer Epoche der
europäischen Kulturgeschichte. Sie begann gegen das Ende der fünfziger
Jahre des letzten Jahrhunderts, etwa gleichzeitig mit dem Ende des Wiederaufbaus

Europas nach dem zweiten Weltkrieg.5 Die „Postmoderne" ist
charakterisiert durch das Ende der allgemein akzeptierten grossen,
kollektive Entscheidungen legitimierenden „Meta-Erzählungen", welche
Europa bis dahin sukzessive oder manchmal auch gleichzeitig bestimmt
hatten. Nach dem Zusammenbruch der christlichen „Meta-Erzählung", die
auf der Kirche und der Bibel basierte, waren es die „Meta-Erzählung" der
Aufklärung und des Marxismus, in denen es je auf ihre Weise um Emanzipation

und Befreiung der Menschheit ging, dann die idealistische
„MetaErzählung" von der Selbstentfaltung des Geistes in der Geschichte und
andere. Lyotard interpretierte deren Ende in einem positiven Sinn als

Befreiung von der Herrschaft tendenziell totalitärer Ideologien. „Postmodern"

1 Mit diesem Aufsatz, den ich am 23. April 2008 an der Universität Fribourg vorgetragen
habe, möchte ich der katholisch-theologischen Fakultät Fribourg für die Verleihung des Dr.
h.c. danken. In der Gemeinschaft des Lernens und Lehrens, des Diskutierens und Hörens und
in der Gemeinschaft des Feierns in Fribourg habe ich ein Stück Einheit der Kirche erfahren
dürfen.

2 ECO, Umberto: Postmodernismus, Ironie und Vergnügen, in: WELSCH, Wolfgang (Hg.):
Wege aus der Moderne. Schlüsseltexte der Postmoderne-Diskussion. Berlin: Akademie Verlag
1994, 75.

3 EAGLETON, Terry: The Illusions of Postmodernism. Oxford: Blackwells 1996, 21.
4 LYOTARD, Jean F. : La condition postmoderne. Paris: Editions de Minuit, 1979.
5 Ebd. 11-17.



404 Ulrich Luz

im Sinn des frühen Lyotard ist also eine Epochenbezeichnung der
europäischen Kulturgeschichte. Sie ist die Bezeichnung einer „condition", einer
„Situation". Die „postmoderne Situation" ist gekennzeichnet durch
Pluralismus, Diversität, Kollaps von allgemeinverbindlichen Paradigmen und
Abwesenheit eines allgemeinverbindlichen Konsenses.6 In diesem Sinn, als

Epochenbezeichnung, habe ich den Begriff im Untertitel meines Vortrags,
„Interpretation der Bibel in der Postmoderne", gebraucht.

Meine zweite Weise, den Begriff „postmodern" zu brauchen, ist eine
systematische. Ich folge hier der Definition, die Terry Eagleton in seinem
Essay After Theory gibt:

„By ,postmodern', I mean, roughly speaking, the contemporary movement of
thought which rejects totalities, universal values, grand historical narratives,
solid foundations to human existence and the possibility of objective knowledge.

Postmodernism is sceptical of truth, unity and progress, opposes what
it sees as elitism in culture, tends towards cultural relativism, and celebrates
pluralism, discontinuity and heterogeneity".7

In dieser Weise verstanden wurde der Begriff auch mit Bibelinterpre-
tationen verbunden, vor allem in Nordamerika; und in dieser Weise
verstehe ich ihn im Haupttitel meines Vortrages „Postmoderne Bibelinterpre-
tation" - allerdings mit einem Fragezeichen versehen. Nordamerikanische
Bibelwissenschaft hat eine Neigung, trendig zu sein und neue Zugangsweisen

zur Bibel mit programmatischen „labels" zu verbinden. Seit den

späten achtziger Jahren erschien eine Reihe von Büchern, welche
„postmoderne" Bibelinterpretationen propagierten.8 Es ist nicht leicht zu

sagen, was sie darunter verstanden. Einige ihrer Vertreter propagierten
radikale Leser-Theorien,9 andere von Jacques Derrida inspirierte Wege der
Dekonstruktion,10 wieder andere post-koloniale Zugänge zur Bibel11 und

6 In diesem Sinn spricht COLLINS, John J. : The Bible after Babel. Historical Criticism in a
Posttnodern Age. Minneapolis: Eerdmans 2005, 131 von einer "postmodern situation".

7 EAGLETON, Terry: After Theory. New York: Basic Books 2003, 13 note 1.
8 Z.B. ADAM, Andrew K.M.: What is Postmodern Biblical Criticism? Guides to Biblical

Scholarship). Minneapolis: Fortress Press 1995; DERS. (Hg.): Handbook of Postmodern Biblical

Interpretation. St. Louis: Chalice Press 2000; DERS. (Hg.): Postmodern Interpretations of
the Bible. A Reader. St. Louis: Chalice Press 2001; AlCHELE, George / CASTELLI, Elizabeth A.
(Hgg.): The Postmodern Bible. New Haven: University Press 1995; MOORE, Stephen D.:
Poststructuralism and the New Testament. Minneapolis: Fortress 1990; CAPUTO, John: What
would Jesus Deconstruct? Grand Rapids: Baker 2007; vgl. auch LÄMMERMANN, Godwin u.a.
(Hgg.): Bibeldidaktik in der Postmoderne (Festschrift K. Wegenast). Stuttgart: Kohlhammer
1999.

9 MCKNIGHT, Edgar v.: Post-modern Use of the Bible. The Emergence of Reader-Oriented
Criticism. Nashville: Abingdon Press 1988.

111 Z.B. KELLER, Catherine: Eyeing the Apocalypse, in: ADAM: Reader, 253—277. Mehr
von Derrida inspirierte Bibelinterpretationen in: SHERWOOD, Yvonne / HART, Kevin (Hgg.):
Derrida and Religion. Other Testaments, New York : Routledge 2005, 159-260.

11 SUGIRTHARAJAH, R.S.: Son(s) Behaving Badly. The Prodigal in Foreign Hands, in:
ADAM: Reader, 195-206 will "postcolonial interpretation" nicht einfach unter "postmodernen"

Lesungen der Bibel subsumiert wissen. Nur ein politischer "postmodernism of re-



Postmoderne Bibelinterpretation? 405

einige schlicht überraschende und unerwartete Verbindungen der biblischen
Texte mit neuen Kontexten oder neuen Intertexten.12 Im Ganzen ist es

nicht Jean François Lyotard, sondern eher Jacques Derrida, der „postmoderne"

Bibelinterpreten inspiriert hat. Ihr Anliegen war weniger ihr
Unglaube gegenüber den dominierenden, die europäische Gesellschaft
legitimierenden grossen „Meta-Erzählungen", sondern in einem viel
engeren Sinn ihr Wunsch, herrschende Paradigmen der Bibelwissenschaft in
Frage zu stellen, z.B. die historisch kritische Forschung.13 „Postmoderne"
Bibelinterpreten fordern die Vorherrschaft der etablierten westlichen
Gelehrten in der Bibelwissenschaft heraus, und dies in einer lockeren,
vielfältigen und manchmal spielerischen Weise, ohne selbst ein einheitliches
und gemeinsames methodisches, hermeneutisches oder politisches
Programm zu haben. Nach Andrew K.M. Adam ist „postmoderne Bibelkritik"
„antifoundational, antitotalizing, and demystifying".14 Unter allen
Umständen erlaubt und fordert solche Bibelkritik eine unbegrenzte Vielfalt von
Bedeutungen eines Textes. Für mich bleibt sehr unklar, was solche
postmoderne Bibelkritik eigentlich „entfundamentalisieren", „enttotalisieren"
und „entmystifizieren" möchte, und aus was für Gründen. Aber vielleicht
bin ich immer noch „prä-postmodern", wenn ich nach einem einheitlichen
Denominator eines Begriffs frage.

In den folgenden Abschnitten meines Aufsatzes möchte ich vier
„Entwicklungslinien" skizzieren, welche zu dem führten, was ich heute als

„postmoderne Bibelinterpretationen" wahrnehme. Es sind dies:
1. die Auflösung15 des Autors,
2. die Auflösung des Lesers,
3. die Auflösung des Texts und
4. die Auflösung des letzten Referenten, Gott.

volt", der sich gegen "classism, racism and sexism" wende, ist für ihn akzeptabel, aber nicht
andere Formen postmoderner Interpretation. Sie nennt er "postmodernism of complicity"
(195). Eine hermeneutisch interessante Begrenzung postmoderner Beliebigkeit durch normative

Werte!
12 Z.B. CROSSAN, John D.: The Power of the Dog. in: ADAM: Reader, 187-193; FOWL, S.:

Conceptions of Martyrdom in Philippians and Endo's Silence, in: ADAM: Reader, 243-252
13 Im Buch von CASTELLI: Postmodern Bible, ist fast alles ausser historische Kritik

„postmodern", nämlich reader-response criticism, strukturalische und narratologische Analyse,

poststructuralist criticism, rhetorical criticism, psychoanalytische Exegese, feministische
und „womanistische" Kritik, ideologische Kritik. COLLINS: Bible after Babel 53-130 schliesst
in seine Analyse auch befreiungstheologische, postkoloniale und feministische Ansätze ein.

14 ADAM: What is postmodern, 5.
15 „Auflösung" meint mehr als „Relativierung" oder „Pluralisierung" oder „Depoten-

zierung" (in dem Sinn, dass der Autor, der Leser, der Text selbst, oder der Referent, aus
seiner die Auslegung eines Textes beherrschenden Stellung entthront wird). Gegen all dies
würde ich mich nicht wehren. Ich fürchte vielmehr, dass die vier skizzierten
Entwicklungslinien in letzter Konsequenz gerade zur Auflösung von Autor, Leser, Text und Referent
führen können, was jede Textlektüre m.E. sinnlos macht. Ich schreie „Halt", um dies zu
verhindern und eine produktive „Relativierung" von Autor, Leser, Text und Referenten zu
ermöglichen und damit auch eine „Pluralisierung" der Lektüren, welche in einen Dialog führt.



406 Ulrich Luz

Alle vier Entwicklungslinien werden sehr skizzenhaft sein. Alle vier haben
zwei Punkte gemeinsam:

Erstens möchte ich zeigen, dass diese vier „Auflösungen" eine sehr lange
Vorgeschichte haben, nicht nur in der Zeit der aufgeklärten Moderne,
sondern bereits in den vormodernen Zeiten der Herrschaft der christlichen
„Meta-Erzählungen". Meine These ist, dass Lektüre der Bibel gegenüber
den grossen „Meta-Erzählungen" immer schon dekonstruktiv und subversiv
wirkte, sogar wenn die Bibel zu ihrer Legitimierung gebraucht wurde.

Zweitens haben alle meine vier „Auflösungen" gemeinsam, dass ich an
ihrem Ende schreien werde: „Halt! Aufhören! So kann es nicht
weitergehen!" Es gibt einen Punkt, wo die Auflösung für ihre Vertreter selbst
destruktiv wird und wo sie Grundlagen zerstört, welche für das Leben
unserer Gesellschaften wesentlich sind. Natürlich ist mir klar, dass meine
Forderungen, aufzuhören, Bestandteile meiner eigenen „kleinen
MetaErzählung" sind, denn ohne „Meta-Erzählungen" hätte ich keine andere
Wahl als die des „anything goes". Und dies wird mich zurückführen zu Jean
François Lyotards Sicht des postmodernen Europa - dies im sechsten und
letzten Abschnitt meines Aufsatzes.

Bevor ich mit meinen Überlegungen beginne, sind einige
Zwischenbemerkungen fällig, mit denen ich mein Anliegen interpretieren möchte.

1. „Halt! Aufhören!" klingt sehr apodiktisch. Ich bin kein Feind der
Postmoderne, sondern betrachte sie als mindestens in Europa unausweichlichen
Schritt in bzw. aus der Moderne. Zur Postmoderne gehört die Erkenntnis,
dass jeder Versuch, sie zu bewerten, vom urteilenden Subjekt und seinen
Erfahrungen mitgeprägt ist. Ein Mensch, welcher dem Herrschaftsbereich
der marxistischen bzw. „real-sozialistischen" Meta-Erzählung und der
damit verbundenen gesetzlichen Moral entronnen ist und in einer
westlichen Gesellschaft individuelle Freiheit entdeckte, wie der polnische Soziologe

und Philosoph Zygmunt Bauman,16 denkt von seinem
Erfahrungshintergrund her notwendigerweise anders über die Postmoderne als ein
Mensch, der, wie ich, immer in Westeuropa gelebt hat und von der
Erfahrung geprägt ist, wie mit der zunehmenden Auflösung und Utilitari-
sierung von ethischen und religiösen Werten im Namen der individuellen
Freiheit auch diese individuelle Freiheit selbst zunehmend banal und
bedeutungslos wurde. Darum möchte ich mein „Halt" nicht als apodiktische
Feststellung, sondern als dringende Bitte um einen Dialog verstanden wissen.

2. „Halt! Aufhören!" klingt pathetisch. Ich kann mein Pathos nicht
verleugnen, sondern nur seinen Grund offenlegen. Es ist die Grundfrage eines
protestantischen Theologen, die mich umtreibt, nämlich die Frage: Ist heute,

in einer Zeit fast grenzenloser Pluralität und in einer Gesellschaft, die

16 BAUMAN, Zygmunt: Ansichten der Postmoderne. Hamburg: Argument 1995, bes. 189-
220.



Postmoderne Bibelinterpretation? 407

fast grenzenlose individuelle Freiheit gewährt und postuliert, eine auf die
Bibel gegründete Kirche überhaupt noch möglich? Oder kann die Kirche
nichts mehr anderes sein als ein „Haus der Beliebigkeiten"? Aber dann
hätte sie sich - in einer offenen Gesellschaft wie der unseren - gänzlich
überfüssig gemacht. Was ist die besondere Verkündigung der Kirche in
unserer postmodernen Gesellschaft? Das ist das Problem eines protestantischen

Exegeten, der betroffen beobachtet, wie sehr gerade die Lektüre der
Bibel die scheinbar eindeutige Grundlage, auf der seine Kirche ruhte,
aufgelöst hat.17 Die römisch-katholische Kirche ist gegenüber der Postmoderne

resistenter.18 Darüber zu urteilen, ob das gut für sie ist, ist nicht
meine Sache.

3. Ich werde in diesem Aufsatz des öfteren von meiner kleinen
MetaErzählung sprechen. Natürlich ist diese Formulierung paradox, mehr noch:
ein Oxymoron, denn eine „Meta-Erzählung" ist ja nie „klein", sondern per
definitionem gross. Eine „Meta-Erzählung" ist auch nie eine persönliche
Metaerzählung eines Einzelnen, sondern immer eine kollektive, welche eine
Epoche oder eine Kultur bestimmt. Ich formuliere aber bewusst so, um auf
mein Anliegen aufmerksam zu machen. Zu den „kleinen Meta-Erzählun-
gen", von denen ich sprechen werde, gehören die biblischen Erzählungen,
Gebete und theologischen Versuche, von Gott zu reden. Zu ihnen gehören
ebenso meine eigenen theologischen Versuche, oder diejenigen anderer
Theologinnen. Sie sind „Meta"-Erzählungen, denn sie reden von Gott, dem
Herrn und Schöpfer der Welt und seinem Anspruch. Aber sie sind „klein",
denn es sind menschliche „Erzählungen" und Versuche, nicht dominant,
nicht mit menschlichen Leitungs- oder Herrschaftsansprüchen verbunden,
immer neben und nie über anderen „Erzählungen" stehend, immer nur
Fragmente und nie umfassende Systeme. „Erzählung", dieser von Lyotard
geborgte Begriff, steht immer in Spannung zu „Meta-": Eine „Erzählung"
will und kann nie einzige, allein wahre oder abschliessende Erzählung sein.

II. Die Auflösung des Autors

Für die altprotestantische Orthodoxie war Gott der letzte, eigentliche Autor

der Schrift. Diese Position vertritt die erste protestantische Hermeneutik
der Bibel von Matthias Flacius Illyricus (1567)19. Die menschlichen Au-

17 Vgl. LUZ, Ulrich: Was heisst „Sola Scriptura" heute?, in: EvTh 57 (1997) 28-35.
18 Vgl. das Interview zu Dominus Jesus mit Joseph Kardinal RATZINGER: Es scheint mir

absurd, was unsere lutherischen Freunde jetzt wollen, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung 22.
Sept. 2000, 51 f.

19 MATTHIAS Flacius ILLYRICUS: Clavis Scripturae Sacrae. Basel: 1567; DERS.: De ratione
cognoscendi sacras litteras. Deutsch lateinische Parallelausgabe, übersetzt u. eingel. u. mit
Anm. versehen von Lutz GELDSETZER Instrumenta philosophica. Series hermeneutica 3).
Düsseldorf: Stern 1968, dort z.B. 11, Nr. 47-51 ; ebd. 31 sagt Flacius: „Spiritus S(anctus) est
auctor simul & explicator Scripturae".



408 Ulrich Luz

toren der Bibel galten nur als „Diener und Helfer" (administri et
amanuenses) Gottes, der, wie Johannes Cocceius über die Propheten sagte, sie

„führte und lenkte", sodass sie, „nicht aus eigenem Willen, sondern
getrieben vom Heiligen Geist, so wie sie gesprochen, auch geschrieben
haben"20. In dieser Weise war „jede Schrift von Gott inspiriert" (2 Tim 3,16).
Dergestalt „vereinheitlicht" funktionierte die Bibel als ganze als Basis der
orthodoxen protestantischen „Meta-Erzählung" im Zeitalter der Orthodoxie.

Die Leser hatten sich selbst der Autorität Gottes, des letzten Autors der
Schrift, zu unterwerfen. - Allein im Gebälk dieses grossartig-geschlossenen
Konzeptes sass von Anfang an der Wurm. Es gab nicht nur eine Meta-Erzählung,

sondern mehrere, nämlich unterschiedliche konfessionelle, und es

gab nicht nur eine Lesung der Bibel, sondern mehrere, welche auf die
verschiedenen Meta-Erzählungen ausgerichtet waren. Der hermeneutische
„Bürgerkrieg um den absoluten Text", wie Odo Marquard ihn nannte,21
hatte bereits begonnen. Die Differenzen zwischen den verschiedenen
konfessionellen „Meta-Erzählungen" der Konfessionskirchen waren unüber-
windbar. Die Auflösung des einen, absoluten, göttlichen Autors der Schrift
durch ihre menschlichen Interpreten war im Gang.

In der Zeit der Aufklärung ersetzten die menschlichen Autoren der Bibel
Gott als ihren letzten Autor. Aber der menschliche Autor blieb in der
europäischen Hermeneutik eine Art letzte Autorität für die Interpretation
jedes Textes - Schleiermachers Hermeneutik ist ein Beispiel dafür.22 Das

Prinzip der Autorität des Autors als entscheidender Instanz für die Interpretation

von Texten blieb bis ins 20. Jahrhundert wirksam - nicht nur für die

Interpretation der Bibel, sondern für die europäische Literaturwissenschaft
überhaupt. Michel Foucault sieht hier - ich denke mit Recht - ein theologisches

Erbe, das die ganze europäische Literaturwissenschaft bestimmte.23
Aber schon früh begann aufgeklärte historische Bibelwissenschaft dieses

Grundprinzip zu unterminieren. Die kritische Bibelwissenschaft
„dekonstruierte" die „Meta-Erzählung" vom Autor als Garant einer richtigen
Interpretation eines Textes - und dies in verschiedener Weise.

Die Bibelwissenschaftler des 18. und 19. Jahrhunderts entdeckten
beispielsweise, dass bei der Mehrzahl der biblischen Texte der Autor nicht einmal

bekannt ist - sie sind anonym und wurden oft erst später einem Autor
zugeschrieben, der zu ihrem genre passte. Die individuellen Autoren von

20 JOHANNES Cocceius: Summa Theologica ex Scripturis repetita. Amsteldami: 1665, IV
39f., zitiert nach: HEPPE, Heinrich / BIZER, Ernst: Die Dogmatik der evangelisch-reformierten
Kirche. Neukirchen: Buchhandlung des Erziehungsvereins 1935, IS.

21 MARQUARD, Odo: Frage nach der Frage, auf die die Flermeneutik die Antwort ist, in:
DERS.: Abschied vom Prinzipiellen. Nachdruck. Stuttgart: Reclam 1995, 117-146, dort 127.

22 Cf. SCHLEIERMACHER, Friedrich D.E.: Flermeneutik. Hg. von Heinz KIMMERLE.
Heidelberg: C. Winter 1959, 88, These 19: Verstehen heisst, „dass man sich auf der objectiven
und der subjectiven Seite dem Urheber gleichstellt".

23 FOUCAULT, Michel: Was ist ein Autor?, in: DERS.: Schriften zur Literatur. Frankfurt:
Fischer 1988, 20; (frz. Original: Qu'est-ce qu'un auteur?, in: Dits et Ecrits I, 1954-1969,
Paris: Gallimard 1994, 789-812, dort 801).



Postmoderne Bibelinterpretation? 409

mindestens drei unserer vier kanonischen Evangelien sind offenbar so

unwichtig, dass sie im Text gar nicht erwähnt werden müssen. Die einzige
wichtige Ausnahme, wo der biblische Autor allenfalls zum Garanten des

Sinns werden könnte, sind die authentischen Briefe des Apostels Paulus.
Aber gerade sie wurden zum Ausgangspunkt eines Prozesses von
pseudonymer Epistolographie und von Brief-Zuschreibungen. Die Bibelwissenschaft,

die dies erkannte, hat durch ihre historischen Hypothesen wesentliches

dazu beigetragen, die Frage nach dem Autor zu unterlaufen und zu
dekonstruieren.

Dies geschah noch auf andere Weise: Die Quellenkritik kam auf und
ersetzte in manchen Fällen den einen menschlichen Autor eines biblischen
Textes durch viele menschliche Autoren - Autoren vor dem Autor, nämlich
die Autoren der Traditionen und Quellen und Autoren nach dem Autor,
nämlich die Kopisten der Texte, die in vielen Fällen Autoren neuer
Versionen waren. Eine Theologiestudentin oder ein Theologiestudent, die
diachrone Exegese ernst nehmen möchte, gerät so in Schwierigkeiten: Welcher

Autor wird nun zur Basis für ihre Predigt: Jesus, seine mündlichen
Tradenten, die Logienquelle Q, Markus, Matthäus oder gar Thomas?
„Unsinn!", werden einige sagen - das alles sind ja nur hypothetische Konstruktionen!

Damit stehen wir aber nur vor einem neuen Problem: Man
entdeckte, dass alle Autoren, die wir als Garanten für den Sinn unserer Texte
suchten, in Wirklichkeit nur unsere hypothetischen Konstruktionen und
Autorbilder sind. Vor allem die leserorientierte Exegese des 20. Jahrhunderts

(„reader-response") hat uns gelehrt, Autoren als Autorbilder und
durch die Texte gespiegelte „implizite Autoren" zu verstehen.

Ein nächster Schritt in der Dekonstruktion der modernen europäischen
Gestalt des Autors24 geschah durch die Einführung der Intertextualität in
die literaturwissenschaftliche Diskussion. Für Roland Barthes ist jeder Text
ein offener Text, « un tissu des citations, issue de mille foyers de la
culture »,25 Sobald er aber mit einem Autor verbunden wird, wird er
„geschlossen", „erklärt" und bekommt durch den Autor eine definitive Bedeutung.

Dies ist für Barthes wie „Theologie", während umgekehrt gilt: « En
refusant d'assigner au texte [...] un sens ultime, libère une activité [...]
contre-théologique ». Letztlich bedeutet die Verweigerung eines geschlossenen

Sinnes « refuser Dieu et ses hypostases, la raison, la science, la loi ».26

24 Dass die Gestalt des Autors eine europäische, kulturgeschichtlich bedingte neuzeitliche
Konstruktion ist, hat Roland BARTHES schlüssig formuliert: La mort de l'auteur, in: DERS.:

Essais critiques IV. Le bruissement de la langue. Paris: du Seuil 1964, 61 : « L'auteur est un
personnage moderne, produit [...] par notre société dans la mesure où, au sortir du Moyen
Age, avec l'empirisme anglais, le rationalisme français, et la foi personelle de la Réforme, elle
a découvert le prestige de l'individu ».

25 BARTHES : La mort, 65. Ahnlich sieht das Jacques Derrida in seiner Analyse der
Heideggerschen Philosophie: « Le signe et la divinité ont le même lieu et le même temps de

naissance. L'époque du signe est essentiellemente théologique ». (DERRIDA, Jacques : De la

grammatologie. Paris: Editions de minuit 1967, 25).
26 Barthes : La mort, 66.



410 Ulrich Luz

Lassen Sie mich schreien: „Halt!" Ich schreie nicht einfach, weil ich
Theologe bin und deshalb „vor-postmodern" und altmodisch. Vor vierzig
Jahren hat der Literaturwissenschaftler Eric D. Hirsch in seinem Buch Validity

in Interpretation vorgeschlagen, zwischen „meaning" und „significance"

eines Textes zu unterscheiden. „Meaning" besteht in dem, „what the
author meant by his use of a particular sign sequence"; „significance, on the
other hand, names a relationship between that meaning and a person",
nämlich zwischen Text und Leser.27 Wenn ich diese Unterscheidung von
Eric Hirsch aufnehme, ist mein Hauptziel nicht die Herstellung einer
„gültigen" Interpretation - dieses Ziel ist wahrscheinlich illusionär. Mein Ziel
ist viel bescheidener: Ich bin an der Alterität eines Textes interessiert.28
Jede Interpretation eines Textes ist ein Dialog mit der Stimme eines anderen

Menschen und mehr als ein Monolog.29 Wenn wir uns nicht ernsthaft
um die Alterität eines Textes bemühen, werden wir in ihm nur unsere
eigene Stimme hören. Und wenn wir nicht so gut wie möglich versuchen,
den historischen, sozialen und kulturellen Kontext eines Textes zu
rekonstruieren, zu dem er ursprünglich gehörte, so wird er unkontrolliert in
unseren eigenen Kontext hineinsprechen, und das bedeutet: verzerrt und
verbogen. Um der Alterität eines Textes willen und um des Dialogs mit
Stimmen willen, die von unserer eigenen Stimme verschieden sind, sollten
wir so ernsthaft wie möglich nach dem „impliziten Autor" fragen, weil der
„implizite Autor", d.h. die Summe aller auktorialen Lenkungsstrategien
eines Textes, der „Schutzpatron aller gemässigten Auslegungen" ist.30 Wir
haben einen solchen Schutzpatron nötig, wenn wir an einem Dialog nicht
nur mit dem Text interessiert sind, sondern auch mit anderen Menschen,
welche die gleichen Texte interpretieren. Das Prinzip des Dialogs ist ein
Eckstein meiner eigenen „kleinen Meta-Erzählung", und um dieses Prinzips
willen rief ich „Halt!" Dieser Eckstein ist nicht direkt ein theologischer
Eckstein, aber er hat sehr viel mit Theologie zu tun.

III. Die Auflösung des Lesers

Der ideale Leser der Reformatoren war ein gläubiger und gehorsamer
Leser: Die Leserinnen der Bibel werden und sollen erkennen, dass die Bibel
von Gott kommt. „Weil die Kraft des Geistes uns erleuchtet, nicht aber auf-

27 HIRSCH, Eric D.: Validity in Interpretation. New Haven: Yale U.P. 1967, 8.
28 Mein Anliegen ist also ein ähnliches wie das, das von COLLINS: Bible after Babel, 152-

158 im Anschluss an Emmanuel Lévinas formuliert: das Entdecken des „Gesichtes des
Anderen" im Vorgang des Lesens und Interpretierens.

29 Hier bestehen nach COLLINS: Bible after Babel, 152, auch Berührungspunkte zu
Jacques Derrida, dessen erste Regel „respect for the other, that is, for his right to difference,
in his relation to others, but also in his relation to himself" sei (Like the Sound of the Sea,
zitiert nach COLLINS a.a.O., 154). Ich habe allerdings gewisse Mühe, diesen Respekt in seinen
Dekonstruktionen zu finden.

30 Mayordomo-MARÎN, Moisés: Den Anfang hören FRLANT 18). Göttingen: Van-
denhoeck &c Ruprecht 1998, 87.



Postmoderne Bibelinterpretation? 411

grund des eigenen Urteils oder desjenigen anderer Leute", kommen die
Leser der Bibel nach Calvin zur Gewissheit, dass in der Bibel „die unbe-
zweifelbare Gewalt göttlicher Majestät waltet und wirkt - und diese Kraft
zieht und entzündet uns zum Gehorsam".31 Alle menschlichen Überlegungen,

welche die Majestät, Wahrheit und Zuverlässigkeit der Bibel stützen,
sind sekundär. Es liegt hier ein klares und in sich stimmiges Verständnis des

Lesers vor. - Aber wiederum enthält es meines Erachtens den Keim zu seiner

Auflösung in sich. Er liegt in der Tatsache, dass nach den Reformatoren
die Bibel von allen gelesen werden kann und muss. Die sich selbst
imponierende Kraft der Bibel mit ihrer Klarheit und Durchsichtigkeit wurde von
verschiedenen Leserinnen und Lesern verschieden gelesen. Durch die
Reformation entstand nicht der Leser, sondern es entstanden viele und
verschiedene Leserinnen und Leser.32

Im 18. Jahrhundert wurde die Rolle des Lesers wichtiger. Ich wähle als

Beispiel die Rolle des Lesers in pietistischer Hermeneutik. Der Pietismus
legte Gewicht auf persönliche Frömmigkeit und auf die Befreiung von Laien

von der alles kontrollierenden Herrschaft der Theologen. Er führte zu
einer vertieften Reflexion der Rolle des Bibellesers bzw. der Bibelleserin.
Nach August Hermann Francke ist das Lesen eines biblischen Textes ein
Akt der persönlichen Frömmigkeit, der Demut und des Gebets. Er schreibt:
„Du must dich vor Gott erniedrigen als ein Kind und alles dein Bibel-Lesen
in demüthiger Erkäntniß deiner Untüchtigkeit mit gantz ernstlichen und
inniglichen Gebeth und Seufftzen zu GOtt anfangen [...] Möchtest du so
einfältig und niedrig werden und bleiben als ein kleines unmündiges
Kindlein"33. Eine eigenartige Ambivalenz steckt in diesem Wunsch! Der Leser
muss ganz demütig sich hingeben an den Text - wie ein Kind -, und
dennoch ist seine Bibellektüre ein bewusster und reflektierter Akt eines
erwachsenen Lesers. Er verschwindet gleichsam völlig gegenüber dem Text,
und dennoch tritt er gerade so dem Text als aktives lesendes Subjekt
gegenüber. Lektüre der Bibel setzt Bekehrung voraus und ist selbst ein Akt
fortdauernder Bekehrung. Konsequenterweise wird die praktische Applikation

des Textes auf das eigene Leben34 ein wichtiger Teil der Lektüre. Aber
wiederum zeigt sich dieselbe Ambivalenz: Gerade in der Applikation des

Textes auf das eigene Leben gewinnt der Leser bzw. die Leserin einen offenen

Raum dem Text gegenüber, den sie oder er durch sein eigenes Leben
subjektiv ausfüllen kann. Durch den Pietismus entstand bzw. wuchs
persönliches und individuelles Lesen der Bibel.

31 CALVIN, Johannes: Institutio I 7,5.
32 Es ist entlarvend, dass Calvin bereits im übernächsten Kapitel seiner Institutio (I 9) zu

einer grossen Polemik gegen die „Enthusiasten" ansetzt, welche nach seiner Meinung die
Bibel im Namen des Geistes verwerfen. Aber was waren diese sog. Enthusiasten, wenn nicht
gläubige Leser der Bibel?

33 FRANCKE, August Hermann: Christus der Kern Heiliger Schrifft (1702), in: PESCHKE, E.

(Hg.): August Hermann Francke. Werke in Auswahl. Berlin: EVA 1969, 235.
34 Vgl. RAMBACH, Johann Jacob: Institutiones Hermeneuticae Sacrae. Jena: 1743.



412 Ulrich Luz

Ich mache einen Sprung und komme zur leserbezogenen Auslegung des

20. Jahrhunderts. Durch den Akt des Lesens geschieht nicht nur eine
Wiederbelebung oder eine „performance" des Textes, sondern er wird nach
gewissen Theorien sogar neu geschaffen. Der in ihnen vorausgesetzte Leser
ist ein idealer Leser. Er muss z.B. „informiert"35 oder „kompetent"36 sein.
Aber auch hier entsteht eine eigenartige Ambivalenz, welche die Theorie
unterminiert: Sie entsteht dadurch, dass die wirklichen Leser eines Textes
den von der Theorie postulierten idealen Lesern in der Regel wenig oder

gar nicht entsprechen. Es ist erstaunlich, wie sehr der „reader-response-
criticism" auf die von den Texten vorgeformte ideale Leserrolle fixiert war
und wie wenig er sich für die wirklichen Leser von Texten interessiert
hat37. Wer sind der wirkliche Leser oder die wirkliche Leserin? Zum
Beispiel ein Produkt der jeweiligen Interpretationsgemeinschaften, denen sie

angehören und deren Prämissen, Vorurteile und „Brillen" sie in der Regel
selbstverständlich übernehmen. Oder psychologisch ein Bündel von
Wünschen, Sehnsüchten, Vorurteilen und Widersprüchen. Soziologisch das

Produkt ihrer Familie, ihrer Kultur, ihrer Klasse, ihrer sozialen Situation.
Sie sind also ein Hohlraum, welcher ihre Bildung, ihre Biographie und ihr
kulturelles Wissen widerhallen lässt. Andrew K.M. Adam schreibt: „Paradoxically,

we are not even identical to ourselves. Our supposed identities are
a composite of countless different identities."38 Leser sind - nach Jacques
Derrida - nicht ein logos-zentriertes stabiles Ego, sondern ein „Limited
inc.", das endlose fremde Phrasen und Fragmente wiederholt und erklingen
lässt.39 Kurz: eine empirische Untersuchung der Identität des wirklichen
Lesers scheint die ideale Identität des vom reader-response postulierten
Lesers zu dekonstruieren.

Einmal mehr möchte ich schreien: „Halt!" Wenn es keine Identität eines
Lesers gibt, gibt es auch keine Möglichkeit von Verantwortung. Wenn es

keine Möglichkeit von Verantwortung gibt, gibt es auch keine Möglichkeit
einer gerechten Gesellschaft. Wenn Lektüre von Texten nicht in irgendeiner

Weise in den Dienst von so etwas wie einer gerechten Gesellschaft im
wietesten Sinn des Wortes gestellt werden kann, ist sie nur lustfördernd
oder langweilig. Nach den biblischen Texten, die wir lesen, gibt es aber
eine Verantwortung, und zwar gegenüber Gott. Es gibt eine menschliche
Identität, aber nicht eine logos-zentrierte Identität, sondern eine geschenkte
Identität, wiederum durch Gott. Biblische Texte tragen also ihre eigenen
Fragmente und Anregungen zum menschlichen Identitäts-Diskurs bei.

35 FISH, Stanley: Is There a Text in This Class? Cambridge: Harvard University Press

1980, 48-50.
36 CULLER, Jonathan: Structuralist Poetics. Ithaca: Cornell University Press 1975, 124-

130.
37 Dies ist eine wichtige Einsicht von ADAM: Postmodern Biblical Criticism, 18.
38 ADAM: a.a.O., 30.
39 Vgl. DERRIDA, Jacques: Limited inc abc in: DERS.: Limited inc. Paris: Editions

Galilée 1990, bes. 63-76.



Postmoderne Bibelinterpretation? 413

IV. Die Auflösung des Textes

Im inspirierten Text der altprotestantischen Orthodoxie waren alle
Buchstaben der Bibel, bis zum letzten Jota und Häkchen, heilig und
unantastbar. Der heilige Text garantierte sowohl historische, als auch normative
Wahrheit. Natürlich bedeutete dies eine Einladung an die Exegeten, jedes
Jota und Häkchen sehr sorgfältig zu untersuchen - was konnten sie

Besseres tun, wenn diese so wichtige Träger von Gottes ewiger Wahrheit
waren? Es ist dieses Konzept des heiligen Textes, welches die Theologen zu
ihrem genauen Studium führte, nicht in einem Geist der Kritik, sondern in
einem Geist der Verehrung und des Respekts. Es war gerade die Heiligkeit
des biblischen Textes, welche eine detaillierte Exegese erforderlich machte,
welche letztlich zur Dekonstruktion seiner Heiligkeit und der durch ihn
legitimierten christlichen „Meta-Erzählung" führte.

Die Dekonstruktion des biblischen Textes in der Moderne geschah auf
drei Ebenen. Die erste ist die historische. Textkritik zeigte, dass der
„Urtext" für immer verschwunden ist. In der frühesten Periode der
handschriftlichen Uberlieferung, im zweiten Jahrhundert, sah kaum ein
Abschreiber eine Notwendigkeit, den Text genau in seinem originalen Wortlaut

zu bewahren - der Text war frei und Varianten gab es reichlich.
Textkritik zeigte, dass jeder Text ein interpretierter Text ist - Abschreiber
waren auch Interpreten, welche ihre Spuren im Text hinterliessen.

Die historische Kritik vermittelte uns Einsichten in den Produktions-
prozess der Texte. Sowohl die Geschichte Israels als auch die Geschichte
Jesu wurden immer wieder neu erzählt. Aus mündlich oder schriftlich
überlieferten Geschichten entstanden neue mündliche oder schriftliche
Geschichten. An die Stelle der historischen Wahrheit biblischer Erzählungen
trat der Einblick in ihren Uberlieferungsprozess. Im Falle der
Frühgeschichte Israels ist es sozusagen unmöglich zu sagen, was am Anfang
dieses Erzählprozesses stand - und sogar wenn wir es sagen könnten, wäre
es bedeutungslos, denn die Bedeutung liegt jeweils in den Erzählungen
selbst. Im Fall der Geschichte Jesu ist es nicht völlig unmöglich zu sagen,
was am Anfang des Erzählprozesses geschehen war, aber auch hier liegt die
Bedeutung in den Erzählungen. Alle diese Erzählungen sind nicht
vereinheitlicht: Es ist vielmehr wichtig, dass sowohl im Fall der Geschichte Israels
als auch im Fall der Geschichte Jesu nicht eine vereinheitlichte Erzählung,
sondern unterschiedliche und différente Erzählungen kanonisiert wurden.
„Wort Gottes" waren während Jahrhunderten eine Vielfalt von
unterschiedlichen menschlichen Erzählungen, welche zu neuen Erzählungen
anregten, auch nach ihrer Kanonisierung40.

Die Rezeptionsgeschichte ist die zweite Ebene der Auflösung des Textes
in der Moderne. Rezeptionsgeschichte dokumentiert die durch den „reader

40 COLLINS: Bible after Babel, 137, spricht pointiert von einem "shift from 'history to
story'".



414 Ulrich Luz

response" ermöglichten und verständlich gemachten unterschiedlichen
Lesungen biblischer Texte. Sie nimmt ernst, dass wir nicht einfach Erben
der biblischen Texte sind, sondern Erben der biblischen Texte wie sie in
unseren Kirchen rezipiert worden sind. Was wir heute Rezeptionsgeschichte

nennen, war grundlegend für das katholische Verständnis der
Tradition und für das östlich-orthodoxe Verständnis der Bibel als eines vor
allem in der Liturgie der Kirche lebendigen Buches. Hans Georg Gadamer
hat durch sein Konzept der Wirkungsgeschichte, verstanden als in der
Gegenwart wirksame Geschichte41, zu verdeutlichen versucht, was „Aus-
der-Vergangenheit-Leben" heisst. Nun bedeutet allerdings das von
Gadamer gemeinte wirkungsgeschichtlich reflektierte Leben-aus-der-Vergan-
genheit gerade nicht ein Auseinanderfallen des Textes in einen ursprünglichen

Text einerseits und unterschiedliche Textrezeptionen andererseits.
Zu einer Auflösung der Ganzheit des Textes kam es erst durch die
historische Betrachtung in der Neuzeit, welche zwischen dem ursprünglichen

Text und seinen verschiedenen Rezeptionen unterschied und heutige
Bibelleserinnen vor die Qual der Wahl stellte. An die Stelle des biblischen
Textes tritt dann z.B. der katholisch oder protestantisch ausgelegte Text,
der Text wie Tertullian oder wie Maldonat ihn liest etc.

Die dritte Ebene der Auflösung des Textes ist schliesslich die inter-
textuelle Ebene. Ich kehre nochmals zu Roland Barthes zurück, den ich
bereits früher zitierte. Für ihn gilt:

« Tout texte est un intertexte; autres textes sont présent en lui, à des niveaux
variables, sous des formes plus ou moins reconnaissables : les textes de la
culture antérieure et ceux de la culture environnante ; tout texte est un tissu
nouveau de citations révolues [....] un champ général de formules anonymes,
don't l'origine est rarement repérable, de citations inconscientes ou
automatiques, données sans guillemets »42

Der Leser eines Textes ist gleichsam die Resonanzkammer für fast das
Ganze der menschlichen Kultur. Die meisten der in einem Leser resonie-
renden intertextuellen Assoziationen sind ihm selbst unbewusst. Insofern
sagt jeder Text viel mehr als seinem Autor bewusst ist; er ist weniger
einheitlich und widerspruchsvoller als der Autor es haben möchte und wirkt
dementsprechend oft auf sehr unerwartete und gar nicht beabsichtigte Art

41 Der Ausdruck „Wirkungsgeschichte" enthält beide Momente, nämlich das der
„Geschichte der Wirkungen" (englisch: history of effects) und dasjenige der „wirkungsvollen
Geschichte" (englisch: effective history). Dem Anliegen Gadamers, der Wirkungsgeschichte
nie als „selbständige Hilfsdisziplin der Geisteswissenschaften" verstanden wissen wollte - so
wird Rezeptionsgeschichte weithin getrieben! - sondern viel mehr an der „wirkungsgeschichtlichen

Verflechtung, in der das historische Bewusstsein [...] steht", interessiert war
(GADAMER, Hans Georg: Wahrheit und Methode. Tübingen: Mohr-Siebeck 1960, 284f.),
entspricht eher das zweite.

42 BARTHES, Roland: art. texte, Encyclopaedia Universalis, Bd. 22. Paris: Encyclopaedia
Universalis France 1990, 370-374, 372.



Postmoderne Bibelinterpretation? 415

und Weise. Dies ist der Grund, warum viele Texte zu einer Dekonstruktion
im Stile Derridas einladen.

Wiederum möchte ich schreien: „Halt!" Auch wenn wir zugeben, dass

unsere biblischen Texte allen Anstrengungen der Textkritiker zum Trotz
keine Originale sind, und auch wenn wir zugeben, dass es keine Texte gibt
welche nicht von verschiedensten Leserinnen oder kirchlichen Traditionen
rezipiert wurden, auch wenn wir zugeben, dass die biblischen Texte keine
isolierten Texte sind, sondern Echos vielfältigster Intertexte: Die christlichen

Kirchen haben nun einmal entschieden dass diese besonderen
biblischen Texte ihre primären Referenztexte und Dialogpartner sind, zu
denen sie immer wieder zurückkehren wollen. Es sind besondere
Dialogpartner, obwohl durch sie viele Intertexte klingen. Es sind erkennbare
Texte, obwohl sie oft, wie z.B. die Psalmen bei der Psalmenrezitation in
unseren Liturgien, ganz unerkennbar werden. Der Dialog mit diesen Texten
ist eines der Kennzeichen einer ganz besonderen christlichen Identität.
Wenn wir das Gegenüber dieser Texte auflösen, kann es leicht passieren,
dass wir auch unsere besondere christliche Identität auflösen. Robert Morgan

hat es drastisch formuliert: „A Bible that can mean anything means
nothing".43 Eine solche Bibel kann keine Identität stiften.

V. Die Auflösung des letzten Referenten, Gottes

Im thomistischen Hauptstrom der mittelalterlichen Theologie war die Frage
der Existenz Gottes nicht eine Frage des Glaubens, sondern eine Frage der
Vernunft.44 Unter den Gottesbeweisen des Thomas ist für mich in diesem

Zusammenhang derjenige von der „ersten Ursache" am wichtigsten, der
vom Aristotelischen Konzept der Identität von „Sein" und „Wahrheit"45
ausgeht: Ea quae sunt maxime vera, sunt et maxime entia („was im
höchsten Grad wahr ist, ist auch im höchsten Grad seiend"). Aus den
unterschiedlichen Graden von Wahrheit und Falschheit, die wir bei den
seienden Dingen feststellen können, ist zu schliessen, dass es etwas gibt,
„was direkt und im höchsten Grad wahr ist" (quod est simpliciter et maxime

verum). Das muss zugleich das im höchsten Grad Seiende sein (maxime
ens), welches wir Gott nennen46. Ich zitiere diesen Gottesbeweis, weil die
realistische Position des Thomas sowohl in der Ontologie als auch in der
Erkenntnistheorie das umgekehrte Extrem gegenüber der Negation jeder
Möglichkeit eines letzten Seins und einer letzten Wahrheit in der Philosophie

der Dekonstruktion zu sein scheint.

43 MORGAN, Robert / BARTON, John: Biblical Interpretation. Oxford: Oxford University
Press 1988, 13.

44 THOMAS de AQUINO: Summa Contra Gentiles I 12 § 72-80, Bd. 2. Taurini: Marietti
1961, 15f.

45 ARISTOTELES: Met II lf 993a-994b.
46 Thomas DEAQUINO: a.a.O., I 13 § 114 20).



416 Ulrich Luz

Für die Reformatoren gründete die Gewissheit Gottes nicht mehr auf
der Vernunft, sondern auf dem Wort der Bibel47 und dem Glauben,48 also
nicht mehr auf Aristotelischer Philosophie49, sondern auf der Erfahrung der
göttlichen Gnade50. Dies ging Hand in Hand mit einer gewissen
Verschiebung vom Sein zur Existenz und von der Vernunft zum Glauben,
welcher sich auf das Wort der Schrift gründete. Die blosse Existenz Gottes
wurde zum abstrakten Theorem der philosophischen Spekulation.51 Das
Wesen und das Handeln Gottes, und das heisst: allein seine Liebe, seine
Heilstaten und seine Gnade zählten. Wir beobachten also eine Verlagerung
zu einem stärker subjekt-orientierten Verständnis Gottes und des menschlichen

Lebens. Man kann die Neuzeit im Ganzen durch die zunehmende
Distanz gegenüber dem Primat der Realität und der Ontologie und die
zunehmende Hinwendung zum Primat des menschlichen Selbstbewusstseins
und der Erkenntnistheorie charakterisieren. Die Reformation bedeutet auf
diesem Weg in die Neuzeit einen ersten Schritt. Allerdings einen ganz
eigenen, denn nach reformatorischem Verständnis ist das menschliche Subjekt

in keiner Weise autonom, sondern eine Schöpfung von Gottes Gnade.52
Es gibt aber meines Erachtens eine Entwicklungslinie, die von der

reformatorischen Betonung von Glaube und Erfahrung zur Emanzipation des

Subjekts in der Philosophie der Aufklärung führt. Allerdings ist in der
Aufklärung das menschliche Subjekt nicht mehr die von Gott geschaffene und
getragene creatura verbi, sondern die res cogitans im Gegenüber zur
Aussenwelt, der res extensa. Für René Descartes in seinen Meditationes de

prima philosophia basiert die Evidenz Gottes auf der Evidenz der Existenz
des Subjektes. Das Subjekt denkt, und deshalb „ist" es53. Für Immanuel
Kant, der die Descartsche Argumentation zurückweist, basiert die
Gewissheit der Existenz Gottes ebenfalls im menschlichen Subjekt, genauer,

47 Einer der charakteristischen Unterschiede in katholischen und protestantischen
Systematisierungen der christlichen Lehre ist, dass in protestantischen Dogmatiken fast immer
der Trinitäts- resp. Gotteslehre ein locus über die Heilige Schrift vorangeht.

48 BEUTEL, Albrecht: In dem Anfang war das Wort. HUTh 27). Tübingen: Mohr-
Siebeck 1991, bes. 87-93.

49 EßELING, Gerhard: Luther. Einführung in sein Denken. Tübingen: Mohr-Siebeck 1964,
79-99.

50 LUTHER, Martin: WATR I; 16, Nr. 46 (1531): „Sola [...] experientia facit theologum".
51 Vgl. JÜNGEL, Eberhard: Quae supra nos, nihil ad nos. Eine Kurzformel der Lehre vom

verborgenen Gott - im Anschluss an Luther interpretiert, in: DERS.: Entsprechungen. Gott -
Wahrheit - Mensch. Theologische Erörterungen. BEvTh 88). München: Christian Kaiser
1986, 202-251.

52 Vgl. LUTHER, Martin: Disputatio de homine, 32: „Paulus [...] breviter hominis defini-
tionem colligit, dicens, hominem iustificari fide" (WA 39 I [1926] 176). Luther stellt sich hier
gegen die Aristotelische Definition des Menschen als £eov X#yov d£ov.

53 DESCARTES, Rene: Meditationes de prima philosophia, in: ADAM, C. / TANNERY, P.

(Hgg.): Œuvres, vol. VII. Paris: Vrin 1973, bes. 34f. Allerdings basiert bei Descartes die
Wirklichkeit der Existenz des denkenden Subjekts auf der apriorischen Gewissheit, dass Gott
ihn nicht täuscht; vgl. ebd. 36.



Postmoderne Bibelinterpretation? 417

in der Notwendigkeit eines moralischen Lebens54. In beiden Fällen wird der
Mensch zur Instanz, welche über die Notwendigkeit Gottes entscheidet,
unabhängig davon, ob diese Notwendigkeit auf der Ebene des theoretischen
Erkennens oder des praktischen Handelns liegt. Gott wird zur creatura
hominis.

In einer anderen Weise vollzog sich die Auflösung Gottes in der
Aufklärung durch das Aufkommen des historischen Denkens. Durch die
historische Kritik wurde die Bibel - für die Reformatoren die einzige
Grundlage für die Möglichkeit, vom lebendigen Gott zu sprechen - zu
einem unter vielen anderen menschlichen Büchern, die bezeugen, wie
Menschen - in unterschiedlichen kulturellen, sozialen und historischen Situationen

und als Reaktion auf unterschiedliche politische, existenzielle oder
psychologische Nöte - von Gott sprachen. Für die historische Kritik ist
„Gott" nur als menschliches Wort zugänglich, als ein Wort menschlicher
Selbstinterpretation oder Weltinterpretation, der Selbstlegitimation oder
der Legitimation institutioneller oder theologischer Ansprüche. Das Wort
„Gott" wird zur menschlichen Interpretationskategorie. Direkt ist der mit
diesem Wort bezeichnete Referent, Gott, für historisch-kritische Forschung
nie zugänglich. Das bedeutete natürlich eine grundsätzliche De-Legitima-
tion oder mindestens Veränderung des mit dem Wort „Gott" verbundenen
Anspruchs.55 Historische Kritik unterminierte die Möglichkeit der Kirchen,
direkt Anspruch auf letzte Wahrheit zu erheben. Jede allgemeine Wahrheit,
jedes „allgemeine" moralische Grundprinzip muss, so formulierte der Jurist
Stanley Fish einmal bissig, eingetaucht werden in den Strom der Geschichte,

aus dem es stammt, und dann erweist sich, dass keines jemals anders
funktionierte, als ein Argument im Spiel von Machtinteressen bestimmter
Interpretationsgemeinschaften.56 Ich würde nicht so weit gehen wie Fish,
aber auch ich stehe vor dem Problem, dass mit dem menschlich-sprachlich-
kontextuellen Wort „Gott" das durch es Denotierte, nämlich Gott, nicht
adäquant bezeichnet werden kann, sofern er mehr ist als ein Gegenstand
menschlicher Sehnsucht, eine religiöse Deutungskategorie oder eine
Legitimation menschlicher Ansprüche.

54 KANT, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, in: CASSIRER, Ernst u.a. (Hgg.):
Immanuel Kants Werke V. Berlin: Bruno Cassirer 1922, 134-145.

55 Sehr scharf formuliert FISH, Stanley E.: The Trouble with Principle. Cambridge:
Harvard University Press 1999, 297, im Gespräch mit Richard Rorty: Wenn Rorty "wants to
de-divinize philosophy, I say go to it [...] but when he wants to de-divinize theology,
something doesn't ring true because theology doesn't seem to be the kind of thing you can
de-divinize and still have anything left".

56 FISH: The Trouble, 7: "For the effort to succeed, the vocabulary (of 'fairness', 'merit',
'neutrality', 'impartiality' 'mutual respect', and so on) must be empty, have no traction or
bite of its own and thus be an unoccupied vessel waiting to be filled by whoever gets to it
first or with the most persuasive force".



418 Ulrich Luz

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts standen sich zwei verschiedene Typen
von Gottesvorstellungen gegenüber:57 Der „philosophische Gott", wie er
durch die Vernunft postuliert und von der als „vernünftig" und „moralisch"
verstandenen christlichen Religion intendiert wurde, und die „historischen"
Gottesbilder der klerikal dominierten christlichen Kirchen oder auch
anderer Religionen. Die Repräsentanten beider Typen bekämpften sich
heftig. Es war leicht, alle diese Gottesbilder als menschliche Konstruktionen,

Postulate oder Kompensate zu entlarven - die Wege dazu waren von
Philosophie und Theologie vorbereitet. Dies geschah denn auch in
verschiedenen Formen, durch die idealistische oder marxistische Religions-
kritik, durch die Religionskritik der dialektischen Theologie, durch
tiefenpsychologische oder entwicklungspsychologische Religionserklärung, durch
religionssoziologische oder kulturwissenschaftliche Interpretationen von
Religionen und schliesslich durch die Philosophien nach dem „linguistic
turn". Sie alle haben das Geschäft der „Auflösung Gottes" gründlich
besorgt. J.F. Lyotard brauchte im säkularen Frankreich gar nicht mehr über
die christliche Meta-Erzählung zu sprechen, wenn er die postmoderne
Situation als das Ende aller grossen Meta-Erzählungen verkündete. Die
christliche Meta-Erzählung hatte sich im säkular gewordenen Frankreich
längstens aufgelöst.

Ich sprach von den Philosophien nach dem „linguistic turn". Für sie ist
eine direkte Beziehung zwischen Signifikant und Signifikat grundsätzlich
nicht mehr möglich. Die Sprache erschliesst nur konstruierte „Textwelten",
verstanden als halbautonome strukturierte Systeme oder als Spiel von
Signifikanten, aber sie öffnet kein Fenster zur Aussenwelt. „Reality is what we
name our best interpretation"58, sagte David Tracy. Nominalismus oder
Konzeptualismus scheinen heute über jede Form eines ontologischen
Realismus zu triumphieren. Die Suche nach universalen Wahrheiten ist
scheinbar endgültig abgelöst durch den Wettstreit zwischen verschiedenen
Konstruktionen der Realität, die mit unterschiedlicher rhetorischer
Durchschlagskraft unter ihren menschlichen Kunden um Akzeptanz werben. Gott,
den die Philosophien vor dem „linguistic turn", die historische Kritik und
die Humanwissenschaften als einzigen vom Podest der „Realität" hinunter-
gestossen hatten, ist heute wieder in gute Gesellschaft geraten: Er ist zwar
nur ein Sprachspiel in den Strassen und Gassen der endlosen und amorphen

57 Ich folge hier Kants Unterscheidung zwischen reinem, natürlichen, philosophischen
und moralischen Religionsglauben einerseits und dem „Afterdienst Gottes in einer statutarischen

Religion" bzw. dem „Religionswahn" und „Pfaffentum" andererseits (KANT, Immanuel:

Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (1794), in: DERS., Schriften zur
Religion. Berlin: Union Verlag 1981, drittes und viertes Stück. Die Zitate stammen aus
Abschnittsüberschriften zum vierten Stück.

58 TRACY, David: Plurality and Ambiguity. San Francisco: Harper Sc Row 1987, 48.
Tracy fährt fort: „Reality is neither out there nor in here. Reality is constituted by the
interaction between a text, whether book or world, and a questioning interpreter".



Postmoderne Bibelinterpretation? 419

Stadt, mit welcher Ludwig Wittgenstein die Sprache vergleicht,59 aber
dasselbe gilt für die Sprachspiele all derer, die ihn in jahrhundertelangen
Bemühungen entthront hatten, auch.

Zum letzten Mal möchte ich schreien: „Halt!" Ich glaube nicht, dass wir
auf das Postulat einer Beziehung unserer sprachlichen Konstruktionen zu so

etwas wie einer Realität ausserhalb ihrer vollständig verzichten können.
Von den Schwierigkeiten, auf diese Weise das Funktionieren des alltäglichen

Lebens erklären zu können, will ich jetzt gar nicht sprechen. Ein
grundsätzliches Problem entstünde so vor allem für die Sozialethik: Für
jede sozialethische Entscheidung sind gemeinsam getragene Werturteile nötig.

Auch wenn jeder Konsens nur fragmentarisch, zeitlich und lokal
begrenzt und partiell ist - kein solcher Konsens ist möglich ohne Visionen
über das, was ein universaler Konsens sein könnte,60 und zwar über das,

was gerecht und gut ist61. Jeder Konsens setzt die Möglichkeit einer
gemeinsamen Interpretation von Texten und Daten voraus und die Fähigkeit,
menschliche Wirklichkeitskonstruktionen zu transzendieren und zu
hinterfragen.

Das Proprium christlicher Theologie ist es, über einen Gott zu sprechen,
der Menschen und Welt transzendiert, bzw. in theologischen Kategorien:
über einen Gott „extra nos". Ich denke, dass ein christlicher Diskurs über
die Identität des Menschen im Gegenüber zu Gott notwendigerweise dazu

führt, mindestens ein platonisches Element in seinem Verständnis der Sprache

zu postulieren. Dieses kann sehr indirekt sein, z.B. so, wie die Wirklichkeit

Gottes in den Gleichnissen Jesu zur Sprache kommt. Ich weiss aber

wohl, dass dies heute nicht mehr sein kann als ein Postulat, und das heisst:
ein Sprachspiel eines Theologen, der innerhalb der Grenzen des Nominalismus

bleiben muss, auch wenn er ein „realistisches" Verständnis von
Sprache postuliert. Dies ist der Grund warum dieses mein Postulat nicht
Teil einer neuen, „grossen" christlichen Meta-Erzählung werden kann,
sondern nur Teil meiner eigenen „kleinen theologischen Meta-Erzählung".

VI. Epilog: Meine „kleine" Meta-Erzählung

Zum Schluss möchte ich zu Lyotards Analyse der postmodernen Situation
zurückkehren. Ich denke, es ist richtig, dass Europa heute mit dem Ende
der grossen Meta-Erzählungen konfrontiert ist. Aber dennoch - meine
relecture von Lyotards Essay nach fast dreissig Jahren bewirkte in mir nicht
ein Gefühl der Befreiung, sondern liess mich eher mit einer eigentümlichen
Mischung von Nostalgie, Trauer und Wut zurück. Lyotard's Essay war als

59 WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt: Suhrkamp 1980,
23 f.

60 Cf. HABERMAS, Jürgen: Die Moderne - ein unvollendetes Projekt, in: WELSCH: Wege,
177-192.

61 Hier stimme ich überein mit LAMPE, Peter: Die Wirklichkeit als Bild. Neukirchen: Neu-
kirchener Verlag 2007, 178 f.



420 Ulrich Luz

Exploration der Perspektiven der Bildung im frankophonen Kanada
geschrieben - heute liest er sich eher wie eine weithin erfüllte
Prophezeiung. Heute haben wir ein Bildungssystem, wo die Grundfrage
nicht mehr lautet: « Est-ce vrai » sondern: « à quoi ça sert » oder sogar:
« est-ce vendable »62 Heute haben wir Universitäten, in denen die
Professoren teilweise durch Datenbanken und Maschinen ersetzt werden,
und aus denen die Weisen weithin verschwunden sind. Sogar die Diskussionen

über die grossen Meta-Erzählungen werden oft verbannt, denn für solche

Dinge gibt es keine Zeit in unserem „effektiven" Bildungssystem. Die
relecture von Lytoards Essay hat mich depressiv gestimmt, weil die
Grundfrage, für was denn eigentlich alle unsere Kenntnisse gebraucht werden

sollten, nicht gestellt wird. Sogar die Frage nach der Gerechtigkeit
kommt nur als marginale Glosse gegen Ende des Essays vor.63 Mein
Eindruck war, dass die frohe Botschaft vom Ende der grossen Meta-Erzählungen

als eine Art neue grosse Meta-Erzählung zu funktionieren droht.64
Ich denke, dass wir Meta-Erzählungen brauchen. Aber wir brauchen sie

nicht in der Gestalt von beherrschenden und manchmal versklavenden
Ideologien und Systemen. Vielmehr brauchen wir sie in der Gestalt von
Visionen, von Geschichten, Träumen, Gebeten und Fragezeichen. Sie können

nicht universale Gültigkeit beanspruchen, sondern sie sind zunächst
individuell, darüber hinaus vielleicht regional65, jedenfalls kontextuell und
an einen bestimmten, ambivalenten und individuell gestaltbaren Lebensraum

gebunden.66 Wir haben solche „Meta-Erzählungen" nötig für unsere
Identitäts-Diskurse, die wir, wie der Hirnforscher und Philosoph Wolf
Singer formulierte, in einer „Erste-Person-Perspektive" führen müssen67.
Das Christentum - ich meine damit aber nicht die grossen Konfessionskirchen

der Vergangenheit (und manchmal auch der Gegenwart!) mit ihren
„grossen" christlichen Meta-Erzählungen - bietet eine Menge von dem an,
was ich „kleine Meta-Erzählungen" nenne, die von einem Gott erzählen,
der heute vielleicht die Gestalt eines Fragezeichens am Rande unserer
produktiven und performativen Gesellschaften angenommen hat. Wer sind

62 LYOTARD: Condition, 84.
63 LYOTARD: Condition, 106.
64 Ich möchte ausdrücklich bemerken, dass dies m.E. für Jacques Derrida gerade nicht

gilt. Man beachte die Fortsetzung des in Anm. 25 gegebenen Zitates, die lautet: « Elle (sc.

l'époque du signe) ne finira peut-être jamais. Sa clôture historique est pourtant dessinée »

(DERRIDA, Jacques : De la grammatologie, 25).
65 Vgl. die Betonung „regionaler" Theologien bei SEDMAK, Clemens: Theologie in

nachtheologischer Zeit ST Bb 116). Mainz: Grünewald 2003, 114-126.
66 Für die Postmoderne-Theorie von BAUMAN: Ansichten, 226-231, ist der Begriff des

„Lebensraums" ein entscheidendes Moment. Im Unterschied etwa zum gesellschaftlichen
„Unterbau" des orthodoxen Marxismus ist er aber kein „mechanisches System", sondern
komplex, unbestimmt, und „durch eine grosse Zahl von gesellschaftlichen Subjekten
bevölkert" (227).

67 SINGER, Wolf: Conditio Humana aus neurobiologischer Perspektive, in: ELSNER, Norbert

/ SCHREIBER, Hans-Ludwig (Hgg.): Was ist der Mensch? Göttingen: Wallstein 2003, 143-
167, dort 146.



Postmoderne Bibelinterpretation? 421

wir? Für wen und warum tun wir, was wir tun? Für diese Art von
Identitätsfragen offeriert die Bibel viele und manchmal sehr verschiedene
„kleine Meta-Geschichten" über Gott. Glücklicherweise hat uns die Aufklärung

gezeigt, dass die Bibel nicht ein einheitliches Buch ist, sondern eine
vielfarbige Bibliothek. Darum ist es von der Bibel her nicht möglich, diese

„kleinen Meta-Erzählungen" in eine „grosse", einheitliche Meta-Erzählung
umzuformen. Und glücklicherweise haben die christlichen Kirchen die
Macht verloren, uns ihre einheitlichen christlichen Meta-Erzählungen
aufzunötigen. Umso mehr haben wir diese „kleinen Meta-Erzählungen" über
Gott nötig, wie sie nicht zuletzt die Bibel erzählt.68

Ich stehe am Ende meiner Überlegungen und blicke zurück: Ist das, was
mir hier vorschwebt, nicht ein typisch protestantischer Versuch? Ich
plädiere für den Abschied von den grossen Meta-Erzählungen, den Verzicht
darauf, die ganze Wahrheit zu besitzen und anderen aufzunötigen. Ich
möchte versuchen, im Lichte der Bibel „kleine Geschichten" von Gott zu
erzählen. Ich möchte darauf verzichten, die Bibel zu vereinheitlichen, aber
ich möchte auch keine Exegese, welche Gott im Namen der Wissenschaft
aus der Welt aussperrt, denn dies setzte wiederum ein Wahrheitssystem,
also eine „grosse Metaerzählung" voraus. Ich frage noch deutlicher: Ist
dieser Versuch, sich in der Postmoderne zurecht zu finden und sich ihr
gegenüber zu positionieren, nicht ein typisch protestantisch-postmoderner
Versuch? Mein Versuch passt natürlich zum Vertreter einer Kirche, die
selbst gut genug weiss, dass sie selbst nie im vollen Sinn des Wortes und
allein Kirche sein kann. Insofern bin ich völlig einverstanden mit dem, was
in Dominus Jesus über die protestantischen Kirchen zu lesen war und was
Papst Benedikt XVI seither wiederholt hat:69 Wir Protestanten sind „kirchliche

Gemeinschaften", vielleicht unterwegs zu dem, was wahre Kirche ist,
aber nicht Kirche im vollen Sinn des Wortes. Ich denke aber, keine
institutionalisierte Kirche könne anders Kirche sein als so. Dazu passt mein
Verzicht auf eine „grosse" christliche Meta-Erzählung und mein Bemühen,
die Türen für „kleine Meta-Erzählungen" über Gott, wie sie die Bibel
erzählt, offen zu halten.70 Können sich Katholiken in diesem Versuch wieder-

68 Zu dem, was ich „kleine Metaerzählungen" der Bibel nenne, gehören nicht nur narrative

Gattungen, sondern ebenso Gebete, Lobpreise, theologische Versuche, Visionen. Gerade
die Vielfalt der Sprachformen und Gattungen ist ein Wesensmerkmal der „Kleinheit" der
biblischen Metaerzählungen, denn sie verhindert, dass die biblischen Texte in ein einheitliches

Wahrheitssystem gepresst werden können.
69 Dominus Jesus, 16f.; KONGREGATION FÜR DIE GLAUBENSLEHRE: Antworten auf Fragen

zu einigen Aspekten bezüglich der Lehre über die Kirche. 29.6.2007 (Internet).
70 Für mich ist Kirche universale und sichtbare „Gesprächsgemeinschaft über der Bibel

[...], die unterwegs ist zu dem, was Gott mit ,Kirche' gemeint haben könnte" (LUZ, Ulrich:
Wirkungsgeschichtliche Hemeneutik und kirchliche Auslegung der Schrift, in: MAYORDOMO,
Moisés (Hg.): Die prägende Kraft der Texte. Stuttgarter Bibelstudien 1999). Stuttgart:
Verlag Katholisches Bibelwerk 2005, 35. Mit dieser Definition grenze ich mich einerseits ab

gegenüber einer protestantischen Neigung, die wahre Kirche für unsichtbar zu halten. Andererseits

grenze ich mich ab gegenüber einer katholischen und orthodoxen Neigung, die eigene
Kirche für die einzige und allein-wahre zu halten. Selbstverständlich ist die obige For-



422 Ulrich Luz

erkennen, und wenn ja, wie weit? Oder müssen sie sagen: Nein, als Katholiken

können wir nicht auf eine „grosse" Meta-Erzählung verzichten, die wir
in der Bibel finden, so wie sie die Kirche in ihrer Geschichte oft verstanden
hat.71

Abstract
This essay reflects about the limits of postmodern rejection of meta-
narratives (Lyotard) in biblical interpretation, that is, of „totalities, universal

values, grand historical narratives". Is every interpretation of a biblical
text acceptable and legitimate? Four trajectories of biblical hermeneutics in
modernity are pursued, namely the increasing dissolution of the author, of
the reader, of the text and the dissolution of the ultimate referent of biblical
texts, God. In all four cases there must be a limit to this development, or it
will be detrimental for the foundations of our culture; it will make every
interpretation of a biblical text meaningless. It remains true that the time of
the great meta-narratives, including the Christian, is over, but „little meta-
narratives", such as stories of the Bible, prayers, theological reflections are
essential for the Christian Church.

mulierung keine erschöpfende Definition von Kirche - sie spricht beispielsweise nicht von den
Sakramenten. Auch alle Versuche, zu sagen, was Kirche ist, sind Versuche „unterwegs".

71 Von katholischen Gesprächspartnern wurde mir immer wieder die Frage gestellt nach
der Einheit und dem Kriterium der „kleinen Meta-Erzählungen". Die Frage ist im Blick auf
die Identität der Kirche berechtigt. Ich möchte sie aber an dieser Stelle nicht beantworten,
sondern meinen Aufsatz mit dem Hinweis auf den dialogischen Charakter jeder „Einheit"
schliessen.


	Postmoderne Bibelinterpretation? : Interpretation der Bibel in der Postmoderne

