Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Artikel: Postmoderne Bibelinterpretation? : Interpretation der Bibel in der
Postmoderne

Autor: Luz, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760784

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760784
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ULRICH Luz

Postmoderne Bibelinterpretation?
Interpretation der Bibel in der Postmoderne'

I. EINLEITUNG

wungliicklicherweise ist ,postmodern‘ heute ein Passepartoutbegriff, mit
dem man fast alles machen kann“. So hat es Umberto Eco einmal bissig
formuliert2. Und ein anderer Analytiker, der englische Literaturwissenschaf-
tler und Kulturtheoretiker Terry Eagleton, stellt fest, die Etikette ,,postmo-
dern® decke alles ab ,from punk rock to the death of metanarratives“.3 Ich
muss also definieren, was ich unter ,postmodern® verstehe, um nicht der
Beliebigkeit des ,,anything goes“ zu verfallen.

Den Begriff ,postmodern® gebrauche ich in zwei verschiedenen, aller-
dings verwandten Weisen:

Die erste ist die Weise, wie Jean Francgois Lyotard in seinem frithen
programmatischen Essay La condition postmoderne* den Begriff gebraucht
hat: Fir ihn war ,postmodern“ die Bezeichnung einer Epoche der
europdischen Kulturgeschichte. Sie begann gegen das Ende der fiinfziger Ja-
hre des letzten Jahrhunderts, etwa gleichzeitig mit dem Ende des Wieder-
aufbaus Europas nach dem zweiten Weltkrieg.5 Die ,Postmoderne” ist
charakterisiert durch das Ende der allgemein akzeptierten grossen,
kollektive Entscheidungen legitimierenden ,Meta-Erzihlungen®, welche
Europa bis dahin sukzessive oder manchmal auch gleichzeitig bestimmt
hatten. Nach dem Zusammenbruch der christlichen ,Meta-Erzihlung®, die
auf der Kirche und der Bibel basierte, waren es die ,Meta-Erzihlung® der
Aufklirung und des Marxismus, in denen es je auf ihre Weise um Emanzi-
pation und Befreiung der Menschheit ging, dann die idealistische ,,Meta-
Erzihlung® von der Selbstentfaltung des Geistes in der Geschichte und
andere. Lyotard interpretierte deren Ende in einem positiven Sinn als Be-
freiung von der Herrschaft tendenziell totalitirer Ideologien. ,Postmodern®

1 Mit diesem Aufsatz, den ich am 23. April 2008 an der Universitit Fribourg vorgetragen
habe, méchte ich der katholisch-theologischen Fakultit Fribourg fiir die Verleihung des Dr.
h.c. danken. In der Gemeinschaft des Lernens und Lehrens, des Diskutierens und Horens und
in der Gemeinschaft des Feierns in Fribourg habe ich ein Stiick Einheit der Kirche erfahren
diirfen.

2 Eco, Umberto: Postmodernismus, Ironie und Vergniigen, in: WELSCH, Wolfgang (Hg.):
Wege aus der Moderne. Schliisseltexte der Postmoderne-Diskussion. Berlin: Akademie Verlag
1994, 75.

3 EAGLETON, Terry: The Illusions of Postmodernism. Oxford: Blackwells 1996, 21.

4 LYOTARD, Jean F. : La condition postmoderne. Paris: Editions de Minuit, 1979.

5 Ebd. 11-17.



404 Ulrich Luz

im Sinn des frithen Lyotard ist also eine Epochenbezeichnung der euro-
pdischen Kulturgeschichte. Sie ist die Bezeichnung einer ,condition®, einer
woituation®. Die ,postmoderne Situation“ ist gekennzeichnet durch Plura-
lismus, Diversitit, Kollaps von allgemeinverbindlichen Paradigmen und
Abwesenheit eines allgemeinverbindlichen Konsenses.¢ In diesem Sinn, als
Epochenbezeichnung, habe ich den Begriff im Untertite] meines Vortrags,
wInterpretation der Bibel in der Postmoderne®, gebraucht.

Meine zweite Weise, den Begriff ,postmodern® zu brauchen, ist eine
systematische. Ich folge hier der Definition, die Terry Eagleton in seinem
Essay After Theory gibt:

»By ,postmodern‘, I mean, roughly speaking, the contemporary movement of
thought which rejects totalities, universal values, grand historical narratives,
solid foundations to human existence and the possibility of objective know-
ledge. Postmodernism is sceptical of truth, unity and progress, opposes what
it sees as elitism in culture, tends towards cultural relativism, and celebrates
pluralism, discontinuity and heterogeneity“.”

In dieser Weise verstanden wurde der Begriff auch mit Bibelinterpre-
tationen verbunden, vor allem in Nordamerika; und in dieser Weise ver-
stehe ich ihn im Haupttitel meines Vortrages ,Postmoderne Bibelinterpre-
tation“ — allerdings mit einem Fragezeichen versehen. Nordamerikanische
Bibelwissenschaft hat eine Neigung, trendig zu sein und neue Zugangs-
weisen zur Bibel mit programmatischen ,labels“ zu verbinden. Seit den
spiaten achtziger Jahren erschien eine Reihe von Biichern, welche
»postmoderne® Bibelinterpretationen propagierten.8 Es ist nicht leicht zu
sagen, was sie darunter verstanden. Einige ihrer Vertreter propagierten
radikale Leser-Theorien,? andere von Jacques Derrida inspirierte Wege der
Dekonstruktion,10 wieder andere post-koloniale Zuginge zur Bibel!l und

6 In diesem Sinn spricht COLLINS, John J. : The Bible after Babel. Historical Criticism in a
Postmodern Age. Minneapolis: Eerdmans 2005, 131 von einer “postmodern situation”.

7 EAGLETON, Terry: After Theory. New York: Basic Books 2003, 13 note 1.

8 Z.B. ADAM, Andrew K.M.: What is Postmodern Biblical Criticism? (= Guides to Biblical
Scholarship). Minneapolis: Fortress Press 1995; DERS. (Hg.): Handbook of Postmodern Bibli-
cal Interpretation. St. Louis: Chalice Press 2000; DERS. (Hg.): Postmodern Interpretations of
the Bible. A Reader. St. Louis: Chalice Press 2001; AICHELE, George / CASTELLI, Elizabeth A.
(Hgg.): The Postmodern Bible. New Haven: University Press 1995; MOORE, Stephen D.:
Poststructuralism and the New Testament. Minneapolis: Fortress 1990; CAPUTO, John: What
would Jesus Deconstruct? Grand Rapids: Baker 2007; vgl. auch LAMMERMANN, Godwin u.a.
(Hgg.): Bibeldidaktik in der Postmoderne (Festschrift K. Wegenast). Stuttgart: Kohlhammer
1999.

9 MCKNIGHT, Edgar V.: Post-modern Use of the Bible. The Emergence of Reader-Oriented
Criticism. Nashville: Abingdon Press 1988.

10 Z.B. KELLER, Catherine: Eyeing the Apocalypse, in: ADAM: Reader, 253-277. Mehr
von Derrida inspirierte Bibelinterpretationen in: SHERWOOD, Yvonne / HART, Kevin (Hgg.):
Derrida and Religion. Other Testaments, New York : Routledge 2005, 159-260.

11 SUGIRTHARAJAH, R.S.: Son(s) Behaving Badly. The Prodigal in Foreign Hands. in:
ADAM: Reader, 195-206 will “postcolonial interpretation” nicht einfach unter “postmo-
dernen” Lesungen der Bibel subsumiert wissen. Nur ein politischer “postmodernism of re-



Postmoderne Bibelinterpretation? 405

einige schlicht iiberraschende und unerwartete Verbindungen der biblischen
Texte mit neuen Kontexten oder neuen Intertexten.!2 Im Ganzen ist es
nicht Jean Francois Lyotard, sondern eher Jacques Derrida, der ,,postmo-
derne“ Bibelinterpreten inspiriert hat. Ihr Anliegen war weniger ihr Un-
glaube gegeniiber den dominierenden, die europdische Gesellschaft
legitimierenden grossen ,Meta-Erzdhlungen®, sondern in einem viel en-
geren Sinn ihr Wunsch, herrschende Paradigmen der Bibelwissenschaft in
Frage zu stellen, z.B. die historisch kritische Forschung.13 ,Postmoderne®
Bibelinterpreten fordern die Vorherrschaft der etablierten westlichen Ge-
lehrten in der Bibelwissenschaft heraus, und dies in einer lockeren,
vielfiltigen und manchmal spielerischen Weise, ohne selbst ein einheitliches
und gemeinsames methodisches, hermeneutisches oder politisches Pro-
gramm zu haben. Nach Andrew K.M. Adam ist ,postmoderne Bibelkritik“
santifoundational, antitotalizing, and demystifying“.14 Unter allen Um-
stinden erlaubt und fordert solche Bibelkritik eine unbegrenzte Vielfalt von
Bedeutungen eines Textes. Fiir mich bleibt sehr unklar, was solche post-
moderne Bibelkritik eigentlich ,entfundamentalisieren®, ,enttotalisieren®
und ,entmystifizieren“ mochte, und aus was fiir Griinden. Aber vielleicht
bin ich immer noch ,pri-postmodern®, wenn ich nach einem einheitlichen
Denominator eines Begriffs frage.

In den folgenden Abschnitten meines Aufsatzes mochte ich vier ,Ent-
wicklungslinien“ skizzieren, welche zu dem fiihrten, was ich heute als
»postmoderne Bibelinterpretationen® wahrnehme. Es sind dies:

1. die Auflésung!’ des Autors,

2. die Auflésung des Lesers,

3. die Auflésung des Texts und

4. die Auflosung des letzten Referenten, Gott.

volt”, der sich gegen “classism, racism and sexism” wende, ist fiir ihn akzeptabel, aber nicht
andere Formen postmoderner Interpretation. Sie nennt er “postmodernism of complicity*
(195). Eine hermeneutisch interessante Begrenzung postmoderner Beliebigkeit durch norma-
tive Werte!

12 7 B. CROSSAN, John D.: The Power of the Dog. in: ADAM: Reader, 187-193; FOWL, S.:
Conceptions of Martyrdom in Philippians and Endo’s Silence, in: ADAM: Reader, 243-252

13 Im Buch von CASTELLI: Postmodern Bible, ist fast alles ausser historische Kritik
»postmodern®, nidmlich reader-response criticism, strukturalische und narratologische Ana-
lyse, poststructuralist criticism, rhetorical criticism, psychoanalytische Exegese, feministische
und ,womanistische“ Kritik, ideologische Kritik. COLLINS: Bible after Babel 53—-130 schliesst
in seine Analyse auch befreiungstheologische, postkoloniale und feministische Ansitze ein.

14 ADAM: What is postmodern, 5.

15 »Auflosung® meint mehr als ,Relativierung® oder ,Pluralisierung® oder ,Depoten-
zierung® (in dem Sinn, dass der Autor, der Leser, der Text selbst, oder der Referent, aus
seiner die Auslegung eines Textes beherrschenden Stellung entthront wird). Gegen all dies
wiirde ich mich nicht wehren. Ich fiirchte vielmehr, dass die vier skizzierten Entwick-
lungslinien in letzter Konsequenz gerade zur Auflésung von Autor, Leser, Text und Referent
fithren kénnen, was jede Textlektiire m.E. sinnlos macht. Ich schreie ,Halt“, um dies zu ver-
hindern und eine produktive ,Relativierung® von Autor, Leser, Text und Referenten zu er-
moéglichen und damit auch eine ,Pluralisierung® der Lektiiren, welche in einen Dialog fiihrt.



406 Ulrich Luz

Alle vier Entwicklungslinien werden sehr skizzenhaft sein. Alle vier haben
zwei Punkte gemeinsam:

Erstens mo6chte ich zeigen, dass diese vier ,,Auflésungen® eine sehr lange
Vorgeschichte haben, nicht nur in der Zeit der aufgeklirten Moderne,
sondern bereits in den vormodernen Zeiten der Herrschaft der christlichen
»Meta-Erzihlungen“. Meine These ist, dass Lektiire der Bibel gegeniiber
den grossen ,Meta-Erzihlungen“ immer schon dekonstruktiv und subversiv
wirkte, sogar wenn die Bibel zu ihrer Legitimierung gebraucht wurde.

Zweitens haben alle meine vier ,,Auflésungen® gemeinsam, dass ich an
ithrem Ende schreien werde: ,,Halt! Aufhéren! So kann es nicht weiter-
gehen!“ Es gibt einen Punkt, wo die Auflosung fiir ihre Vertreter selbst
destruktiv wird und wo sie Grundlagen zerstort, welche fiir das Leben un-
serer Gesellschaften wesentlich sind. Natiirlich ist mir klar, dass meine For-
derungen, aufzuhoren, Bestandteile meiner eigenen ,kleinen Meta-
Erzihlung“ sind, denn ohne ,Meta-Erzihlungen“ hitte ich keine andere
Wabhl als die des ,anything goes“. Und dies wird mich zuriickfithren zu Jean
Francois Lyotards Sicht des postmodernen Europa — dies im sechsten und
letzten Abschnitt meines Aufsatzes.

Bevor ich mit meinen Uberlegungen beginne, sind einige Zwischen-
bemerkungen fillig, mit denen ich mein Anliegen interpretieren méchte.

1. ,,Halt! Aufhéren!” klingt sehr apodiktisch. Ich bin kein Feind der Post-
moderne, sondern betrachte sie als mindestens in Europa unausweichlichen
Schritt in bzw. aus der Moderne. Zur Postmoderne gehort die Erkenntnis,
dass jeder Versuch, sie zu bewerten, vom urteilenden Subjekt und seinen
Erfahrungen mitgeprigt ist. Ein Mensch, welcher dem Herrschaftsbereich
der marxistischen bzw. ,real-sozialistischen“ Meta-Erzihlung und der
damit verbundenen gesetzlichen Moral entronnen ist und in einer west-
lichen Gesellschaft individuelle Freiheit entdeckte, wie der polnische Sozio-
loge und Philosoph Zygmunt Bauman,'6 denkt von seinem Erfahrungs-
hintergrund her notwendigerweise anders iiber die Postmoderne als ein
Mensch, der, wie ich, immer in Westeuropa gelebt hat und von der Er-
fahrung geprigt ist, wie mit der zunehmenden Auflésung und Utilitari-
sierung von ethischen und religiésen Werten im Namen der individuellen
Freiheit auch diese individuelle Freiheit selbst zunehmend banal und bedeu-
tungslos wurde. Darum mochte ich mein ,,Halt“ nicht als apodiktische Fest-
stellung, sondern als dringende Bitte um einen Dialog verstanden wissen.

2. ,Halt! Aufhoren!” klingt pathetisch. Ich kann mein Pathos nicht ver-
leugnen, sondern nur seinen Grund offenlegen. Es ist die Grundfrage eines
protestantischen Theologen, die mich umtreibt, nimlich die Frage: Ist heu-
te, in einer Zeit fast grenzenloser Pluralitit und in einer Gesellschaft, die

16 BAUMAN, Zygmunt: Ansichten der Postmoderne. Hamburg: Argument 1995, bes. 189-
220.



Postmoderne Bibelinterpretation? 407

fast grenzenlose individuelle Freiheit gewdhrt und postuliert, eine auf die
Bibel gegriindete Kirche iiberhaupt noch moglich? Oder kann die Kirche
nichts mehr anderes sein als ein ,Haus der Beliebigkeiten“? Aber dann
hitte sie sich — in einer offenen Gesellschaft wie der unseren — ginzlich
iberfiissig gemacht. Was ist die besondere Verkiindigung der Kirche in un-
serer postmodernen Gesellschaft? Das ist das Problem eines protestanti-
schen Exegeten, der betroffen beobachtet, wie sehr gerade die Lektiire der
Bibel die scheinbar eindeutige Grundlage, auf der seine Kirche ruhte,
aufgelost hat.17 Die romisch-katholische Kirche ist gegeniiber der Postmo-
derne resistenter.!8 Dariiber zu urteilen, ob das gut fiir sie ist, ist nicht
meine Sache.

3. Ich werde in diesem Aufsatz des oOfteren von meiner kleinen Meta-
Erzdhlung sprechen. Natiirlich ist diese Formulierung paradox, mehr noch:
ein Oxymoron, denn eine ,Meta-Erzihlung® ist ja nie ,klein“, sondern per
definitionem gross. Eine ,Meta-Erzihlung“ ist auch nie eine personliche
Metaerzihlung eines Einzelnen, sondern immer eine kollektive, welche eine
Epoche oder eine Kultur bestimmt. Ich formuliere aber bewusst so, um auf
mein Anliegen aufmerksam zu machen. Zu den ,kleinen Meta-Erzihlun-
gen®, von denen ich sprechen werde, gehoren die biblischen Erzihlungen,
Gebete und theologischen Versuche, von Gott zu reden. Zu ihnen gehéren
ebenso meine eigenen theologischen Versuche, oder diejenigen anderer
Theologlnnen. Sie sind ,,Meta“-Erzihlungen, denn sie reden von Gott, dem
Herrn und Schopfer der Welt und seinem Anspruch. Aber sie sind ,klein,
denn es sind menschliche ,,Erzihlungen“ und Versuche, nicht dominant,
nicht mit menschlichen Leitungs- oder Herrschaftsanspriichen verbunden,
immer neben und nie iiber anderen ,Erzihlungen“ stehend, immer nur
Fragmente und nie umfassende Systeme. ,Erzihlung®, dieser von Lyotard
geborgte Begriff, steht immer in Spannung zu ,Meta-“: Eine ,,Erzihlung*
will und kann nie einzige, allein wahre oder abschliessende Erzihlung sein.

I1. DIE AUFLOSUNG DES AUTORS

Fiir die altprotestantische Orthodoxie war Gott der letzte, eigentliche Au-
tor der Schrift. Diese Position vertritt die erste protestantische Hermeneu-
tik der Bibel von Matthias Flacius Illyricus (1567)19. Die menschlichen Au-

17 Vgl. Luz, Ulrich: Was heisst ,,Sola Scriptura® heute?, in: EvTh 57 (1997) 28-35.

18 Vgl. das Interview zu Dominus Jesus mit Joseph Kardinal RATZINGER: Es scheint mir
absurd, was unsere lutherischen Freunde jetzt wollen, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung 22.
Sept. 2000, 51f.

19 MATTHIAS FLACIUS ILLYRICUS: Clavis Scripturae Sacrae. Basel: 1567; DERS.: De ratione
cognoscendi sacras litteras. Deutsch lateinische Parallelausgabe, iibersetzt u. eingel. u. mit
Anm. versehen von Lutz GELDSETZER (= Instrumenta philosophica. Series hermeneutica 3).
Diisseldorf: Stern 1968, dort z.B. 11, Nr. 47-51 ; ebd. 31 sagt Flacius: ,,Spiritus S(anctus) est
auctor simul & explicator Scripturae®.



408 Ulrich Luz

toren der Bibel galten nur als ,Diener und Helfer (administri et ama-
nuenses) Gottes, der, wie Johannes Cocceius iiber die Propheten sagte, sie
Hfihrte und lenkte“, sodass sie, ,nicht aus eigenem Willen, sondern ge-
tricben vom Heiligen Geist, so wie sie gesprochen, auch geschrieben ha-
ben“20, In dieser Weise war ,jede Schrift von Gott inspiriert® (2 Tim 3,16).
Dergestalt ,,vereinheitlicht® funktionierte die Bibel als ganze als Basis der
orthodoxen protestantischen ,Meta-Erzihlung® im Zeitalter der Orthodo-
xie. Die Leser hatten sich selbst der Autoritit Gottes, des letzten Autors der
Schrift, zu unterwerfen. — Allein im Gebalk dieses grossartig-geschlossenen
Konzeptes sass von Anfang an der Wurm. Es gab nicht nur eine Meta-Er-
zdhlung, sondern mehrere, nimlich unterschiedliche konfessionelle, und es
gab nicht nur eine Lesung der Bibel, sondern mehrere, welche auf die
verschiedenen Meta-Erzdhlungen ausgerichtet waren. Der hermeneutische
»Birgerkrieg um den absoluten Text“, wie Odo Marquard ihn nannte,?2!
hatte bereits begonnen. Die Differenzen zwischen den verschiedenen kon-
fessionellen ,Meta-Erzidhlungen“ der Konfessionskirchen waren uniiber-
windbar. Die Auflésung des einen, absoluten, gottlichen Autors der Schrift
durch ihre menschlichen Interpreten war im Gang.

In der Zeit der Aufklirung ersetzten die menschlichen Autoren der Bibel
Gott als ihren letzten Autor. Aber der menschliche Autor blieb in der
europdischen Hermeneutik eine Art letzte Autoritit fiir die Interpretation
jedes Textes — Schleiermachers Hermeneutik ist ein Beispiel dafiir.22 Das
Prinzip der Autoritit des Autors als entscheidender Instanz fiir die Interpre-
tation von Texten blieb bis ins 20. Jahrhundert wirksam — nicht nur fiir die
Interpretation der Bibel, sondern fiir die europiische Literaturwissenschaft
iiberhaupt. Michel Foucault sieht hier — ich denke mit Recht — ein theolo-
gisches Erbe, das die ganze europiische Literaturwissenschaft bestimmte.23
Aber schon frith begann aufgeklirte historische Bibelwissenschaft dieses
Grundprinzip zu unterminieren. Die kritische Bibelwissenschaft ,,dekon-
struierte” die ,Meta-Erzdhlung® vom Autor als Garant einer richtigen Inter-
pretation eines Textes — und dies in verschiedener Weise.

Die Bibelwissenschaftler des 18. und 19. Jahrhunderts entdeckten bei-
spielsweise, dass bei der Mehrzahl der biblischen Texte der Autor nicht ein-
mal bekannt ist — sie sind anonym und wurden oft erst spiter einem Autor
zugeschrieben, der zu ihrem genre passte. Die individuellen Autoren von

20 JOHANNES Cocceius: Summa Theologica ex Scripturis repetita. Amsteldami: 1665, IV
39f., zitiert nach: HEPPE, Heinrich / BIZER, Ernst: Die Dogmatik der evangelisch-reformierten
Kirche. Neukirchen: Buchhandlung des Erziehungsvereins 1935, 18.

21 MARQUARD, Odo: Frage nach der Frage, auf die die Hermeneutik die Antwort ist, in:
DERS.: Abschied vom Prinzipiellen. Nachdruck. Stuttgart: Reclam 1995, 117-146, dort 127.

22 Cf. SCHLEIERMACHER, Friedrich D.E.: Hermeneutik. Hg. von Heinz KIMMERLE. Hei-
delberg: C. Winter 1959, 88, These 19: Verstehen heisst, ,,dass man sich auf der objectiven
und der subjectiven Seite dem Urheber gleichstellt®.

23 FOUCAULT, Michel: Was ist ein Autor?, in: DERS.: Schriften zur Literatur. Frankfurt:
Fischer 1988, 20; (frz. Original: Qu’est-ce qu'un auteur?, in: Dits et Ecrits I, 1954-1969,
Paris: Gallimard 1994, 789-812, dort 801).



Postmoderne Bibelinterpretation? 409

mindestens drei unserer vier kanonischen Evangelien sind offenbar so un-
wichtig, dass sie im Text gar nicht erwihnt werden miissen. Die einzige
wichtige Ausnahme, wo der biblische Autor allenfalls zum Garanten des
Sinns werden konnte, sind die authentischen Briefe des Apostels Paulus.
Aber gerade sie wurden zum Ausgangspunkt eines Prozesses von pseu-
donymer Epistolographie und von Brief-Zuschreibungen. Die Bibelwissen-
schaft, die dies erkannte, hat durch ihre historischen Hypothesen wesent-
liches dazu beigetragen, die Frage nach dem Autor zu unterlaufen und zu
dekonstruieren.

Dies geschah noch auf andere Weise: Die Quellenkritik kam auf und
ersetzte in manchen Fillen den einen menschlichen Autor eines biblischen
Textes durch viele menschliche Autoren — Autoren vor dem Autor, nimlich
die Autoren der Traditionen und Quellen und Autoren nach dem Autor,
nimlich die Kopisten der Texte, die in vielen Fillen Autoren neuer Ver-
sionen waren. Eine Theologiestudentin oder ein Theologiestudent, die
diachrone Exegese ernst nehmen mdochte, geriit so in Schwierigkeiten: Wel-
cher Autor wird nun zur Basis fiir ihre Predigt: Jesus, seine miindlichen
Tradenten, die Logienquelle Q, Markus, Matthdus oder gar Thomas? ,,Un-
sinn!“, werden einige sagen — das alles sind ja nur hypothetische Konstruk-
tionen! Damit stehen wir aber nur vor einem neuen Problem: Man ent-
deckte, dass alle Autoren, die wir als Garanten fiir den Sinn unserer Texte
suchten, in Wirklichkeit nur unsere hypothetischen Konstruktionen und
Autorbilder sind. Vor allem die leserorientierte Exegese des 20. Jahrhun-
derts (,reader-response“) hat uns gelehrt, Autoren als Autorbilder und
durch die Texte gespiegelte ,,implizite Autoren® zu verstehen.

Ein nichster Schritt in der Dekonstruktion der modernen europiischen
Gestalt des Autors24 geschah durch die Einfiihrung der Intertextualitit in
die literaturwissenschaftliche Diskussion. Fiir Roland Barthes ist jeder Text
ein offener Text, « un tissu des citations, issue de mille foyers de la cul-
ture ».25 Sobald er aber mit einem Autor verbunden wird, wird er ,ge-
schlossen®, ,erklirt“ und bekommt durch den Autor eine definitive Bedeu-
tung. Dies ist fiir Barthes wie ,, Theologie“, wihrend umgekehrt gilt: « En
refusant d’assigner au texte [...] un sens ultime, libére une activité [...]
contre-théologique ». Letztlich bedeutet die Verweigerung eines geschlos-
senen Sinnes « refuser Dieu et ses hypostases, la raison, la science, la loi ».26

24 Dass die Gestalt des Autors eine europiische, kulturgeschichtlich bedingte neuzeitliche
Konstruktion ist, hat Roland BARTHES schliissig formuliert: La mort de ’auteur, in: DERS.:
Essais critiques IV. Le bruissement de la langue. Paris: du Seuil 1964, 61 : « L’auteur est un
personnage moderne, produit [...] par notre societé dans la mesure ou, au sortir du Moyen
Age, avec ’empirisme anglais, le rationalisme francais, et la foi personelle de la Réforme, elle
a découvert le prestige de I'individu ».

25 BARTHES : La mort, 65. Ahnlich sieht das Jacques Derrida in seiner Analyse der
Heideggerschen Philosophie: « Le signe et la divinité ont le méme lieu et le méme temps de
naissance. L’époque du signe est essentiellemente théologique ». (DERRIDA, Jacques : De la
grammatologie. Paris: Editions de minuit 1967, 25).

26 BARTHES : La mort, 66.



410 Ulrich Luz

Lassen Sie mich schreien: ,Halt!“ Ich schreie nicht einfach, weil ich
Theologe bin und deshalb ,vor-postmodern® und altmodisch. Vor vierzig
Jahren hat der Literaturwissenschaftler Eric D. Hirsch in seinem Buch Vali-
dity in Interpretation vorgeschlagen, zwischen ,meaning“ und ,signifi-
cance® eines Textes zu unterscheiden. ,Meaning“ besteht in dem, ,,what the
author meant by his use of a particular sign sequence®; ,significance, on the
other hand, names a relationship between that meaning and a person®,
ndamlich zwischen Text und Leser.2” Wenn ich diese Unterscheidung von
Eric Hirsch aufnehme, ist mein Hauptziel nicht die Herstellung einer ,,giil-
tigen® Interpretation — dieses Ziel ist wahrscheinlich illusiondr. Mein Ziel
ist viel bescheidener: Ich bin an der Alteritit eines Textes interessiert.28
Jede Interpretation eines Textes ist ein Dialog mit der Stimme eines ande-
ren Menschen und mehr als ein Monolog.29 Wenn wir uns nicht ernsthaft
um die Alteritit eines Textes bemiihen, werden wir in ithm nur unsere
eigene Stimme horen. Und wenn wir nicht so gut wie méglich versuchen,
den historischen, sozialen und kulturellen Kontext eines Textes zu rekon-
struieren, zu dem er urspriinglich gehérte, so wird er unkontrolliert in un-
seren eigenen Kontext hineinsprechen, und das bedeutet: verzerrt und
verbogen. Um der Alteritit eines Textes willen und um des Dialogs mit
Stimmen willen, die von unserer eigenen Stimme verschieden sind, sollten
wir so ernsthaft wie moglich nach dem ,impliziten Autor® fragen, weil der
wimplizite Autor®, d.h. die Summe aller auktorialen Lenkungsstrategien
eines Textes, der ,Schutzpatron aller gemissigten Auslegungen® ist.30 Wir
haben einen solchen Schutzpatron nétig, wenn wir an einem Dialog nicht
nur mit dem Text interessiert sind, sondern auch mit anderen Menschen,
welche die gleichen Texte interpretieren. Das Prinzip des Dialogs ist ein
Eckstein meiner eigenen ,kleinen Meta-Erzihlung®, und um dieses Prinzips
willen rief ich ,,Halt!” Dieser Eckstein ist nicht direkt ein theologischer
Eckstein, aber er hat sehr viel mit Theologie zu tun.

IT1. DIE AUFLOSUNG DES LESERS

Der ideale Leser der Reformatoren war ein gliubiger und gehorsamer Le-
ser: Die LeserInnen der Bibel werden und sollen erkennen, dass die Bibel
von Gott kommt. ,Weil die Kraft des Geistes uns erleuchtet, nicht aber auf-

27 HIRSCH, Eric D.: Validity in Interpretation. New Haven: Yale U.P. 1967, 8.

28 Mein Anliegen ist also ein dhnliches wie das, das von COLLINS: Bible after Babel, 152~
158 im Anschluss an Emmanuel Lévinas formuliert: das Entdecken des ,,Gesichtes des An-
deren® im Vorgang des Lesens und Interpretierens.

29 Hier bestehen nach COLLINS: Bible after Babel, 152, auch Beriithrungspunkte zu
Jacques Derrida, dessen erste Regel ,respect for the other, that is, for his right to difference,
in his relation to others, but also in his relation to himself“ sei (Like the Sound of the Sea,
zitiert nach COLLINS a.a.0., 154). Ich habe allerdings gewisse Miihe, diesen Respekt in seinen
Dekonstruktionen zu finden.

30 MAYORDOMO-MARIN, Moisés: Den Anfang horen (= FRLANT 18). Goéttingen: Van-
denhoeck & Ruprecht 1998, 87.



Postmoderne Bibelinterpretation? 411

grund des eigenen Urteils oder desjenigen anderer Leute“, kommen die
Leser der Bibel nach Calvin zur Gewissheit, dass in der Bibel ,,die unbe-
zweifelbare Gewalt gottlicher Majestit waltet und wirkt — und diese Kraft
zieht und entziindet uns zum Gehorsam®.31 Alle menschlichen Uberlegun-
gen, welche die Majestit, Wahrheit und Zuverlissigkeit der Bibel stiitzen,
sind sekundir. Es liegt hier ein klares und in sich stimmiges Verstindnis des
Lesers vor. — Aber wiederum enthilt es meines Erachtens den Keim zu sei-
ner Aufldsung in sich. Er liegt in der Tatsache, dass nach den Reformatoren
die Bibel von allen gelesen werden kann und muss. Die sich selbst impo-
nierende Kraft der Bibel mit ihrer Klarheit und Durchsichtigkeit wurde von
verschiedenen Leserinnen und Lesern verschieden gelesen. Durch die Re-
formation entstand nicht der Leser, sondern es entstanden viele und ver-
schiedene Leserinnen und Leser.32

Im 18. Jahrhundert wurde die Rolle des Lesers wichtiger. Ich wihle als
Beispiel die Rolle des Lesers in pietistischer Hermeneutik. Der Pietismus
legte Gewicht auf persdnliche Frommigkeit und auf die Befreiung von Lai-
en von der alles kontrollierenden Herrschaft der Theologen. Er fithrte zu
einer vertieften Reflexion der Rolle des Bibellesers bzw. der Bibelleserin.
Nach August Hermann Francke ist das Lesen eines biblischen Textes ein
Akt der persénlichen Frommigkeit, der Demut und des Gebets. Er schreibt:
»Du must dich vor Gott erniedrigen als ein Kind und alles dein Bibel-Lesen
in demiithiger Erkdntnif§ deiner Untiichtigkeit mit gantz ernstlichen und
inniglichen Gebeth und Seufftzen zu GOtt anfangen [...] Mochtest du so
einfiltig und niedrig werden und bleiben als ein kleines unmiindiges Kind-
lein“33, Eine eigenartige Ambivalenz steckt in diesem Wunsch! Der Leser
muss ganz demiitig sich hingeben an den Text — wie ein Kind —, und den-
noch ist seine Bibellektiire ein bewusster und reflektierter Akt eines
erwachsenen Lesers. Er verschwindet gleichsam vollig gegeniiber dem Text,
und dennoch tritt er gerade so dem Text als aktives lesendes Subjekt
gegeniiber. Lektiire der Bibel setzt Bekehrung voraus und ist selbst ein Akt
fortdauernder Bekehrung. Konsequenterweise wird die praktische Applika-
tion des Textes auf das eigene Leben34 ein wichtiger Teil der Lektiire. Aber
wiederum zeigt sich dieselbe Ambivalenz: Gerade in der Applikation des
Textes auf das eigene Leben gewinnt der Leser bzw. die Leserin einen offe-
nen Raum dem Text gegeniiber, den sie oder er durch sein eigenes Leben
subjektiv ausfiillen kann. Durch den Pietismus entstand bzw. wuchs per-
sonliches und individuelles Lesen der Bibel.

31 CALVIN, Johannes: Institutio 1 7,5.

32 Es ist entlarvend, dass Calvin bereits im {ibernidchsten Kapitel seiner Institutio (I 9) zu
einer grossen Polemik gegen die ,Enthusiasten® ansetzt, welche nach seiner Meinung die Bi-
bel im Namen des Geistes verwerfen. Aber was waren diese sog. Enthusiasten, wenn nicht
gliubige Leser der Bibel?

33 FRANCKE, August Hermann: Christus der Kern Heiliger Schrifft (1702), in: PESCHKE, E.
(Hg.): August Hermann Francke. Werke in Auswahl. Berlin: EVA 1969, 235.

34 Vgl. RAMBACH, Johann Jacob: Institutiones Hermeneuticae Sacrae. Jena: 1743.



412 Ulrich Luz

Ich mache einen Sprung und komme zur leserbezogenen Auslegung des
20. Jahrhunderts. Durch den Akt des Lesens geschieht nicht nur eine
Wiederbelebung oder eine ,,performance® des Textes, sondern er wird nach
gewissen Theorien sogar neu geschaffen. Der in ihnen vorausgesetzte Leser
ist ein idealer Leser. Er muss z.B. ,informiert”35 oder ,kompetent“36é sein.
Aber auch hier entsteht eine eigenartige Ambivalenz, welche die Theorie
unterminiert: Sie entsteht dadurch, dass die wirklichen Leser eines Textes
den von der Theorie postulierten idealen Lesern in der Regel wenig oder
gar nicht entsprechen. Es ist erstaunlich, wie sehr der ,reader-response-
criticism® auf die von den Texten vorgeformte ideale Leserrolle fixiert war
und wie wenig er sich fiir die wirklichen Leser von Texten interessiert
hat37. Wer sind der wirkliche Leser oder die wirkliche Leserin? Zum Bei-
spiel ein Produkt der jeweiligen Interpretationsgemeinschaften, denen sie
angehoren und deren Priamissen, Vorurteile und ,,Brillen® sie in der Regel
selbstverstindlich i{ibernehmen. Oder psychologisch ein Biindel von
Wiinschen, Sehnsiichten, Vorurteilen und Widerspriichen. Soziologisch das
Produkt ihrer Familie, ihrer Kultur, ihrer Klasse, ihrer sozialen Situation.
Sie sind also ein Hohlraum, welcher ihre Bildung, ihre Biographie und ihr
kulturelles Wissen widerhallen ldsst. Andrew K.M. Adam schreibt: ,,Parado-
xically, we are not even identical to ourselves. Our supposed identities are
a composite of countless different identities.“38 Leser sind — nach Jacques
Derrida — nicht ein logos-zentriertes stabiles Ego, sondern ein ,Limited
inc.“, das endlose fremde Phrasen und Fragmente wiederholt und erklingen
lasst.39 Kurz: eine empirische Untersuchung der Identitit des wirklichen
Lesers scheint die ideale Identitit des vom reader-response postulierten Le-
sers zu dekonstruieren.

Einmal mehr mdchte ich schreien: ,Halt!“ Wenn es keine Identitit eines
Lesers gibt, gibt es auch keine Mdoglichkeit von Verantwortung. Wenn es
keine Moglichkeit von Verantwortung gibt, gibt es auch keine Méglichkeit
einer gerechten Gesellschaft. Wenn Lektiire von Texten nicht in irgendein-
er Weise in den Dienst von so etwas wie einer gerechten Gesellschaft im
wietesten Sinn des Wortes gestellt werden kann, ist sie nur lustférdernd
oder langweilig. Nach den biblischen Texten, die wir lesen, gibt es aber
eine Verantwortung, und zwar gegeniiber Gott. Es gibt eine menschliche
Identitit, aber nicht eine logos-zentrierte Identitit, sondern eine geschenkte
Identitit, wiederum durch Gott. Biblische Texte tragen also ihre eigenen
Fragmente und Anregungen zum menschlichen Identitdts-Diskurs bei.

35 FisH, Stanley: Is There a Text in This Class? Cambridge: Harvard University Press
1980, 48-50.

36 CULLER, Jonathan: Structuralist Poetics. Ithaca: Cornell University Press 1975, 124-
130.

37 Dies ist eine wichtige Einsicht von ADAM: Postmodern Biblical Criticism, 18.

38 ADAM: a.a.0., 30.

39 Vgl. DERRIDA, Jacques: Limited inc a b c ..., in: DERS.: Limited inc. Paris: Editions Ga-
lilée 1990, bes. 63-76.



Postmoderne Bibelinterpretation? 413

IV. DIE AUFLOSUNG DES TEXTES

Im inspirierten Text der altprotestantischen Orthodoxie waren alle
Buchstaben der Bibel, bis zum letzten Jota und Hikchen, heilig und unan-
tastbar. Der heilige Text garantierte sowohl historische, als auch normative
Wahrheit. Natiirlich bedeutete dies eine Einladung an die Exegeten, jedes
Jota und Hikchen sehr sorgfiltig zu untersuchen — was konnten sie
Besseres tun, wenn diese so wichtige Triger von Gottes ewiger Wahrheit
waren? Es ist dieses Konzept des heiligen Textes, welches die Theologen zu
ihrem genauen Studium fiihrte, nicht in einem Geist der Kritik, sondern in
einem Geist der Verehrung und des Respekts. Es war gerade die Heiligkeit
des biblischen Textes, welche eine detaillierte Exegese erforderlich machrte,
welche letztlich zur Dekonstruktion seiner Heiligkeit und der durch ihn
legitimierten christlichen ,Meta-Erzihlung® fiihrte.

Die Dekonstruktion des biblischen Textes in der Moderne geschah auf
drei Ebenen. Die erste ist die historische. Textkritik zeigte, dass der ,,Ur-
text“ fiir immer verschwunden ist. In der frithesten Periode der hand-
schriftlichen Uberlieferung, im zweiten Jahrhundert, sah kaum ein Ab-
schreiber eine Notwendigkeit, den Text genau in seinem originalen Wort-
laut zu bewahren — der Text war frei und Varianten gab es reichlich.
Textkritik zeigte, dass jeder Text ein interpretierter Text ist — Abschreiber
waren auch Interpreten, welche ihre Spuren im Text hinterliessen.

Die historische Kritik vermittelte uns Einsichten in den Produktions-
prozess der Texte. Sowohl die Geschichte Israels als auch die Geschichte
Jesu wurden immer wieder neu erzihlt. Aus miindlich oder schriftlich iiber-
lieferten Geschichten entstanden neue miindliche oder schriftliche Ge-
schichten. An die Stelle der historischen Wahrheit biblischer Erzihlungen
trat der Einblick in ihren Uberlieferungsprozess. Im Falle der Friih-
geschichte Israels ist es sozusagen unmoglich zu sagen, was am Anfang
dieses Erzihlprozesses stand — und sogar wenn wir es sagen kénnten, wire
es bedeutungslos, denn die Bedeutung liegt jeweils in den Erzdhlungen
selbst. Im Fall der Geschichte Jesu ist es nicht vollig unméglich zu sagen,
was am Anfang des Erzidhlprozesses geschehen war, aber auch hier liegt die
Bedeutung in den Erzihlungen. Alle diese Erzdhlungen sind nicht verein-
heitlicht: Es ist vielmehr wichtig, dass sowohl im Fall der Geschichte Israels
als auch im Fall der Geschichte Jesu nicht eine vereinheitlichte Erzdhlung,
sondern unterschiedliche und differente Erzihlungen kanonisiert wurden.
sWort Gottes“ waren wihrend Jahrhunderten eine Vielfalt von unter-
schiedlichen menschlichen Erzdhlungen, welche zu neuen Erzihlungen an-
regten, auch nach ihrer Kanonisierung40.

Die Rezeptionsgeschichte ist die zweite Ebene der Auflésung des Textes
in der Moderne. Rezeptionsgeschichte dokumentiert die durch den ,,reader

40 COLLINS: Bible after Babel, 137, spricht pointiert von einem “shift from ‘history to
story’”.



414 Ulrich Luz

response“ ermoglichten und verstindlich gemachten unterschiedlichen
Lesungen biblischer Texte. Sie nimmt ernst, dass wir nicht einfach Erben
der biblischen Texte sind, sondern Erben der biblischen Texte wie sie in
unseren Kirchen rezipiert worden sind. Was wir heute Rezeptionsge-
schichte nennen, war grundlegend fiir das katholische Verstindnis der
Tradition und fiir das 6stlich-orthodoxe Verstindnis der Bibel als eines vor
allem in der Liturgie der Kirche lebendigen Buches. Hans Georg Gadamer
hat durch sein Konzept der Wirkungsgeschichte, verstanden als in der
Gegenwart wirksame Geschichte4!, zu verdeutlichen versucht, was ,Aus-
der-Vergangenheit-Leben“ heisst. Nun bedeutet allerdings das von Ga-
damer gemeinte wirkungsgeschichtlich reflektierte Leben-aus-der-Vergan-
genheit gerade nicht ein Auseinanderfallen des Textes in einen urspriing-
lichen Text einerseits und unterschiedliche Textrezeptionen andererseits.
Zu einer Auflésung der Ganzheit des Textes kam es erst durch die
historische Betrachtung in der Neuzeit, welche zwischen dem urspriing-
lichen Text und seinen verschiedenen Rezeptionen unterschied und heutige
Bibelleserinnen vor die Qual der Wahl stellte. An die Stelle des biblischen
Textes tritt dann z.B. der katholisch oder protestantisch ausgelegte Text,
der Text wie Tertullian oder wie Maldonat ihn liest etc.

Die dritte Ebene der Auflosung des Textes ist schliesslich die inter-
textuelle Ebene. Ich kehre nochmals zu Roland Barthes zuriick, den ich
bereits frither zitierte. Fiir ihn gilt:

« Tout texte est un intertexte; autres textes sont présent en lui, a3 des niveaux
variables, sous des formes plus ou moins reconnaissables : les textes de la
culture antérieure et ceux de la culture environnante ; tout texte est un tissu
nouveau de citations révolues [....] un champ général de formules anonymes,
don’t 'origine est rarement repérable, de citations inconscientes ou auto-
matiques, données sans guillemets »42

Der Leser eines Textes ist gleichsam die Resonanzkammer fiir fast das
Ganze der menschlichen Kultur. Die meisten der in einem Leser resonie-
renden intertextuellen Assoziationen sind ihm selbst unbewusst. Insofern
sagt jeder Text viel mehr als seinem Autor bewusst ist; er ist weniger ein-
heitlich und widerspruchsvoller als der Autor es haben mochte und wirkt
dementsprechend oft auf sehr unerwartete und gar nicht beabsichtigte Art

41 Der Ausdruck ,Wirkungsgeschichte“ enthilt beide Momente, nimlich das der
»Geschichte der Wirkungen® (englisch: history of effects) und dasjenige der ,wirkungsvollen
Geschichte® (englisch: effective history). Dem Anliegen Gadamers, der Wirkungsgeschichte
nie als ,selbstindige Hilfsdisziplin der Geisteswissenschaften® verstanden wissen wollte — so
wird Rezeptionsgeschichte weithin getrieben! — sondern viel mehr an der ,wirkungsge-
schichtlichen Verflechtung, in der das historische Bewusstsein [...] steht“, interessiert war
(GADAMER, Hans Georg: Wahrheit und Methode. Tiibingen: Mohr-Siebeck 1960, 284f.),
entspricht eher das zweite.

42 BARTHES, Roland: art. texte, Encyclopaedia Universalis, Bd. 22. Paris: Encyclopaedia
Universalis France 1990, 370-374, 372.



Postmoderne Bibelinterpretation? 415

und Weise. Dies ist der Grund, warum viele Texte zu einer Dekonstruktion
im Stile Derridas einladen.

Wiederum mochte ich schreien: ,,Halt!“ Auch wenn wir zugeben, dass
unsere biblischen Texte allen Anstrengungen der Textkritiker zum Trotz
keine Originale sind, und auch wenn wir zugeben, dass es keine Texte gibt
welche nicht von verschiedensten Leserinnen oder kirchlichen Traditionen
rezipiert wurden, auch wenn wir zugeben, dass die biblischen Texte keine
isolierten Texte sind, sondern Echos vielfiltigster Intertexte: Die christ-
lichen Kirchen haben nun einmal entschieden dass diese besonderen bib-
lischen Texte ihre primiren Referenztexte und Dialogpartner sind, zu de-
nen sie immer wieder zuriickkehren wollen. Es sind besondere Dialog-
partner, obwohl durch sie viele Intertexte klingen. Es sind erkennbare
Texte, obwohl sie oft, wie z.B. die Psalmen bei der Psalmenrezitation in
unseren Liturgien, ganz unerkennbar werden. Der Dialog mit diesen Texten
ist eines der Kennzeichen einer ganz besonderen christlichen Identitit.
Wenn wir das Gegeniiber dieser Texte auflésen, kann es leicht passieren,
dass wir auch unsere besondere christliche Identitit auflésen. Robert Mor-
gan hat es drastisch formuliert: ,,A Bible that can mean anything means
nothing“.43 Eine solche Bibel kann keine Identitit stiften.

V. DIE AUFLOSUNG DES LETZTEN REFERENTEN, GOTTES

Im thomistischen Hauptstrom der mittelalterlichen Theologie war die Frage
der Existenz Gottes nicht eine Frage des Glaubens, sondern eine Frage der
Vernunft.#4 Unter den Gottesbeweisen des Thomas ist fiir mich in diesem
Zusammenhang derjenige von der ,ersten Ursache“ am wichtigsten, der
vom Aristotelischen Konzept der Identitit von ,Sein“ und ,,Wahrheit“45
ausgeht: Ea quae sunt maxime vera, sunt et maxime entia (,was im
héchsten Grad wahr ist, ist auch im hochsten Grad seiend®). Aus den
unterschiedlichen Graden von Wahrheit und Falschheit, die wir bei den
seienden Dingen feststellen kénnen, ist zu schliessen, dass es etwas gibt,
»was direkt und im hochsten Grad wahr ist“ (quod est simpliciter et maxi-
me verum). Das muss zugleich das im hochsten Grad Seiende sein (maxime
ens), welches wir Gott nennen46. Ich zitiere diesen Gottesbeweis, weil die
realistische Position des Thomas sowohl in der Ontologie als auch in der
Erkenntnistheorie das umgekehrte Extrem gegeniiber der Negation jeder
Maoglichkeit eines letzten Seins und einer letzten Wahrheit in der Philoso-
phie der Dekonstruktion zu sein scheint.

43 MORGAN, Robert / BARTON, John: Biblical Interpretation. Oxford: Oxford University
Press 1988, 13.

44 THOMAS DE AQUINO: Summa Contra Gentiles 1 12 § 72-80, Bd. 2. Taurini: Marietti
1961, 15¢.

45 ARISTOTELES: Met II 1f = 993a-994b.
46 THOMAS DE AQUINO: a.a.0.,113 § 114 (= 20).



416 Ulrich Luz

Fiir die Reformatoren griindete die Gewissheit Gottes nicht mehr auf
der Vernunft, sondern auf dem Wort der Bibel47 und dem Glauben,48 also
nicht mehr auf Aristotelischer Philosophie4?, sondern auf der Erfahrung der
gottlichen Gnades0. Dies ging Hand in Hand mit einer gewissen
Verschiebung vom Sein zur Existenz und von der Vernunft zum Glauben,
welcher sich auf das Wort der Schrift griindete. Die blosse Existenz Gottes
wurde zum abstrakten Theorem der philosophischen Spekulation.5! Das
Wesen und das Handeln Gottes, und das heisst: allein seine Liebe, seine
Heilstaten und seine Gnade zdhlten. Wir beobachten also eine Verlagerung
zu einem stirker subjekt-orientierten Verstindnis Gottes und des mensch-
lichen Lebens. Man kann die Neuzeit im Ganzen durch die zunehmende
Distanz gegeniiber dem Primat der Realitit und der Ontologie und die
zunehmende Hinwendung zum Primat des menschlichen Selbstbewusstseins
und der Erkenntnistheorie charakterisieren. Die Reformation bedeutet auf
diesem Weg in die Neuzeit einen ersten Schritt. Allerdings einen ganz ei-
genen, denn nach reformatorischem Verstindnis ist das menschliche Sub-
jekt in keiner Weise autonom, sondern eine Schépfung von Gottes Gnade.52

Es gibt aber meines Erachtens eine Entwicklungslinie, die von der refor-
matorischen Betonung von Glaube und Erfahrung zur Emanzipation des
Subjekts in der Philosophie der Aufklirung fithrt. Allerdings ist in der Auf-
klarung das menschliche Subjekt nicht mehr die von Gott geschaffene und
getragene creatura verbi, sondern die res cogitans im Gegeniiber zur
Aussenwelt, der res extensa. Fiir René Descartes in seinen Meditationes de
prima philosophia basiert die Evidenz Gottes auf der Evidenz der Existenz
des Subjektes. Das Subjekt denkt, und deshalb ,ist“ es3. Fiir Immanuel
Kant, der die Descartsche Argumentation zuriickweist, basiert die
Gewissheit der Existenz Gottes ebenfalls im menschlichen Subjekt, genauer,

47 Einer der charakteristischen Unterschiede in katholischen und protestantischen
Systematisierungen der christlichen Lehre ist, dass in protestantischen Dogmatiken fast immer
der Trinitits- resp. Gotteslehre ein /ocus iiber die Heilige Schrift vorangeht.

48 BEUTEL, Albrecht: In dem Anfang war das Wort. (= HUTh 27). Tiibingen: Mohr-
Siebeck 1991, bes. §7-93.

49 EBELING, Gerhard: Luther. Einfiihrung in sein Denken. Tiibingen: Mohr-Siebeck 1964,
79-99.

50 LUTHER, Martin: WATR I; 16, Nr. 46 (1531): ,Sola [...] experientia facit theologum®.

51 Vgl. JUNGEL, Eberhard: Quae supra nos, nibil ad nos. Eine Kurzformel der Lehre vom
verborgenen Gott — im Anschluss an Luther interpretiert, in: DERS.: Entsprechungen. Gott —
Wabhrbeit — Mensch. Theologische Erérterungen. (= BEvTh 88). Miinchen: Christian Kaiser
1986, 202-251.

52 Vgl. LUTHER, Martin: Disputatio de homine, 32: ,Paulus [...] breviter hominis defini-
tionem colligit, dicens, hominem iustificari fide“ (WA 39 1[1926] 176). Luther stellt sich hier
gegen die Aristotelische Definition des Menschen als {eov Mfyov dEov.

53 DESCARTES, Rene: Meditationes de prima philosophia, in: ADAM, C./ TANNERY, P.
(Hgg.): Euvres, vol. VIL. Paris: Vrin 1973, bes. 34f. Allerdings basiert bei Descartes die
Wirklichkeit der Existenz des denkenden Subjekts auf der apriorischen Gewissheit, dass Gott
ihn nicht tduscht; vgl. ebd. 36.



Postmoderne Bibelinterpretation? 417

in der Notwendigkeit eines moralischen LebensS4. In beiden Fillen wird der
Mensch zur Instanz, welche iiber die Notwendigkeit Gottes entscheidet, un-
abhingig davon, ob diese Notwendigkeit auf der Ebene des theoretischen
Erkennens oder des praktischen Handelns liegt. Gott wird zur creatura ho-
MINIs.

In einer anderen Weise vollzog sich die Auflésung Gottes in der
Aufklirung durch das Aufkommen des historischen Denkens. Durch die
historische Kritik wurde die Bibel - fiir die Reformatoren die einzige
Grundlage fiir die Moglichkeit, vom lebendigen Gott zu sprechen — zu
einem unter vielen anderen menschlichen Biichern, die bezeugen, wie Men-
schen — in unterschiedlichen kulturellen, sozialen und historischen Situatio-
nen und als Reaktion auf unterschiedliche politische, existenzielle oder
psychologische Note — von Gott sprachen. Fiir die historische Kritik ist
»Gott“ nur als menschliches Wort zuginglich, als ein Wort menschlicher
Selbstinterpretation oder Weltinterpretation, der Selbstlegitimation oder
der Legitimation institutioneller oder theologischer Anspriiche. Das Wort
»Gott“ wird zur menschlichen Interpretationskategorie. Direkt ist der mit
diesem Wort bezeichnete Referent, Gott, fiir historisch-kritische Forschung
nie zuginglich. Das bedeutete natiirlich eine grundsitzliche De-Legitima-
tion oder mindestens Verinderung des mit dem Wort ,,Gott“ verbundenen
Anspruchs.55 Historische Kritik unterminierte die Mdoglichkeit der Kirchen,
direkt Anspruch auf letzte Wahrheit zu erheben. Jede allgemeine Wahrheit,
jedes allgemeine® moralische Grundprinzip muss, so formulierte der Jurist
Stanley Fish einmal bissig, eingetaucht werden in den Strom der Geschich-
te, aus dem es stammt, und dann erweist sich, dass keines jemals anders
funktionierte, als ein Argument im Spiel von Machtinteressen bestimmter
Interpretationsgemeinschaften.5¢ Ich wiirde nicht so weit gehen wie Fish,
aber auch ich stehe vor dem Problem, dass mit dem menschlich-sprachlich-
kontextuellen Wort ,,Gott“ das durch es Denotierte, nimlich Gott, nicht
addquant bezeichnet werden kann, sofern er mehr ist als ein Gegenstand
menschlicher Sehnsucht, eine religiose Deutungskategorie oder eine Legiti-
mation menschlicher Anspriiche.

54 KANT, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, in: CASSIRER, Ernst u.a. (Hgg.): Im-
manuel Kants Werke V. Berlin: Bruno Cassirer 1922, 134-145.

55 Sehr scharf formuliert FISH, Stanley E.: The Trouble with Principle. Cambridge:
Harvard University Press 1999, 297, im Gesprich mit Richard Rorty: Wenn Rorty “wants to
de-divinize philosophy, I say go to it [...] but when he wants to de-divinize theology,
something doesn’t ring true because theology doesn’t seem to be the kind of thing you can
de-divinize and still have anything left”.

56 FisH: The Trouble, 7: “For the effort to succeed, the vocabulary (of ‘fairness’, ‘merit’,
‘neutrality’, ‘impartiality’ ‘mutual respect’, and so on) must be empty, have no traction or
bite of its own and thus be an unoccupied vessel waiting to be filled by whoever gets to it
first or with the most persuasive force”.



418 Ulrich Luz

Gegen Ende des 18. Jahrhunderts standen sich zwei verschiedene Typen
von Gottesvorstellungen gegeniiber:57 Der ,philosophische Gott“, wie er
durch die Vernunft postuliert und von der als ,,verniinftig” und ,,moralisch“
verstandenen christlichen Religion intendiert wurde, und die ,historischen®
Gottesbilder der klerikal dominierten christlichen Kirchen oder auch
anderer Religionen. Die Reprisentanten beider Typen bekimpften sich
heftig. Es war leicht, alle diese Gottesbilder als menschliche Konstruktio-
nen, Postulate oder Kompensate zu entlarven — die Wege dazu waren von
Philosophie #nd Theologie vorbereitet. Dies geschah denn auch in
verschiedenen Formen, durch die idealistische oder marxistische Religions-
kritik, durch die Religionskritik der dialektischen Theologie, durch tiefen-
psychologische oder entwicklungspsychologische Religionserklirung, durch
religionssoziologische oder kulturwissenschaftliche Interpretationen von
Religionen und schliesslich durch die Philosophien nach dem ,linguistic
turn“. Sie alle haben das Geschift der ,,Auflésung Gottes“ griindlich be-
sorgt. J.F. Lyotard brauchte im sikularen Frankreich gar nicht mehr iiber
die christliche Meta-Erzihlung zu sprechen, wenn er die postmoderne Si-
tuation als das Ende aller grossen Meta-Erzihlungen verkiindete. Die
christliche Meta-Erzihlung hatte sich im sikular gewordenen Frankreich
lingstens aufgelost.

Ich sprach von den Philosophien nach dem ,linguistic turn®. Fiir sie ist
eine direkte Beziehung zwischen Signifikant und Signifikat grundsitzlich
nicht mehr méglich. Die Sprache erschliesst nur konstruierte ,, Textwelten®,
verstanden als halbautonome strukturierte Systeme oder als Spiel von Signi-
fikanten, aber sie 6ffnet kein Fenster zur Aussenwelt. ,Reality is what we
name our best interpretation”8, sagte David Tracy. Nominalismus oder
Konzeptualismus scheinen heute iiber jede Form eines ontologischen
Realismus zu triumphieren. Die Suche nach universalen Wahrheiten ist
scheinbar endgiiltig abgelost durch den Wettstreit zwischen verschiedenen
Konstruktionen der Realitit, die mit unterschiedlicher rhetorischer Durch-
schlagskraft unter ihren menschlichen Kunden um Akzeptanz werben. Gott,
den die Philosophien vor dem ,linguistic turn®, die historische Kritik und
die Humanwissenschaften als einzigen vom Podest der ,Realitdt“ hinunter-
gestossen hatten, ist heute wieder in gute Gesellschaft geraten: Er ist zwar
nur ein Sprachspiel in den Strassen und Gassen der endlosen und amorphen

57 Ich folge hier Kants Unterscheidung zwischen reinem, natiirlichen, philosophischen
und moralischen Religionsglauben einerseits und dem ,Afterdienst Gottes in einer statuta-
rischen Religion®“ bzw. dem ,Religionswahn“ und ,Pfaffentum® andererseits (KANT, Imma-
nuel: Die Religion innerbalb der Grenzen der blossen Vernunft (1794), in: DERS., Schriften zur
Religion. Berlin: Union Verlag 1981, drittes und viertes Stiick. Die Zitate stammen aus
Abschnittsiiberschriften zum vierten Stiick.

58 TRACY, David: Plurality and Ambiguity. San Francisco: Harper & Row 1987, 48.
Tracy fihrt fort: ,Reality is neither out there nor in here. Reality is constituted by the
interaction between a text, whether book or world, and a questioning interpreter®.



Postmoderne Bibelinterpretation? 419

Stadt, mit welcher Ludwig Wittgenstein die Sprache vergleicht,’? aber
dasselbe gilt fiir die Sprachspiele all derer, die ihn in jahrhundertelangen
Bemiihungen entthront hatten, auch.

Zum letzten Mal mochte ich schreien: ,,Halt!“ Ich glaube nicht, dass wir
auf das Postulat einer Beziehung unserer sprachlichen Konstruktionen zu so
etwas wie einer Realitit ausserhalb ihrer vollstindig verzichten kénnen.
Von den Schwierigkeiten, auf diese Weise das Funktionieren des alltig-
lichen Lebens erkliren zu konnen, will ich jetzt gar nicht sprechen. Ein
grundsitzliches Problem entstiinde so vor allem fiir die Sozialethik: Fiir
jede sozialethische Entscheidung sind gemeinsam getragene Werturteile no-
tig. Auch wenn jeder Konsens nur fragmentarisch, zeitlich und lokal be-
grenzt und partiell ist — kein solcher Konsens ist moglich ohne Visionen
iiber das, was ein universaler Konsens sein koénnte,60 und zwar iiber das,
was gerecht und gut istél. Jeder Konsens setzt die Moglichkeit einer ge-
meinsamen Interpretation von Texten und Daten voraus und die Fihigkeit,
menschliche Wirklichkeitskonstruktionen zu transzendieren und zu hinter-
fragen.

Das Proprium christlicher Theologie ist es, iiber einen Gott zu sprechen,
der Menschen und Welt transzendiert, bzw. in theologischen Kategorien:
iiber einen Gott ,extra nos”. Ich denke, dass ein christlicher Diskurs tiber
die Identitit des Menschen im Gegeniiber zu Gott notwendigerweise dazu
fiihrt, mindestens ein platonisches Element in seinem Verstindnis der Spra-
che zu postulieren. Dieses kann sehr indirekt sein, z.B. so, wie die Wirklich-
keit Gottes in den Gleichnissen Jesu zur Sprache kommt. Ich weiss aber
wohl, dass dies heute nicht mehr sein kann als ein Postulat, und das heisst:
ein Sprachspiel eines Theologen, der innerhalb der Grenzen des Nomina-
lismus bleiben muss, auch wenn er ein ,realistisches“ Verstindnis von
Sprache postuliert. Dies ist der Grund warum dieses mein Postulat nicht
Teil einer neuen, ,,grossen® christlichen Meta-Erzdhlung werden kann, son-
dern nur Teil meiner eigenen ,kleinen theologischen Meta-Erzihlung®.

VI. EPILOG: MEINE ,,KLEINE“ META-ERZAHLUNG

Zum Schluss moéchte ich zu Lyotards Analyse der postmodernen Situation
zuriickkehren. Ich denke, es ist richtig, dass Europa heute mit dem Ende
der grossen Meta-Erzdhlungen konfrontiert ist. Aber dennoch — meine re-
lecture von Lyotards Essay nach fast dreissig Jahren bewirkte in mir nicht
ein Gefiihl der Befreiung, sondern liess mich eher mit einer eigentiimlichen
Mischung von Nostalgie, Trauer und Wut zuriick. Lyotard’s Essay war als

59 WITTGENSTEIN, Ludwig: Philosophische Untersuchungen. Frankfurt: Suhrkamp 1980,
23f.

60 Cf. HABERMAS, Jiirgen: Die Moderne — ein unvollendetes Projekt, in: WELSCH: Wege,
177-192.

61 Hier stimme ich iiberein mit LAMPE, Peter: Die Wirklichkeit als Bild. Neukirchen: Neu-
kirchener Verlag 2007, 178f.



420 Ulrich Luz

Exploration der Perspektiven der Bildung im frankophonen Kanada
geschrieben - heute liest er sich eher wie eine weithin erfiillte
Prophezeiung. Heute haben wir ein Bildungssystem, wo die Grundfrage
nicht mehr lautet: « Est-ce vrai ? » sondern: « a quoi ¢a sert ? » oder sogar:
« est-ce vendable ? »62 Heute haben wir Universititen, in denen die
Professoren teilweise durch Datenbanken und Maschinen ersetzt werden,
und aus denen die Weisen weithin verschwunden sind. Sogar die Diskussio-
nen iiber die grossen Meta-Erzihlungen werden oft verbannt, denn fiir sol-
che Dinge gibt es keine Zeit in unserem ,effektiven“ Bildungssystem. Die
relecture von Lytoards Essay hat mich depressiv gestimmt, weil die
Grundfrage, fiir was denn eigentlich alle unsere Kenntnisse gebraucht wer-
den sollten, nicht gestellt wird. Sogar die Frage nach der Gerechtigkeit
kommt nur als marginale Glosse gegen Ende des Essays vor.63 Mein Ein-
druck war, dass die frohe Botschaft vom Ende der grossen Meta-Erzih-
lungen als eine Art neue grosse Meta-Erzihlung zu funktionieren droht.64
Ich denke, dass wir Meta-Erzihlungen brauchen. Aber wir brauchen sie
nicht in der Gestalt von beherrschenden und manchmal versklavenden Ide-
ologien und Systemen. Vielmehr brauchen wir sie in der Gestalt von
Visionen, von Geschichten, Triumen, Gebeten und Fragezeichen. Sie kon-
nen nicht universale Giiltigkeit beanspruchen, sondern sie sind zunichst
individuell, dariiber hinaus vielleicht regionalé, jedenfalls kontextuell und
an einen bestimmten, ambivalenten und individuell gestaltbaren Lebens-
raum gebunden.66 Wir haben solche ,Meta-Erzihlungen® nétig fiir unsere
Identitits-Diskurse, die wir, wie der Hirnforscher und Philosoph Wolf
Singer formulierte, in einer ,Erste-Person-Perspektive® fiithren miissen®7,
Das Christentum — ich meine damit aber nicht die grossen Konfessions-
kirchen der Vergangenheit (und manchmal auch der Gegenwart!) mit ihren
»grossen® christlichen Meta-Erzdhlungen — bietet eine Menge von dem an,
was ich ,kleine Meta-Erzdhlungen“ nenne, die von einem Gott erzihlen,
der heute vielleicht die Gestalt eines Fragezeichens am Rande unserer pro-
duktiven und performativen Gesellschaften angenommen hat. Wer sind

62 LYOTARD: Condition, 84.

63 LYOTARD: Condition, 106.

64 Ich mochte ausdriicklich bemerken, dass dies m.E. fiir Jacques Derrida gerade nicht
gilt. Man beachte die Fortsetzung des in Anm. 25 gegebenen Zitates, die lautet: « Elle (sc.
I’époque du signe) ne finira peut-étre jamais. Sa cl6ture historique est pourtant dessinée »
(DERRIDA, Jacques : De la grammatologie, 25).

65 Vgl. die Betonung ,regionaler® Theologien bei SEDMAK, Clemens: Theologie in
nachtheologischer Zeit (= ST Bb 116). Mainz: Griinewald 2003, 114-126.

66 Fiir die Postmoderne-Theorie von BAUMAN: Ansichten, 226-231, ist der Begriff des
»Lebensraums® ein entscheidendes Moment. Im Unterschied etwa zum gesellschaftlichen
»Unterbau“ des orthodoxen Marxismus ist er aber kein ,,mechanisches System“, sondern
komplex, unbestimmt, und ,durch eine grosse Zahl von gesellschaftlichen Subjekten be-
volkert” (227).

67 SINGER, Wolf: Conditio Humana aus neurobiologischer Perspektive, in: ELSNER, Nor-
bert / SCHREIBER, Hans-Ludwig (Hgg.): Was ist der Mensch? Gottingen: Wallstein 2003, 143-
167, dort 146.



Postmoderne Bibelinterpretation? 421

wir? Fiir wen und warum tun wir, was wir tun? Fiir diese Art von
Identititsfragen offeriert die Bibel viele und manchmal sehr verschiedene
,kleine Meta-Geschichten® iiber Gott. Gliicklicherweise hat uns die Aufkli-
rung gezeigt, dass die Bibel nicht ein einheitliches Buch ist, sondern eine
vielfarbige Bibliothek. Darum ist es von der Bibel her nicht moglich, diese
»kleinen Meta-Erzihlungen“ in eine ,grosse“, einheitliche Meta-Erzihlung
umzuformen. Und gliicklicherweise haben die christlichen Kirchen die
Macht verloren, uns ihre einheitlichen christlichen Meta-Erzihlungen auf-
zunotigen. Umso mehr haben wir diese ,kleinen Meta-Erzidhlungen® {iber
Gott notig, wie sie nicht zuletzt die Bibel erzdhlt.63

Ich stehe am Ende meiner Uberlegungen und blicke zuriick: Ist das, was
mir hier vorschwebt, nicht ein typisch protestantischer Versuch? Ich pli-
diere fiir den Abschied von den grossen Meta-Erzihlungen, den Verzicht
darauf, die ganze Wahrheit zu besitzen und anderen aufzundotigen. Ich
mochte versuchen, im Lichte der Bibel ,kleine Geschichten“ von Gott zu
erzihlen. Ich mochte darauf verzichten, die Bibel zu vereinheitlichen, aber
ich méchte auch keine Exegese, welche Gott im Namen der Wissenschaft
aus der Welt aussperrt, denn dies setzte wiederum ein Wahrheitssystem,
also eine ,grosse Metaerzihlung® voraus. Ich frage noch deutlicher: Ist
dieser Versuch, sich in der Postmoderne zurecht zu finden und sich ihr
gegeniiber zu positionieren, nicht ein typisch protestantisch-postmoderner
Versuch? Mein Versuch passt natiirlich zum Vertreter einer Kirche, die
selbst gut genug weiss, dass sie selbst nie im vollen Sinn des Wortes und
allein Kirche sein kann. Insofern bin ich v6llig einverstanden mit dem, was
in Dominus Jesus iiber die protestantischen Kirchen zu lesen war und was
Papst Benedikt XVI seither wiederholt hat:69 Wir Protestanten sind ,,kirch-
liche Gemeinschaften®, vielleicht unterwegs zu dem, was wahre Kirche ist,
aber nicht Kirche im vollen Sinn des Wortes. Ich denke aber, keine
institutionalisierte Kirche kénne anders Kirche sein als so. Dazu passt mein
Verzicht auf eine ,grosse“ christliche Meta-Erzihlung und mein Bemiihen,
die Tiiren fiir ,kleine Meta-Erzihlungen® iiber Gott, wie sie die Bibel er-
zihlt, offen zu halten.70 Kénnen sich Katholiken in diesem Versuch wieder-

68 Zu dem, was ich ,kleine Metaerzihlungen® der Bibel nenne, gehoren nicht nur narra-
tive Gattungen, sondern ebenso Gebete, Lobpreise, theologische Versuche, Visionen. Gerade
die Vielfalt der Sprachformen und Gattungen ist ein Wesensmerkmal der ,Kleinheit“ der
biblischen Metaerzihlungen, denn sie verhindert, dass die biblischen Texte in ein einheit-
liches Wahrheitssystem gepresst werden kdnnen.

69 Dominus Jesus, 16f.; KONGREGATION FUR DIE GLAUBENSLEHRE: Antworten auf Fragen
zu einigen Aspekten beziiglich der Lehre iiber die Kirche. 29.6.2007 (Internet).

70 Fiir mich ist Kirche universale und sichtbare ,,Gesprichsgemeinschaft iiber der Bibel
[...], die unterwegs ist zu dem, was Gott mit ,Kirche® gemeint haben kénnte“ (LUZz, Ulrich:
Wirkungsgeschichtliche Hemeneutik und kirchliche Auslegung der Schrift, in: MAYORDOMO,
Moisés (Hg.): Die prdagende Kraft der Texte. (= Stuttgarter Bibelstudien 1999). Stuttgart:
Verlag Katholisches Bibelwerk 2005, 35. Mit dieser Definition grenze ich mich einerseits ab
gegeniiber einer protestantischen Neigung, die wahre Kirche fiir unsichtbar zu halten. Ander-
erseits grenze ich mich ab gegeniiber einer katholischen und orthodoxen Neigung, die eigene
Kirche fiir die einzige und allein-wahre zu halten. Selbstverstindlich ist die obige For-



422 Ulrich Luz

erkennen, und wenn ja, wie weit? Oder miissen sie sagen: Nein, als Katholi-
ken kénnen wir nicht auf eine ,,grosse“ Meta-Erzihlung verzichten, die wir
in der Bibel finden, so wie sie die Kirche in ihrer Geschichte oft verstanden
hat.71

Abstract

This essay reflects about the limits of postmodern rejection of meta-
narratives (Lyotard) in biblical interpretation, that is, of ,totalities, univer-
sal values, grand historical narratives®. Is every interpretation of a biblical
text acceptable and legitimate? Four trajectories of biblical hermeneutics in
modernity are pursued, namely the increasing dissolution of the author, of
the reader, of the text and the dissolution of the ultimate referent of biblical
texts, God. In all four cases there must be a limit to this development, or it
will be detrimental for the foundations of our culture; it will make every
interpretation of a biblical text meaningless. It remains true that the time of
the great meta-narratives, including the Christian, is over, but ,little meta-
narratives®, such as stories of the Bible, prayers, theological reflections are
essential for the Christian Church.

mulierung keine erschipfende Definition von Kirche — sie spricht beispielsweise nicht von den
Sakramenten. Auch alle Versuche, zu sagen, was Kirche ist, sind Versuche ,unterwegs®.

71 Von katholischen Gesprichspartnern wurde mir immer wieder die Frage gestellt nach
der Einheit und dem Kriterium der ,kleinen Meta-Erzihlungen“. Die Frage ist im Blick auf
die Identitit der Kirche berechtigt. Ich mochte sie aber an dieser Stelle nicht beantworten,
sondern meinen Aufsatz mit dem Hinweis auf den dialogischen Charakter jeder ,Einheit®
schliessen.



	Postmoderne Bibelinterpretation? : Interpretation der Bibel in der Postmoderne

