
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Artikel: Le Nouveau Testament entre Charybde en Scylla : Matthieu et le
dialogue interreligieux

Autor: Viviano, Benedict Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Benedict Thomas Viviano, O.P.

Le Nouveau Testament entre Charybde en
Scylla: Matthieu et le dialogue interreligieux1

Action de grâce

J'aimerais commencer comme il se doit par une litanie d'actions de grâce.
D'abord au Dieu très Haut que j'ai appris à aimer par l'intermédiaire de

Jésus, son émissaire par excellence, et plus tard de celui de l'Esprit Saint,
toujours présent et dont le visage nous demeure invisible sinon à travers celui
des saints. Ensuite, j'aimerais rendre grâce à mes chers parents qui m'ont
transmis leur foi, leur amour, leur goût de la bonne cuisine et de la
musique, celui du bon usage de la langue et des voyages, le goût aussi de la

politesse et d'une certaine rudesse. Je pense également à mes grands-parents
et en particulier à mon grand-père Vincent, à qui je dois d'avoir été un clerc
anticlérical dans la bonne école de Garibaldi, à ma sœur Patty et à ma tante
Orsoline, ici présentes et qui n'ont cessé de me soutenir tout le long de ces
années. Enfin j'aimerais rendre grâce à mes plus anciens amis, E.J. et Mimi
Nusrala, et Richard Echele, mort jeune, saint de la première génération du
rock and roll.

J'aimerais remercier mes maîtres, d'abord les Frères des Écoles
Chrétiennes, en particulier Cyril MacDonald, qui m'ont fait découvrir la Bible,
les Évangiles et les Lettres de Paul, mais aussi les travaux de l'École
Biblique de Jérusalem et de son fondateur le Père M.-J. Lagrange. C'est après
avoir entendu mes maîtres me parler des souffrances injustes dont celui-ci
fut la victime que je décidais d'étudier à Jérusalem et - tâche inépuisable -
de me battre pour empêcher que les savants ne soient persécutés et
bâillonés à l'intérieur de l'Église. Mon maître de grec fut l'abbé J. Kenneth
Downing, disciple de Werner Jaeger à Berlin et Harvard. Dans l'ordre
dominicain j'eus d'abord pour maîtres les Pères Weisheipl, R.A. Powell et
André Viard, puis les Pères Pierre Benoit, Roland de Vaux, M. Émile Bois-
mard, Jérôme Murphy-O'Connor, Bernard Montagnes et Thomas F.

O'Meara. Au cours de mon année à Harvard j'ai bénéficié des cours de

Krister Stendahl, Helmut Koester et John Strugnell, et plus tard à Rome de

ceux de Roger LeDéaut, Ignace de La Potterie et Albert Vanhoye. A la
Duke University j'eus pour directeur de thèse le bien aimé W.D. Davies. Je

m'en voudrais aussi de ne pas mentionner D. Moody Smith.
Dans le mouvement biblique américain il me faut rappeler mes héros,

modèles et aussi collaborateurs R.E. Brown, J.A. Fitzmyer et Roland

1 Leçon d'adieu à l'Université de Fribourg, le 4 décembre 2008.



Le Nouveau Testament entre Charybde en Scylla 391

Murphy. Parmi les savants juifs qui m'ont marqué je mentionnerai Pinchas
Lapide, David Daube, David Flusser, Jacob Neusner et Jacob Taubes.

Pour terminer cette litanie j'aimerais remercier la Suisse dont G.A. Craig
disait qu'elle était la capitale de la liberté au 19e siècle. N'est-ce pas le pays
qui accueillit le bibliste W.M.L. de Wette pourchassé par la police
prussienne, mais aussi Wagner, Nietzsche, Lénine, Karl Barth, Oscar Cullmann,
Karl Ludwig Schmidt, le Père Jean de Menasce, et des juifs comme Ernst
Ludwig Ehrlich et Eli Borowski Je pense aussi à l'influence du pasteur
Alexandre Vinet sur le jeune Camillo Cavour. Et les dominicains mes
vénérables prédécesseurs ici a Fribourg, les pères Bernard Alio, François-M.
Braun, M.-E. Boismard, Ceslas Spicq, Yves Tremel, le chanoine Grégoire
Rouiller. Je ne suis pas le premier violoniste dans cet orchestre, mais je suis
heureux d'être membre de l'orchestre tout de même. Le chaînon le plus
faible d'une chaîne fait sa force.

Tensions, polarisions, mouvements en tenaille et guerres sur deux
FRONTS

J'ai appris de Claude Lévi-Strauss que les garçons, y compris les grands
garçons que sont les hommes, pensent spontanément par oppositions binaires,
oppositions qui peuvent facilement conduire à des conflits et à des guerres.
Longtemps je me fourvoyais, prisonnier de ces schémas simplistes pour ne

pas dire dangereux. Puis, lentement, l'âge et avec lui une certaine sagesse
aidant, j'ai commencé à apprécier la richesse plurielle de la nature humaine
et surnaturelle. L'apport de l'approche féministe m'a enseigné à préférer le

cercle inclusif de Sarah à l'échelle de Jacob. Jésus, fils de David, est le
nouveau Salomon, un roi sage, pacifique, débonnaire. En nous enseignant à

aimer nos ennemis, il prépare la transformation de notre agressivité en un
militarisme métaphorique, qui doit préserver les valeurs séculaires de
discipline, de courage, d'héroïsme, de travail collectif, mais sans violence
physique. On peut imaginer que ce que la reine de Saba a apporté au nouveau
Salomon, au-delà de l'or et de l'encens, c'était cette sagesse des femmes,
celle que l'on trouve à côté des mages (1 Rois 10,1-13). Et si l'on veut
vraiment être un artisan de paix, il faut former son âme de sorte que l'âme
trouve la lecture d'une page de grec plus intéressante que faire une charge
de cavalerie en pantalons rouges.

D'après l'école protestante de Tübingen au XIXe siècle on peut lire le
Nouveau Testament selon cette grille dialectique. En bon allemand, Saint
Paul engagea une guerre sur deux fronts. Il se positionna entre les judéo-
chrétiens fidèles à la Torah de Moïse et ses 613 commandements,
représentés dans le canon du Nouveau Testament par les écrits de Jacques
et de Matthieu, et une gnose libertine dont nous trouvons un écho dans la
correspondance de Paul avec l'église de Corinthe. Paul cherchait une voie
moyenne entre ces deux extrêmes. Il en retenait les dix commandements



392 Benedict Thomas Viviano

éthiques (Rom 13,8-10), d'une part, le grand commandement de l'amour
du prochain (Gai 5,14), d'autre part.

Après la chute du Temple de Jérusalem en 70, l'évangéliste Matthieu
chercha à remplir le vide laissé par la disparition du Temple avec un
évangile qui affirmait la validité permanente de la Torah de Moïse (Matt
5,17-20), mais rejetait en grande partie les règlements supplémentaires
formulées par les pharisiens (Matt 23,13-33). Dans le même temps il prit ses
distances avec le radicalisme paulinien (Matt 5:19) et préconisa St Pierre
comme centre conciliant (Matt 16:17-19). Il favorisa, au moins pour un
moment, la mission aux brebis perdues d'Israël (Matt 10:5-6; 15:24). A sa

manière, Matthieu cherchait le juste milieu. Mais à la fin son évangile
s'ouvre à toutes les nations.

Avec Saint Jean les choses sont un peut différentes. Les premiers 20
chapitres de l'évangile qui porte son nom ne reconnaissent pas d'autorité
apostolique bien déterminée. Tout est centré sur le Christ, la charité
communautaire et l'action de l'Esprit Saint. Après un certain temps la communauté

johannique fut blessée par un schisme de gnosticisants qui se

défiaient de la seigneurie permanente, nécessaire et universelle du Christ
(Première Epître de Jean). La communauté johannique, du moins ce qui en
restait, ouvrit alors des pourparlers avec les délégués des églises apostoliques.
Un accord fut trouvé selon lequel les églises apostoliques acceptaient
l'évangile de Jean et la communauté johannique l'autorité apostolique
(Jean, chapitre 21). C'est là la thèse célèbre de l'abbé sulpicien Raymond
Brown, selon laquelle la communauté johannique, après un point de départ
unilatéral, parvint à une solution équilibrée entre la religion de l'Esprit et la

religion de l'autorité (A. Sabatier).
Une de mes premières expériences marquantes ici à Fribourg a été une

séance de faculté au cours de laquelle un jeune professeur de théologie
dogmatique avait déclaré: « Professeur de Nouveau Testament Je suis
professeur de Nouveau Testament. » Cette remarque donne à penser. Qu'un
professeur de dogme s'intéresse à la Bible est en soi une chose louable, et
mille fois préférable à l'alternative, c'est-à-dire à une ignorance complète
de la Bible. Doit-on cependant utiliser le Nouveau Testament en 2008
comme on l'a fait aux 4e et 5e siècles, aux temps de Nicée et de Chalcé-
doine, comme si nous n'avions depuis rien appris quant à sa compréhension.

Sans doute pas. Qu'il faille trouver une collaboration harmonieuse
entre les deux écoles qui se partagent les locaux de la maison de la théologie

me semble une évidence. Que nous soyons un peu victimes de
tendances ou de spécialisations qui se développent en vase clos, dans des

enceintes fermées, dans des pièces étanches, dans des jardins enchantés, me
semble aussi vrai que regrettable.

Au 19e siècle, on trouvait à cet égard dans les facultés de théologie des

universités catholiques allemandes une autre pratique qu'il vaut la peine de

rappeler. Un jeune professeur, philologue classique chevronné ou helléniste
distingué, commençait par enseigner le Nouveau Testament, puis la patris-



Le Nouveau Testament entre Charybde en Scylla 393

tique et enfin, apogée de son parcours, la théologie dogmatique. Tel fut le

voyage académique de J.A. Moehler, de J.E von Kuhn et de Paul Schantz.
Finis coronat opus. Le savant apprenait plus exactement la source et le sens
des dogmes chemin faisant. Il y a là une leçon à retenir, même si les

exigences universitaires actuelles ne permettent pas un retour littéral à cette
pratique. Mais ce qui est sûr, c'est que les deux domaines doivent travailler
autant que possible de concert, et que leurs frontières respectives
demeurent un sujet de tension. Le pape Benoît XVI a récemment publié la

première partie de sa propre reconstruction de la vie de Jésus, ce qu'aucun
pape n'avait osé faire jusqu'ici. C'est un indice du problème. En octobre
2008 le synode des évêques a traité du rôle de la parole de Dieu dans la Vie
et la Mission de l'Église, un autre signe de l'actualité du sujet.

En même temps, le professeur de Nouveau Testament est amené à

côtoyer dans le département des études bibliques les professeurs de l'Ancien
Testament, qui est bien plus long et diversifié que le Nouveau. Il couvre en
effet plus de siècles. Pire que cela, la plupart des auteurs humains du Nouveau

Testament citent l'Ancien Testament dans la traduction grecque de

l'original hébreu. Il n'en reste pas moins que pour un spécialiste du Nouveau

Testament c'est un plaisir constant que de collaborer avec les

collègues spécialisés dans l'autre testament. C'est à Jérusalem que je commençais

à comprendre à quel point les auteurs du Nouveau étaient nourris de

l'Ancien. Je l'ai appris d'abord en vivant en Israël, où la vie publique est

marquée et rythmée par la Torah de Moïse. Et puis l'exégèse du Père
Boismard m'a montré que les références marginales de l'édition Nestle-
Aland du Nouveau Testament grec n'épuisaient pas les allusions du Nouveau

à l'Ancien. Les rapports intertextuels entre les deux testaments, à

micro-échelle, autant que les rapports entre les différents livres du canon, à

macro-échelle, sont une source intarissable pour l'exploration des biblistes.
C'est entre ces deux pôles assez divers que le chercheur néotestamentaire
devra trouver son chemin.

Depuis deux millénaires la recherche biblique et théologique a toujours
cherché la vérité et la bonté dans les textes sacrés, afin de nous aider à trouver

le sens de la vie humaine, son destin. La théologie, y compris l'exégèse,
s'est par contre beaucoup moins occupée, du moins pas formellement, de la
troisième composante de la triade platonicienne, celle des valeurs transcen-
dantales, de la beauté. La beauté résidait d'abord dans la création du
monde, dans la recréation d'un monde déchu par le Christ, de la laideur de
la mort sur une croix jusqu'à la gloire de sa résurrection. La beauté était
dans les textes bibliques, dans leur art de la narration et dans leur message
de salut. La beauté était dans la perfection de la charité manifestée par la
vie des saints. La beauté était dans l'art - dans l'architecture, la musique, la

peinture, la sculpture, le cinéma -, révélée par des artistes au service de la
foi, de la Bible, des saints et des héros de la charité. Mais la tâche formelle
du théologien n'était pas de regarder cette beauté environnante de façon
explicite, du moins jusqu'à la révolution opérée par le théologien lucernois



394 Benedict Thomas Viviano

Hans Urs von Balthasar. Cette révolution était légitime, et pourtant
périlleuse. Tout miser sur la beauté des données révélées de la foi peut conduire
à mettre en doute leur véracité ou l'obligation morale de les vivre. La beauté

peut être trompeuse et mensongère. Les uniformes de la SS étaient plus
beaux que ceux des soldats alliés, mais la cause qu'ils défendaient moins
juste. L'exégète doit, encore une fois, savoir naviguer de Charybde en
Scylla, pour éviter les écueils de l'esthétisme pur et d'un moralisme sans
fondement. Il lui faut, pour ce faire, toujours chercher la vérité dans les

textes inspirés. La vision de l'étoile a transporté les mages d'une joie
extrême, mais elle n'a empêché ni le mensonge du roi Hérode ni le massacre

des innocents. L'exégète doit reconnaître la beauté vivifiante de l'étoile,
tout en mettant l'accent sur sa signification, à savoir la présence de Dieu et
de l'enfant Jésus, et sur la leçon de morale qu'elle délivre: l'abus du pouvoir

facile et l'abus des enfants, qui se produit à toutes les époques2.

Changements vécus

Depuis 1972 je suis professeur de Nouveau Testament. Au cours de cette
période nous avons vécu de nombreux changements.

a. Historiquement, après la grande guerre qui a marqué mon enfance, j'ai
vécu deux grands événements, le concile Vatican II et la chute de l'empire
soviétique en Europe orientale, qui m'est si chère. J'ai commencé à

enseigner peu après la fin de la première euphorie post-conciliaire. J'étais
conscient à l'époque d'enseigner dans les ruines d'une époque où il allait de

soi que les étudiants en théologie connaissaient le latin et où ils pouvaient
au moins théoriquement être obligés d'apprendre le grec. Il fallait maintenir

à flots la barque de la théologie après les turbulences de 68, en exploitant

les précieuses ouvertures offertes par le concile, mais sans tout bazarder.

Curieusement, le défi de la réception du concile reste à l'ordre du jour.

b. Technologiquement, on est passé de la machine à écrire à une machine à

écrire électronique, puis à l'ordinateur. Il faut bien que je confesse ma
nostalgie du plumier à encre. Mes déboires informatiques sont bien connus et
font régulièrement l'objet des plaisanteries de mes collègues, confrères et
assistants. Je crois néanmoins avoir fini par acquérir les rudiments indispensables

à la maîtrise du traitement de texte et de ma messagerie électronique.

c. Méthodologiquement, nous sommes passés d'une réception peu ou mal
digérée de la méthode historico-critique à un éclatement en différentes
méthodes et approches littéraires et idéologiques, dont la principale est peut-
être une narratologie parfois hostile à tout questionnement historique du

2 Cf. VlVIANO, B.T. : The Adoration of the Magi. Matthew 2,1-23 and Theological
Aesthetics, in : Revue Biblique 115 (2008) 546-567.



Le Nouveau Testament entre Charybde en Scylla 395

texte. L'explosion de nouvelles méthodes, à peu près en même temps, a eu

pour conséquence qu'aucune d'entre elles n'a pu s'imposer de façon exclusive.

Il y eut d'abord les analyses rhétoriques, d'abord de la Sorbonne actuelle

et puis de la rhétorique ancienne. On a vu des professeurs se passionner
pour la rhétorique alors que le terme de rhétorique renvoyait à un discours
vide ou trompeur. L'approche anthropologique s'est concentrée sur les

dynamiques de l'honneur et de la honte. Pour donner un exemple: Jésus

Christ, de nature divine, s'est anéanti pour endosser la condition d'esclave,
avant de recevoir une condition divine plus glorieuse que jamais (Phil 2, 6-
11). Au commencement je dois avouer que j'hésitais à embrasser cette
approche, peut-être parce que je connaissais trop bien son fondateur, mais
maintenant je vois bien qu'elle a laissé quelques traces utiles à notre
connaissance du Nouveau Testament. L'approche sociologique pose
d'excellentes questions, mais manque souvent de données suffisantes pour y
répondre. Comme toutes les méthodes, la lecture féministe peut être utilisée
de façon plus ou moins raisonnable. Aux Etats-Unis personne ne me prendrait

pour un exégète féministe, mais à Fribourg j'en suis un. En Amérique,
la droite d'avant-guerre a su remplacer le jargon marxiste par un jargon
freudien, et Woody Allen a bien retenu la leçon. Il m'était donc facile
d'appliquer de temps à autre la méthode psychanalytique. L'histoire des
différentes réceptions du texte biblique constitue un vaste champ de recherche,
des Pères de l'Église et des rabbins à la Scholastique, de la Réforme à la
Contre-réforme et aux Jésuites. Aux Etats-Unis, dans mon Middle West
natal, la deuxième église était celle des Luthériens et dans mes cours sur St

Paul je débattais avec des étudiants et des collègues luthériens. En Suisse,

personne n'a jamais rencontré un luthérien. Un tel débat serait non seulement

inutile, mais considéré comme impoli. Les assistants du département
connaissent bien mon intérêt pour l'histoire de l'exégèse moderne. Le
problème c'est qu'ils ont du mal à distinguer dans ma bouche l'histoire de

l'exégèse moderne et le simple commérage. Je suis maintenant assez vieux
pour bien connaître beaucoup des auteurs de l'exégèse moderne personnellement.

Les assistants m'ont tout de même encouragé à mettre à profit mes
heures de loisir pour écrire une histoire de l'exégèse moderne et, si j'ai
vraiment trop de temps libre, composer un recueil de mes anecdotes
préférées.

d. Un autre changement que j'ai vécu, lié aux précédents, c'est la nouvelle
réserve que l'on peut observer par rapport au modèle cumulatif de la
science. Bernard de Chartres est devenu célèbre pour avoir dit que si nous
voyons plus loin que nos prédécesseurs, c'est parce que nous sommes assis

sur leurs épaules (citation chez Jean de Salisbury, Metalogicon). Depuis ma
jeunesse j'éprouve du respect et même de la vénération pour nos ancêtres,
en particulier pour les pionniers de l'exégèse moderne. Dans ce domaine
chaque grande église a ses martyrs, ses victimes. Pour moi, il allait de soi

qu'après la critique des textes et des sources venait la critique des formes,



396 Benedict Thomas Viviano

puis la critique de la rédaction, chaque méthode ajoutant quelque raffinement

à la précédente. Aujourd'hui par contre j'ai parfois l'impression que
certains jeunes ne veulent plus rien considérer comme acquis, comme
présupposé, et préfèrent repartir de zéro et réinventer la roue. J'observe cette
tendance autant chez les biblistes protestants de tendance dite Evangelical
que chez les catholiques, et plus encore chez les Evangelicals devenus
catholiques qui cherchent à occuper une position dominante dans le mouvement

biblique catholique. (Je parle ici surtout de ce qui se passe aux Etats-
Unis, même si nous en trouvons quelques échos en Europe). Les jeunes
turcs veulent s'emparer de la place. Cette attitude, aussi regrettable qu'elle
soit, n'en est pas moins classique et humainement compréhensible, mais ne
doit pas aboutir à un simple et lâche refus d'aborder les questions critiques
ou les défis soulevés par les méthodes précédentes. Il faut continuer, à mon
avis, à vénérer les ancêtres, tout en cherchant à aller plus loin.

Matthieu et le dialogue interreligieux, l'amour de Dieu et du
prochain.

Matthieu et le judaïsme rabbinique. De la Birkat ha-minim jusqu'aux Da-
bru Emet.

C'est un paradoxe bien connu de ceux qui aiment l'évangile selon St Matthieu:

le même évangile qui semble si proche du judaïsme classique (par
exemple par les paroles de Jésus sur la permanence de la Loi et des

prophètes, Matt 5,17-20), contient tout de même des propos très durs contre
les scribes et les pharisiens, notamment les sept malédictions prononcées
contre eux par Jésus en Matt 23, ou bien les mots terribles prononcés par la
foule : « Que le sang soit sur nous et sur nos enfants » (Matt 27,25). Ces

deux passages font de Matthieu un des deux livres les plus anti-juifs du
Nouveau Testament, l'autre étant l'évangile selon St Jean (surtout 8, 44).
(C'est un ancien élève de Fribourg qui a le premier osé dire qu'il y avait de

l'anti-judaïsme dans le Nouveau Testament ; il s'agit du p. Gregory Baum
OSA, dans son livre Les Juifs et l'Évangile (Paris: Cerf 1965; orig. angl.
1961).

Mais pourquoi Matthieu, le plus judéo-chrétien des évangélistes, a-t-il mis

par écrit ses paroles si dures, qui ont laissé un héritage parfois assez sombre

Longtemps on ne sut comment répondre à cette question. Puis, en 1964,
mon maître W.D. Davies a trouvé la réponse dans les conflits entre les juifs
proto-rabbiniques et les judéo-chrétiens de l'église de Matthieu. Les rabbins
étaient rassemblés dans leur académie de Jamnie/Jabneh, sous la direction
de Rabban Johanan ben Zakkai. L'école de Matthieu avait son siège quelque

part dans le sud de la Syrie romaine, peut-être à Césarée Maritime.
Chacune des deux assemblées cherchait à sauver ce qui pouvait l'être après
la prise de Jérusalem par les Romains en 70. L'incendie du Temple
représentait une perte affligeante, une véritable crise d'institution à la fois
religieuse, académique, financière, nationale pour les juifs judéens de l'époque.



Le Nouveau Testament entre Charybde en Scylla 397

Jusqu'à ce point, les judéo-chrétiens continuaient à fréquenter le Temple et
les synagogues. La politique identitaire poursuivie par les rabbins de Jamnie
les a conduit à ajouter une 19e bénédiction (plutôt une malédiction) à la

liturgie des 18 bénédictions. « Que pour les apostats il n'y ait pas d'espérance,

et le royaume d'orgueil, déracine-le promptement en ces jours ; et
les nazaréens et hérétiques, qu'en un instant ils périssent, qu'il soient effacés

du livre des vivants et qu'avec les justes ils ne soient pas écrits. Béni
sois-tu, Seigneur, qui fait ployer les orgueilleux »3 Par cette innovation ils
cherchaient à faire partir les judéo-chrétiens. Cette malédiction n'était pas
adressée à tous les chrétiens bien sûr, mais seulement aux judéo-chrétiens.
(Le martyre de Jacques frère du Seigneur qui a eu lieu en 62, avait déjà
envenimé l'atmosphère. Et Jacques est devenu le saint héros des judéo-
chrétiens). Les sept malheurs de Matthieu dans leur forme actuelle sont,
d'après Davies, la réponse des judéo-chrétiens (on en trouve une version
adoucie chez Luc, chap. 11, 37-52, source Q). La même dynamique
d'expulsion de la synagogue et la rancune qu'elle a provoquée est encore visible
chez Jean (8,44; 9,22; 12,42; 16,2)L

Voilà pour le côté sombre des rapports entre Matthieu et les
protorabbins. Leur dialogue était donc en partie un dialogue polémique. Mais le

côté lumineux, chez Matthieu, se trouve dans l'enseignement de Jésus sur
l'amour des ennemis. « Aimez vos ennemis, et priez pour vos persécuteurs,
afin de devenir fils de votre Père qui est aux cieux, car il fait lever son
soleil sur les méchants et les bons, et tomber la pluie sur les justes et sur les

injustes » (Matt 5,44-45; parallèle Luc 6,27-35, la source Q). Ainsi Jésus
codifiait-il la pratique de son ancêtre le roi David, qui par deux fois avait
épargné la vie du roi Saûl alors que celui-ci cherchait à le tuer (1 Samuel 24
et 26). Et plus tard dans l'évangile, lorsqu'un Pharisien lui demandait quel
est le plus grand commandement de la Loi, Jésus lui dit: « Tu aimeras le

Seigneur ton Dieu de tout ton cœur, de toute ton âme et de tout ton esprit:
voilà le plus grand et le premier commandement. Le second lui est
semblable: tu aimeras ton prochain comme toi-même. De ces deux commandements

dépendent toute la Loi, ainsi que les Prophètes » (Matt 22,34-40;
parallèles Marc 12,28-31; Luc 10:25-28; sources Deut 6,5; Josué 22,5 ;

3 BONSIRVEN, Joseph : Textes rabbiniques. Roma : Pontificio Istituto Biblico 1955, 2.
4 DAVIES, W.A.: The Setting of the Sermon on the Mount. Cambridge: University Press

1964; MARTYN, J.L.: History and Theology in the Fourth Gospel. New York: Harper 1968,
rev. ed. Nashville : Abingdon 1979; HORBURY, William: Jews and Christians in Contact and
Controversy. Edinburgh : T&T Clark 1998. Le processus de séparation était lent: MARCEL,
Simon : Verus Israel. Paris: De Boccard 1948; HEZSER, Catherine: The Social Structure of the
Rabbinic Movement in Roman Period Palestine TS AJ 66). Tübingen : Mohr Liebeck 1997
montre combien lent fut le processus par lequel les rabbins imposèrent leur autorité sur le

peuple juif. KlMELMAN, Reuven: Birkat ha-Minim and the Lack of Evidence for an Anti-Christian

Jewish Prayer in Late-Antiquity. in: SANDERS, E.P. et al. (ed.): Jewish and Christian Self-
Definition. Vol. 2. London: SCM 1981, 226-245; INSTONE-BREWER, David: The Eighteen
Benedictions and the Minim before 70 CE. in: JTS 54 (2003) 25-44; MARGUERAT, Daniel
(éd.): Le déchirement. Juifs et chrétiens au premier siècle. Genève: Labor et Fides 1995;
MARCUS, Joel: Birkat Ha-Minim revisited, in: NTS 55 (2009) 523-551.



398 Benedict Thomas Viviano

Lev 19,18 ;34). De ces deux grands commandements le premier fait partie
de la prière quotidienne de la synagogue. La combinaison de ces deux
commandements, qui proviennent tous les deux du Pentateuque, ne se trouve
pas avant les décennies de Jésus et de Philon. De la même époque date le

principe de Hillel, un héros pour les rabbins: « Soyez des disciples d'Aaron,
recherchez la paix et poursuivez-la » (mishnah Aboth 1,12, citant Ps. 34,15).

Tant les rabbins que Matthieu accordaient une haute valeur religieuse à

l'étude de la Torah, l'instruction divine. Dans le petit traité nommé Pirqé
Aboth, l'étude de la Torah est l'essence même de l'existence juive. Chez
Matthieu, Jésus invite ses disciples: « Mettez-vous à mon école » (Matt
11,29). On ne sort jamais de cette école. On doit y être à vie. Le rabbin
Hananiah ben Teradion disait: « Là où deux sont assis et où entre eux il y a

des paroles de la Torah, là, entre eux, repose la Présence divine (la She-

kinah) » (Aboth 3,2). Le Jésus de Matthieu transpose ce dicton autrement:
« Que deux ou trois soient réunis en mon nom, je suis là au milieu d'eux »

(18,20). Notez bien qu'ici Jésus se présente à la fois comme la Torah en

personne et la Présence divine Qu'il y ait donc une parenté d'idées et de

valeurs entre les rabbins et Matthieu ne fait aucun doute, mais les rabbins
ne privilégiaient pas un seul maître, comme fait l'évangéliste (23:8). « Vous
n'avez qu'un Maître et tous vous êtes des frères. » Pour Matthieu, Jésus est
le Christ Emmanuel, Dieu avec nous (23,10; 1,23). Il y a donc une parenté
entre les écoles rabbiniques et les écoles judéo-chrétiennes, mais il y a aussi

une différence, ce qu'on peut appeler la concentration christologique de

Matthieu.
En réalité, Matthieu et les rabbins recevaient maintes traditions

culturelles, bibliques et post-bibliques, intertestamentaires et hellénistiques. Pour
Matthieu le principe de sélection était le Christ et son Église, pour les

rabbins le service de la Torah. Ils se rencontraient de nouveau dans leur
attente, leur vive espérance de la proche venue du Royaume de Dieu dans

sa plénitude, apporté par le Messie.
Cette parenté commune fut rappelée et revivifiée par le Concile Vatican

II dans sa déclaration Nostra aetate (paragraphes 4 et 5) de 1965. Depuis
est paru un document précieux, émanant de la Commission du Saint Siège

pour les relations avec le judaïsme, intitulé « Notes pour une présentation
correcte des juifs et du judaïsme dans la catéchèse de l'Église catholique »

(24 juin 1985) (Documentation Catholique no. 1900, 21 juillet 1985, pp.
733-738). De tels gestes et documents amicaux ont amené le regretté
professeur Ernst Ludwig Ehrlich (1921-2007) à déclarer que l'Église catholique

a presque tout fait pour satisfaire les légitimes demandes des juifs à

l'égard de l'Église. Ce qui reste à faire est de mieux diffuser la connaissance



Le Nouveau Testament entre Charybde en Scylla 399

de ces faits auprès des membres de l'Église et du grand public. Les signes de

régression récents ne remettent pas en cause ces acquis5.
Le chapitre le plus récent de cette histoire des rapprochements entre

juifs et chrétiens est à chercher dans la déclaration intitulée Dabru Emet du
10/12 septembre 2000, composée à leur propre initiative par quatre
professeurs juifs nord-américains, issus des trois tendances du judaïsme actuel.
Depuis cette déclaration a été signée par des centaines de rabbins et autres
responsables juifs. La déclaration est courte, trois pages, composée de huit
énoncés : 1. Juifs et Chrétiens adorent le même Dieu. 2. Juifs et Chrétiens
reconnaissent l'autorité du même livre de base, la Bible hébraïque. 3. Juifs
et Chrétiens peuvent respecter la revendication juive sur la terre d'Israël. 4.
Juifs et Chrétiens acceptent les principes moraux de la Torah, y compris la
sainteté de chaque être humain, et que l'homme est créé à l'image de Dieu.
5. Le nazisme n'était pas un phénomène chrétien. Les Juifs ne blâment pas
les Chrétiens d'aujourd'hui pour les péchés commis par leurs ancêtres. 6.
La différence entre Juifs et Chrétiens ne peut pas être résolue avant l'escha-
ton. 7. Un nouveau rapport entre Juifs et Chrétiens n'affaiblirait pas les

pratiques juives. 8. Juifs et Chrétiens doivent travailler ensemble pour la

justice et la paix.6
Cette déclaration a été vivement critiquée comme naïve par des auteurs

prestigieux comme Wolfhart Pannenberg7 et J.D. Levenson8. A noter que
cette déclaration a été publiée avant les attentats du onze septembre 2001...
L'atmosphère était donc plus calme. Parmi ces huit principes la base morale
commune est pour moi décisive: même si les deux commandements d'aimer
Dieu et le prochain ne sont pas cités explicitement (pour des raisons internes

au judaïsme), ils le sont implicitement et c'est une chose capitale.

Matthieu et l'Islam

L'Islam est la seule des grandes religions du monde qui a été fondée après
le christianisme. Dès le début, le christianisme eut la tentation de voir l'Islam

comme une hérésie chrétienne. St Jean Damascène l'a compris comme
la religion des Ishmaëlites. Harnack et Schlatter comme une forme déviée
du judéo-christianisme, et cela non sans raison : le même Dieu, la même
base dans le phénomène prophétique, Jésus comme Messie prophétique, né
de la vierge Marie, la fréquence de la prière, une loi morale révélée et un
jugement dernier. Néanmoins, les rapports islamo-chrétiens n'ont pas
toujours été paisibles. Il y eut des jihads (guerres religieuses) musulmans et des

5 EHRLICH, E.L.: „Was uns trennt, ist die Geschichte". Ernst Ludwig Ehrlich - Vermittler
zwischen Juden und Christen. Hrsg. von H.P. Heinz u. H.H. Henrix. München: Neue Stadt
2008.

6 Peter Ochs, Tikva Frymer-Kensky, David Novak, Michael Signer sont les auteurs et
premiers signataires de cette déclaration.

7 Pro Ecclesia 11:1 (2002) 8.
8 LEVENSON, J.D.: The Agenda of Dabru Emet, in: Review of Rabbinic Judaism 7 (2004) 1-

26.



400 Benedict Thomas Viviano

croisades chrétiennes. Je pense, au XXe siècle, à la terrible guerre entre la
France et l'Algérie qui sévit entre 1954 et 19629.

Trois ans seulement après les accords d'Évian-les-Bains, le concile
Vatican II a fait une déclaration reconnaissant le bien fondé de l'Islam tout
en émettant des réserves par rapport au traitement des femmes, réserves
énoncées par les évêques travaillant dans les pays musulmans, réserves non
intégrées explicitement d'ailleurs dans le document final.

Depuis ces jours heureux le monde a beaucoup évolué. La menace du
communisme stalinien s'est effacée. Francis Fukuyama a annoncé la fin des

guerres10. Les ministères de la défense sentaient leurs budgets menacés. Ils
cherchaient désespérément un nouvel ennemi pour justifier leur existence.
Le théologien de la cour militaire, S.P. Huntington, découvrait des ennemis
dans le monde orthodoxe chrétien, en Chine et surtout dans l'Islam11.

Par la suite le pape Benoît XVI, élu en 2005, donnait, non par hasard,
j'en suis convaincu, une conférence provocatrice à Regensburg12. Après des

remous hostiles et quelques morts dans des émeutes, le pape se recueillit en
prière dans une mosquée à Istanbul. Tout ceci, ajouté à la mauvaise image
dont jouit l'Islam en Occident, a motivé 138 savants musulmans à dresser
leur propre déclaration le 13 octobre 2007. Il s'agit d'une lettre ouverte a-
dressée au pape et aux autres responsables des églises chrétiennes. Elle
traite du terrain commun entre le christianisme et l'Islam. Intitulée Un mot
Commun entre Nous et Vous, la déclaration est structurée en trois parties :

l'amour de Dieu comme le premier et le plus grand commandement de la
Bible et du Coran, puis l'amour du prochain, et enfin une conclusion qui
reconnaît des différences, des obstacles et des difficultés. Néanmoins l'appel
final renvoie au vivre ensemble, au respect mutuel et à une saine rivalité dans
les domaines de la justice et des bonnes œuvres. Les huit pages de cette
déclaration sont serties de citations coraniques, d'exégèses classiques de ces

citations, mais aussi de citations bibliques et de commentaires des Pères de

l'Église. L'enseignement de Jésus et de Matthieu sur la primauté de la charité

y joue un rôle capital, cela va sans dire.
Le Saint Siège a rapidement et positivement réagi à cette déclaration. En

novembre 2008, la première rencontre des savants musulmans et chrétiens
s'est tenue au Vatican. Deux femmes étaient dans la délégation chrétienne,
dont la nouvelle docteur honoris causa de Fribourg, Barbara Wielandt
(Bamberg).

Aujourd'hui il n'y a presque pas un jour qui passe sans l'annonce de

nouvelles atrocités et actes de violence commis par des islamistes, mais

9 HORNE, Alistair: A Savage War of Peace. London 1977; révisé en 1996, London: Pan
Books).

10 FUKUYAMA, F.: The End of History and the Last Man. London: Penguin 1992.
11 PIUNTINGTON, Samuel P.: The Clash of Civilization and the Remaking of World Order.

New York: Touchstone-Simon & Schuster 1996.
12 BENEDIKT XVI: Glaube und Vernunft. Die Regensburger Vorlesung (12 Sept. 2006).

Freiburg: Herder 2006.



Le Nouveau Testament entre Charybde en Scylla 401

aussi d'une nouvelle démarche pour établir une meilleure entente entre les

chrétiens et les musulmans. Et maintenant les musulmans essaient la même
chose avec les juifs

Prenons un peu de recul par rapport à toute cette actualité pour nous
souvenir d'une époque lointaine et de courte durée. Je pense à l'Espagne
musulmane du Moyen Âge, à l'époque du califat abbasside de Cordoue. Là,
pendant un siècle et demi, les chrétiens, les musulmans et les juifs vivaient
ensemble en paix, dans la prospérité et surtout dans une atmosphère de

créativité culturelle et spirituelle de grande envergure, de fertilisation
mutuelle. Je ne mentionnerai que l'école de traduction de Tolède, et la
traduction du Coran en latin sous la direction de Pierre le Vénérable, mais
réalisée surtout par des traducteurs formés en Espagne. C'est l'époque
évoquée par Mme le Prof. Maria Rosa Menocal dans son beau livre Ornament
of the World13, terminé deux semaines avant l'attentat contre les Tours
Jumelles. En espagnol cette période pacifique porte le nom de convivencia. La
convivencia est une réalité en France aujourd'hui où des parents musulmans
préfèrent parfois envoyer leurs enfants dans les écoles catholiques plutôt
que dans les écoles laïques. Ils préfèrent que leurs enfants grandissent avec
Dieu et non sans Dieu dans une zone neutre et moqueuse.

Conclusion

Il est clair que le fondement commun des trois religions abrahamiques, la
condition de leur possible coexistence pacifique, leur convivencia, est
l'amour de Dieu et l'amour du prochain, et plus encore, l'amour des ennemis
(Deut 6,5; Lev 19,18; Matt 22:34-40; 5:38-48).

Le libéralisme hérité des Lumières crée un cadre dans lequel peuvent
fleurir les croyances et les vertus vivifiantes et chaudes issues des grandes
religions abrahamiques. Matthieu y est pour beaucoup. Il n'oublie ni Jésus
Emmanuel, ni le baptême au nom du Père et du Fils et de l'Esprit saint. Il
n'oublie pas non plus la morale plus complète du sermon sur la montagne,
ni la grande espérance de la proche venue du Royaume de Dieu dans sa

plénitude. Les deux (la moral et l'espérance) sont centrées sur l'amour de
Dieu et du prochain. « En vérité je vous le dis: chaque fois que vous l'avez
fait à l'un de ces petits, qui sont mes sœurs et frères, c'est à moi-même que
vous l'avez fait » (Matt 25,40). Matthieu n'oublie pas non plus la croix, la
résurrection ni le jugement final. Mais là aussi ce n'est pas la volonté de

notre Père céleste « qu'un seul de ces petits se perde » (Matt 18,14).
Ce fut un privilège et une joie intarissables d'enseigner ces chers textes

pendant plus de trente ans. Je rends grâce à Dieu de cette aubaine et à vous
de votre attention.

13 MENOCAL, M. Rosa: The Ornament of the World. How Muslims, Jews and Christians
created a Culture of Tolerance in Medieval Spain. New York/Boston: Little, Brown 2002.



402 Benedict Thomas Viviano

Abstract
The professor of NT in French at Fribourg 1995-2008 surveys the field of
New Testament studies over the last thirty years. Fie explores the relations
between OT and NT studies and the relations with systematic theology. He
notes the arrival of new methods of analysis of the sacred texts. He warns of
the dangers of a predominantly aesthetic approach to the Bible and of a

rejection of a cumulative model of biblical scholarship. He tries to show the
crucial role that Matthew's ethics of love of God, neighbor and enemy have

played in recent efforts at peace-making dialogue between Jews, Christians
and Muslims.


	Le Nouveau Testament entre Charybde en Scylla : Matthieu et le dialogue interreligieux

