
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 2

Artikel: Hegel und der Logos als "Licht" der spekulativen Vernunft : zur frühen
Kritik Hegels am Johannesprolog und seiner dialektischen Rezeption

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760782

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Hegel und der Logos als „Licht" der

spekulativen Vernunft.

Zur frühen Kritik Hegels am Johannesprolog und seiner
dialektischen Rezeption

Der Text über den „Geist des Christentums", in dem sich Hegels frühe
Ausführungen von 1798-1800 zum Johannesprolog befinden, war offensichtlich

von ihm selbst nicht für den Druck bestimmt. Aber die Hegelforschung
hat seit 1900 zunehmend auf die Bedeutsamkeit dieser frühen Schriften
hinweisen können, denn sie haben als „theologische" und „politische"
Manuskripte ihren werkimmanenten Fluchtpunkt in dem, was später von
Hegel Sittlichkeit genannt wird und sich im Wesen des Staates verwirklicht.

Unter Hegels theologischen Jugendschriften, wie der Titel des Herausgebers

Hermann Nohl lautet,1 nimmt das fragmentarische Gesamtmanuskript

Der Geist des Christentums und sein Schicksal einen besonderen Platz
ein, weil es sich dabei nicht mehr um einen bloß nacherzählenden Text der
Evangelien wie noch Das Leben Jesu handelt,2 sondern bereits um einen
systematischen Durchdringungsversuch der christlichen Religion im
Ausgang vom Auftreten Jesu und dessen Predigt im jüdischen Umfeld. Folgt
man darüber hinaus der Interpretation von Horst Renz,3 dass auch Hegels
Evangeliensynopse vom „Leben Jesu" eben nicht nur eine Darstellung des

Jesus von Nazareth ohne Wunderberichte im Sinne der Aufklärung ist,
sondern der erste Ansatz, im späteren Sinne einer „Phänomenologie des Geistes"

den christlichen Offenbarungsanspruch überhaupt in den Bildungspro-
zess des Bewusstseins als umfassende Korrespondenz von Begriff und
Wirklichkeit aufzunehmen, dann sehen wir in der Nachfolge Kants diese
absolut idealistische Vorstellungsarbeit im „Geist des Christentums" schon
zielstrebig am Werk.

1 NOHL, Hermann: Hegels theologische Jugendschriften. Nach den Handschriften der
Königlichen Bibliothek in Berlin. Tübingen: Mohr 1907.

2 Vgl. ebd. 75-136. Die theoretischen und exegetischen Voraussetzungen dieser
Evangelienharmonie werden in den „Fragmenten über Volksreligion und Christentum" (1793/94)
sowie in den Aufzeichnungen über die „Positivität der christlichen Religion" (1795-96) dann
entfaltet; vgl. auch G.W.F. HEGEL: Frühe Schriften (Werke 1). Frankfurt/M.: Suhrkamp
31994, 9-103 u. 104-229; zu den Datierungsfragen ebd. 622-632.

3 RENZ, Horst: Geschichtsgedanke und Christusfrage. Zur Christusanschauung Kants und
deren Fortbildung durch Hegel im Hinblick auf die allgemeine Funktion neuzeitlicher Theologie.

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1977.



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 371

Der Johannesprolog, auf den wir uns hier beschränken, wird als

„Reflexionssprache" philosophisch rezipiert, das heißt, Gott und der Logos werden

im Zusammenhang mit der Einheit des Lebens gesehen, welches durch
den Urteilsvollzug des Verstandes in Subjekt und Prädikat zerfällt, während
diese unendliche Einheit als Geist jedoch selbst in der Entgegensetzung
ihrer Beziehungen nicht zerstört wird. Wenn Hegel den Johannesprolog in
dessen „einfachster Reflexionssprache" kritisiert, indem die „thetischen
Sätze" wie „im Anfang war der Logos" etc. als „täuschender Schein von
Urteilen" gesehen werden, dann hat diese Kritik ihren Grund darin, dass

Hegels Verstehensaxiom bereits grundsätzlich darin besteht, „das Geistige
mit Geist auszudrücken". Das Göttliche nur lernend oder passiv aufzunehmen,

entspricht philosophisch gesehen nicht der Natur des Göttlichen, weil
jeder Ausdruck einer einfachen reflexiven Form in Bezug auf die Einheit
Gottes und des Lebens widersinnig ist, und zwar in einem doppelten Sinne:
Der Verstand wird durch die Widersprüche einer analytisch zergliedernden
Reflexionssprache „zerrüttet", so wie andererseits der „tiefere Geist" durch
die bloße Passivität einer thetischen Rezeption „leer" bleibt.4

Positiv ist daher mitzuhören, dass Hegel sich vom Johannesprolog eine
Allgemeinheit der begrifflichen Reflexion erwartet, welche über die
Urteilstrennung von Gott/Logos bzw. Logos/Leben hinausgeht, um die jeweiligen
Prädikate nicht mehr als Einzelseiendes oder partikulär Lebendiges
aufzufassen, sondern als eine Bewusstseinseinheit, die dem Gegensatz von Lebendigem

(absolute Reflexion in ihrer Einheit) und Totem (Einzelheit der
Begriffsgehalte) enthoben ist. Natürlich kann nicht verschwiegen werden,
dass Hegel in diesen Texten ungerechtfertigte antisemitische Züge zum
Ausdruck bringt, aber wenn Xavier Tilliette darin das „Leitmotiv" der
Ausführungen über den „Geist des Christentums und sein Schicksal" sieht,5
dann wird dadurch weitgehend verkannt, dass die hegelsche Philosophie
sich bereits hier zentral der Problematik von Teil und Ganzem, Objektivität
und Subjektivität, stellt, um sie schließlich einseitig im Sinne der ersteren zu
beantworten, wie wir bereits im Zusammenhang mit der Lichtmetapher als

Menschenwelt sehen werden. An dieser Stelle ist zunächst nur festzuhalten,
dass der Logos in seinem Bezug zu Gott sowohl Teilung wie Synthese
impliziert, wodurch über diese Identität in der Differenz jeder Teil das

Ganze ist. Nach Hegel läßt der Johannesprolog nämlich zwei extreme
Lesarten zu: die eine objektiv, sofern der Logos als ein individuell Wirkliches
verstanden wird, und die andere subjektiv, indem er als Vernunft auftritt,
wie schon angedeutet wurde. Handelt es sich bei letzterer als Allgemeinheit
um ein bloßes Gedachtsein, so wäre der Logos in seiner objektiven
Besonderheit die „ausschließendste Wirklichkeit" als das „Einige" ohne Teilung
und Entgegensetzung. Da Hegel nicht detailliert auf die Verse lb und 2

4 HEGEL: Der Geist des Christentums (Frühe Schriften), 173-375 (falls nicht anders
vermerkt, beziehen sich die Textzitate hierauf).

5 TILLIETTE, Xavier : Le Christ de la philosophie. Prolégomènes à une christologie
philosophique Théologie et sciences religieuses 155). Paris: Cerf 1990, 143f.



372 Rolf Kühn

„und das Wort war bei Gott eingeht" eingeht, führt er naturgemäß die
Urteilsanalyse in seinem Sinne weiter, indem die Unterscheidung von Gott
und Logos als das zentrale Reflexions- und Bewusstseinsproblem kommentiert

wird.
Spricht man dem Sein Gottes die Form des Reflektierten als Logos zu,

dann hat solche Reflexion das darin nicht Reflektierte (Gott) für sich zur
Voraussetzung - und dies ist es, was Hegel mit den bloß „thetischen Sätzen"
zu Beginn seines Kommentars rügt. Insofern jedoch der Logos als ein
Seiendes zu Gott hinzutritt, ist damit in Hegels Sinne die „Möglichkeit der
Trennung" als die „unendliche Teilung des Einigen" eröffnet, das heißt die
individuelle Besonderung ist „Moment" des Allgemeinen, wie Hegel sich in
seiner späteren, logisch dialektischen Sprache ausdrücken wird. Im
Johannesprolog wird jedoch bereits eine Verschiedenheit in die Einheit
zwischen Gott und Logos insofern hineingetragen, als Gott „der Stoff in der
Form des Logos ist", mithin das Bei-Gott-Sein im Sinne des Logos' als
beider Ein-Sein gefasst wird. Hegel berücksichtigt von vornherein hier
phänomenologisch keinerlei lebendige Gegenseitigkeit von Gott und Logos als

„Vater" und „Sohn" in der Immanenz ihres Wesens als Leben, wie sie im
nicht vergehenden oder zeitlos absoluten Anfang an sich gegeben ist.
Vielmehr wird dieser ebenfalls nicht weiter kommentierte Anfang als eine
reflexiv einzuholende Urteilung im und aus dem Einen heraus verstanden,
ohne dass das innergöttliche Leben selbst diesseits jeder Differenz zum Thema

gemacht würde. Hier liegt Hegel näher bei Schleiermacher6 und
Schelling7 in ihren Kommentaren zum Johannesprolog als bei Meister Eckhart

und Fichte etwa.
Denn dass „alles durch den Logos ist", wie Hegel Vers 2 „alles ist durch

das Wort geworden" wiedergibt, bedeutet für ihn genau die „unendliche
Teilung als wirklich", mit anderen Worten die Mannigfaltigkeit im Sinne
der Unendlichkeit des Wirklichen - die Welt. In ihrer unendlichen Differenz

ist die Welt allerdings selbst nicht göttlich, womit eine pantheistische
Deutung ausgeschlossen wird, ohne jedoch dem Wirklichen in jeder
welthaften Teilung den Emanationscharakter zu nehmen. Denn insoweit jeder
Teil der Welt in einer „unendlichen Teilung" an der Emanation des
Wirklichen aus dem göttlichen Logos heraus teilhat, ist in jedem Teil der Differenz

auch Leben: „Das Einzelne, Beschränkte als Entgegengesetztes, Totes
ist zugleich ein Zweig des unendlichen Lebensbaumes", wie es im Kommentar

zum Vers 3-4 heißt. Hegel folgt hier ausdrücklich der ebenfalls bezeugten

Lesart des griechischen Urtextes, die das „in ihm" aus Vers 4 auf das

„Gewordene" im Vers 3 bezieht, so dass sich eben der von ihm bevorzugte
Sinn ergibt, in allen Teilen des Wirklichen der Welt sei Leben. Dies wird
zudem dadurch unterstrichen, dass jeder „Zweig des unendlichen Lebens-

6 Vgl. SCHLEIERMACHER, f.d.E.: Die "Weihnachtsfeier. Ein Gespräch (1806). In: PATSCH,

H. (Hg.): Schriften aus der Hallenser Zeit. Berlin: de Gruyter 1995, 39-98.
7 Vgl. SCHELLING, F.W.J.: Philosophie der Offenbarung. Stuttgart: Cotta 1861, 27-28.



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 373

baumes" (wohl ein Rückgriff auf den „Baum des Lebens" in Genesis 3,3
oder den antiken Weltenbaum) als Teil dennoch zugleich ein Ganzes ist,
nämlich „ein Leben".

So scheint die unendliche Differenz der welthaften Mannigfaltigkeit in
ihrer Teilung die Identität des Lebenscharakters nicht aufzuheben, insofern
kein beschränkt Einzelnes aus dem Lebenszusammenhang herausfällt. Aber
die Ausdeutung dieser hegelschen (und zuvor schon romantischen)
Ausdeutung der Lebensrealität auf der sich unmittelbar im Kommentar
anschließenden Ebene der Reflexion macht deutlich, dass es für Hegel Leben

nur als „aufgefasstes Leben" gibt. Hierin verbirgt sich die gesamte Stoss-

richtung der Lektüre des Johannesprologs auf dem Boden sich suchender
idealistischer Reflexionsbestimmung als „System",8 denn dadurch, dass das

Leben als ein „reflektiertes", das heißt als Verhältnis von Subjekt und
Prädikat, als „Licht" erscheint, ist es zugleich Wahrheit. Die anfängliche
Kritik am Johannesprolog als unzureichend „thetische Sätze" gelangt so zu
ihrem Höhepunkt, welcher die gesamte abendländische Tradition bis dahin
zusammenfasst und auch schon auf die nachfolgenden Radikalisierungen
des Weltbegriffs wie vor allem bei Heidegger hinweist: Wahrheit ist nur,
was sich im Erscheinen der Reflexion (der phänomenologischen Intentio-
nalität oder des Da-seins) zeigt.9 So wenig Hegel also eine innergöttliche
Gegenseitigkeit zwischen Gott und Logos als immanente Wahrheit der
Lebensrealität ansprach, so wenig kennt er auch ein Leben, welches für sich
selbst nicht der „Auf-fassung", dem Verstehen oder der hermeneutischen
Deutung zugänglich ist. Dass das Leben in „allem geworden" sei (Vers 3)
und nicht zunächst und vor allem „in Ihm [dem Logos]" (Vers 4),
unterstreicht deutlich, dass die Bevorzugung einer bestimmten exegetischen
Lesart, tiefer gesehen, den gesamten hegelschen Philosophieentwurf der
Reflexionserfahrung als Objektivierung bereits in sich birgt.

Die Kritik an der jüdischen und teilweise auch johanneischen Sprache als

einer objektivierenden („ich bin die Tür", „die Speise", „wer mein Fleisch
isst ") kann folglich nicht übersehen lassen, dass Hegel in seinem Sprechen
von „geistigen Beziehungen" eine viel rigorosere Objektivität verfolgt als die
der kritisierten „objektiven" Sprache, nämlich genau jenes Allgemeine der
Vernunft, welches das Individuelle, Sinnliche, Fleischliche etc. aufzuheben
versucht.10 Die Polemik gegen das „jüdische Prinzip" als ein Festhalten am
Einzelnen, sowie auch die Tatsache, dass Hegel in seinem Kommentar die

8 Dies belegt eindrücklich ein Vergleich mit dem Altesten Systemprogramm des deutschen
Idealismus von 1796/97 sowie mit dem Systemfragment von 1800, das ganz der begrifflichen
Fassung des Lebens verpflichtet ist; vgl. HEGEL: Frühe Schriften, 234-238 u. 419-427.

9 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer "1967, 28: „(patvöpcvov
besagt daher: das, was sich zeigt, das Sichzeigende, das Offenbare; [...] (pcdvo> gehört zum
Stamm (pa- wie tpooç; das Licht, die Helle, d. h. das, worin etwas offenbar, an ihm selbst sichtbar

werden kann" (§ 7 A.).
10 Vgl. HEGEL: Frühe Schriften, 372, zum Beispiel mit der Phänomenologie des Geistes,

wo das sinnliche Moment zu einem „allgemeinen Dies-da" reduziert wird (Hegel: G.W.H.:
Phänomenologie des Geistes. Hamburg: Meiner 1988, 69-78.).



374 Rolf Kühn

Fleischwerdung des Logos aus Vers 14 nicht kommentiert,11 belegt ein
Inkarnationsverständnis, welches ontologisch den Reflexionsprozess für
den Realprozess selbst hält. Beispiel hierfür ist im näheren Kontext die Aussage

über die Gestalt des Johannes des Täufers aus Vers 6-8. Dieser habe

zwar das Einige gefühlt, aber nicht rein im Bewusstsein ergriffen, indem er
nur an das Licht des Logos glaubte. Lühlen und Glauben werden mithin als
das „beschränkte" Wahrnehmen von Verhältnissen gefasst, worin das Leben
nicht mit dem Bewusstsein als solchem „gleich" sein kann: „Nur ein
Bewusstsein, das dem Leben gleich und [welche] nur darin verschieden sind,
dass dieses das Seiende, jenes dies Seiende als Reflektiertes ist, ist (pcoç." Die
Zielbestimmung des Kommentars zum Johannesprolog ist damit ganz
offenkundig das Leben des Logos als Reflexion, durch welche das einzelseiende
oder individuelle Leben (Çcof|) allein den Charakter des Lichthaften
anzunehmen vermag, den es nicht durch sich selbst besitzt. Diese absolut idealistische

Sichtweise wird nicht nur weiterwirken bis hin zur späteren Rechtsund

Staatslehre, worin das politisch Allgemeine, das Gesetz, das „Licht"
gegenüber den bloß egoistischen Einzelinteressen der Zivilgesellschaft
bedeutet, sondern Hegels gesamte Ontologie versteht sich als Werden des
Seins im Prozess der Begriffsbildung oder Erfahrung der Negativität.12

Diese spätere Entwicklung wird bereits deutlich durch die folgende
Kommentierung von Mensch und Kosmos aus dem Johannesprolog erkennbar.

Dem Vers 4, dass „das Leben das Licht der Menschen war", entnimmt
Hegel zunächst die Aussage, dieses Licht sei in jedem Menschen (obwohl
Johannes der Täufer es nicht war), wobei das Menschsein jedoch nicht
näher als göttliche oder transzendentale Geburt im Leben des Logos selbst
verstanden wird, sondern Mensch ist, „der in die Menschenwelt tritt" (vgl.
Vers 6 die sprachliche Entsprechung: „Es trat ein Mensch auf, der von Gott
gesandt war, sein Name war Johannes."). Dazu wird der Begriff des KÔapoç

aus Vers 9 und 10 aufgegriffen und ganz im Sinne der frühen
Systemfragmente oder des Gesamttextes über den „Geist des Christentums" als

„das Ganze der menschlichen Verhältnisse und menschlichen Lebens" näher
hin spezifiziert.13 Mit anderen Worten ist Welt als Kosmos (oder mundus,
wie es in der lateinischen Ubersetzung heißt), der Bereich der Diffe-

11 Allerdings bleibt hierbei in Rechnung zu stellen, dass Hegel in unmittelbarem
Anschluss an seine Kommentierung des Johannesprologs auf das Verhältnis Jesu als „Sohn
Gottes" und „Sohn der Menschen" eingeht und dabei den „Zusammenhang des Unendlichen
mit dem Endlichen" ein „heiliges Geheimnis" nennt, welches den „Zusammenhang des
Lebens selbst" ausmacht; vgl. Frühe Schriften, 377f.

12 Vgl. KÜHN, Rolf: Subjektive Praxis und Geschichte. Phänomenologie der politischen
Aktualität. Freiburg/München: Alber 2008, Kap. 1: Seinsprozess und gesellschaftliche
Vermittlung; sowie unsere vorhergehende Untersuchung: KÜHN, Rolf: Anfang und Vergessen.
Phänomenologische Lektüre des deutschen Idealismus - Fichte, Schelling, Hegel. Stuttgart:
Kohlhammer 2004, 259—276.

13 Vgl. HEGEL: Frühe Schriften, 373; vgl. ebd. 234 im Ältesten Systemprogramm des
deutschen Idealismus: „Mit dem freien, selbstbewussten Wesen tritt zugleich eine ganze Welt

- aus dem Nichts hervor - die einzig wahre und denkbare Schöpfung aus Nichts."



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 375

renzierungen und Entgegensetzungen, welche das menschliche Bewusstsein
in seiner Reflexion als „Verhältnisse" in einem Beziehungsgeflecht erkennt,
deren Einheit zugleich die Einheit des menschlichen Lebens als

Lebenszusammenhang in der Welt und als diese ausmacht. Hegel definiert dann
nicht weiter, worin er den Kosmosbegriff als „beschränkter" ansieht als das

irâvxa und yéyovev aus Vers 3; aber entscheidend ist, dass die Weise, „wie
der Mensch in die Welt tritt", ihn als Lichtträger oder Erleuchtenden
((pcûiiÇôpsvoç) charakterisiert. Das wahre Licht, welches nach dem
Johannesprolog das Leben des Logos selbst war und durch seinen Welteintritt
„jeden Menschen erleuchtet" (Vers 9: tpcoxiÇsi) wird also zum Licht des

Menschen selbst, indem letzterer Welt erschließend wirkt.
Diese Phänomenalisierung allen Welterscheinens durch das Licht des

urteilenden wie selbstreflektierenden Bewusstseins hat dann aber genau jene
schon angesprochene Konsequenz, dass die Welt selbst das „Licht" (q>coç) ist

- die „Lichtung", wie Heidegger ein Jahrhundert später in der Nachfolge
dieses Erbes sagen wird. Was der Johannesprolog an sich als die entscheidende

Wahrheit des Christentums (und wohl jeder Wahrheitsbetrachtung
überhaupt herausstellen will), nämlich dass der Logos als uranfängliches
Leben jenes Licht ist, welche in und von der Welt nicht erkannt wird, weil
es einer anderen Phänomenalisierungsweise als der Weltdifferenz
angehört,14 wird von Hegel ignoriert. Damit aber wird die Brisanz des johan-
neischen Textes selbst gebrochen, denn wenn das Licht mit der Welt identisch

ist, folgt daraus in idealistischer wie humanistischer Lesart des
beginnenden 19. Jahrhunderts, dass die Welt als ganze, das heißt alle ihre
Beziehungen und Bestimmungen, das Werk des „Lichtmenschen" (avOpcbxroo

(pcoroç) sind. Diese Anthropologisierung des ontologischen Wahrheitsgeschehens,

indem es von Hegel an dieser Stelle weiter als das Licht „des sich
entwickelnden Menschen" gefasst wird, entspricht zwar noch nicht dem
späteren sinnlichen Materialismus als Humanismus bei Feuerbach, da Hegel
das reine Bewusstseinsleben als sich selbst phänomenalisierenden
Seinsprozess beibehält und in seiner folgenden Philosophie sowohl als

Logik wie Geschichte ineinander auslegt. Aber der Grundgedanke der
Wahrheit als sich entwickelndes Licht des Bewusstseins bereitet nichtsdestoweniger

alle idealistische wie positivistische Hermeneutik als Historismus
und Faktenwissenschaften vor.

Getreu seinem Systemansatz, wie ihn dann besonders auch Schelling in
seiner Natur- als Offenbarungsphilosophie aufgreifen wird,15 bringt Hegel
nämlich die Natur im Zusammenhang mit dem Licht des sich entwickelnden

Menschen ins Spiel, und zwar in einem doppelten Sinne, indem das

johanneische Sprechen von der Finsternis, welche das Licht nicht erkannte
(Vers 5), und der Welt, welche als sein Eigentum (xa iôta) den Logos nicht

14 Vgl. HENRY, M.: „Ich bin die Wahrheit". Für eine Philosophie des Christentums.
Freiburg/München: Alber 1996, Kap. 2: Die Wahrheit gemäß dem Christentum (36-50).

15 Vgl. KÜHN: Anfang und Vergessen, 168-178.



376 Rolf Kühn

aufnahm (Vers 11), auf das Verhältnis von Natur und Bewusstsein bezogen
wird. Einerseits ist die Welt die Weise, in der sich die Verhältnisse des sich
entwickelnden Menschen als lebendige ausbilden, aber die Welt „erkennt
die zu Bewusstsein kommende ganze Natur nicht". Bewusstsein und Natur
bilden mithin eine vorgängige Einheit, die sich im reflektierenden Bewusst-
seinsleben differenziert und in den daraus entstehenden menschlichen
Verhältnissen an sich auch die Natur zu der in ihr angelegten Erkenntnis
verhelfen sollte, aber die Natur gelangt nach Hegels Worten nicht „ins
Bewusstsein der Welt". Damit scheint Hegel bereits jene durchgehende Trauer
des „unglücklichen Bewusstseins" im ganzen Hegelianismus zu signieren,
dass die zum Gesamtsein oder göttlichen Logos gehörende Natur gerade
über die Differenz der Negativität oder Reflexion nicht aus der Entgegensetzung

durch unsere Erfahrungsurteile zur Einheit zurückfindet. In der
letzten, absolut idealistischen Phase des hegelschen Denkens gelingt dies

nur, indem alle Besonderung aus der Logik getilgt wird und die rein
logische Vermittlung dem Subjektiven oder Faktischen vorschreibt, was es zu
sein hat, so dass hier kein Heraustreten der Natur aus dem vollendeten
Kreislauf von Teil und Ganzem bzw. von absolutem Geist und Bewusst-

werdung des Bewusstseins mehr möglich ist.
In der Fortführung der Unterschiedenheit von Natur und Bewusstsein

tritt in Hegels Kommentar zum Johannesprolog daher nicht unbegründet -
aus seiner Sichtweise - die Entfremdungsproblematik bereits auf, insofern
die Menschenwelt zwar das „Eigenste" (ISiov) des zuvor genannten
„Lichtmenschen" ist, aber in dem ihm so „Verwandtesten" behandeln alle gewordenen

„Verhältnisse" den „sich entwickelnden Menschen" als fremd: „sie
nehmen ihn nicht auf". Der christologische wie soteriologische Aspekt des

Johannesprologs, der um den Zusammenhang von Zeugnis und Glauben in
Bezug auf den Logos vor aller Welt und in der Welt kreist, mithin um ein
Offenbarungsverhältnis als Selbstoffenbarung Gottes „im Fleisch" (Vers
14), wird bei Hegel zunächst eine Frage der rein menschlichen oder
philosophischen Erkenntnis: Zwar stammen alle gebildeten Welt- und
Lebensverhältnisse von uns Menschen, aus dem Licht der Vernunft, aber wir
erkennen uns darin selbst nicht wieder, weil sich jede Vor-Stellung als das an
sich „Eigenste" dem Denken genau auf diese Weise ent-äußert, da dieses
sich nur wie in einem fremden Element in der eigenen Praxis wieder findet,
wie Marx diese Grundproblematik weiterführen wird. Im Grunde wird
dadurch bei Hegel die Reflexionskritik vom Beginn seines Kommentars in
Bezug auf die rein „thetischen Sätze", welche in allgemeine Begriffstrukturen

der Erfahrung aufzulösen seien, wieder eingeholt, denn in der
Fremdheit der menschlichen Verhältnisse wird das Allgemeine (noch) nicht
wieder erkannt, der Geist des Gewordenen spricht nicht zum Geist, der sich
selber tiefer verstehen will. Naturfremdheit wie Lebensfremdheit im Sinne
des verlustig gewordenen „Eigenen" erzeugen mithin eine Spannung, die
nach Auflösung oder Versöhnung ruft - was die hegelsche Antwort auf die
johanneische Christologie als Soteriologie bildet.



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 377

Hegel greift dazu durchaus auf das Motiv des „Erkennens" des
göttlichen Logos' durch „all jene, die ihn aufnahmen" (Vers lOf.) zurück, bleibt
aber auf der Ebene der Wirklichkeit des erkennenden Menschen: „Die aber
in ihm [dem sich entwickelnden Menschen] sich erkennen, erhalten
dadurch Macht." Es ist dies jedoch nicht vorrangig die vom gesamten
Johannesevangelium gemeinte Macht durch den göttlichen Logos, „Kinder
Gottes zu werden", mithin in ein solch lebendiges Ursprungsverhältnis
einzutreten, wie es die innergöttliche Reziprozität von Gott und seinem
Wort „im Anfang" kennzeichnet, sondern Hegel schwächt diese Macht ab.
Sie drückt keine „neue Kraft", kein „Lebendiges" aus, „sondern nur den
Grund, die Gleichheit oder Ungleichheit des Lebens". Die Selbsterkenntnis
in uns durch den sich entwickelnden Menschen als „Licht der Welt" spiegelt

folglich immer nur einen getätigten Lebensbezug, der diesem Leben
näher oder ferner sein kann, ihm identisch oder fremd ist. Hegel kennt also
auch an dieser Stelle keine göttliche Selbstpräsenz als Leben, da er dieses

von Beginn seines Kommentars an in Reflexionsverhältnisse aufgelöst hat.
Von daher ist es nur konsequent, wenn er in fortbestehendem Unterschied
zum Johannesprolog selbst kein „Anderswerden" durch das Kommen des

Logos und dessen Erkennen wahrnimmt, obwohl er andererseits doch
zugesteht, dass sich die im „sich entwickelnden Menschen" erkennenden
Menschen, wenn sie schon nicht „anders" werden, dennoch „Gott und sich
als Kinder Gottes erkennen". Aber auch diese angenommene Vorstellung
der Kind- oder Sohnschaft Gottes (Vers 12) ist keine „Geburt aus Gott"
(Vers 13), sondern eine Erkenntnis dergestalt, dass sie, die Menschen,
„schwächer als er" sind.

Dennoch soll dieses „Schwächer-als-Gott" nicht ausschließen, dass sich
die genannten Menschen „von gleicher Natur" wie Gott erkennen, was als

Widerspruch wie folgt aufgelöst wird: Zunächst wird aus Vers 6b die
Namensnennung des Johannes (övopa) als „Beziehung" schlechthin aufge-
fasst, um dann den Menschen sich solcher Beziehung des Menschen als

Licht tragender Mensch im wahren Licht (pcoxt <xÀ,r|Tivra) (vgl. Vers 8: xo

(praç xo akr|0tvôv) bewusst werden zu lassen, was eine rein immanente
Bewusstseinserkenntnis ausdrückt, sofern jede Erkenntnis sich dem eigenen
reflektierenden Licht mit seinen implizierten Verhältnissen verdankt.
Andererseits läßt Hegel aber auch durchblicken, ohne es hier weiter zu entfalten,

die Menschen fänden ihr „Wesen" (als Kinder Gottes, als von gleicher
Natur mit Gott) „in nichts Fremdem, sondern in Gott". Damit eröffnet sich
die allgemeine Bewusstseinsanalyse Hegels zugleich als implizite
Religionsphilosophie, da es ihm in allem Verstehen letztlich um das Verstehen
Gottes geht, wie es später die „Vorlesungen über die Philosophie der
Religion" im Einzelnen entfalten werden: „Der Gegenstand der Religion wie
der Philosophie ist die ewige Wahrheit in ihrer Objektivität selbst; Gott
und nichts als Gott und die Explikation Gottes."16

16 HEGEL: Werke 16. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1969, 28 (Einleitung II).



378 Rolf Kühn

Diese theologischen - oder genauer trinitarischen - Elemente im
gesamten Hegelianismus lassen sich bereits in den beiden Schlussgedanken
seines Kommentars zum Johannesevangelium ansatzweise erkennen, denn
einerseits wird noch Bezug genommen auf den Logos als Individuum und
andererseits die Gottesidee als solche problematisiert. Für den Kommentar
bedeutet dies, dass er von der anfänglichen „Wahrheit selber" und „dem
Menschen im allgemeinen" zum Logos in der „Modifikation als
Individuum" übergeht, „in welcher Gestalt er sich auch uns gezeigt hat", wie
Hegel hier das christliche Credo festhält. Aber er ersetzt aus Vers 9 „das
wahre Licht kam in die Welt" durch den Menschen wiederum, weil das

auTÔv aus Vers 10 („die Welt ist durch ihn geworden, aber die Welt
erkannte ihn nicht") sonst keinen Bezug ergäbe. Somit führt auch die

Individuierung des Logos als sichtbare Gestalt in der Welt nicht über den

Begriff des Menschen im zuvor genannten allgemeinen Sinne des
„Lichtwesens" der Verhältnisse und Beziehungen hinaus, so dass das Zeugnis des

Täufers vom fleischgewordenen Logos (Vers 15) mit seinem Zeugnis vom
Licht als „sich entwickelnden Menschen" (Vers 7) identisch ist, sofern es

von letzterem nunmehr als Individuum zeugt. Weiter führt die

Kommentierung der eigentlichen Inkarnation „im Fleisch" (Vers 14) hier
nicht, weshalb festzustellen bleibt, dass Hegel an dieser Stelle nicht mehr
zum Gott-Mensch-Verhältnis zu sagen hat oder sagen will - es sei denn der
bisher angeführte Gegensatz in der Reflexion von Allgemein- und
Einzelbegriffen. Erst die nachfolgenden Seiten aus dem Geist des Christentums,

welche der abschließenden Bemerkung über die Gottesidee folgen,
greifen das Verhältnis Jesu als „Sohn Gottes" und als „Sohn der Menschen"
aus der weiteren johanneischen Theologie etwas genauer auf.17

Immerhin gibt Hegels Abschluss seines Kommentars schon einen
indirekten Hinweis auf dieses Verhältnis, insofern er kritisch anmerkt, dass

keinerlei „Sublimierung der Idee von Gott" den „toten Zusammenhang"
zwischen Gott und Welt (welchen er erneut dem „jüdischen Prinzip" und
seiner Sprache anlastet) aufzuheben vermöge. Als Begründung dient erneut
die durch alle Ausführungen zum Johannesprolog sich ziehende
„Zerreißung des Lebens" als „Entgegensetzung des Gedankens gegen die
Wirklichkeit" bzw. des „Vernünftigen gegen das Sinnliche", was gerade auch die
Reflexion als bloßen Verstand kennzeichnet, da er nicht zur „Verbindung"
aller Elemente des Wirklichen und Gedachten beizutragen vermag. Hegel
manifestiert sich hier in der Tat in seinem eigenen Denkbeginn als
entschlossene philosophische Suche nach dieser Verbindung, die er noch nicht
„Versöhnung" nennt, wie spätere Texte zum Christentum oder zum
Politischen und zum absoluten Geiste, sondern er greift die Hauptmotivation

17 Vgl. HEGEL: Frühe Schriften, 372-390, wobei die Hauptaussage dahin zielt: „Aber
zwischen Mensch und Gott, zwischen Geist und Geist ist diese Kluft der Objektivität [des

Judentums] nicht; einer ist dem andern nur einer und ein anderer darin, dass er ihn erkennt"
(381). Dieses „Erkennen" bleibt jedoch geprägt von der hegelschen Vorgabe des „aufgefassten
Lebens" - das heißt von einer logisch „objektiven" Bewusstseinsstruktur.



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 379

seiner kurzen Analyse zum Johannesprolog noch einmal auf, wie sie seinen
frühen Schriften überhaupt entspricht und durch sein ganzes Werk
hindurch nie verloren gehen wird - dass in der Tat Gott und Welt in einem
„lebendigen Zusammenhang" zu nehmen seien, wenn man dem Denken wie
dem Wirklichen gerecht werden will.

Da in einer solchen Verbindung die „Verhältnisse der Bezogenen" nicht
mehr fremd sein dürfen, wie wir aus den vorherigen Kommentierungen
schließen dürfen, das heißt, sich in ihrer Differenz nicht gegenseitig
vernichten oder ausschließen, kommt Hegel hier zu einem sowohl unerwarteten

wie andererseits auch verständlichen Schluss seiner Betrachtung des

Prologs: Man könne dann von einer solchen lebendigen Zusammengehörigkeit

jeglicher Bezüglichkeit nur „mystisch" sprechen. Wir glauben
nicht, dass Hegel durch diese überraschende Begrifflichkeit der Mystik an
dieser Stelle von seiner Perspektive der Bewusstseinsanalyse als Entfaltung
des reflexiven Lichts im objektiven Werden von Sein und Mensch als Einheit

abrückt, anders gesagt, eine Art Gnosis intendiere. Denn ein
ideengeschichtlicher Vergleich mit der Gnosis, so berechtigt er für den Zusammenhang

vom „Lichtmenschen" und den „geistigen Menschen", „Pneumatikern"

oder „Pneumatophoren" der gnostischen Tradition auch ist und der
Umbruchszeit von Aufklärung und Romantik entspricht,18 rückt von der
eigentlichen Intention der hegelschen Begriffsarbeit ab, die Einheit von
Denken und Wirklichem im Sinne eines Phänomenalisierungsprozess in

strenger Objektivität als Geistwerdung zu entwerfen. Von daher darf der
Ausblick auf einen „mystischen" Zusammenhang des Lebens weniger mit
einer Gnosis als mit Hegels Spekulation als Logik verbunden werden, denn
auch noch später verwendet er denselben Begriff des Mystischen, wenn er
etwa definiert, „alles Vernünftige sei zugleich als mystisch zu bezeichnen",
nämlich „die Entgegengesetzten als ideelle Momente in sich zu enthalten".
Das Mystische geht somit zwar über den Verstand hinaus, ohne allerdings
„dem Denken unzugänglich zu sein" - das heißt eben als absolute Vernunft
oder spekulative Logik.19

Der frühe Kommentar Hegels zum Johannesprolog weist damit auch
schon über die kritisch wie polemisch darin gezogenen Grenzen hinaus, so
dass man Hegel insgesamt nicht gerecht würde, falls nicht auch sein ungefähr

zwanzig Jahre später verfasster Passus über den Vers 1,1 aus den
„Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte" ebenfalls herangezogen
würde. Darin wird als (religions-)philosophische Einheit festgehalten, was
im Text von 1798-1800 noch als unverbundener Gegensatz angeprangert

18 Vgl. TlLLIETTE: Le Christ de la philosophie, 145.
19 HEGEL: Sämtliche Werke 8: System der Philosophie I: Die Logik (hrsg. von H.

GLOCKNER). Bad Cannstatt: Frommann 1927, 198; vgl. auch SCHULTZ, W.: Theologie und
Wirklichkeit. Ausgewählte Aufsätze. Kiel: Komm. Lutherische Verlagsgesellschaft 1969, 147-
177: Der Einfluss der deutschen Mystik auf Hegels Philosophie; KOBUSCH, Theo: Freiheit
und Tod. Die Tradition der mors mystica und ihre Vollendung in Hegels Philosophie, in:
Theologische Quartalschrift 164 (1984) 185-203.



380 Rolf Kühn

wurde, jetzt aber zu einer anerkannten „tieferen Auffassung" des Johannestextes

geworden ist: „der tiefste Gedanke ist mit der Gestalt Christi, mit
dem Geschichtlichen und Äußerlichen vereinigt".20 Daraus ergibt sich

zugleich eine neue Sichtweise der christlichen Religion, insofern es die
Verbindung zwischen tiefer Spekulation und der historischen Erscheinung
Christi auf unterschiedliche Weise erlaube, „jede Stufe der Bildung" zu
befriedigen, das heißt das Auffassen der christlichen Wahrheit durch das

Bewusstsein „in äußerlicher Hinsicht" und zugleich durch ein „tieferes
Eindringen" gemäß den höchsten Anforderungen desselben Bewusstseins. Das
Äußerliche und Individuelle, welches Hegel im Text über den „Geist des

Christentums" vor allem dem begrenzenden Einfluss des Judentums
zugerechnet hatte, ist mithin jetzt kein Hindernis mehr, um im 1. Vers des

Johannesprologs „das Große der christlichen Religion" auszumachen, weil
genau diese Synthese des geschichtlich Faktischen mit der unendlichen
Wahrheit als Wahrheit Gottes wie des Menschen die Einmaligkeit der
christlichen Offenbarung kennzeichne und dem Wesen des Denkens selbst

entspricht. Diese Sichtweise, welche sich also bei Hegel über die Phänomenologie

des Geistes und deren enzyklopädische Verifizierung in Rechts-,
Staats- und Naturlehre sowie in Religions- und Geschichtsphilosophie
herausbilden konnte, placiert diese spätere Darstellung des Christentums daher
nicht ohne Grund als eigenes Kapitel im III. Teil der Geschichtsvorlesungen,

da es den Ubergang von der griechischen und römischen Welt zur
germanischen Welt vorbereitet, in der die Einmaligkeit des Christentums
als subjektive wie institutionelle Wirklichkeit ihre eigentliche Prägung
erfährt, wie sie für Hegel dann in der Reformation gipfelt.21

Wenn Hegel seinen Kommentar zum 1. Vers des Prologs auch hier nicht
weiter führt, so berechtigt der gerade erwähnte Kontext jedoch dazu, den

Zusammenhang von Anfang/Logos und Logos/Gott in der näheren Bestimmung

des Christentums wieder zu finden und darin die in Hegels Augen
adäquate Auslegung dieses „spekulativen" Verses in seiner Verbindung mit
der geschichtlichen Fleischwerdung als „äußerer" Gestalt derselben Wahrheit

nachzuvollziehen. Als Geburt in der Welt ist der Logos ein bestimmter
Mensch, aber diese „abstrakte Subjektivität" enthält in ihrer Endlichkeit
dem Wesen nach die Unendlichkeit, und letztere macht - unter der Form
der äußeren Erscheinung - das absolute Fürsichsein aus. Hegel wiederholt
also in seiner „Geschichtsphilosophie",22 was er schon als das „heilige
Geheimnis" des Christentums angedeutet hatte, dass nämlich die Reflexion
das Leben in Unendliches und Endliches unterscheidet, aber „außerhalb der

20 HEGEL, G.W.F.: Werke in zwanzig Bänden. Bd. 12 Theorie Werkausgabe).
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1970, 401.

21 Vgl. ebenfalls: HEGEL, G.W.F.: Vorlesungen über die Philosophie der Religion II
Theorie Werkausgabe). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1969: Dritter Teil. Die absolute Religion.

22 HEGEL, G.W.F.: Werke. Bd. 12, 386-406 (Textzitate beziehen sich des Weiteren
hierauf, falls nicht anders vermerkt).



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 381

Reflexion, in der Wahrheit findet [diese Trennung] nicht statt".23 Die
christliche Religion enthält diesen „höheren Geist" als Versöhnung und
Befreiung des Geistes, insofern der Mensch durch sie das Bewusstsein vom
Geist in seiner Allgemeinheit und Unendlichkeit erhält: „Das absolute
Objekt, die Wahrheit ist der Geist, und weil der Mensch selbst Geist ist, so
ist er sich in diesem Objekt gegenwärtig und hat so in seinem absoluten
Gegenstande das Wesen und sein Wesen gefunden." Entsprechend der
frühen Kritik an den fremden und äußerlichen Verhältnissen aus dem
Kommentar zum Johannesprolog ergibt sich hier 1822/23 eine vergleichbare

Konsequenz: Die Gegenständlichkeit des Wesens muss aufgehoben
werden, damit der Geist bei sich selber sein kann. Dies gelingt allerdings
nur, wie wir schon wissen, wenn die Natürlichkeit des Geistes negiert wird,
um so das Fremdartige zu tilgen und auf diese Weise die Versöhnung des

Geistes zu vollziehen. Auf der Seite des Menschen bedeutet dies, dessen

empirische Besonderheit aufzuheben; für das Wesen Christi als Logos,
dessen „abstrakte Subjektivität" als historische Gestalt abzustreifen.

Hinsichtlich der Entfremdung- und Bewusstseinsproblematik hat Hegel
in diesem Kontext keine anders lautende Entwicklung durchgemacht, denn
es geht um die Aufhebung des Trennenden im ganzheitlichen (göttlichen)
Leben bzw. im Verhältnis von Gott/Geist. Was im Unterschied zum frühen
Johanneskommentar eindeutiger hinzutritt, ist eine dezidiert trinitarische
Sichtweise, welche im Gott/Logos-Verhältnis von 1800 noch nicht auf so

prinzipielle Weise analysiert wurde wie jetzt im geschichtsphilosophischen
Kapitel über Das Christentum: Gott kann nämlich nur als Geist erkannt
werden, „indem er als der Dreieinige gewusst wird. Dieses neue Prinzip ist
die Angel, um welche sich die Weltgeschichte dreht."24 Wir greifen hier
nicht auf, wie Hegel über die Bestimmung des griechischen, römischen und
jüdischen Geistes die Entwicklung eines Bedürfens zum reinen Selbstbe-
wusstsein hin zusammenfasst, welches im Wesentlichen über die Erfahrung
des Schmerzes und der Sünde als Bewusstwerdung einer Entzweiung im
eigenen Fürsichsein als Trennung vom allgemeinen göttlichen Geist
reflektiert wird. Ob als „unendliche Energie der Sehnsucht" oder als
entbehrte „Einheit der Natur der Subjektivität und der Substanz des Einen" -
es findet bei den genannten Völkern eine stufenweise und dann radikale
Rückkehr der Subjektivität in sich selbst statt, um so den Willen in sich
selbst als allgemein zu erfahren, das heißt eben als von Gott getrennte
Subjektivität.

Was aber durch diese Identität des Subjekts und Gottes durch die
geschichtliche Subjektivität des Mensch gewordenen Logos in die Welt kommt,

ist nicht nur das Erkennen dieser Identität als Erkennen der Wahrheit
Gottes selber, sondern die Wahrheit dieses Bewusstseins als Geist, das heißt

23 HEGEL, G.W.F.: Frühe Werke, 378 (Der Geist des Christentums); vgl. schon unsere Anm.
11.

24 HEGEL, G.W.F.: Werke. Bd. 12, 386; vgl. BRUAIRE, C.: L'être et l'esprit. Paris: PUF
1983, 159-169: L'esprit absolu et la problématique trinitaire.



382 Rolf Kühn

die „lebendige Bewegung in sich selber". Aber genau in dieser
Identitätsbestimmung bleibt Hegel eben nicht mehr bei seiner frühen Lebensbewegung

im Allgemeinen als Einheit stehen, sondern er definiert nunmehr die
reine Geiststruktur solchen Lebens als Offenbarung der christlichen Religion

schlechthin. Dabei gibt das Trennungsmoment des Einen als Geist in
sich selbst wiederum die schon bekannte Spannung zwischen dem Fürsich-
und Insichsein gegen das Allgemeine ab. Aber die trinitarische Sichtweise
läßt jetzt hinzufügen, dass die absolute Reflexion in ihrer Unterscheidung
nicht nur Geist in der einfachen Beziehung auf sich selbst ist (im
Allgemeinen subjektiv mit sich identisch), sondern Liebe als Empfindung: Vater
und Sohn mit dem Geist als dieser Unterschied in seiner Einheit. Wurde im
frühen Johanneskommentar das Fühlen noch als nicht adäquates Bewusst-
sein vom cpcoç des Logos gesehen, so wird hier das affektive Element in das

Wesen Gottes als Bezüglichkeit selbst hinein genommen, um allerdings in
den analytischen Strukturvorgaben des re-flexiven Er-fassens gefangen zu
bleiben. So wie der frühe Lebensbegriff schon keine eigene Phänomenalisie-
rungsweise der gegenseitigen Immanenz oder Innerlichkeit von Gott/Logos
implizierte, so findet auch die Liebe zu keiner eigenen pathischen Weise
ihrer Selbstoffenbarung hin, was auch für die menschliche Seite gilt, selbst

wenn Hegel aus der Trinität das spekulative Zentrum der Weltgeschichte
und des eigentlichen Verstehens des Menschen macht.

Das Andere in der Auffassung als reine Idee ist im Unterschied zum
Geist der Sohn Gottes, in seiner Besonderung jedoch zugleich auch die

Welt, die Natur sowie der endliche Geist. Da das Andere vom Geist als das
Unterschiedene sich selbst als Geist gegenüber gestellt wird, ist auch das
besondere oder äußere Andere einerseits als „ein Moment Gottes" gesetzt,
was in Bezug auf den trinitarisch verstandenen Menschen bedeutet: dieser
ist „selbst in dem Begriff Gottes enthalten". Die Einheit Gottes und des

Menschen als das Enthaltensein des Menschen im Begriff Gottes macht die
wesentliche „Setzung" der christlichen Religion aus, welche von Hegel
andererseits jedoch so ausgelegt wird, dass „der Mensch nur insofern Gott
ist, als er die Natürlichkeit und Endlichkeit seines Geistes aufhebt und sich
zu Gott erhebt". Für den wissenden Menschen um solches Moment-sein an
der göttlichen Idee ist durch solche Setzung des Natürlichen als dessen

Aufgeben-müssen zugleich das Unfreie und Ungeistige dieses Natürlichen
gegeben. Die Entfremdungskategorie, wie wir ihr schon früh begegneten,
sowie die Gleichheit mit Gottes Natur, obwohl „schwächer als Gott selbst",
wird im trinitarischen Kontext der Andersheit als Negativität hier deshalb
zu einem notwendig gewussten Schmerz, zu einem Unglück als einem
notwendigen, da es zur Vermittlung und Versöhnung der Einheit des Menschen
mit Gott bestimmt ist. So wie aber die Liebe als (Heiliger) Geist in Gott
keine eigene Phänomenalisierungsweise gegenüber der innergöttlichen
Distanz darstellt (sie ist deren Uberwindung in der Einheit durch ihr Bestehenlassen

selbst), so ist auch der Schmerz kein Affekt, der als lebendiger
unmittelbar mit dem absoluten Leben selbst verbände, sondern die Liebe oder



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 383

die Einheit wird „zunächst nur für das denkende spekulative Bewusstsein"

gewusst - womit diese Einheit Vorstellung bleibt und keine effektiv innerliche

Wirklichkeit des Menschen bildet.25
Die Sinnlichkeit des Schmerzes der Trennung von Gott, welche als Sohn

zugleich auch die „Rückkehr" zu diesem selbst ist, muss als solche ansich-
seiende Einheit auch „Gegenstand für die Welt werden", das heißt, sie muss
in der sinnlichen Gestalt des Geistes als Menschn erscheinen oder sich

zeigen. Christus ist dieses Erscheinen des Menschen, der Gott ist, sowie Gott,
der Mensch ist, wodurch die subjektive Freiheit des Ich-selbst als
„Innerlichkeit" zu Bestimmung des Geistes als einem Diesen wird. Die Sinnlichkeit
des menschlichen Ur-Schmerzes, von Gott getrennt zu sein (zumindest was
das empirische Bewusstsein betrifft), hat folglich Erscheinung zu werden,
damit sie angeschaut werden kann, so wie auch die Innerlichkeit der Freiheit

(Christi) im Horizont der Welt manifest werden muss, um ihre reine
Subjektivität als Freiheit im Geist bezeugen zu können - nämlich als
Aufgeben ihrer natürlichen Besonderung. Es wird jetzt verständlich, warum
Hegel im Johanneskommentar von 1800 die Fleischwerdung des Logos
noch nicht direkt aufgreifen konnte, da er noch nicht die Negativität des

spekulativen Denkens unmittelbar mit der Trinität verbunden hatte und so
auch das Erscheinen Christi „im Fleisch" (Joh 1,14) nicht als das Erscheinenmüssen

der natürlichen Sinnlichkeit im Raum des Vor-stellens selbst als das

(logische) Wesen der Freiheit Christi als Subjektivität eines bestimmten
Individuums darstellen konnte.

Da Hegel nicht die reine Immanenz des (göttlichen) Lebens als dessen
Wesen selbst sieht, ist es nur konsequent, die Sinnlichkeit zu einer notwendigen

(individuellen) Erscheinung zu machen, da nur so das Leben als

lebendiges überhaupt in seinem System thematisiert werden kann - wenn
auch mit dem Preis objektiver Ent-äußerung. Zwar war das „Individuum"
auch im Text von 1800 schon das Heraustreten aus dem Allgemeinen des

Geistes, aber dessen Notwendigkeit war noch nicht als das reine Gesetz der
Erscheinung schlechthin gefasst, wonach die Sinnlichkeit als „Fleisch Christi"

eben nur in der Objektivität des Weltgeschehens ihrerseits der
Vorstellung gegenüber gestellt werden kann. Die Inkarnation „im Fleisch" (Joh
1,14) beschreibt also für Hegel letztlich die begriffliche oder Bewusstsein
mäßige Prozesshaftigkeit der Weltwerdung, so dass die freie Subjektivität
(so wie sie absolut in Christus gegeben ist) die Form der Objektivität selbst
bedeutet - die sinnliche Ermöglichung eines reinen Dies-da in Raum und
Zeit. Die Inkarnation Christi sagt damit keine Innerlichkeit oder Immanenz
des Menschen in der Unmittelbarkeit des Lebens Gottes selbst aus, sondern
die (logische) Notwendigkeit des Menschseins als Erkenntnis der Trennung
des Weltseins von Gott - den Menschen als qxoç, in dem die ansichseiende

25 HEGEL, G.W.F.: Werke. Bd. 12, 392; vgl. zur Diskussion auch KÜNG, H.:
Menschwerdung Gottes. Eine Einführung in Hegels theologisches Denken als Prolegomena zu einer
künftigen Christologie. Freiburg i. Br.: Herder 1970.



384 Rolf Kühn

Einheit der Natur mit Gott sich nicht in allen gewordenen Verhältnissen
wieder erkennt. Das Sinnliche und Subjektive ist nicht „Fleisch Gottes"
(wie Fichte und Henry sagen werden), sondern Distanz, Unglück oder
Schmerz, ohne die Frage zu stellen, ob die Phänomenalität des Sinnlichen in
seiner reinen Affektion nicht eine Erscheinensweise in sich birgt, die von
vornherein mit der Fiebe des Geistes in Gott identisch ist - nämlich
uranfängliches oder ewiges Pathos ohne mundanes Erscheinensgesetz der
Distanz und Trennung.

Dass das Subjektsein immer nur ein Individuum impliziert, wie es auch
für Gott gilt, ist sicher ein Erscheinensgesetz der Subjektivität, welches sie

von der Beliebigkeit unendlicher Formen als Vielheit einer allgemein
verbleibenden Substanz (wie etwa in den östlichen Religionen) abhebt. Aber ist
die Subjektivität in ihrem phänomenologischen Eigenwesen bestimmt, wenn
sie nur als „unendliche Beziehung auf sich selbst" auftritt, um sich so als

Form an ihr selbst, das heißt in ihrer Einmaligkeit, von allen anderen
Subjektivitäten abzugrenzen? Denn damit wäre die Subjektivität eben nicht
ständige „Fleischwerdung" in der Einheit des sich seinerseits ständig
gebärenden Lebens als Vater im Sohn, wie etwa Meister Eckhart das „Im-
Anfang" als Prinzip der Geburt Gottes wie der Seele versteht,26 sondern
niemals in sich selbst ruhende Beziehung, mit anderen Worten ständiges
Heraustreten aus sich im Moment des Sichtrennens von sich, um überhaupt
„Beziehung" sein zu können. In diese problematische Richtung weist auch
Hegels weitere Bestimmung des sinnlichen Daseins, es sei bloß ein
„vorübergehendes Moment" des Geistes. Auf dem Hintergrund der trinita-
rischen Spekulation schließt dies ein, dass Christus nur als Gestorbener

„gen Himmel aufgehoben" und allein so Geist ist. Der lebende Christus in
Jesus von Nazareth tritt damit nicht als derselbe auf, wie er später „als
Geist der Gemeinde" für ihr „wahrhaft geistiges Bewusstsein" gegeben
war.27 Natürlich bedeutet Christus mehr als Sokrates oder als ein
besonderer Lehrer der Moral, so wie Hegel auch recht hat, die Wahrheit
Christi nicht von exegetischer oder späteren historischen Konzilsentscheidungen

abhängig zu machen. Genügt demgegenüber aber seine rein
begriffliche Bestimmung, um dem „letzten Bedürfnis des Geistes" zu
entsprechen, dass der Mensch oder Gläubige der Gemeinde „den
spekulativen Begriff des Geistes in seine Vorstellung bekomme"? Ist der
vorgestellte Christus, so erhaben dieses logische oder allgemeine Bild auch sein

mag, der reelle Christus des Johannesprologs, wie er „im Anfang" war und
innerhalb der göttlichen Selbstliebe „Fleisch wurde", das heißt unmittelbare

26 Vgl. Predigt 8: „Sankt Augustinus sagt: Wie das, wo der Sohn aus dem Vater ausbricht
im ersten Ausbruch, unaussprechlich ist, so auch gibt es etwas gar Heimliches oberhalb des

ersten Ausbruchs, in dem Vernunft und Wille ausbrechen. Ein Meister [...] sagt, dass das

gesamte menschliche Wissen niemals darein eindringt, was die Seele in ihrem Grunde sei."
ECKHART, Meister: Deutsche Predigten und Traktate. Hg. und übersetzt von J. QUINT. München:

Hanser 1963, 196.
27 Vgl. HEGEL: bereits: Frühe Schriften, 410M12.



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 385

Offenbarung Gottes, welche auch die unserer absolut phänomenologischen
Sinnlichkeit als reines Empfinden oder subjektives Bedürfen bildet?

Wir können auf jeden Fall festhalten, dass die Frage der Inkarnation
oder Menschwerdung Christi, wie sie der Johannesprolog ausspricht, nicht
allein die spekulative Wahrheit des Menschen - in der Distanz der
Vorstellung enthält -, sondern die vorreflexive oder radikal passible Bestimmung

jedes Individuums in seiner Subjektivität, so wie er im reinen Anfang
„aus Gott geboren ist" (Vers 13). Das Bewusstsein ist eine Folge des

„Blutes" oder des „Willen des Fleisches" (ebd.), das heißt ebenfalls eine
natürliche Erscheinung, welche auch in ihrer höchsten spekulativen
Vorstellung natürlich bleibt, da sie sich niemals dieser reellen „Geburt in Gott"
zu substituieren vermag. Ich kann diese meine uranfängliche Geburt weder
wollen noch mir vorstellen; sie ist immer schon geschehen - im „Fleisch"
des Erstgeborenen, des „Einzigen", der „am Herzen des Vaters" ruht (Vers
18), weshalb in seiner Einzigkeit als Zugang zum absoluten Leben oder als

transzendentale Sohnes-Geburt alle dergestalt Geborenen unaufhebbare
Individuen sind. Wenn Hegel das schon antike und dann mittelalterliche
Axiom von der Erkenntnis des Gleichen nur durch Gleiches aufgreift,
indem „nur der Geist den Geist erkennt", dann ist diese Gleichheit nicht eine
unmittelbare, sondern sie setzt als Erkennen den Vergleich oder die Trennung

voraus, welche im Leben und dessen Selbstaffektion eben nicht
gegeben sind, weshalb unsere Identität mit Gott auch nur vorreflexiv oder
diesseits jeder gedanklichen Logik verwirklicht sein kann. Einssein vermag
niemals durch eine zeitliche Erkenntnis oder einen geschichtlichen Glauben
erreicht zu werden, sofern letztere Intentionalitäten und damit Differenzen
implizieren - Einssein ist ontologisch ohne weitere Bedingung eine absolute
Wirklichkeit des Erscheinens, oder diese Originarität existiert nicht. Hegel
ist andererseits trotz allem ein zu genial Denkender, um nicht zu wissen,
das weder Wunder noch eine so genannte „göttliche Sendung" über Christi
Wahrheit entscheidet, mithin keine relativen historischen Vorstellungen,
sondern allein eben die Frage der Offenbarung als solcher, ihr Inhalt, wie
er im selben Zusammenhang festhält. Aber genau dies bleibt die Frage
gegenüber Hegel: Wenn Gott sich offenbaren muss, zur Erscheinung zu
werden hat, worin besteht dann phänomenologisch dieses „Muss", welches
die gesamte Spekulation der Negativität entfaltet?

Das Muss der Trennung in Gott, sein Anderswerden, vermag nicht
eidetischer Natur in ihrem absoluten Anfang zu sein, weil die Trennung
strukturell den Begriff der logischen Andersheit bereits voraussetzt, ohne
einsichtig machen zu können, ob auch ontologisch die Andersheit „in" Gott
eine Notwendigkeit darstellt. Die Innerlichkeit Gottes in der Selbstimmanenz

des Lebens vermag sein Vater- und Sohnsein insofern zu erhellen, als

„der Logos im Anfang bei Gott war" und blieb, nämlich dadurch, dass Gott
sich selbst als lebendiger Selbstbezug in solcher Weise affiziert, dass seine
Affektion im Sichaffizieren zugleich sein Wort ist - die innergöttliche
phänomenologische Materialität als Offenbarung. Das Muss der letzteren



386 Rolf Kühn

ergibt sich folglich nicht durch ein äußeres Erscheinenmüssen, wie Hegel in
der Nachfolge Jakob Böhmes annimmt, das heißt im Außen oder Anderen,
sondern es ist das „Sein" als Liebe Gottes, für sich selbst und in sich selbst

Offenbarung (Wort als Logos) zu sein. Und diese „Sohnesgeburt" als

„Gottesgeburt im Sohn" ist zugleich unsere „Geburt in Gott".28 Die
Auseinandersetzung mit Hegels Kommentar zum Johannesprolog verhilft mithin

nicht nur zum Verständnis der eigenwesentlichen christlichen
Offenbarung, sondern darüber hinaus dazu, dass diese Offenbarung ihre eigenen
Verstehenskriterien generieren muss, die vor jeder Philosophie und Theologie

liegen - eben in der Unmittelbarkeit wie Absolutheit der Lebensaffektion,

welche wir selber vor aller Vorstellung ursprünglich sind. An sich
weiß auch Hegel praktisch darum, wenn er aus Jesu Bergpredigt im Kapitel
5 bei Matthäus die „reinen Herzen" nennt, „die Gott schauen", um in
diesem Satz die „höchste Einfachheit und Elastizität gegen alles zu
erkennen, was dem menschlichen Gemüte von Äußerlichem aufgebürdet werden

kann" - „wer [davon] durchdrungen ist, ist gegen alle fremden Bande
und Aberglauben gewappnet". Hegel scheint mit sichtbarer Lreude über
zwei Seiten hinweg weitere Antithesen und Paradoxe aus den Synoptikern
zu zitieren, um am Schluss dieses Gedankengangs festzuhalten, nirgends sei

so revolutionär gesprochen worden, wie in den Evangelien, da „alles sonst
Geltende als ein Gleichgültiges gesetzt ist, [als] nicht zu Achtendes".29

Was Hegel hierbei nicht eigens hervorhebt, ist der Grund, worauf diese

Relativierung ruht: unser Leben ist in den Augen Jesu mehr als alle
Weltdinge, da es unverfügbar ist und so unmittelbar von Gott herrührt und uns
mit ihm verbindet, und wir diese Wahrheit berühren im „reinen Herzen",
in jener Sorglosigkeit, mit welcher das Leben in sich selbst lebt. Wenn
Hegel daher zur Erkennung der Wahrheit Christi in der nachösterlichen
Gemeinde erneut darauf zurück kommt, dass die Wesenserkenntnis solcher
Wahrheit die „Entäußerung" der subjektiven Endlichkeit fordere, um „sich
dem reinen Selbstbewusstsein hinzugeben", so verkennt er, dass solche Hingabe

nur möglich ist im bereits gegebenen Vollzug des rein phänomenologischen

Lebens selbst, welches in solchem Vollzug die innere Wahrheit
dieser gebotenen Hingabe ist, nämlich seiner selbst ohne äußeres Warum.
Wenn des Weiteren nach Hegel die Geschichte Christi, in seinem Leiden
und seinem Tode, „die ewige Geschichte des Geistes gezeigt hat", so wird
durch solches Zeigen im Außen dabei die immanente Wahrheit dieses
Lebens verkannt, dass es in der Tat als fleischliches Leben der Inkarnation
immer schon diese „Geschichte" in sich selbst ist. Der Mensch als „Kind

28 Vgl. ausführlicher KÜHN, R.: Geburt in Gott. Religion, Metaphysik, Mystik und
Phänomenologie. Freiburg/München: Alber 2003, 36-45.

29 HEGEL: Werke. Bd. 12, 395; im „Geist des Christentums" dienten diese nämlichen
Herauslösungen aus allen Welt- und Volksbezügen noch dazu, Jesus als die „schöne Seele" zu
kritisieren (vgl. Frühe Schriften, 325-356), während sie jetzt positiv aufgegriffen werden, um
allerdings spekulativ wie praktisch in der Vollendung der christlichen Religion durch den
Staat zu enden.



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 387

Gottes" hat letztere also nicht „an sich selbst zu vollbringen", um als Geist
oder als „Bürger seines Reiches" zu existieren, sondern diese Geschichte
lebt im Menschen als die ewige Historialität von Freude und Schmerz, von
Bedürfen und Erfüllung, und bildet so „Tod und Auferstehung".

Auf den Xôyoq greift Hegel sodann noch einmal im Zusammenhang von
Philosophie und Theologie zurück, um entgegen heutiger Exegese bei Phi-
lon und der alexandrinischen Schule die Durchdringung des religiös
Konkreten mittels abstrakter Formen als Voraussetzung für die Dogmenentstehung

seitens der alten Kirche und bei den Kirchenvätern auszumachen.
Diese Sichtweise des Eindringens der griechischen Philosophie in das

Christentum, näher hin die Vorstellung des Unendlichen in seiner Verbindung

mit der Logos-Bestimmung, wie sie sich aus der Rezeption Piatons
und Aristoteles' ergab, geht unmittelbar jenem Vers aus Joh 1,1 voraus, in
dem noch vor Nizäa eine spekulative Durchdringung von geschichtlicher
Erscheinung und innertrinitarischem Wesen Christi stattfand, wie wir
gesehen haben. Aber so, wie hierin historisch die letzte bewusstseinslogische
Stufe noch nicht erreicht ist, wenn auch tendenziell in der Gemeinde
gegeben ist, so hat sich die menschliche Subjektivität in Entsprechung zur
freien Innerlichkeit gleichfalls noch nicht ganz in der christlichen Religionsform

ausbilden können, da der „böse Wille" im Herzen zwar aufgegeben
wurde, aber dieser Wille praktisch noch nicht insgesamt „von der Göttlichkeit

durchgebildet" ist. Wenn die Geschichte sich als trinitarische entfaltet,
so liegt es sowohl für das Geschichts- wie das Religionsverständnis auf der
Hand, dass „das Licht der unendlichen Freiheit noch nicht das Weltliche
durchschienen hat". Es kehrt also die frühe Problematik von tpcoç und
Weltverhältnissen wieder, um erneut eine Lösung im Bereich der reinen
Objektivität zu finden, das heißt in der schon genannten Ergänzung oder

sogar Verwirklichung der Religion durch den Staat.
Da der hegelsche Logosbegriff das allgemeine wie individuelle

Verhältnis der Substanz des Unendlichen zur menschlichen Freiheit bestimmt,
gelangt das christliche Selbstbewusstsein in der Annahme der je eigenen
Sohnesbedingung prinzipiell zu jener „unendlichen Innerlichkeit", welche
entsprechend dem Zeugnis wie dem Wesen Jesu als Christus einen „Bruch
mit dem natürlichen Dasein und Wollen" bildet, wie wir sahen. Indem
durch dieses Prinzip als Eintritt in die „Bewegung des religiösen Lebens" als

solchem jede Partikularität verbannt ist und jeder Mensch selbst als Sohn
oder Kind Gottes unendlichen Wert besitzt, bedeutet dieses Prinzip der
freien Innerlichkeit weiterhin, dass alles Äußere zufällig gegenüber
derselben ist - was aber gerade aus dieser freien oder unendlichen
Innerlichkeit den Ort der Entscheidung über alle Zufälligkeit macht. Die Sittlichkeit

kann deshalb nicht mehr nur eine unreflektierte Gewohnheit sein,
sondern wenn der Einzelne in absoluter Freiheit Gott angehört, ihn liebt,
wie Hegel unterstreicht, dann erwächst daraus für den subjektiven Willen
eine solch unendliche Macht des Entschließens, welche nicht im „Innern
des Gemüts" verbleiben kann, sondern zu einer wirklich gegenwärtigen



388 Rolf Kühn

Welt werden muss, da sie ihrerseits die Bestimmung des absoluten Geistes
erhalten soll. Mit anderen Worten ist hier - in Weiterführung Kants - die
Religion als Vernunft ein „Tempel vorgestellter Wahrheit und Freiheit in
Gott", der „Staat dagegen ist nach derselben Vernunft ein Tempel
menschlicher Freiheit im Wissen und Wollen der Wirklichkeit, deren Inhalt
selbst ein göttlicher genannt werden kann". Damit ist jedoch nicht nur die
Geschichte zum objektiven Raum der Religion als menschlicher Vernunft in
ihrer Praxis gemacht, sondern das Recht im Staat als Gesetz zur reflektierten

Sittlichkeit bildet die Verwirklichung des Grundprinzips der Religion
selbst.

Hegel bekräftigt damit für seine Logik, dass dort „die Entzweiung
zwischen dem Inneren des Herzens und dem Dasein aufgehoben wäre";30
aber es ist nicht zu übersehen, dass dieses Innere für sich selbst damit
keinerlei Existenz besitzt - als Subjektivität weiterhin keine eigene Phäno-
menalisierungsweise kennt, da diese vom Wesen des Staates fundiert und
vollzogen wird. Wenn Hegel auch gegenüber seinem frühen Johanneskommentar

in diesem späteren Text von 1822/23 die Subjektivität enger an die
Trinität binden kann, und zwar im Sinne der Aufnahme des Menschen in
den Logos und des Logos in die gläubige Freiheit hinein, so bleibt mit der
Priorität des Staatlichen als Verwirklichungsraum des Individuellen die alte
Dichotomie zwischen Licht/Natur bzw. Logos/Weltverhältnissen dennoch
bestehen: Natur wie Logos erscheinen jeweils nicht für sich selbst, sondern

nur, insoweit sie zu „lichthaften" oder sittlichen (menschlichen) Verhältnissen

werden. Es bleibt mithin ein radikal phänomenologisch Unaufgeklärtes

bei Hegel gegeben, nämlich jene Lebensrealität, die immer schon die
Einheit mit dem Logos vor aller politischen Geschichte sowie im Real-

prozess im transzendentalen Sinne einer vorreflexiven „Natur" oder
„Sinnlichkeit" ist. Indem Hegel letztlich den Logos für den Staat vereinnahmt,
verliert der Logos nicht nur seine protologische Stellung, welche ihm der
Johannesprolog ohne Bedingung zuweist, sondern die soteriologische
Perspektive selbst wird an Weltbedingungen geknüpft, so wie sie die reine
„Geburt aus Gott" (Vers 13) nicht kennt, um aller „Gnade" teilhaftig zu
sein (Vers 16). Die äußerst gespannte Dialektik von Religion und Epoché
jedes Welthaften sowie der Weltdurchbildung mit absolutem Geist im Staat
bei Hegel läßt das unmittelbare Leben, an dessen phänomenologischer
Immanenz wir „im Fleisch" des Logos teilhaben, zu einer Irrealität werden,
weil es sich nirgendwo in sich selbst geben und verwirklichen kann. Das

„Schicksal" des Logos ist bei Hegel dieser Verlust, und damit auch der
Einsicht, dass jedes Weltmoment immer schon vom Logos gehalten ist, sofern
„alles durch Ihn geworden ist" (Vers 3), mithin in jedem Augenblick in Ihm

30 HEGEL: Werke. Bd. 12, 404f.; vgl. zur weiteren Diskussion von Allgemeinheit und
individuellem Leben auch KÜHN, R.: Subjektive Praxis und Geschichte. Phänomenologie
politischer Aktualität Alber-Philosophie). Freiburg i.B.: Alber 2008: Individuum und
Geschichte. Teil II, Kap. 4—6: Realität der Geschichte und individuelles Leben (119—208).



Hegel und der Logos als „Licht" der spekulativen Vernunft 389

ist - als seine lebendige Ermöglichung in uns als transzendental Lebendigen,
was keineswegs der staatlichen Vermittlung bedarf.

Abstract
Hegel commented on John's Prologue twice: first, in his early essay "The
Spirit of Christianity" (1798-1800); then, twenty years later, in his Lectures
on the Philosophy of History. Even if the second treatment strikes us as more

positive than the first, the critical result remains on one essential point
the same from the perspective of a radically phenomenological reading: the
Johannine text is not to be understood as a self-revelation of life in its
immanence. Rather, it is to be understood as a determination of the separation
of consciousness and of its reflection-theoretically or religious-philosophi-
cally grounded "Unity" in the "Light" of the Logos, which amounts to the

generality or the state.


	Hegel und der Logos als "Licht" der spekulativen Vernunft : zur frühen Kritik Hegels am Johannesprolog und seiner dialektischen Rezeption

