Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)
Heft: 2
Artikel: Hegel und der Logos als "Licht" der spekulativen Vernunft : zur friihen

Kritik Hegels am Johannesprolog und seiner dialektischen Rezeption
Autor: Kuhn, Rolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760782

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760782
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF KUHN

Hegel und der Logos als ,,Licht“ der
spekulativen Vernunft.

Zur frithen Kritik Hegels am Johannesprolog und seiner
dialektischen Rezeption

Der Text {iber den ,,Geist des Christentums®, in dem sich Hegels frithe Aus-
fithrungen von 1798-1800 zum Johannesprolog befinden, war offensicht-
lich von ihm selbst nicht fiir den Druck bestimmt. Aber die Hegelforschung
hat seit 1900 zunehmend auf die Bedeutsamkeit dieser frithen Schriften
hinweisen konnen, denn sie haben als ,theologische“ und ,politische®
Manuskripte ihren werkimmanenten Fluchtpunkt in dem, was spiter von
Hegel Sittlichkeit genannt wird und sich im Wesen des Staates verwirklicht.

Unter Hegels theologischen [ugendschriften, wie der Titel des Heraus-
gebers Hermann Nohl lautet,! nimmt das fragmentarische Gesamtmanu-
skript Der Geist des Christentums und sein Schicksal einen besonderen Platz
ein, weil es sich dabei nicht mehr um einen blof§ nacherzihlenden Text der
Evangelien wie noch Das Leben Jesu handelt,2 sondern bereits um einen
systematischen Durchdringungsversuch der christlichen Religion im Aus-
gang vom Auftreten Jesu und dessen Predigt im jiidischen Umfeld. Folgt
man dariiber hinaus der Interpretation von Horst Renz,3 dass auch Hegels
Evangeliensynopse vom ,Leben Jesu“ eben nicht nur eine Darstellung des
Jesus von Nazareth ohne Wunderberichte im Sinne der Aufklirung ist, son-
dern der erste Ansatz, im spiteren Sinne einer ,Phinomenologie des Geis-
tes“ den christlichen Offenbarungsanspruch iiberhaupt in den Bildungspro-
zess des Bewusstseins als umfassende Korrespondenz von Begriff und
Wirklichkeit aufzunehmen, dann sehen wir in der Nachfolge Kants diese
absolut idealistische Vorstellungsarbeit im ,,Geist des Christentums® schon
zielstrebig am Werk.

1 NOHL, Hermann: Hegels theologische Jugendschriften. Nach den Handschriften der
Koniglichen Bibliothek in Berlin. Tiibingen: Mohr 1907.

2 Vgl. ebd. 75-136. Die theoretischen und exegetischen Voraussetzungen dieser Evan-
gelienharmonie werden in den ,Fragmenten iiber Volksreligion und Christentum® (1793/94)
sowie in den Aufzeichnungen iiber die ,Positivitit der christlichen Religion® (1795-96) dann
entfaltet; vgl. auch G.W.F. HEGEL: Frithe Schriften (Werke 1). Frankfurt/M.: Suhrkamp
31994, 9-103 u. 104-229; zu den Datierungsfragen ebd. 622-632.

3 RENZ, Horst: Geschichtsgedanke und Christusfrage. Zur Christusanschauung Kants und
deren Fortbildung durch Hegel im Hinblick auf die allgemeine Funktion neuzeitlicher Theo-
logie. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1977.



Hegel und der Logos als ,,Licht“ der spekulativen Vernunft 371

Der Johannesprolog, auf den wir uns hier beschrinken, wird als ,Refle-
xionssprache“ philosophisch rezipiert, das heifdt, Gott und der Logos wer-
den im Zusammenhang mit der Einheit des Lebens gesehen, welches durch
den Urteilsvollzug des Verstandes in Subjekt und Priadikat zerfillt, wihrend
diese unendliche Einheit als Geist jedoch selbst in der Entgegensetzung
ihrer Beziehungen nicht zerstért wird. Wenn Hegel den Johannesprolog in
dessen ,einfachster Reflexionssprache® kritisiert, indem die ,thetischen
Sitze“ wie ,im Anfang war der Logos® etc. als ,tduschender Schein von
Urteilen“ gesehen werden, dann hat diese Kritik ihren Grund darin, dass
Hegels Verstehensaxiom bereits grundsitzlich darin besteht, ,,das Geistige
mit Geist auszudriicken®. Das Gottliche nur lernend oder passiv aufzuneh-
men, entspricht philosophisch gesehen nicht der Natur des Gottlichen, weil
jeder Ausdruck einer einfachen reflexiven Form in Bezug auf die Einheit
Gottes und des Lebens widersinnig ist, und zwar in einem doppelten Sinne:
Der Verstand wird durch die Widerspriiche einer analytisch zergliedernden
Reflexionssprache ,zerriittet, so wie andererseits der ,tiefere Geist“ durch
die blofle Passivitit einer thetischen Rezeption ,leer® bleibt.4

Positiv ist daher mitzuh6ren, dass Hegel sich vom Johannesprolog eine
Allgemeinbeit der begrifflichen Reflexion erwartet, welche iiber die Urteils-
trennung von Gott/Logos bzw. Logos/Leben hinausgeht, um die jeweiligen
Pridikate nicht mehr als Einzelseiendes oder partikulir Lebendiges aufzu-
fassen, sondern als eine Bewusstseinseinheit, die dem Gegensatz von Leben-
digem (absolute Reflexion in ihrer Einheit) und Totem (Einzelheit der
Begriffsgehalte) enthoben ist. Natiirlich kann nicht verschwiegen werden,
dass Hegel in diesen Texten ungerechtfertigte antisemitische Ziige zum
Ausdruck bringt, aber wenn Xavier Tilliette darin das ,,Leitmotiv® der Aus-
fiilhrungen iiber den ,,Geist des Christentums und sein Schicksal“ sieht,’
dann wird dadurch weitgehend verkannt, dass die hegelsche Philosophie
sich bereits hier zentral der Problematik von Teil und Ganzem, Objektivitit
und Subjektivitit, stellt, um sie schliefflich einseitig im Sinne der ersteren zu
beantworten, wie wir bereits im Zusammenhang mit der Lichtmetapher als
Menschenwelt sehen werden. An dieser Stelle ist zunichst nur festzuhalten,
dass der Logos in seinem Bezug zu Gott sowohl Teilung wie Synthese
impliziert, wodurch iiber diese Identitit in der Differenz jeder Teil das
Ganze ist. Nach Hegel 1dfSt der Johannesprolog niamlich zwei extreme Les-
arten zu: die eine objektiv, sofern der Logos als ein individuell Wirkliches
verstanden wird, und die andere subjektiv, indem er als Vernunft auftritt,
wie schon angedeutet wurde. Handelt es sich bei letzterer als Allgemeinheit
um ein blofles Gedachtsein, so wire der Logos in seiner objektiven Beson-
derheit die ,ausschlieffendste Wirklichkeit* als das ,,Einige“ ohne Teilung
und Entgegensetzung. Da Hegel nicht detailliert auf die Verse 1b und 2

4 HEGEL: Der Geist des Christentums (Friihe Schriften), 173-375 (falls nicht anders ver-
merkt, beziehen sich die Textzitate hierauf).

S TILLIETTE, Xavier : Le Christ de la philosophie. Prolégoménes a une christologie philo-
sophique (= Théologie et sciences religieuses 155). Paris: Cerf 1990, 143f.



372 Rolf Kiithn

»und das Wort war bei Gott eingeht“ eingeht, fiihrt er naturgemif§ die Ur-
teilsanalyse in seinem Sinne weiter, indem die Unterscheidung von Gott
und Logos als das zentrale Reflexions- und Bewusstseinsproblem kommen-
tiert wird.

Spricht man dem Sein Gottes die Form des Reflektierten als Logos zu,
dann hat solche Reflexion das darin nicht Reflektierte (Gott) fiir sich zur
Voraussetzung — und dies ist es, was Hegel mit den blof$ ,,thetischen Sitzen*
zu Beginn seines Kommentars riigt. Insofern jedoch der Logos als ein Sei-
endes zu Gott hinzutritt, ist damit in Hegels Sinne die ,Moglichkeit der
Trennung* als die ,,unendliche Teilung des Einigen“ ertffnet, das heifit die
individuelle Besonderung ist ,Moment“ des Allgemeinen, wie Hegel sich in
seiner spiteren, logisch dialektischen Sprache ausdriicken wird. Im Jo-
hannesprolog wird jedoch bereits eine Verschiedenheit in die Einheit zwi-
schen Gott und Logos insofern hineingetragen, als Gott ,der Stoff in der
Form des Logos ist“, mithin das Bei-Gott-Sein im Sinne des Logos’ als
beider Ein-Sein gefasst wird. Hegel beriicksichtigt von vornherein hier phi-
nomenologisch keinerlei lebendige Gegenseitigkeit von Gott und Logos als
»Vater® und ,,Sohn“ in der Immanenz ihres Wesens als Leben, wie sie im
nicht vergehenden oder zeitlos absoluten Anfang an sich gegeben ist. Viel-
mehr wird dieser ebenfalls nicht weiter kommentierte Anfang als eine re-
flexiv einzuholende Urteilung im und aus dem Einen heraus verstanden,
ohne dass das innergottliche Leben selbst diesseits jeder Differenz zum The-
ma gemacht wiirde. Hier liegt Hegel ndher bei Schleiermacheré und
Schelling” in ihren Kommentaren zum Johannesprolog als bei Meister Eck-
hart und Fichte etwa.

Denn dass ,alles durch den Logos ist“, wie Hegel Vers 2 ,,alles ist durch
das Wort geworden® wiedergibt, bedeutet fiir ihn genau die ,,unendliche
Teilung als wirklich“, mit anderen Worten die Mannigfaltigkeit im Sinne
der Unendlichkeit des Wirklichen — die Welt. In ihrer unendlichen Diffe-
renz ist die Welt allerdings selbst nicht gottlich, womit eine pantheistische
Deutung ausgeschlossen wird, ohne jedoch dem Wirklichen in jeder welt-
haften Teilung den Emanationscharakter zu nehmen. Denn insoweit jeder
Teil der Welt in einer ,,unendlichen Teilung® an der Emanation des Wirk-
lichen aus dem gottlichen Logos heraus teilhat, ist in jedem Teil der Diffe-
renz auch Leben: ,Das Einzelne, Beschrinkte als Entgegengesetztes, Totes
ist zugleich ein Zweig des unendlichen Lebensbaumes®, wie es im Kommen-
tar zum Vers 3—4 heifst. Hegel folgt hier ausdriicklich der ebenfalls bezeug-
ten Lesart des griechischen Urtextes, die das ,,in ihm*“ aus Vers 4 auf das
»Gewordene“ im Vers 3 bezieht, so dass sich eben der von ihm bevorzugte
Sinn ergibt, in allen Teilen des Wirklichen der Welt sei Leben. Dies wird
zudem dadurch unterstrichen, dass jeder ,,Zweig des unendlichen Lebens-

6 Vgl. SCHLEIERMACHER, F.D.E.: Die Weibnachtsfeier. Ein Gesprich (1806). In: PATSCH,
H. (Hg.): Schriften aus der Hallenser Zeit. Berlin: de Gruyter 1995, 39-98.
7 Vgl. SCHELLING, F.W.]J.: Philosophie der Offenbarung. Stuttgart: Cotta 1861, 27-28.



Hegel und der Logos als ,,Licht® der spekulativen Vernunft 373

baumes®“ (wohl ein Riickgriff auf den ,Baum des Lebens“ in Genesis 3,3
oder den antiken Weltenbaum) als Teil dennoch zugleich ein Ganzes ist,
namlich ,,ein Leben®.

So scheint die unendliche Differenz der welthaften Mannigfaltigkeit in
ihrer Teilung die Identitit des Lebenscharakters nicht aufzuheben, insofern
kein beschrinkt Einzelnes aus dem Lebenszusammenhang herausfillt. Aber
die Ausdeutung dieser hegelschen (und zuvor schon romantischen) Aus-
deutung der Lebensrealitit auf der sich unmittelbar im Kommentar an-
schlieSenden Ebene der Reflexion macht deutlich, dass es fiir Hegel Leben
nur als ,aufgefasstes Leben® gibt. Hierin verbirgt sich die gesamte Stoss-
richtung der Lektiire des Johannesprologs auf dem Boden sich suchender
idealistischer Reflexionsbestimmung als ,,System®,8 denn dadurch, dass das
Leben als ein ,reflektiertes“, das heifst als Verhiltnis von Subjekt und
Pradikat, als ,,Licht® erscheint, ist es zugleich Wahrheit. Die anfingliche
Kritik am Johannesprolog als unzureichend ,thetische Sitze“ gelangt so zu
ihrem Hohepunkt, welcher die gesamte abendlidndische Tradition bis dahin
zusammenfasst und auch schon auf die nachfolgenden Radikalisierungen
des Weltbegriffs wie vor allem bei Heidegger hinweist: Wahrheit ist nur,
was sich im Erscheinen der Reflexion (der phidnomenologischen Intentio-
nalitit oder des Da-seins) zeigt.® So wenig Hegel also eine innergottliche
Gegenseitigkeit zwischen Gott und Logos als immanente Wahrheit der
Lebensrealitit ansprach, so wenig kennt er auch ein Leben, welches fiir sich
selbst nicht der ,,Auf-fassung“, dem Verstehen oder der hermeneutischen
Deutung zuginglich ist. Dass das Leben in ,allemm geworden® sei (Vers 3)
und nicht zunichst und vor allem ,in Ihm [dem Logos]“ (Vers 4), unter-
streicht deutlich, dass die Bevorzugung einer bestimmten exegetischen
Lesart, tiefer gesehen, den gesamten hegelschen Philosophieentwurf der
Reflexionserfahrung als Objektivierung bereits in sich birgt.

Die Kritik an der jiidischen und teilweise auch johanneischen Sprache als
einer objektivierenden (,ich bin die Tiir“, ,die Speise“, ,,wer mein Fleisch
isst...“) kann folglich nicht iibersehen lassen, dass Hegel in seinem Sprechen
von ,geistigen Beziehungen® eine viel rigorosere Objektivitat verfolgt als die
der kritisierten ,objektiven“ Sprache, nimlich genau jenes Allgemeine der
Vernunft, welches das Individuelle, Sinnliche, Fleischliche etc. aufzuheben
versucht.10 Die Polemik gegen das ,jiidische Prinzip“ als ein Festhalten am
Einzelnen, sowie auch die Tatsache, dass Hegel in seinem Kommentar die

8 Dies belegt eindriicklich ein Vergleich mit dem Altesten Systemprogramm des deutschen
Idealismus von 1796/97 sowie mit dem Systemfragment von 1800, das ganz der begrifflichen
Fassung des Lebens verpflichtet ist; vgl. HEGEL: Friihe Schriften, 234-238 u. 419-427.

9 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer 11967, 28: ,pavopsvov
besagt daher: das, was sich zeigt, das Sichzeigende, das Offenbare; [...] eaivo gehért zum
Stamm ¢a- wie pog; das Licht, die Helle, d. h. das, worin etwas offenbar, an ihm selbst sicht-
bar werden kann“ (§ 7 A.).

10 Vgl. HEGEL: Friihe Schriften, 372, zum Beispiel mit der Phdnomenologie des Geistes,
wo das sinnliche Moment zu einem ,allgemeinen Dies-da® reduziert wird (Hegel: G.W.H.:
Phinomenologie des Geistes. Hamburg: Meiner 1988, 69-78.).



374 Rolf Kiithn

Fleischwerdung des Logos aus Vers 14 nicht kommentiert,!! belegt ein
Inkarnationsverstindnis, welches ontologisch den Reflexionsprozess fiir
den Realprozess selbst hilt. Beispiel hierfiir ist im niheren Kontext die Aus-
sage tiber die Gestalt des Johannes des Tiufers aus Vers 6-8. Dieser habe
zwar das Einige gefiihlt, aber nicht rein im Bewusstsein ergriffen, indem er
nur an das Licht des Logos glaubte. Fiihlen und Glauben werden mithin als
das ,beschrinkte” Wahrnehmen von Verhiiltnissen gefasst, worin das Leben
nicht mit dem Bewusstsein als solchem ,gleich“ sein kann: ,Nur ein Be-
wusstsein, das dem Leben gleich und [welche] nur darin verschieden sind,
dass dieses das Seiende, jenes dies Seiende als Reflektiertes ist, ist poc.“ Die
Zielbestimmung des Kommentars zum Johannesprolog ist damit ganz offen-
kundig das Leben des Logos als Reflexion, durch welche das einzelseiende
oder individuelle Leben ({on) allein den Charakter des Lichthaften anzu-
nehmen vermag, den es nicht durch sich selbst besitzt. Diese absolut idealis-
tische Sichtweise wird nicht nur weiterwirken bis hin zur spiteren Rechts-
und Staatslehre, worin das politisch Allgemeine, das Gesetz, das ,Licht“
gegeniiber den blof§ egoistischen Einzelinteressen der Zivilgesellschaft be-
deutet, sondern Hegels gesamte Ontologie versteht sich als Werden des
Seins im Prozess der Begriffsbildung oder Erfahrung der Negativitit.12
Diese spitere Entwicklung wird bereits deutlich durch die folgende
Kommentierung von Mensch und Kosmos aus dem Johannesprolog erkenn-
bar. Dem Vers 4, dass ,,das Leben das Licht der Menschen war®, entnimmt
Hegel zunichst die Aussage, dieses Licht sei in jedem Menschen (obwohl
Johannes der Taufer es nicht war), wobei das Menschsein jedoch nicht
niher als gottliche oder transzendentale Geburt im Leben des Logos selbst
verstanden wird, sondern Mensch ist, ,der in die Menschenwelt tritt (vgl.
Vers 6 die sprachliche Entsprechung: ,Es trat ein Mensch auf, der von Gott
gesandt war, sein Name war Johannes.“). Dazu wird der Begriff des x6opog
aus Vers 9 und 10 aufgegriffen und ganz im Sinne der frithen System-
fragmente oder des Gesamttextes iiber den ,,Geist des Christentums® als
,das Ganze der menschlichen Verhiltnisse und menschlichen Lebens“ niher
hin spezifiziert.13 Mit anderen Worten ist Welt als Kosmos (oder mundus,
wie es in der lateinischen Ubersetzung heift), der Bereich der Diffe-

IT Allerdings bleibt hierbei in Rechnung zu stellen, dass Hegel in unmittelbarem An-
schluss an seine Kommentierung des Johannesprologs auf das Verhiltnis Jesu als ,Sohn
Gottes® und ,,Sohn der Menschen“ eingeht und dabei den ,,Zusammenhang des Unendlichen
mit dem Endlichen® ein ,heiliges Geheimnis“ nennt, welches den ,,Zusammenhang des Le-
bens selbst“ ausmacht; vgl. Frithe Schriften, 377f.

12 Vgl. KUHN, Rolf: Subjektive Praxis und Geschichte. Phanomenologie der politischen
Aktualitit. Freiburg/Miinchen: Alber 2008, Kap. 1: Seinsprozess und gesellschaftliche Ver-
mittlung; sowie unsere vorhergehende Untersuchung: KUHN, Rolf: Anfang und Vergessen.
Phidnomenologische Lektiire des deutschen ldealismus — Fichte, Schelling, Hegel. Stuttgart:
Kohlhammer 2004, 259-276.

13 Vgl. HEGEL: Friihe Schriften, 373; vgl. ebd. 234 im Altesten Systemprogramm des
deutschen Idealismus: ,Mit dem freien, selbstbewussten Wesen tritt zugleich eine ganze Welt
— aus dem Nichts hervor — die einzig wahre und denkbare Schipfung aus Nichts.



Hegel und der Logos als ,,Licht“ der spekulativen Vernunft 373

renzierungen und Entgegensetzungen, welche das menschliche Bewusstsein
in seiner Reflexion als , Verhiltnisse“ in einem Beziehungsgeflecht erkennt,
deren Einheit zugleich die Einheit des menschlichen Lebens als Lebens-
zusammenhang in der Welt und als diese ausmacht. Hegel definiert dann
nicht weiter, worin er den Kosmosbegriff als ,,beschrinkter” ansieht als das
mavto und yéyovev aus Vers 3; aber entscheidend ist, dass die Weise, ,,wie
der Mensch in die Welt tritt“, ihn als Lichttriger oder Erleuchtenden
(potilduevoc) charakterisiert. Das wahre Licht, welches nach dem Jo-
hannesprolog das Leben des Logos selbst war und durch seinen Welteintritt
sjeden Menschen erleuchtet® (Vers 9: oowtiler) wird also zum Licht des
Menschen selbst, indem letzterer Welt erschliefSend wirkt.

Diese Phinomenalisierung allen Welterscheinens durch das Licht des ur-
teilenden wie selbstreflektierenden Bewusstseins hat dann aber genau jene
schon angesprochene Konsequenz, dass die Welt selbst das ,,Licht* (pog) ist
— die ,Lichtung®, wie Heidegger ein Jahrhundert spiter in der Nachfolge
dieses Erbes sagen wird. Was der Johannesprolog an sich als die entschei-
dende Wahrheit des Christentums (und wohl jeder Wahrheitsbetrachtung
tiberhaupt herausstellen will), nidmlich dass der Logos als uranfingliches
Leben jenes Licht ist, welche in und von der Welt nicht erkannt wird, weil
es einer anderen Phidnomenalisierungsweise als der Weltdifferenz ange-
hort,14 wird von Hegel ignoriert. Damit aber wird die Brisanz des johan-
neischen Textes selbst gebrochen, denn wenn das Licht mit der Welt iden-
tisch ist, folgt daraus in idealistischer wie humanistischer Lesart des begin-
nenden 19. Jahrhunderts, dass die Welt als ganze, das heif3t alle ihre Bezie-
hungen und Bestimmungen, das Werk des ,Lichtmenschen® (avBpdmov
ewtog) sind. Diese Anthropologisierung des ontologischen Wahrheitsge-
schehens, indem es von Hegel an dieser Stelle weiter als das Licht ,,des sich
entwickelnden Menschen® gefasst wird, entspricht zwar noch nicht dem
spiteren sinnlichen Materialismus als Humanismus bei Feuerbach, da Hegel
das reine Bewusstseinsleben als sich selbst phidnomenalisierenden
Seinsprozess beibehilt und in seiner folgenden Philosophie sowohl als
Logik wie Geschichte ineinander auslegt. Aber der Grundgedanke der
Wabhrheit als sich entwickelndes Licht des Bewusstseins bereitet nichtsdesto-
weniger alle idealistische wie positivistische Hermeneutik als Historismus
und Faktenwissenschaften vor.

Getreu seinem Systemansatz, wie ithn dann besonders auch Schelling in
seiner Natur- als Offenbarungsphilosophie aufgreifen wird,!5 bringt Hegel
niamlich die Natur im Zusammenhang mit dem Licht des sich entwickeln-
den Menschen ins Spiel, und zwar in einem doppelten Sinne, indem das
johanneische Sprechen von der Finsternis, welche das Licht nicht erkannte
(Vers 5), und der Welt, welche als sein Eigentum (ta id1a) den Logos nicht

14 Vgl. HENRY, M.: ,,Ich bin die Wahrheit*“. Fiir eine Philosophie des Christentums. Frei-
burg/Miinchen: Alber 1996, Kap. 2: Die Wahrheit gemiff dem Christentum (36-50).
15 Vgl. KUHN: Anfang und Vergessen, 168—178.



376 Rolf Kiihn

aufnahm (Vers 11), auf das Verhiltnis von Natur und Bewusstsein bezogen
wird. Einerseits ist die Welt die Weise, in der sich die Verhiltnisse des sich
entwickelnden Menschen als lebendige ausbilden, aber die Welt ,erkennt
die zu Bewusstsein kommende ganze Natur nicht“. Bewusstsein und Natur
bilden mithin eine vorgingige Einheit, die sich im reflektierenden Bewusst-
seinsleben differenziert und in den daraus entstehenden menschlichen Ver-
héltnissen an sich auch die Natur zu der in ihr angelegten Erkenntnis ver-
helfen sollte, aber die Natur gelangt nach Hegels Worten nicht ,ins Be-
wusstsein der Welt“. Damit scheint Hegel bereits jene durchgehende Trauer
des ,ungliicklichen Bewusstseins“ im ganzen Hegelianismus zu signieren,
dass die zum Gesamtsein oder gottlichen Logos gehorende Natur gerade
tiber die Differenz der Negativitit oder Reflexion nicht aus der Entgegen-
setzung durch unsere Erfahrungsurteile zur Einheit zuriickfindet. In der
letzten, absolut idealistischen Phase des hegelschen Denkens gelingt dies
nur, indem alle Besonderung aus der Logik getilgt wird und die rein lo-
gische Vermittlung dem Subjektiven oder Faktischen vorschreibt, was es zu
sein hat, so dass hier kein Heraustreten der Natur aus dem vollendeten
Kreislauf von Teil und Ganzem bzw. von absolutem Geist und Bewusst-
werdung des Bewusstseins mehr moglich ist.

In der Fortfithrung der Unterschiedenheit von Natur und Bewusstsein
tritt in Hegels Kommentar zum Johannesprolog daher nicht unbegriindet —
aus seiner Sichtweise — die Entfremdungsproblematik bereits auf, insofern
die Menschenwelt zwar das ,,Eigenste” (id1ov) des zuvor genannten ,Licht-
menschen® ist, aber in dem ihm so ,Verwandtesten“ behandeln alle gewor-
denen ,Verhiltnisse“ den ,sich entwickelnden Menschen® als fremd: ,sie
nehmen ihn nicht auf®. Der christologische wie soteriologische Aspekt des
Johannesprologs, der um den Zusammenhang von Zeugnis und Glauben in
Bezug auf den Logos vor aller Welt und in der Welt kreist, mithin um ein
Offenbarungsverhiltnis als Selbstoffenbarung Gottes ,im Fleisch (Vers
14), wird bei Hegel zunichst eine Frage der rein menschlichen oder philo-
sophischen Erkenntnis: Zwar stammen alle gebildeten Welt- und Lebens-
verhiltnisse von uns Menschen, aus dem Licht der Vernunft, aber wir er-
kennen uns darin selbst nicht wieder, weil sich jede Vor-Stellung als das an
sich ,,Eigenste“ dem Denken genau auf diese Weise ent-duflert, da dieses
sich nur wie in einem fremden Element in der eigenen Praxis wieder findet,
wie Marx diese Grundproblematik weiterfithren wird. Im Grunde wird
dadurch bei Hegel die Reflexionskritik vom Beginn seines Kommentars in
Bezug auf die rein ,thetischen Sitze“, welche in allgemeine Begriffstruk-
turen der Erfahrung aufzul6sen seien, wieder eingeholt, denn in der
Fremdheit der menschlichen Verhiltnisse wird das Allgemeine (noch) nicht
wieder erkannt, der Geist des Gewordenen spricht nicht zum Geist, der sich
selber tiefer verstehen will. Naturfremdheit wie Lebensfremdheit im Sinne
des verlustig gewordenen ,Eigenen“ erzeugen mithin eine Spannung, die
nach Auflésung oder Verséhnung ruft — was die hegelsche Antwort auf die
johanneische Christologie als Soteriologie bildet.



Hegel und der Logos als ,,Licht* der spekulativen Vernunft 377

Hegel greift dazu durchaus auf das Motiv des ,Erkennens“ des gott-
lichen Logos’ durch ,,all jene, die ihn aufnahmen® (Vers 10f.) zuriick, bleibt
aber auf der Ebene der Wirklichkeit des erkennenden Menschen: ,,Die aber
in ihm [dem sich entwickelnden Menschen] sich erkennen, erhalten da-
durch Macht.“ Es ist dies jedoch nicht vorrangig die vom gesamten
Johannesevangelium gemeinte Macht durch den gottlichen Logos, ,Kinder
Gottes zu werden®, mithin in ein solch lebendiges Ursprungsverhiltnis
einzutreten, wie es die innergéttliche Reziprozitit von Gott und seinem
Wort ,,im Anfang®“ kennzeichnet, sondern Hegel schwicht diese Macht ab.
Sie driickt keine ,neue Kraft“, kein ,Lebendiges“ aus, ,sondern nur den
Grund, die Gleichheit oder Ungleichheit des Lebens“. Die Selbsterkenntnis
in uns durch den sich entwickelnden Menschen als ,,Licht der Welt“ spie-
gelt folglich immer nur einen getitigten Lebensbezug, der diesem Leben
niher oder ferner sein kann, ihm identisch oder fremd ist. Hegel kennt also
auch an dieser Stelle keine gottliche Selbstprisenz als Leben, da er dieses
von Beginn seines Kommentars an in Reflexionsverhiltnisse aufgelost hat.
Von daher ist es nur konsequent, wenn er in fortbestehendem Unterschied
zum Johannesprolog selbst kein ,Anderswerden“ durch das Kommen des
Logos und dessen Erkennen wahrnimmt, obwohl er andererseits doch zu-
gesteht, dass sich die im ,sich entwickelnden Menschen“ erkennenden
Menschen, wenn sie schon nicht ,,anders“ werden, dennoch ,,Gott und sich
als Kinder Gottes erkennen®“. Aber auch diese angenommene Vorstellung
der Kind- oder Sohnschaft Gottes (Vers 12) ist keine ,,Geburt aus Gott®
(Vers 13), sondern eine Erkenntnis dergestalt, dass sie, die Menschen,
Lschwicher als er® sind.

Dennoch soll dieses ,,Schwiicher-als-Gott“ nicht ausschliefSen, dass sich
die genannten Menschen ,von gleicher Natur“ wie Gott erkennen, was als
Widerspruch wie folgt aufgelost wird: Zundchst wird aus Vers 6b die
Namensnennung des Johannes (évoua) als ,Beziehung® schlechthin aufge-
fasst, um dann den Menschen sich solcher Beziehung des Menschen als
Licht tragender Mensch im wahren Licht (pott dAntwve) (vgl. Vers 8: 10
POc 10 0ANOwov) bewusst werden zu lassen, was eine rein immanente
Bewusstseinserkenntnis ausdriickt, sofern jede Erkenntnis sich dem eigenen
reflektierenden Licht mit seinen implizierten Verhiltnissen verdankt. An-
dererseits 145t Hegel aber auch durchblicken, ohne es hier weiter zu entfal-
ten, die Menschen finden ihr ,Wesen® (als Kinder Gottes, als von gleicher
Natur mit Gott) ,in nichts Fremdem, sondern in Gott“. Damit er6ffnet sich
die allgemeine Bewusstseinsanalyse Hegels zugleich als implizite Religions-
philosophie, da es ihm in allem Verstehen letztlich um das Verstehen
Gottes geht, wie es spiter die ,,Vorlesungen iiber die Philosophie der Reli-
gion“ im Einzelnen entfalten werden: ,,Der Gegenstand der Religion wie
der Philosophie ist die ewige Wahrheit in ihrer Objektivitit selbst; Gott
und nichts als Gott und die Explikation Gottes.“16

16 HEGEL: Werke 16. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1969, 28 (Einleitung II).



378 Rolf Kiihn

Diese theologischen — oder genauer trinitarischen — Elemente im ge-
samten Hegelianismus lassen sich bereits in den beiden Schlussgedanken
seines Kommentars zum Johannesevangelium ansatzweise erkennen, denn
einerseits wird noch Bezug genommen auf den Logos als Individuum und
andererseits die Gottesidee als solche problematisiert. Fiir den Kommentar
bedeutet dies, dass er von der anfinglichen ,,Wahrheit selber” und ,,dem
Menschen im allgemeinen“ zum Logos in der ,Modifikation als Indivi-
duum® iibergeht, ,in welcher Gestalt er sich auch uns gezeigt hat®, wie
Hegel hier das christliche Credo festhilt. Aber er ersetzt aus Vers 9 ,das
wahre Licht kam in die Welt“ durch den Menschen wiederum, weil das
avtév aus Vers 10 (,die Welt ist durch ihn geworden, aber die Welt
erkannte ihn nicht“) sonst keinen Bezug ergibe. Somit fiithrt auch die
Individuierung des Logos als sichtbare Gestalt in der Welt nicht iiber den
Begriff des Menschen im zuvor genannten allgemeinen Sinne des ,Licht-
wesens® der Verhiltnisse und Beziehungen hinaus, so dass das Zeugnis des
Taufers vom fleischgewordenen Logos (Vers 15) mit seinem Zeugnis vom
Licht als ,;sich entwickelnden Menschen“ (Vers 7) identisch ist, sofern es
von letzterem nunmehr als Individuum zeugt. Weiter fiithrt die
Kommentierung der eigentlichen Inkarnation ,im Fleisch® (Vers 14) hier
nicht, weshalb festzustellen bleibt, dass Hegel an dieser Stelle nicht mehr
zum Gott-Mensch-Verhiltnis zu sagen hat oder sagen will — es sei denn der
bisher angefithrte Gegensatz in der Reflexion von Allgemein- und
Einzelbegriffen. Erst die nachfolgenden Seiten aus dem Geist des Christen-
tums, welche der abschliefenden Bemerkung iiber die Gottesidee folgen,
greifen das Verhiltnis Jesu als ,,Sohn Gottes“ und als ,Sohn der Menschen*
aus der weiteren johanneischen Theologie etwas genauer auf.17

Immerhin gibt Hegels Abschluss seines Kommentars schon einen in-
direkten Hinweis auf dieses Verhiltnis, insofern er kritisch anmerkt, dass
keinerlei ,,Sublimierung der Idee von Gott“ den ,toten Zusammenhang®
zwischen Gott und Welt (welchen er erneut dem ,,jiidischen Prinzip“ und
seiner Sprache anlastet) aufzuheben vermoge. Als Begriindung dient erneut
die durch alle Ausfilhrungen zum Johannesprolog sich ziehende ,Zer-
reifung des Lebens“ als ,,Entgegensetzung des Gedankens gegen die Wirk-
lichkeit* bzw. des ,,Verniinftigen gegen das Sinnliche®, was gerade auch die
Reflexion als bloffen Verstand kennzeichnet, da er nicht zur ,,Verbindung*
aller Elemente des Wirklichen und Gedachten beizutragen vermag. Hegel
manifestiert sich hier in der Tat in seinem eigenen Denkbeginn als ent-
schlossene philosophische Suche nach dieser Verbindung, die er noch nicht
»Versohnung® nennt, wie spitere Texte zum Christentum oder zum Poli-
tischen und zum absoluten Geiste, sondern er greift die Hauptmotivation

17 Vgl. HEGEL: Friihe Schriften, 372-390, wobei die Hauptaussage dahin zielt: ,Aber
zwischen Mensch und Gott, zwischen Geist und Geist ist diese Kluft der Objektivitit [des
Judentums] nicht; einer ist dem andern nur einer und ein anderer darin, dass er ihn erkennt®
(381). Dieses ,Erkennen® bleibt jedoch geprigt von der hegelschen Vorgabe des ,aufgefassten
Lebens“ — das heifft von einer logisch ,objektiven“ Bewusstseinsstruktur.



Hegel und der Logos als ,,Licht® der spekulativen Vernunft 378

seiner kurzen Analyse zum Johannesprolog noch einmal auf, wie sie seinen
frithen Schriften {iberhaupt entspricht und durch sein ganzes Werk hin-
durch nie verloren gehen wird — dass in der Tat Gott und Welt in einem
wlebendigen Zusammenhang“ zu nehmen seien, wenn man dem Denken wie
dem Wirklichen gerecht werden will.

Da in einer solchen Verbindung die ,,Verhiltnisse der Bezogenen* nicht
mehr fremd sein diirfen, wie wir aus den vorherigen Kommentierungen
schliefSen diirfen, das heifdt, sich in ihrer Differenz nicht gegenseitig ver-
nichten oder ausschliefen, kommt Hegel hier zu einem sowohl unerwar-
teten wie andererseits auch verstindlichen Schluss seiner Betrachtung des
Prologs: Man koénne dann von einer solchen lebendigen Zusammenge-
horigkeit jeglicher Beziiglichkeit nur ,mystisch® sprechen. Wir glauben
nicht, dass Hegel durch diese iiberraschende Begrifflichkeit der Mystik an
dieser Stelle von seiner Perspektive der Bewusstseinsanalyse als Entfaltung
des reflexiven Lichts im objektiven Werden von Sein und Mensch als Ein-
heit abriickt, anders gesagt, eine Art Gnosis intendiere. Denn ein ideenge-
schichtlicher Vergleich mit der Gnosis, so berechtigt er fiir den Zusammen-
hang vom ,Lichtmenschen® und den ,geistigen Menschen®, ,,Pneuma-
tikern“ oder ,,Pneumatophoren® der gnostischen Tradition auch ist und der
Umbruchszeit von Aufklirung und Romantik entspricht,18 riickt von der
eigentlichen Intention der hegelschen Begriffsarbeit ab, die Einheit von
Denken und Wirklichem im Sinne eines Phdnomenalisierungsprozess in
strenger Objektivitit als Geistwerdung zu entwerfen. Von daher darf der
Ausblick auf einen ,,mystischen® Zusammenhang des Lebens weniger mit
einer Gnosis als mit Hegels Spekulation als Logik verbunden werden, denn
auch noch spiter verwendet er denselben Begriff des Mystischen, wenn er
etwa definiert, ,alles Verniinftige sei zugleich als mystisch zu bezeichnen®,
niamlich ,die Entgegengesetzten als ideelle Momente in sich zu enthalten®.
Das Mystische geht somit zwar iiber den Verstand hinaus, ohne allerdings
»dem Denken unzuginglich zu sein“ — das heifit eben als absolute Vernunft
oder spekulative Logik.1?

Der frithe Kommentar Hegels zum Johannesprolog weist damit auch
schon tiber die kritisch wie polemisch darin gezogenen Grenzen hinaus, so
dass man Hegel insgesamt nicht gerecht wiirde, falls nicht auch sein unge-
fiahr zwanzig Jahre spiter verfasster Passus iiber den Vers 1,1 aus den
»Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte“ ebenfalls herangezogen
wiirde. Darin wird als (religions-)philosophische Einheit festgehalten, was
im Text von 1798-1800 noch als unverbundener Gegensatz angeprangert

18 Vgl. TILLIETTE: Le Christ de la philosophie, 145.

19 HEGEL: Sdmtliche Werke 8: System der Philosophie I: Die Logik (hrsg. von H.
GLOCKNER). Bad Cannstatt: Frommann 1927, 198; vgl. auch SCHULTZ, W.: Theologie und
Wirklichkeit. Ausgewibhlte Aufsitze. Kiel: Komm. Lutherische Verlagsgesellschaft 1969, 147-
177: Der Einfluss der deutschen Mystik auf Hegels Philosophie; KOBUSCH, Theo: Freibeit
und Tod. Die Tradition der mors mystica und ihre Vollendung in Hegels Philosophie, in:
Theologische Quartalschrift 164 (1984) 185-203.



380 Rolf Kiithn

wurde, jetzt aber zu einer anerkannten ,tieferen Auffassung® des Johannes-
textes geworden ist: ,der tiefste Gedanke ist mit der Gestalt Christi, mit
dem Geschichtlichen und Auferlichen vereinigt“.20 Daraus ergibt sich
zugleich eine neue Sichtweise der christlichen Religion, insofern es die Ver-
bindung zwischen tiefer Spekulation und der historischen Erscheinung
Christi auf unterschiedliche Weise erlaube, ,jede Stufe der Bildung“ zu
befriedigen, das heifst das Auffassen der christlichen Wahrheit durch das
Bewusstsein ,,in duflerlicher Hinsicht® und zugleich durch ein ,tieferes Ein-
dringen® gemifs den hochsten Anforderungen desselben Bewusstseins. Das
Auferliche und Individuelle, welches Hegel im Text iiber den ,Geist des
Christentums® vor allem dem begrenzenden Einfluss des Judentums
zugerechnet hatte, ist mithin jetzt kein Hindernis mehr, um im 1. Vers des
Johannesprologs ,,das Grofle der christlichen Religion“ auszumachen, weil
genau diese Synthese des geschichtlich Faktischen mit der unendlichen
Wahrheit als Wahrheit Gottes wie des Menschen die Einmaligkeit der
christlichen Offenbarung kennzeichne und dem Wesen des Denkens selbst
entspricht. Diese Sichtweise, welche sich also bei Hegel iiber die Phinome-
nologie des Geistes und deren enzyklopidische Verifizierung in Rechts-,
Staats- und Naturlehre sowie in Religions- und Geschichtsphilosophie her-
ausbilden konnte, placiert diese spitere Darstellung des Christentums daher
nicht ohne Grund als eigenes Kapitel im III. Teil der Geschichtsvor-
lesungen, da es den Ubergang von der griechischen und rémischen Welt zur
germanischen Welt vorbereitet, in der die Einmaligkeit des Christentums
als subjektive wie institutionelle Wirklichkeit ihre eigentliche Prigung er-
fihrt, wie sie fiir Hegel dann in der Reformation gipfelt.2!

Wenn Hegel seinen Kommentar zum 1. Vers des Prologs auch hier nicht
weiter fiihrt, so berechtigt der gerade erwihnte Kontext jedoch dazu, den
Zusammenhang von Anfang/Logos und Logos/Gott in der niheren Bestim-
mung des Christentums wieder zu finden und darin die in Hegels Augen
adiquate Auslegung dieses ,spekulativen“ Verses in seiner Verbindung mit
der geschichtlichen Fleischwerdung als ,,duflerer” Gestalt derselben Wahr-
heit nachzuvollziehen. Als Geburt in der Welt ist der Logos ein bestimmter
Mensch, aber diese ,abstrakte Subjektivitit® enthilt in ihrer Endlichkeit
dem Wesen nach die Unendlichkeit, und letztere macht — unter der Form
der dufleren Erscheinung — das absolute Fiirsichsein aus. Hegel wiederholt
also in seiner ,,Geschichtsphilosophie®“,22 was er schon als das ,heilige Ge-
heimnis“ des Christentums angedeutet hatte, dass nimlich die Reflexion
das Leben in Unendliches und Endliches unterscheidet, aber ,,auflerhalb der

20 HEGEL, G.W.F.: Werke in zwanzig Binden. Bd. 12 (= Theorie Werkausgabe).
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1970, 401.

21 vgl. ebenfalls: HEGEL, G.W.F.: Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion II (=
Theorie Werkausgabe). Frankfurt/M.: Suhrkamp 1969: Dritter Teil. Die absolute Religion.

22 HEGEL, G.W.F.: Werke. Bd. 12, 386-406 (Textzitate beziehen sich des Weiteren
hierauf, falls nicht anders vermerkt).



Hegel und der Logos als ,,Licht* der spekulativen Vernunft 381

Reflexion, in der Wahrheit findet [diese Trennung] nicht statt“.23 Die
christliche Religion enthilt diesen ,héheren Geist™ als Verséhnung und Be-
freiung des Geistes, insofern der Mensch durch sie das Bewusstsein vom
Geist in seiner Allgemeinheit und Unendlichkeit erhilt: ,Das absolute
Objekt, die Wahrheit ist der Geist, und weil der Mensch selbst Geist ist, so
ist er sich in diesem Objekt gegenwirtig und hat so in seinem absoluten
Gegenstande das Wesen und sein Wesen gefunden.“ Entsprechend der
frihen Kritik an den fremden und &duflerlichen Verhiltnissen aus dem
Kommentar zum Johannesprolog ergibt sich hier 1822/23 eine vergleich-
bare Konsequenz: Die Gegenstindlichkeit des Wesens muss aufgehoben
werden, damit der Geist bei sich selber sein kann. Dies gelingt allerdings
nur, wie wir schon wissen, wenn die Natiirlichkeit des Geistes negiert wird,
um so das Fremdartige zu tilgen und auf diese Weise die Versohnung des
Geistes zu vollziehen. Auf der Seite des Menschen bedeutet dies, dessen
empirische Besonderheit aufzuheben; fiir das Wesen Christi als Logos,
dessen ,abstrakte Subjektivitit® als historische Gestalt abzustreifen.

Hinsichtlich der Entfremdung- und Bewusstseinsproblematik hat Hegel
in diesem Kontext keine anders lautende Entwicklung durchgemacht, denn
es geht um die Aufhebung des Trennenden im ganzheitlichen (géttlichen)
Leben bzw. im Verhiltnis von Gott/Geist. Was im Unterschied zum frithen
Johanneskommentar eindeutiger hinzutritt, ist eine dezidiert trinitarische
Sichtweise, welche im Gott/Logos-Verhiltnis von 1800 noch nicht auf so
prinzipielle Weise analysiert wurde wie jetzt im geschichtsphilosophischen
Kapitel iiber Das Christentum: Gott kann nidmlich nur als Geist erkannt
werden, ,indem er als der Dreieinige gewusst wird. Dieses neue Prinzip ist
die Angel, um welche sich die Weltgeschichte dreht.“24 Wir greifen hier
nicht auf, wie Hegel iiber die Bestimmung des griechischen, rémischen und
judischen Geistes die Entwicklung eines Bediirfens zum reinen Selbstbe-
wusstsein hin zusammenfasst, welches im Wesentlichen tiber die Erfahrung
des Schmerzes und der Siinde als Bewusstwerdung einer Entzweiung im
eigenen Fiirsichsein als Trennung vom allgemeinen goéttlichen Geist
reflektiert wird. Ob als ,unendliche Energie der Sehnsucht“ oder als ent-
behrte ,Einheit der Natur der Subjektivitit und der Substanz des Einen“ -
es findet bei den genannten Vélkern eine stufenweise und dann radikale
Riickkehr der Subjektivitit in sich selbst statt, um so den Willen in sich
selbst als allgemein zu erfahren, das heift eben als von Gott getrennte Sub-
jektivitit.

Was aber durch diese Identitdt des Subjekts und Gottes durch die ge-
schichtliche Subjektivitit des Mensch gewordenen Logos in die Welt kom-
mt, ist nicht nur das Erkennen dieser Identitit als Erkennen der Wahrheit
Gottes selber, sondern die Wahrheit dieses Bewusstseins als Geist, das heifdt

23 HEGEL, G.W.F.: Friihe Werke, 378 (Der Geist des Christentums); vgl. schon unsere Anm.
11.

24 HEGEL, G.W.F.: Werke. Bd. 12, 386; vgl. BRUAIRE, C.: L’étre et I’esprit. Paris: PUF
1983, 159-169: L’esprit absolu et la problématique trinitaire.



382 Rolf Kiihn

die ,lebendige Bewegung in sich selber®. Aber genau in dieser Identitits-
bestimmung bleibt Hegel eben nicht mehr bei seiner frithen Lebensbewe-
gung im Allgemeinen als Einheit stehen, sondern er definiert nunmehr die
reine Geiststruktur solchen Lebens als Offenbarung der christlichen Reli-
gion schlechthin. Dabei gibt das Trennungsmoment des Einen als Geist in
sich selbst wiederum die schon bekannte Spannung zwischen dem Fiirsich-
und Insichsein gegen das Allgemeine ab. Aber die trinitarische Sichtweise
a8t jetzt hinzufiigen, dass die absolute Reflexion in ihrer Unterscheidung
nicht nur Geist in der einfachen Beziehung auf sich selbst ist (im Allge-
meinen subjektiv mit sich identisch), sondern Liebe als Empfindung: Vater
und Sohn mit dem Geist als dieser Unterschied in seiner Einheit. Wurde im
frithen Johanneskommentar das Fiithlen noch als nicht adiquates Bewusst-
sein vom @ des Logos gesehen, so wird hier das affektive Element in das
Wesen Gottes als Beziiglichkeit selbst hinein genommen, um allerdings in
den analytischen Strukturvorgaben des re-flexiven Er-fassens gefangen zu
bleiben. So wie der frithe Lebensbegriff schon keine eigene Phinomenalisie-
rungsweise der gegenseitigen Immanenz oder Innerlichkeit von Gott/Logos
implizierte, so findet auch die Liebe zu keiner eigenen pathischen Weise
ihrer Selbstoffenbarung hin, was auch fiir die menschliche Seite gilt, selbst
wenn Hegel aus der Trinitit das spekulative Zentrum der Weltgeschichte
und des eigentlichen Verstehens des Menschen macht.

Das Andere in der Auffassung als reine Idee ist im Unterschied zum
Geist der Sohn Gottes, in seiner Besonderung jedoch zugleich auch die
Welt, die Natur sowie der endliche Geist. Da das Andere vom Geist als das
Unterschiedene sich selbst als Geist gegeniiber gestellt wird, ist auch das be-
sondere oder dufSere Andere einerseits als ,ein Moment Gottes“ gesetzt,
was in Bezug auf den trinitarisch verstandenen Menschen bedeutet: dieser
ist ,selbst in dem Begriff Gottes enthalten“. Die Einheit Gottes und des
Menschen als das Enthaltensein des Menschen im Begriff Gottes macht die
wesentliche ,Setzung®“ der christlichen Religion aus, welche von Hegel
andererseits jedoch so ausgelegt wird, dass ,,der Mensch nur insofern Gott
ist, als er die Natiirlichkeit und Endlichkeit seines Geistes aufhebt und sich
zu Gott erhebt“. Fiir den wissenden Menschen um solches Moment-sein an
der gottlichen Idee ist durch solche Setzung des Natiirlichen als dessen
Aufgeben-miissen zugleich das Unfreie und Ungeistige dieses Natiirlichen
gegeben. Die Entfremdungskategorie, wie wir ihr schon frith begegneten,
sowie die Gleichheit mit Gottes Natur, obwohl ,,schwicher als Gott selbst®,
wird im trinitarischen Kontext der Andersheit als Negativitit hier deshalb
zu einem notwendig gewussten Schmerz, zu einem Ungliick als einem not-
wendigen, da es zur Vermittlung und Versohnung der Einheit des Menschen
mit Gott bestimmt ist. So wie aber die Liebe als (Heiliger) Geist in Gott
keine eigene Phinomenalisierungsweise gegeniiber der innergottlichen Dis-
tanz darstellt (sie ist deren Uberwindung in der Einheit durch ihr Bestehen-
lassen selbst), so ist auch der Schmerz kein Affekt, der als lebendiger un-
mittelbar mit dem absoluten Leben selbst verbinde, sondern die Liebe oder



Hegel und der Logos als ,,Licht“ der spekulativen Vernunft 383

die Einheit wird ,,zunichst nur fiir das denkende spekulative Bewusstsein®
gewusst — womit diese Einheit Vorstellung bleibt und keine effektiv inner-
liche Wirklichkeit des Menschen bildet.25

Die Sinnlichkeit des Schmerzes der Trennung von Gott, welche als Sohn
zugleich auch die ,,Riickkehr® zu diesem selbst ist, muss als solche ansich-
seiende Einheit auch ,,Gegenstand fiir die Welt werden®, das heifSt, sie muss
in der sinnlichen Gestalt des Geistes als Menschn erscheinen oder sich zei-
gen. Christus ist dieses Erscheinen des Menschen, der Gott ist, sowie Gott,
der Mensch ist, wodurch die subjektive Freiheit des Ich-selbst als ,Inner-
lichkeit zu Bestimmung des Geistes als einem Diesen wird. Die Sinnlichkeit
des menschlichen Ur-Schmerzes, von Gott getrennt zu sein (zumindest was
das empirische Bewusstsein betrifft), hat folglich Erscheinung zu werden,
damit sie angeschaut werden kann, so wie auch die Innerlichkeit der Frei-
heit (Christi) im Horizont der Welt manifest werden muss, um ihre reine
Subjektivitit als Freiheit im Geist bezeugen zu konnen — ndmlich als Auf-
geben ihrer natiirlichen Besonderung. Es wird jetzt verstindlich, warum
Hegel im Johanneskommentar von 1800 die Fleischwerdung des Logos
noch nicht direkt aufgreifen konnte, da er noch nicht die Negativitit des
spekulativen Denkens unmittelbar mit der Trinitidt verbunden hatte und so
auch das Erscheinen Christi ,,im Fleisch® (Joh 1,14) nicht als das Erscheinen-
miissen der natiirlichen Sinnlichkeit im Raum des Vor-stellens selbst als das
(logische) Wesen der Freiheit Christi als Subjektivitit eines bestimmten
Individuums darstellen konnte.

Da Hegel nicht die reine Immanenz des (gottlichen) Lebens als dessen
Wesen selbst sieht, ist es nur konsequent, die Sinnlichkeit zu einer notwen-
digen (individuellen) Erscheinung zu machen, da nur so das Leben als
lebendiges iiberhaupt in seinem System thematisiert werden kann — wenn
auch mit dem Preis objektiver Ent-duflerung. Zwar war das ,,Individuum®
auch im Text von 1800 schon das Heraustreten aus dem Allgemeinen des
Geistes, aber dessen Notwendigkeit war noch nicht als das reine Gesetz der
Erscheinung schlechthin gefasst, wonach die Sinnlichkeit als ,,Fleisch Chris-
ti“ eben nur in der Objektivitit des Weltgeschehens ihrerseits der Vor-
stellung gegeniiber gestellt werden kann. Die Inkarnation ,im Fleisch® (Joh
1,14) beschreibt also fiir Hegel letztlich die begriffliche oder Bewusstsein
miflige Prozesshaftigkeit der Weltwerdung, so dass die freie Subjektivitit
(so wie sie absolut in Christus gegeben ist) die Form der Objektivitit selbst
bedeutet — die sinnliche Erméglichung eines reinen Dies-da in Raum und
Zeit. Die Inkarnation Christi sagt damit keine Innerlichkeit oder Immanenz
des Menschen in der Unmittelbarkeit des Lebens Gottes selbst aus, sondern
die (logische) Notwendigkeit des Menschseins als Erkenntnis der Trennung
des Weltseins von Gott — den Menschen als poc, in dem die ansichseiende

25 HEGEL, G.W.F.: Werke. Bd. 12, 392; vgl. zur Diskussion auch KUNG, H.: Mensch-
werdung Gottes. Eine Einfiihrung in Hegels theologisches Denken als Prolegomena zu einer
kiinftigen Christologie. Freiburg i. Br.: Herder 1970.



384 Rolf Kiithn

Einheit der Natur mit Gott sich nicht in allen gewordenen Verhiltnissen
wieder erkennt. Das Sinnliche und Subjektive ist nicht ,Fleisch Gottes®
(wie Fichte und Henry sagen werden), sondern Distanz, Ungliick oder
Schmerz, ohne die Frage zu stellen, ob die Phinomenalitit des Sinnlichen in
seiner reinen Affektion nicht eine Erscheinensweise in sich birgt, die von
vornherein mit der Liebe des Geistes in Gott identisch ist — namlich uran-
fingliches oder ewiges Pathos ohne mundanes Erscheinensgesetz der Dis-
tanz und Trennung.

Dass das Subjektsein immer nur ein Individuum impliziert, wie es auch
fiir Gott gilt, ist sicher ein Erscheinensgesetz der Subjektivitit, welches sie
von der Beliebigkeit unendlicher Formen als Vielheit einer allgemein ver-
bleibenden Substanz (wie etwa in den 6stlichen Religionen) abhebt. Aber ist
die Subjektivitit in ihrem phinomenologischen Eigenwesen bestimmt, wenn
sie nur als ,unendliche Beziehung auf sich selbst“ auftritt, um sich so als
Form an ihr selbst, das heifSt in ihrer Einmaligkeit, von allen anderen Sub-
jektivititen abzugrenzen? Denn damit wire die Subjektivitit eben nicht
stindige ,,Fleischwerdung® in der Einheit des sich seinerseits stindig gebi-
renden Lebens als Vater im Sohn, wie etwa Meister Eckhart das ,Im-
Anfang“ als Prinzip der Geburt Gottes wie der Seele versteht,26 sondern
niemals in sich selbst ruhende Beziehung, mit anderen Worten stindiges
Heraustreten aus sich im Moment des Sichtrennens von sich, um iiberhaupt
»Beziehung“ sein zu konnen. In diese problematische Richtung weist auch
Hegels weitere Bestimmung des sinnlichen Daseins, es sei blof ein ,vor-
tibergehendes Moment“ des Geistes. Auf dem Hintergrund der trinita-
rischen Spekulation schlieft dies ein, dass Christus nur als Gestorbener
»gen Himmel aufgehoben® und allein so Geist ist. Der lebende Christus in
Jesus von Nazareth tritt damit nicht als derselbe auf, wie er spiter ,als
Geist der Gemeinde“ fiir ihr ,wahrhaft geistiges Bewusstsein® gegeben
war.27 Natiirlich bedeutet Christus mehr als Sokrates oder als ein be-
sonderer Lehrer der Moral, so wie Hegel auch recht hat, die Wahrheit
Christi nicht von exegetischer oder spiteren historischen Konzilsentschei-
dungen abhingig zu machen. Geniigt demgegeniiber aber seine rein be-
griffliche Bestimmung, um dem ,letzten Bediirfnis des Geistes“ zu
entsprechen, dass der Mensch oder Gliubige der Gemeinde ,den speku-
lativen Begriff des Geistes in seine Vorstellung bekomme®? Ist der vor-
gestellte Christus, so erhaben dieses logische oder allgemeine Bild auch sein
mag, der reelle Christus des Johannesprologs, wie er ,,im Anfang“ war und
innerhalb der gottlichen Selbstliebe ,,Fleisch wurde®, das heifdt unmittelbare

26 vgl. Predigt 8: ,,Sankt Augustinus sagt: Wie das, wo der Sohn aus dem Vater ausbricht
im ersten Ausbruch, unaussprechlich ist, so auch gibt es etwas gar Heimliches oberhalb des
ersten Ausbruchs, in dem Vernunft und Wille ausbrechen. Ein Meister [...] sagt, dass das
gesamte menschliche Wissen niemals darein eindringt, was die Seele in ihrem Grunde sei.“
ECKHART, Meister: Deutsche Predigten und Traktate. Hg. und iibersetzt von J. QUINT. Miin-
chen: Hanser 1963, 196.

27 Vgl. HEGEL: bereits: Friihe Schriften, 410-412.



Hegel und der Logos als ,,Licht“ der spekulativen Vernunft 385

Offenbarung Gottes, welche auch die unserer absolut phinomenologischen
Sinnlichkeit als reines Empfinden oder subjektives Bediirfen bildet?

Wir konnen auf jeden Fall festhalten, dass die Frage der Inkarnation
oder Menschwerdung Christi, wie sie der Johannesprolog ausspricht, nicht
allein die spekulative Wahrheit des Menschen — in der Distanz der Vor-
stellung enthilt —, sondern die vorreflexive oder radikal passible Bestim-
mung jedes Individuums in seiner Subjektivitit, so wie er im reinen Anfang
waus Gott geboren ist“ (Vers 13). Das Bewusstsein ist eine Folge des
»Blutes“ oder des ,,Willen des Fleisches“ (ebd.), das heif$t ebenfalls eine na-
tiirliche Erscheinung, welche auch in ihrer hochsten spekulativen Vor-
stellung natiirlich bleibt, da sie sich niemals dieser reellen ,,Geburt in Gott*“
zu substituieren vermag. Ich kann diese meine uranfingliche Geburt weder
wollen noch mir vorstellen; sie ist immer schon geschehen — im ,,Fleisch®
des Erstgeborenen, des ,Einzigen®, der ,am Herzen des Vaters® ruht (Vers
18), weshalb in seiner Einzigkeit als Zugang zum absoluten Leben oder als
transzendentale Sohnes-Geburt alle dergestalt Geborenen unaufhebbare
Individuen sind. Wenn Hegel das schon antike und dann mittelalterliche
Axiom von der Erkenntnis des Gleichen nur durch Gleiches aufgreift, in-
dem ,,nur der Geist den Geist erkennt®, dann ist diese Gleichheit nicht eine
unmittelbare, sondern sie setzt als Erkennen den Vergleich oder die Tren-
nung voraus, welche im Leben und dessen Selbstaffektion eben nicht
gegeben sind, weshalb unsere Identitit mit Gott auch nur vorreflexiv oder
diesseits jeder gedanklichen Logik verwirklicht sein kann. Einssein vermag
niemals durch eine zeitliche Erkenntnis oder einen geschichtlichen Glauben
erreicht zu werden, sofern letztere Intentionalititen und damit Differenzen
implizieren — Einssein ist ontologisch ohne weitere Bedingung eine absolute
Wirklichkeit des Erscheinens, oder diese Originaritit existiert nicht. Hegel
ist andererseits trotz allem ein zu genial Denkender, um nicht zu wissen,
das weder Wunder noch eine so genannte ,,gottliche Sendung® tiber Christi
Wahrheit entscheidet, mithin keine relativen historischen Vorstellungen,
sondern allein eben die Frage der Offenbarung als solcher, ihr Inhalt, wie
er im selben Zusammenhang festhilt. Aber genau dies bleibt die Frage ge-
geniiber Hegel: Wenn Gott sich offenbaren muss, zur Erscheinung zu
werden hat, worin besteht dann phinomenologisch dieses ,,Muss“, welches
die gesamte Spekulation der Negativitit entfaltet?

Das Muss der Trennung in Gott, sein Anderswerden, vermag nicht
eidetischer Natur in ihrem absoluten Anfang zu sein, weil die Trennung
strukturell den Begriff der logischen Andersheit bereits voraussetzt, ohne
einsichtig machen zu kénnen, ob auch ontologisch die Andersheit ,,in“ Gott
eine Notwendigkeit darstellt. Die Innerlichkeit Gottes in der Selbstimma-
nenz des Lebens vermag sein Vater- und Sohnsein insofern zu erhellen, als
»der Logos im Anfang bei Gott war® und blieb, nimlich dadurch, dass Gott
sich selbst als lebendiger Selbstbezug in solcher Weise affiziert, dass seine
Affektion im Sichaffizieren zugleich sein Wort ist — die innergottliche phi-
nomenologische Materialitit als Offenbarung. Das Muss der letzteren



386 Rolf Kiithn

ergibt sich folglich nicht durch ein duferes Erscheinenmiissen, wie Hegel in
der Nachfolge Jakob Béhmes annimmt, das heifst im AufSen oder Anderen,
sondern es ist das ,Sein“ als Liebe Gottes, fiir sich selbst und in sich selbst
Offenbarung (Wort als Logos) zu sein. Und diese ,Sohnesgeburt® als
»Gottesgeburt im Sohn® ist zugleich unsere ,,Geburt in Gott“.28 Die Aus-
einandersetzung mit Hegels Kommentar zum Johannesprolog verhilft mit-
hin nicht nur zum Verstindnis der eigenwesentlichen christlichen Offen-
barung, sondern dariiber hinaus dazu, dass diese Offenbarung ihre eigenen
Verstehenskriterien generieren muss, die vor jeder Philosophie und Theolo-
gie liegen — eben in der Unmittelbarkeit wie Absolutheit der Lebensaffek-
tion, welche wir selber vor aller Vorstellung urspriinglich sind. An sich
weifs auch Hegel praktisch darum, wenn er aus Jesu Bergpredigt im Kapitel
5 bei Matthius die ,reinen Herzen“ nennt, ,die Gott schauen®, um in
diesem Satz die ,hochste Einfachheit und Elastizitit gegen alles zu er-
kennen, was dem menschlichen Gemiite von Auflerlichem aufgebiirdet wer-
den kann® - ,wer [davon] durchdrungen ist, ist gegen alle fremden Bande
und Aberglauben gewappnet®“. Hegel scheint mit sichtbarer Freude iiber
zwei Seiten hinweg weitere Antithesen und Paradoxe aus den Synoptikern
zu zitieren, um am Schluss dieses Gedankengangs festzuhalten, nirgends sei
so revolutionir gesprochen worden, wie in den Evangelien, da ,alles sonst
Geltende als ein Gleichgiiltiges gesetzt ist, [als] nicht zu Achtendes®.2?

Was Hegel hierbei nicht eigens hervorhebt, ist der Grund, worauf diese
Relativierung ruht: unser Leben ist in den Augen Jesu mehr als alle Welt-
dinge, da es unverfiigbar ist und so unmittelbar von Gott herrithrt und uns
mit ihm verbindet, und wir diese Wahrheit beriithren im ,reinen Herzen®,
in jener Sorglosigkeit, mit welcher das Leben in sich selbst lebt. Wenn
Hegel daher zur Erkennung der Wahrheit Christi in der nachdsterlichen
Gemeinde erneut darauf zuriick kommt, dass die Wesenserkenntnis solcher
Wahrheit die ,,Entduflerung” der subjektiven Endlichkeit fordere, um ,,sich
dem reinen Selbstbewusstsein hinzugeben, so verkennt er, dass solche Hin-
gabe nur moglich ist im bereits gegebenen Vollzug des rein phinomenolo-
gischen Lebens selbst, welches in solchem Vollzug die innere Wahrheit
dieser gebotenen Hingabe ist, nimlich seiner selbst ohne dufSeres Warum.
Wenn des Weiteren nach Hegel die Geschichte Christi, in seinem Leiden
und seinem Tode, ,die ewige Geschichte des Geistes gezeigt hat®, so wird
durch solches Zeigen im Auflen dabei die immanente Wahrheit dieses Le-
bens verkannt, dass es in der Tat als fleischliches Leben der Inkarnation
immer schon diese ,,Geschichte® in sich selbst ist. Der Mensch als ,Kind

28 Vgl. ausfiihrlicher KUHN, R.: Geburt in Gott. Religion, Metaphysik, Mystik und Phd-
nomenologie. Freiburg/Miinchen: Alber 2003, 36—435.

29 HEGEL: Werke. Bd. 12, 395; im ,Geist des Christentums® dienten diese nimlichen
Herauslésungen aus allen Welt- und Volksbeziigen noch dazu, Jesus als die ,;schéne Seele® zu
kritisieren (vgl. Friihe Schriften, 325-356), wihrend sie jetzt positiv aufgegriffen werden, um
allerdings spekulativ wie praktisch in der Vollendung der christlichen Religion durch den
Staat zu enden.



Hegel und der Logos als ,,Licht® der spekulativen Vernunft 387

Gottes“ hat letztere also nicht ,,an sich selbst zu vollbringen®, um als Geist
oder als ,Biirger seines Reiches“ zu existieren, sondern diese Geschichte
lebt im Menschen als die ewige Historialitit von Freude und Schmerz, von
Bediirfen und Erfiillung, und bildet so ,Tod und Auferstehung®.

Auf den Adyog greift Hegel sodann noch einmal im Zusammenhang von
Philosophie und Theologie zuriick, um entgegen heutiger Exegese bei Phi-
lon und der alexandrinischen Schule die Durchdringung des religiés Kon-
kreten mittels abstrakter Formen als Voraussetzung fiir die Dogmenent-
stehung seitens der alten Kirche und bei den Kirchenvitern auszumachen.
Diese Sichtweise des Eindringens der griechischen Philosophie in das
Christentum, niher hin die Vorstellung des Unendlichen in seiner Verbin-
dung mit der Logos-Bestimmung, wie sie sich aus der Rezeption Platons
und Aristoteles’ ergab, geht unmittelbar jenem Vers aus Joh 1,1 voraus, in
dem noch vor Nizda eine spekulative Durchdringung von geschichtlicher
Erscheinung und innertrinitarischem Wesen Christi stattfand, wie wir ge-
sehen haben. Aber so, wie hierin historisch die letzte bewusstseinslogische
Stufe noch nicht erreicht ist, wenn auch tendenziell in der Gemeinde
gegeben ist, so hat sich die menschliche Subjektivitit in Entsprechung zur
freien Innerlichkeit gleichfalls noch nicht ganz in der christlichen Religions-
form ausbilden kénnen, da der ,bose Wille* im Herzen zwar aufgegeben
wurde, aber dieser Wille praktisch noch nicht insgesamt ,von der Géttlich-
keit durchgebildet® ist. Wenn die Geschichte sich als trinitarische entfaltet,
so liegt es sowohl fiir das Geschichts- wie das Religionsverstindnis auf der
Hand, dass ,,das Licht der unendlichen Freiheit noch nicht das Weltliche
durchschienen hat“. Es kehrt also die frithe Problematik von ¢@wog¢ und
Weltverhiltnissen wieder, um erneut eine Loésung im Bereich der reinen
Objektivitdt zu finden, das heifft in der schon genannten Erginzung oder
sogar Verwirklichung der Religion durch den Staat.

Da der hegelsche Logosbegriff das allgemeine wie individuelle Ver-
hiltnis der Substanz des Unendlichen zur menschlichen Freiheit bestimmt,
gelangt das christliche Selbstbewusstsein in der Annahme der je eigenen
Sohnesbedingung prinzipiell zu jener ,unendlichen Innerlichkeit®, welche
entsprechend dem Zeugnis wie dem Wesen Jesu als Christus einen ,,Bruch
mit dem natiirlichen Dasein und Wollen“ bildet, wie wir sahen. Indem
durch dieses Prinzip als Eintritt in die ,,Bewegung des religiésen Lebens® als
solchem jede Partikularitit verbannt ist und jeder Mensch selbst als Sohn
oder Kind Gottes unendlichen Wert besitzt, bedeutet dieses Prinzip der
freien Innerlichkeit weiterhin, dass alles Aufere zufillig gegeniiber der-
selben ist — was aber gerade aus dieser freien oder unendlichen Inner-
lichkeit den Ort der Entscheidung tiber alle Zufilligkeit macht. Die Sittlich-
keit kann deshalb nicht mehr nur eine unreflektierte Gewohnheit sein,
sondern wenn der Einzelne in absoluter Freiheit Gott angehért, ihn liebt,
wie Hegel unterstreicht, dann erwichst daraus fiir den subjektiven Willen
eine solch unendliche Macht des Entschlieffens, welche nicht im ,Innern
des Gemiits“ verbleiben kann, sondern zu einer wirklich gegenwirtigen



388 Rolf Kiihn

Welt werden muss, da sie ihrerseits die Bestimmung des absoluten Geistes
erhalten soll. Mit anderen Worten ist hier — in Weiterfithrung Kants — die
Religion als Vernunft ein ,Tempel vorgestellter Wahrheit und Freiheit in
Gott“, der ,Staat dagegen ist nach derselben Vernunft ein Tempel
menschlicher Freiheit im Wissen und Wollen der Wirklichkeit, deren Inhalt
selbst ein gottlicher genannt werden kann“. Damit ist jedoch nicht nur die
Geschichte zum objektiven Raum der Religion als menschlicher Vernunft in
ihrer Praxis gemacht, sondern das Recht im Staat als Gesetz zur reflektier-
ten Sittlichkeit bildet die Verwirklichung des Grundprinzips der Religion
selbst.

Hegel bekriftigt damit fiir seine Logik, dass dort ,die Entzweiung
zwischen dem Inneren des Herzens und dem Dasein aufgehoben wire®;30
aber es ist nicht zu iibersehen, dass dieses Innere fiir sich selbst damit
keinerlei Existenz besitzt — als Subjektivitit weiterhin keine eigene Phino-
menalisierungsweise kennt, da diese vom Wesen des Staates fundiert und
vollzogen wird. Wenn Hegel auch gegeniiber seinem frithen Johanneskom-
mentar in diesem spiteren Text von 1822/23 die Subjektivitit enger an die
Trinitit binden kann, und zwar im Sinne der Aufnahme des Menschen in
den Logos und des Logos in die gliubige Freiheit hinein, so bleibt mit der
Prioritit des Staatlichen als Verwirklichungsraum des Individuellen die alte
Dichotomie zwischen Licht/Natur bzw. Logos/Weltverhiltnissen dennoch
bestehen: Natur wie Logos erscheinen jeweils nicht fiir sich selbst, sondern
nur, insoweit sie zu lichthaften® oder sittlichen (menschlichen) Verhilt-
nissen werden. Es bleibt mithin ein radikal phinomenologisch Unaufge-
klirtes bei Hegel gegeben, nimlich jene Lebensrealitdit, die immer schon die
Einheit mit dem Logos vor aller politischen Geschichte sowie im Real-
prozess im transzendentalen Sinne einer vorreflexiven ,Natur® oder ,,Sinn-
lichkeit“ ist. Indem Hegel letztlich den Logos fiir den Staat vereinnahmt,
verliert der Logos nicht nur seine protologische Stellung, welche ihm der
Johannesprolog ohne Bedingung zuweist, sondern die soteriologische Per-
spektive selbst wird an Weltbedingungen gekniipft, so wie sie die reine
»,Geburt aus Gott“ (Vers 13) nicht kennt, um aller ,,Gnade“ teilhaftig zu
sein (Vers 16). Die duflerst gespannte Dialektik von Religion und Epoché
jedes Welthaften sowie der Weltdurchbildung mit absolutem Geist im Staat
bei Hegel a8t das unmittelbare Leben, an dessen phinomenologischer Im-
manenz wir ,im Fleisch“ des Logos teilhaben, zu einer Irrealitit werden,
weil es sich nirgendwo in sich selbst geben und verwirklichen kann. Das
»Schicksal“ des Logos ist bei Hegel dieser Verlust, und damit auch der Ein-
sicht, dass jedes Weltmoment immer schon vom Logos gehalten ist, sofern
»alles durch Thn geworden ist“ (Vers 3), mithin in jedem Augenblick in IThm

30 HEGEL: Werke. Bd. 12, 404f.; vgl. zur weiteren Diskussion von Allgemeinheit und
individuellem Leben auch KUHN, R.: Subjektive Praxis und Geschichte. Phinomenologie poli-
tischer Aktualitit (= Alber-Philosophie). Freiburg i.B.: Alber 2008: Individuum und Ge-
schichte. Teil II, Kap. 4—6: Realitdit der Geschichte und individuelles Leben (119-208).



Hegel und der Logos als ,,Licht“ der spekulativen Vernunft 389

ist — als seine lebendige Erméglichung in uns als transzendental Lebendigen,
was keineswegs der staatlichen Vermittlung bedarf.

Abstract

Hegel commented on John’s Prologue twice: first, in his early essay “The
Spirit of Christianity” (1798-1800); then, twenty years later, in his Lectures
on the Philosophy of History. Even if the second treatment strikes us as mo-
re positive than the first, the critical result remains on one essential point
the same from the perspective of a radically phenomenological reading: the
Johannine text is not to be understood as a self-revelation of life in its im-
manence. Rather, it is to be understood as a determination of the separation
of consciousness and of its reflection-theoretically or religious-philosophi-
cally grounded “Unity” in the “Light” of the Logos, which amounts to the
generality or the state.



	Hegel und der Logos als "Licht" der spekulativen Vernunft : zur frühen Kritik Hegels am Johannesprolog und seiner dialektischen Rezeption

