Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)
Heft: 1
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUS

REZENSIONSARTIKEL

SVEN K. KNEBEL

Phinomenologen horchen auf:
Der Taufschein der ,Intentionalitdt™ ist jetzt ediert!

Der Tractatus de secundis intentionibus (ca. 1313) des Dominikaners Her-
vaeus Natalis (Hervé Nédellec) ist seit Karl Prantls Hinweis auf ihn, vor in-
zwischen hundertvierzig Jahren,? ein Geheimtip der philosophischen Medii-
vistik. Daf§ die Lehre des Hervaeus vom Irrealen (vom ,,Gedankending®, ens
rationis) besonders in der deutschen Philosophiegeschichtsschreibung nie
ganz vergessen war, beruhte auf anderen Schriften.3 Dank L.M. de Rijk be-
sitzen wir seit 2005 eine vorziigliche Edition der Erwiderung des Giraldus
Odonis OFM. (gest. 1342) auf diesen Text,4 aber den Text selber besaflen wir
nur in der hermetischsten Form. Kein photomechanischer Nachdruck er-
leichterte bisher das erforderliche Inkunabelstudium, und kein Inkunabel-
studium war undankbarer. Ob die von Judith Dijs (Leiden) angekiindigte
kritische Edition mehr als die Transkription des ersten Drittels bieten wird,
die schon in den neunziger Jahren in der Zunft kursiert hat, ist aus ihrer
jingsten MitteilungS nicht ersichtlich. John P. Doyle, emeritierter Philo-
sophieprofessor in St. Louis und durch seine kontroversen Thesen zur Rolle
des Supertranszendentalen in der Metaphysikgeschichte auch dem deutsch-

1 JOHN P. DOYLE: A Treatise of Master Hervaeus Natalis (d. 1323), the Doctor Perspica-
cissimus, On Second Intentions. Vol. I: An English Translation. Vol. II: A Latin Edition (= Me-
diaeval Philosophical Texts in Translation). Milwaukee, Wisc.: Marquette University Press 2008.
Paperback. 622 S. ISBN: 978-0-87462-247-8.

2 C. PRANTL: Geschichte der Logik im Abendlande, Leipzig 1858-70 / Repr. Berlin 1955,
Bd. 3, 264ff.

3 Vgl. D. TIEDEMANN: Geist der spekulativen Philosophie, Marburg 1791-97, Bd. 5,
68ff.; J.G. BUHLE: Lebrbuch der Geschichte der Philosophie und einer kritischen Literatur
derselben, Gottingen 1796-1804, Bd. 5, 571ff.; TH. KOBUSCH: Sein und Sprache. Historische
Grundlegung einer Ontologie der Sprache, Leiden—-New York [usw.] 1987, 136-41.

4 ,Basically Girald’s own work on intentionality (De intentionibus) is meant as an
extensive, extremely negative reaction to the well-known tract of Hervé Nédellec [...] on the
same subject.“ L.M. DE RIJK: Giraldus Odonis O.F.M. Opera Philosophica vol. II: De inten-
tionibus. Critical Edition with a Study on the Medieval Intentionality Debate up to ca. 1350,
Leiden-Boston 2005, 303. Giralds Standpunkt ist der des exzessiven Begriffsrealismus.

5 J. Dijs: ,Intentions in the First Quarter of the 14th Century. Hervaeus Natalis vs.
Radulphus Brito“, in: S. BROWN/TH. DEWENDER / TH. KOBUSCH (Hgg.): Philosophical
Debates at Paris in the Early 14th Century. Leiden-Boston: Brill 2009, 213-223, hier 218.



258 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

sprachigen Publikum bekannt,6 hat jetzt Nigel mit Képfen gemacht. Er hat
den Gesamttext in einer zwar immer noch provisorischen, hauptsichlich auf
die Pariser Ausgabe von 1489 gestiitzten, durch Hinzuziehung zweier guter
Handschriften (Wien VNP 2411; Vat. Lat. 847) und einer minderwertigen
(UB Basel III 22) aber immerhin halbkritischen Studienausgabe verd6ffentlicht
und mit erlduternden Anmerkungen versehen. Der Band gliedert sich in eine
Einleitung (9-35), die annotierte Ubersetzung (39-321) und die lateinische
Edition (323-595). Die Ubersetzung zu beurteilen, ist nicht Sache des Rezen-
senten.

Nicht nur wegen seines Abstraktionsniveaus erinnert der Tractatus de
secundis intentionibus kaum noch daran, daf§ er so etwas wie die Isagoge in
die Isagoge des Porphyrios hat sein wollen (392). Weder handelt es sich um
einen [sagoge-Kommentar noch iiberhaupt um einen Kommentar, sondern um
eine systematische Abhandlung. Nach den Mafstiben der aristotelischen Wis-
senschaftstheorie ist diese Abhandlung ein Muster an methodischer Strenge.
Kein einziges Zitat, nur Argumentation. Gleichwohl ist dieser Tractatus inso-
fern ein Zeugnis der scholastischen Rezeptionsgeschichte der Isagoge, als die
Isagoge bis ins 18. Jh. als die Abhandlung iiber die ,Pridikabilien® gelesen
wurde, also iiber die Begriffe der logischen Metasprache. Nur hatte Porphy-
rios gerade einmal deren fiinf in ihren gegenseitigen Strukturbeziehungen
analysiert. Im 13. Jh. war durch die breite Rezeption der Grundunter-
scheidung von ,Erst“- und ,Zweitintentionen“ eine vollig neue Situation
entstanden. Fiir das damals entstandene mentalistische Logikkonzept erortert
die Logik die ,Zweitintentionen® in ihrer Anwendung auf die ,Erstinten-
tionen“, d.h. die Anwendung bestimmter gedanklicher Relationen auf das,
worin wir die kategorial strukturierte Realitit begreifen. Der Traktat des
Hervaeus Natalis steht am Anfang einer ganzen Literatur zur Metatheorie
dieser fiir fundamental angesehenen Unterscheidung. Zu dieser Literatur
haben alle Schulen etwas beigesteuert, in Gestalt der sog. Formalititen-
traktate auch zumindest der Fliigel des Skotismus, der von Petrus Thomae
herkam.? Nicht von ungefihr bemerkt der Herausgeber: ,As I made my way

6 Vgl. I. MANDRELLA: ,Metaphysik als Supertranszendentalwissenschaft?> Zum scotisti-
schen Metaphysikentwurf des Nicolaus Bonetus“, Recherches de Théologie et Philosophie
médiévales 75 (2008) 161-93. Gegen Frau Mandrellas pritridentinische Fehlanzeige wire
allerdings an Petrus Aureoli zu erinnern (PETRUS AUREOLI: I Sent. dist. 23 art. 2, Rom 1596,
538a/b. 539a/b; neu hg. von D. PERLER: ,Peter Aureol vs. Hervaeus Natalis on Inten-
tionality®, Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen age 61 [1994] 227-262, hier
260. 262). Davon abgesehen hat sie jedoch recht, dafl die Okkurrenzen des Begriffs des
supertranszendentalen Seienden strenger daraufhin zu priifen wiiren, ob an den betreffenden
Stellen von dem Gegenstand der Metaphysik die Rede ist — nur das wire der Abschied von
der Metaphysik als Realwissenschaft — oder von dem intellektuell Ersterkannten. — Der bisher
erst aus der zweiten Hilfte des 16. Jhs. belegte Ausdruck ,supertranszendental® diirfte
iibrigens von der Pariser Majorschule geprigt sein. Vgl. die Okkurrenz bei R. CAUBRAITH:
Quadripertitum, Paris 21516, 74rb/va.

7 Petrus Thomae hat den fiir die skotistischen Formalititentraktate kanonisch gewor-
denen Distinktionenseptenar entwickelt, dessen Innovation ein Distinktionstyp ist, welcher
das System der logischen Zweitintentionen sowohl untereinander als auch in bezug auf die
Erstintentionen zu artikulieren gestattet: die distinctio rationis. Vgl. GEOFFREY G. BRIDGES
OFM.: Identity and Distinction in Petrus Thomae OFM, St. Bonaventure 1959, 57-68.



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 259

through the Treatise on Second Intentions, 1 was constantly expecting
Hervaeus to introduce a new discipline beyond those of Aristotle or to
radically modify the existing Aristotelian disciplines in one or another way*
(23). Nun hat sich zwar das Supertranszendentale nicht zeigen wollen, eine
»Tiologie“ hat Hervaeus nicht vorgeschwebt. Fiir eine bestimmte Schnirt-
menge der idlteren Logik, Ontologie und Psychologie haben wir jedoch schon
seit dem 19. Jh. einen neuen Namen. Der Traktat des Hervaeus Natalis ist ein
griindliches Stiick Erkenntnistheorie.

»Insofern heiflt etwas ,erkennbar® (natum intelligi), als die Vorstellung
(repraesentatiod) davon im Verstand sein kann. [...] Insofern nun diese Vor-
stellung im Verstand ist, entspringt eine Beziehung zwischen dem Verstand,
der diese Vorstellung hat, und dem vorgestellten Gegenstand, so dafs der Ver-
stand, in dem diese Vorstellung ist, real auf den vorgestellten Gegenstand
bezogen ist. In dem Gegenstand seinerseits setzt die Vorstellung als solche
indessen nichts, sondern er ist nur gedanklich auf die Vorstellung bezogen*
(463). Diese Asymmetrie der Erkenntnisrelation, daff durch das Denken im
denkend erfafiten Gegenstand nichts ,,gesetzt“ ist (,intelligere [...] nihil ponit
in re intellecta®, 436), bringt der von Hervaeus wesentlich mitbegriindete,
der frithneuzeitlichen Philosophie (Descartes, Leibniz) noch ganz vertraute,
Schuljargon auf die Formel, das , Gedachtsein“ oder ,Erkanntsein“ sei fiir
den Gegenstand nur eine ,extrinsische Denomination“.? Hervaeus unter-
scheidet hier zwischen dem noetischen und dem noematischen Aspekt. Es gibt
extrinsische Denominationen vom Erkenntnisakt (ab actu intelligendi), z.B.
werkannt®, _evident*, ,nicht-evident®, und es gibt solche von Denkbe-
stimmungen, die ihrerseits eine Funktion des ,objektiven Seins“ des ins Den-
ken aufgenommenen Gegenstandes sind (non ab actu intelligendi, sed ab ente
rationis consequente rem scitam prout est obiective in intellectu), z.B.
»abstrakt®, generisch“, ,spezifisch®, ,Subjekt“, ,Priadikat® (574, S577).
Hervaeus widmet sich ausschlieflich diesen letzteren. Um den noematischen
Aspekt herauszuarbeiten, rekurriert er auf die schon eingefiihrte Unter-
scheidung zweier Seinsweisen: des ,subjektiven® Seins von etwas (innerhalb
oder auflerhalb des Verstandes) und eben dieses ,objektiven® Seins, das es
nur im Denken gibt (417). Die ,objektive“ Seinsweise besagt nicht mehr und
nicht weniger als intramentale Gegenstindlichkeit: esse in prospectu intel-
lectus (421).10

8 Zur Semantik von Hervaeus’ Reprisentationsvokabular (gestiitzt auf Quodlibet V, 1
und Quaestiones de verbo) vgl. S. MEIER-OESER: Die Spur des Zeichens. Das Zeichen und
seine Funktion in der Philosophie des Mittelalters und der friithen Neuzeit, Berlin-New York
1997, 126f.

2 Vgl. J.P. DOYLE: ,Prolegomena to a Study of Extrinsic Denomination in the Work of
Francis Suarez, S.]J.“, Vivarium 22 (1984) 121-60; S.K. KNEBEL: ,Intrinsic and Extrinsic
Denomination. The 14™ Century Connection of 17™" Century Aristotelianism®, in: G.
FRANK / A. SPEER. (Hgg.): Der Aristotelismus in der Friihen Neuzeit: Kontinuitit oder
Wiederaneignung? Wiesbaden: Harrassowitz 2007, 97-115.

10 Angewandt auf das Universalienthema steht fiir diese objektive Seinsweise nicht das
psychologisch relevante universale per repraesentationem, sondern das von Hervaeus auch
logisch allein mafigeblich gefundene wuniversale per praedicationem, d.h. ein bestimmter,
definierbarer Gehalt. Daher die realistische Position, die Hervaeus im Universalienstreit



260 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

Der Grundbegriff, dessen Einfithrung die Philosophie dem Traktat des
Hervaeus verdankt, ist der durch Brentano im 19. Jh. bekanntlich wieder
aufgebrachte Begriff der ,Intentionalitit* (intentionalitas).!l Hervaeus hat
erstmals das gemeinsame Merkmal der Erst- und der Zweitintentionen
herauspripariert. ,,,Intentionalitdt® [...] ist das Verhiltnis des erkannten Ge-
genstandes zum Erkenntnisakt. Dieses Verhiltnis kommt dem Gegenstand nur
insofern zu, als er objektiv im Verstand ist“ (417). ,,Die Intentionalitit ist
etwas Irreales (ens rationis), das den Gegenstinden zukommt, insofern sie
objektiv im Verstand sind“ (358). Hervaeus denkt die Intentionalitit also
nicht vom intentionalen Akt, sondern von dessen Objekt her. Darauf legt
Doyle grofStes Gewicht: ,,But the biggest surprise was to discover that for
Hervaeus the direction of intentionality as such was not from knower to
known but rather oppositewise — from known to knower!“12 Unter ,Inten-
tionalitit® versteht Hervaeus, wie iibrigens schon Prantl verdeutscht, ,das
Aufgefasstsein iiberhaupt®. Hauptthema des Traktats ist, durch Struktur-
analyse, insbesondere durch eine Analyse der verschiedenen in Betracht
kommenden Fundierungsverhiltnisse, eine umfassende Bestimmung des
Verhiltnisses, in welchem dieser mit dem Begriff des ,,objektiven Seins“ nicht
identische, aber koextensive Begriff der ,Intentionalitit® zu den beiden
Klassen von Intentionen steht, den Erst- bzw. den Zweitintentionen. Dabei
gilt den Erstintentionen, der Schnittstelle zwischen Realitit und Intentiona-
litit (579), das Hauptaugenmerk.

Den Begriff der ,Intention® konstruiert Hervaeus als die Funktion zweier
komplementirer Beziehungen: einer Fundierungsbeziehung und einer Deno-
minationsbeziehung. Von dem A, das ein B ,fundiert®, ist nimlich voraus-
gesetzt, dafs es seinerseits von diesem B ,denominiert“ wird. Obwohl die
Erstintention, die Basis einer Stufenfolge hoherer Intentionen, ihrerseits in
nichts weiter fundiert ist (419), ist jede Intention von intentionalititswegen
in etwas fundiert (356). Im Falle der Erstintentionen ist dieses ,fundamentum
intentionalitatis“ (357) die extramentale Realitit. Dann schwenkt die
Perspektive um: ,,Die Erstintention in concreto, die von dieser Intentionalitit
oder der Erstintention in abstracto denominiert wird, ist der extramentale
Gegenstand™ (431, 439, 441). Dieses Strukturmodell beruht auf dem Grund-
gedanken (354, 356, 434, 439, 474f. u.6.), die aristotelische Ontologie der
akzidentellen Priddikation mutatis mutandis auf die Erkenntnisordnung zu
ibertragen. Der Satz ,Der Gegenstand ist erkannt“ (res est intellecta) wird
von Hervaeus nach dem Muster von ,,Der Mensch ist weifd* (homo est albus)
gemodelt. Die Intentionalitit erhilt, wie die Weifle (albedo), von der voraus-
gesetzt ist, dafl sie dem Menschen als eine Eigenschaft inhiriert, den Status
einer akzidentellen Form.

bezieht (s. die Deutung der suppositio simplex, 468). Der Nominalist Ockham seinerseits
verwirft die objektive Seinsweise und akzeptiert ausschlieflich ein universale per reprae-
sentationem (bzw. significationem).

1T Dazu sehr empfehlenswert: J.P. DOYLE: ,Hervaeus Natalis on Intentionality: Its
Direction, Context, and Some Aftermath®, The Modern Schoolman 83 (2005/06) 84-124.

12 Ebd. 86.



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 261

Wie dieser strikt aristotelische Ansatz auf einem von Aristoteles selber da-
fiir nicht vorgesehenen Feld von Hervaeus konkret durchgefithrt wird, und
welche Probleme sich schon fiir die Zeitgenossen daraus ergeben haben,
darauf niher einzugehen ist hier nicht der Ort. Es sei auf das subtile Referat
der Hervaeischen Argumentation verwiesen, das de Rijk im Rahmen seiner
magistralen Einleitung zu der Girald Odonis-Ausgabe vorgelegt hat.13 Da-
riiber hinaus hat de Rijk Hervaeus® Traktat auch bereits zur Vorgeschichte,
namentlich zu Simon of Faversham (gest. 1306) und Radulphus Brito (gest.
1320), sowie zur unmittelbaren Wirkungsgeschichte in Beziehung gesetzt.

Doyles Edition ist eine Pflichtlektiire nicht nur fiir den philosophischen
Mediivisten. Sie ist es fiir jeden, der sich fiir die Geschichte der theoretischen
Philosophie, besonders fiir den Deutschen Idealismus interessiert. Die ,Vor-
stellungstheorie“ des Karl Leonhard Reinhold (1757-1823) liest sich auf die-
ser Folie als ,Hervaeus light*. Mit den Seiten, auf denen Reinhold 1789
seinen erkenntnistheoretischen Grundsatz erliutert ,Das BewufStsein iiber-
haupt besteht aus dem Bezogenwerden der bloflen Vorstellung auf das Objekt
und Subjekt; und ist von jeder Vorstellung iiberhaupt unzertrennlich“14
vergleiche man die folgende Darlegung von Hervaeus: ,,Beispielsweise, wenn
ich ,Mensch® denke, ist das Verhiltnis des gedachten Menschen zum Verstand
die abstrakte Intentionalitit selbst, in Abhingigkeit von der der gedachte
Mensch konkreterweise ,Erstintention® heifst. Dieses Verhiltnis ist nicht sel-
ber das Gedachte, solange der Mensch der direkte Gegenstand des Denkens
ist. Es ist vielmehr eine gedankliche Beziehung, die in dem gedachten
Gegenstand fundiert ist. Da nun aber der Verstand iiber seinen eigenen Akt
reflektieren kann und ebenso i{iber das Verhiltnis, welches in dem gedachten
Gegenstand insofern fundiert ist, als er eben gedacht wird, kann dieses Ver-
hiltnis, das vorher eine Beziehung des gedachten Gegenstandes war und nicht
etwa seinerseits ein gedachter Gegenstand, nachher allerdings ein gedachter
Gegenstand sein. Wie der direkte Gegenstand, niamlich ,Mensch’, ein Ver-
hiltnis fundierte, die Intentionalitit, die die konkreterweise so genannte
Erstintention konstituierte, so fundiert wiederum das Verhiltnis, wenn es
seinerseits zum direkten Gegenstand des Denkens wird, eine gedankliche
Beziehung auf den Verstand. Darum ist jenes erste Verhiltnis das Fundament
eines zweiten Verhiltnisses und folglich seinerseits von diesem konstituierbar,
so wie auch ein Denkakt bisweilen im reflexen Akt gedacht wird. Dann ist der
Akt, der gedacht wird, nicht der, durch den der Denkende denkt, sondern er
ist das, was der Verstand denkt. Genauso, behaupte ich nun, ist jenes Ver-
hiltnis, die abstrakte Intentionalitit, sei es die erste oder die zweite, sobald
sie ihrerseits gedacht wird, konkreterweise die ,Zweitintention.“ (411).
Immer wieder kommt Hervaeus darauf zuriick, dafl die Intentionalitit ihrer-

13 pE RIJK, a.a.0. 251-301. De Rijk ist iibrigens entgangen, daff der hervaeuskritische
Traktat eines nicht weiter bekannten Magister Conrad OP., fiir den er nur auf zwei Manus-
kripte verweist (ebd. 294), seit lingerer Zeit ediert vorliegt: C. STROICK: ,, Tractatus de inten-
tionibus magistri Conradi O.P.%, in: Sprache und Erkenntnis im Mittelalter (= Miscellanea
Mediaevalia X111/1), Berlin-New York 1981, 517-46.

14 K.L. REINHOLD: Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermdégens,
Prag-Jena 1789 / Repr. Darmstadt 1963, 321-323.



262 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

seits zum Gegenstand des Denkens werden kann (,ipsa intentionalitas potest
esse intellecta et relata ad intellectum®, 440), und dafd die Reflexion unend-
lich sei (446). Nicht unwichtige Thesen der nachkantischen Spekulation hin-
gen also gar nicht von Primissen ab, die heute jeder Philosophiestudent als
das geistige Eigentum der ,neuzeitlichen® Philosophie reklamieren wiirde.
Bemerkenswert ist noch, dafl trotz des rigor metaphysicus, den Hervaeus be-
titigt, er kein versteinerter Dogmatiker ist, sondern ein Ich, das sich auch zu
dem den Skeptikern so sympathischen ,wie mir jetzt scheint® (575) herbei-
liflt. Eine lingere Darlegung beendet er mit den Worten: ,All das sei gesagt,
ohne etwas fest behaupten zu wollen, denn iiber diese Dinge habe ich wenig
nachgedacht® (576).

Es verdient Anerkennung, daff der Herausgeber fiir eine gut lesbare, er-
schwingliche Ausgabe dieses wichtigen philosophischen Texts gesorgt hat.
Dennoch hitte er es dem Leser ein bifSchen weniger schwer machen diirfen.
Der Rezensent meint nicht die Fliichtigkeitsfehler, die zum Teil stérend sind,
deren Zahl verglichen mit der Unzahl bereits bewiltigter Schwierigkeiten der
Textkonstitution — Doyle verzeichnet 1747 meist gravierende Varianten -
und den immer noch offenen Fragen aber nicht ins Gewicht fillt.!5 Auch
nicht, daff ab Fuflinote 624 sich die FufSnotenzihlung im Apparat um 1 ver-
schiebt. Sondern den unangebrachten Respekt vor der wilden Interpunktion
der Inkunabel. Obwohl ihm das Problem selber bewuf3t ist (327), hat der He-
rausgeber auf eine selbstindige Gliederung des Texts verzichtet. Selbst dann
interveniert er nicht, wenn eine verschachtelte Konstruktion in zwei Sitze
auseinandergerissen ist. Aber es ist nun einmal so, daff auch noch so vieles

15 333, 13 ,dicitur® / ,dicit* — 334, 2 ,omnem* / ,omne“ — 336, 31 ,re absoluta® / ,rei
absolutae“ — 338, 18 ,ipsa“ / ,ipsum“ — 339, 13 ,probo“/ ,patet* — 340, 19 ,,quae“ / ,quod*
- 342, 9 ,ergo actus“ / ,ergo quod actus“ — 344, 2 _fundari“ / ,fundantur® - 355, 12
»primus® / ,primum® — 358, 15 ,accipiatur® / ,accipiam® - 360, 2 ,sicut* / ,sic* — 360, 5/6
HSterminum® / ,tantum® — 360, 6 ,includunt® / ,includit® — 371, 14 ,esse“ / ,esset“ — 374, 20
Lprimam® / ,primum® — 374, 34 ,excluso® / ,exclusa“ — 375, 5§ ,esse“ / ,esset“ — 376, 24
»probabile“ / ,praedicabile“ — 381, 2 ,,quod“ / ,quia“ — 388, 13 ,est“/ ,est, est“ — 389, 13
»aliqua relatio [...] relatio“ / ,aliquam relationem [...] relationem® — 389, 27 ,aliquem® /
saliquam® - 390, 27 ,si“ / ,sive“ — 390, 33 ,reale” / ,realem“ - 391, 14 ,inveniri“ /
Hinvenitur® — 395, 4 Jomni“/ ,omne* — 395, 5 ,ipse“/ ,ipsum® - 395, 28 ,negatione illud* /
»hegatione, scilicet illud® — 400, 13 ,comparantur® / ,comparatur® — 404, 16 ,intellectum* /
sintellectam® — 407, 15 ,est“ / ,est, est“ — 410, 23 ,intellectus® / ,intellecti“ - 411, 29
»quae“ [/ ,qua“ — 411, 40 ,quem® / ,quam®“ - 417, 27 ,quidam®“ / ,quidem®“ - 422, 29

»inconsequens® / ,inconveniens“ — 423, 9 ,potest” / ,posse“ — 424, 24 finem* / ,finis* -
425, 7 ,ille® / ,illa® — 428, 23 ,ille* / ,illud“ - 433, 7 ,,qui* / ,quae“ — 436, 13 ,sine non* /
»sine talibus non“ - 437, 11 ,sed“ / ,seu“ — 446, 3 ,lllud dicitur esse principale

fundamentum® del. — 446, 33 ,tertium® / ,tertius® — 450, 16 ,qui“ / ,quin“ — 460, 25
»quaedam® / ,quoddam* - 465, 8 ,quod” del. — 467, 2 ,converso“ / ,,e converso“ — 471, 1
Lhon® / ,nec” — 478, 12 intellectui® / ,intelligendi“ — 485, 4 ,rem® / ,re“ — 486, 13
sconcepti® / ,complexi“ — 488, 35 ,extrinseca“ / ,intrinseca® — 489, 1 ,intrinseca® /
sextrinseca® — 490, 14 ,qua“ / ,,quia“ — 491, 15 ,necessitate” / ,de necessitate” — 503, 29
Spro“ / ,per® — 508, 13 ,tantum® / ,tantam“ - 530, 21 ,insit“ / ,insint“ — 531, 32
sanalogica® / ,analogata® - 545, 12 ,terminum®“ / ,terminus“ — 545, 24 ,accepta® /
sacceptam® — 563, 24 ,habeant“ / ,habeat“ — 566, 11 ,quod® / ,quae“ — 566, 12 ,talis“ /
Stale“ = 570, 15 ,per® / ,per se“ — 573, 25 ,eam*/ ,rem“ — 582, 18 ,quae“ / ,quod“ — 594,
19 ,tertium® / ,tertiam®.



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 263

Kollationieren dem Mediidvisten eine Entscheidung nicht abnimmt: die Zei-
chensetzung. Die im Apparat vermerkte Konjektur, die Abweichung von dem
iiberlieferten Wortlaut, ist harmlos verglichen mit der ihm unablissig abver-
langten Entscheidung tiber Punkt und Komma. In der fertigen Edition gibt
iiber das So-und-nicht-anders der Interpunktion kein kritischer Apparat
Rechenschaft, und verniinftigerweise kann dergleichen auch nicht verlangt
werden. Trotzdem darf sich gerade der Herausgeber philosophisch anspruchs-
voller Texte vor dieser Entscheidung nicht driicken. Jede Edition ist ein Kon-
strukt, in dem #ltesten technischen Sinn von constructio. Zuwenig constructio
bleibt dem Text den Schliissel zu seinem Verstindnis schuldig.

Wiinschenswert wire es gewesen, wenn der Herausgeber von den von ihm
konsultierten Manuskripten noch eifriger Gebrauch gemacht hitte. DafS sie
zur Textkonstitution mehr beitragen als Doyles Apparat verrit, zeigt ein Ver-
gleich seines Texts mit den Proben, die wir an den Zitaten bei Giraldus
Odonis haben. Denn nach de Rijks Befund stammen diese Zitate aus der-
selben Quelle. Doyle liest: ,[...] esse intentionale [...] potest accipi essen-
tialiter et denominative sicut albedo dicitur esse quale essentialiter et corpus
dicitur habere esse quale denominative. Ita illud quod est intentio per
essentiam dicitur habere esse intentionale essentialiter, sed illud cujus est
intentio dicitur habere esse intentionale denominative“ (334). Bei Giraldus
Odonis heifit es statt dessen: ,Esse intentionale potest accipi essentialiter et
denominative, sicut habere esse quale contingit dupliciter: essentialiter et
denominative. Nam sicut albedo dicitur esse quale essentialiter sed corpus
<album> dicitur habere esse quale denominative, ita illud quod est intentio
per essentiam, dicitur habere esse intentionale essentialiter, sed illud cuius est
intentio, dicitur habere esse intentionale denominative® (ed. de Rijk 392).
Der zur Unterscheidung zweier Bedeutungen des systematisch wichtigen
Begriffs ,esse intentionale“ von Hervaeus vergleichsweise herangezogene und
eingeteilte Oberbegriff ist ,habere esse quale“. Das wird aus Doyles Version
nicht deutlich. Auch an einer anderen Stelle (ed. Doyle 411f./ ed. de Rijk
406f.) zeigt sich, dafl der von ihm gebotene Text verbesserungsfihig ist.
Fairerweise mufd man aber sagen: Das zu kritisieren, liduft auf den Gemein-
platz hinaus, dafl wir bei diesem Werk noch weniger als sonst ohne eine
kritische Ausgabe auf die Dauer nicht auskommen. Wovon man sich durch
den punktuellen Stellenvergleich gut tiberzeugen kann, ist die enorme Schwie-
rigkeit dieser Aufgabe.

Die Schwierigkeit liegt nicht nur in der Unterschiedlichkeit der iiber-
lieferten Textfassungen. Sie liegt in einem asketisch dermaflen restringierten
Sprachcode, dafS Husserls Logische Untersuchungen verglichen mit diesem
Tractatus de secundis intentionibus Unterhaltungslektiire sind. Kein Wunder,
daff Generationen von Medidvisten vor der Aufgabe zuriickgezuckt sind. Je-
dem ist klar, wie leicht er sich daran die Finger verbrennt. Wenn eine Edition
desto schwerer ist, je kleiner die Zahl unterscheidbarer Typen von Lemmata
und je grofler die Zahl ihrer Okkurrenzen ist, dann ist Doyles Leistung in der
neueren philosophischen Mediivistik leicht rekordverdichtig. Den Mut, eine
lohnende Sache endlich anzupacken und durchzufiihren, auch um den Preis,
dafl es nicht der endgiiltige Text wiirde sein kénnen, hat aus Ungeduld mit
dem schleppenden Gang der Dinge im alten Europa vielleicht nicht zufillig



264 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

erst ein Amerikaner gehabt. Alle im Lauf eines langen Gelehrtenlebens auf-
gespeicherte Intelligenz und Erfahrung ist hier in den berithmten ersten
Schritt gesteckt. Ihm werden weitere folgen. ,,Ist ja doch der Anfang vielleicht
das grofite Stiick des Ganzen. [...] Ist der Anfang aber gefunden, so ist es
leichter, das Fehlende zu erginzen und nachzuholen [...] Von der gegen-
wirtigen Lehre aber war bisher nicht etwa einiges schon bearbeitet, anderes
noch nicht, sondern es war von ihr bis zur Stunde schlechthin gar nichts
vorhanden.“16

16 ARISTOTELES: Soph. Elench. 34, 183b.



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 265

KLAUS M. LEISINGER

Hoffnung fiir die Okumene.
Resonanz auf die Stimme des Patriarchen Kyrilll

Dieses Buch ist in verschiedener Hinsicht etwas Besonderes, etwas Neues und
viel Versprechendes. Freiheit und Verantwortung im Einklang ist der erste
Band einer neuen Publikationsreihe, deren Herausgeber Barbara Hallensle-
ben, Guido Vergauwen und Klaus Wyrwoll — alle nicht nur hervorragende
Theologen, sondern auch in besonderem Mafe fiir die Okumene mit der Ost-
kirche engagiert — eine anspruchsvolle Absicht verfolgen, nimlich

w»Zeugen und Zeuginnen zu Wort kommen lassen, die fiir uns zur ,Erscheinung des
Herrn” werden; die Seinem Leib, der Kirche, Gestalt verleihen; die uns helfen, die
Zeichen der Zeit zu deuten; die zeigen oder doch erahnen lassen, wie das Evan-
gelium unsere personliche Lebensform, unsere soziale, politische und wirtschaft-
liche Welt durchdringt.” (IV)

Zielpublikum dieser neuen Reihe sind ,,Suchende®, die ,nicht nur Unterhal-
tung, Begriffsstreit oder kirchenpolitische Argumente suchen, sondern ein un-
erwartetes Licht fiir ihren Weg im Zwielicht dieser Welt.®

Angesichts der gegenwiirtigen globalen finanziellen, sozialen, 6kologischen
und politischen Krise und der von ihr verursachten neuen Uniibersichtlichkeit
sind ,unerwartetes Licht“ und sichtbare Zeichen der spirituellen Durchdrin-
gung aller Aspekte des individuellen und gesellschaftlichen Lebens bitter n6-
tig. Allein schon deshalb ist dieser Publikationsreihe groffer und nachhaltiger
Erfolg zu wiinschen. Krisenzeiten bieten — bei allem Leidensdruck, den sie fiir
die von ihr Betroffenen erzeugen, — immer auch Chancen fiir Reformen durch
Riickbesinnung auf das Wesentliche und Neuorientierung im Lichte verin-
derter Werteorientierungen.

Krisenzeiten er6ffnen immer auch die Gelegenheit, dass bisher ignoriertes
oder als unzeitgemifl empfundenes Gedankengut neu bewertet wird und An-
erkennung findet. Die Chance der Besinnung auf Wesentliches, die Chance
des reflexiven Riickbezugs auf einen Wertekanon, der Menschen Orientie-
rung und in unsicheren Situationen Halt gibt, wichst, wenn es Mittlerge-
stalten gibt, die uns — wie das die Herausgeber wiinschen — ,helfen, die Zeit
zu deuten“ und die aus dieser Deutung resultierenden Erfordernisse zu er-
kennen.

Die Herausgeber hitten es sich mit dem ersten Band leichter machen und
einen Autor wihlen kénnen, der dem westlichen Publikum in vielfiltiger Hin-
sicht zuginglicher ist. Jenseits des relativ kleinen Kreises hiesiger Menschen,
die sich mit der Ostkirche und ihren Reprisentanten beschiftigen, sind der Pa-
triarch der Russischen Orthodoxen Kirche und seine Schriften kaum bekannt.

L KYRILL, Patriarch von Moskau und der ganzen Rus’: Freibeit und Verantwortung im
Einklang. Zeugnisse fiir den Aufbruch zu einer neuen Weltgemeinschaft (= Epiphania 1).
Fribourg: Academic Press 2009. 239 S. ISBN: 978-2-9700643-0-5.



266 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

Aber Barbara Hallensleben, Guido Vergauwen und Klaus Wyrwoll haben sich
bewusst entschieden: Der erste Band der Publikationsreihe erschien am 1.
Februar 2009, dem Tag der Amtseinsetzung des neuen Patriarchen ,von
Moskau und der ganzen Rus’“, Kyrill. Das Buch macht einem nicht russisch
sprechenden Publikum ausgewihlte Beitrige aus der Feder des Patriarchen
zuginglich, Beitrige zum Menschenbild der 6stlichen christlichen Tradition,
zur Ambivalenz der sikularen Weltanschauung sowie zur Okumene.

Das Buch ist eine anspruchsvolle aber lohnende Lektiire, denn es fiithrt den
interessierten Leser in eine Gedankenwelt, mit der Menschen westeuro-
pdischer Prigung kaum vertraut sind. Kyrill hilt es fiir die Aufgabe der Rus-
sischen Orthodoxen Kirche, eine Soziallehre zu entwickeln, die in ihrer Tra-
dition verankert ist. Der Autor, der in sehr armen Verhiltnissen aufwuchs
und unter dem atheistischen Wesen des kommunistischen Staates zu leiden
hatte, spricht iiber Menschenrechte und Menschenwiirde, iiber das Verhiltnis
von Kirche und Nation, iiber die Grenzen des Liberalismus, iiber Okumene
und vieles mehr. Im Verlauf der Lektiire erschliefit sich dem Leser, dass zen-
trale Begriffe wie beispielsweise ,Menschenrechte®, ,Menschenwiirde®, ,Li-
beralismus“ und ,Sikularismus® inhaltlich anders ausgefiillt werden, als es
dem generellen Trend der westlichen Debatte entspricht. Um den Intentionen
des Patriarchen gerecht zu werden, und um die Gefahr ungerechtfertigter Kri-
tik zu verringern, weil Kyrill’s Aussagen aus ihrem axiomatischen Kontext ge-
nommen werden konnten, ist es ratsam, die Lektiire des Buches mit dem
letzten Kapitel zu beginnen: Grundlagen der Lehre der Russischen Ortho-
doxen Kirche iiber Wiirde, Freiheit und Rechte des Menschen (220-229).

In verschiedenen Kapiteln des Buches setzt sich der Patriarch kritisch mit
dem ,liberalen Modell der (westlichen) Zivilisation® auseinander. Dass Vor-
sicht mit oberflichlicher ,,Ubersetzung“ des Textes angezeigt ist, wo LUber-
tragung”™ seiner Inhalte im Lichte von religios-kulturellen Traditionen erfor-
derlich wire, zeigt insbesondere die Lektiire des Aufsatzes ,Das liberale
Wertesystem als Bedrohung der Freiheit® (64ff.). Ein wesentlicher Pfeiler der
Kritik am Liberalismus ist aus der Sicht der Russischen Orthodoxen Kirche,
dass ,siindhafte Erscheinungsformen im Menschen zugelassen (werden), so-
lange sie nicht in Widerspruch zum Gesetz geraten und die Freiheit eines an-
deren Menschen nicht verletzten® (39). Wo ,sexuelle Ziigellosigkeit und Per-
version, Profitgier und Gewalt“ sowie ,Abtreibung, Euthanasie, die
Verwendung menschlicher Embryonen in der Medizin® und andere Hand-
lungsweisen praktiziert werden, welche ,die Moral des Evangeliums und die
natiirliche Moral® (227) untergraben oder gar aufheben, ist aus orthodoxer
Sicht Toleranz unangebracht — im Gegenteil: Gegensteuern durch Ablehnung
des universalen Geltungsanspruchs solchen ,liberalen Wertsystems® sei not-
wendig.

Solche Passagen werden mit Sicherheit bei vielen Menschen moderner,
sikularer Gesellschaften auf Unverstindnis, wenn nicht reflexartige Ableh-
nung stoflen. Auf dem Hintergrund der Russischen Orthodoxen Glaubens-
normen und der 6stlichen christlichen Tradition sind sie eine logische Schluss-
folgerung, denn:



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 267

»In der Orthodoxie besteht unverindert die Uberzeugung, dass die Gesellschaft
bei der Regelung des irdischen Lebens nicht nur die menschlichen Interessen und
Wiirde beriicksichtigen soll, sondern auch die gottliche Wahrheit, das vom Schép-
fer gegebene ewige Sittengesetz, das in der Welt unabhingig davon herrscht, ob
der Wille einzelner Menschen oder menschlicher Gemeinschaften damit im Ein-
klang steht. Dieses Gesetz, das in der Heiligen Schrift besiegelt ist, steht fiir einen
orthodoxen Christen iiber allen anderen Regeln® (227).

Freiheit ist aus dieser Perspektive ,kein Selbstzweck® und kein Vorwand fiir
die Lebensphilosophie ,erlaubt ist, was gefillt“. Ohne sittliche Werte, so der
Patriarch, verlieren Freiheit, Demokratie und Menschenrechte ihren Sinn; sie
kénnen nur im Einklang mit Pflichtgefiihl und Verantwortung innerhalb eines
konkreten Systems sittlicher Werter gedeihen. Die Moglichkeit, dass solche
Aussagen manchen aus der Leserschaft nicht gefallen werden, ist kein Grund,
Debatten iiber ,,die Rolle der Kirchen in modernen Gesellschaften“ nicht
durch solche Voten zu bereichern — so zum Beispiel Diskurse, die bei uns mit
Riickbezug auf den Menschen als ,,Ebenbild Gottes* zu anderen Ergebnissen
kommen als Kyrill: ,Sterbehilfe (anstatt ,,Lebenshilfe” fiir Demenz- oder un-
heilbare Krebskranke und deren Familien) oder ,,Abtreibung® (anstatt ,Uber-
lebenshilfe® fiir unerwiinschte Kinder, iiberforderte Eltern oder sich verwei-
gernde Grofleltern).

In diesem Sinne ist zu hoffen, dass solche Textpassagen nicht aus dem Zu-
sammenhang herausgegriffen werden, um sie als hoffnungslos antiquiert zu
diffamieren. Auch hier wiinschte man sich — wie Papst Benedikt XVI dies im
Vorwort zu seinem Buch Jesus von Nazareth tat — jenen ,Vorschuss an
Sympathie, ohne den es kein Verstehen gibt“ (22). Das kénnte die Chance fiir
einen unideologischen Diskurs iiber die destruktiven Konsequenzen eines
tibersteigerten Individualismus erdffnen. Jedem, seinen christlichen Glauben
im Alltag praktizierenden Menschen, ist die Aufgabe gestellt, seine eigenen
Konsequenzen aus der Glaubenswahrheit zu ziehen, dass Gott den Menschen
zu seinem Ebenbild erschaffen hat (Gen. 1,27). In dieser Hinsicht haben
Menschen Entscheidungsfreiheit — auch dies war der Wille Gottes.

Auch der Aufsatz ,Menschenrechte und sittliche Verantwortung® (88ff.)
verdient sorgfiltige Lektiire und unvoreingenommene vertiefende Reflektion
im Kontext der orthodoxen Glaubenstradition. Kyrill legt sich grundsitzlich
fest: ,,Die Orthodoxen sind bereit, die Normen der Menschenrechte zu ak-
zeptieren und sich fiir deren Festigung einzusetzen.” An dieser Grundaussage
ist seine Einstellung zur Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte als dem
breitest akzeptierten Katalog der Freiheiten und Rechte der Menschen zu
messen. Bei der Abwigung der Interessen der Individuen gegen die Interessen
der Gesellschaft argumentiert Kyrill jedoch im Lichte seiner religiosen Tra-
dition anders als idealtypisch ,liberale Denker dies gutheiffen mogen: Er
sieht in der Verabsolutierung der (fehlbaren!) Einzelperson ein Ubel und
mochte Freiheiten und Rechte der Einzelnen mit der gesellschaftlichen Soli-
daritit in Einklang bringen, weil das Recht auf individuelle Freiheit dort
seine Grenze finden muss, wo die Wiirde des Menschen verletzt wird. Die
»Wiirde des Menschen“ — auf die zur Rechtfertigung von Rechten und Frei-
heiten Bezug genommen wird — definiert er im Zusammenhang mit der durch



268 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

christliche Normen charakterisierten Qualitit des Handelns. Da Gott dem
Menschen die Freiheit gibt, dem Guten zu folgen oder das Bose zu wihlen
und der Mensch sich als fehlbare Kreatur allenthalben verirrt, betrachtet die
orthodoxe Glaubenstradition die Verabsolutierung des Individualismus losge-
16st von der sittlichen Verantwortung des Menschen als inakzeptabel. Aufge-
klirte Menschen definieren Freiheit zwar auch immer als riickgebunden an
Verantwortung gegeniiber der Gesellschaft — aber nicht notwendigerweise als
riickgebunden an die Wiirde des Menschen, die aus seiner Schaffung als
Ebenbild Gottes resultiert. Ein breit angelegter und (im Sinne der Religionen
und Weltanschauungen) multipolarer Diskurs iiber die Menschenrechte und
sittliche Verantwortung wire hochst willkommen — zumindest anspruchsvolle
Denker werden keine einfachen Antworten finden.

Dies alles gesagt, wird die westliche Leserschaft dennoch mit einigen (we-
nigen) ungewohnten Gedankengingen und Argumentationen konfrontiert,
deren Andersartigkeit man nur im Lichte einer anderen kirchlichen Tradition
akzeptieren kann. Ein solches fiir mich als Protestanten schwierig zu ver-
stehendes Beispiel ist die Passage, wo ,die Zustimmung einiger christlicher
Denominationen zum Priestertum der Frau® als ,,nichts anderes als die prak-
tische Verwirklichung des liberalen Wertsystems der Menschenrechte im reli-
giosen Bereich® beurteilt wird. Dies mit dem Zusatz: ,,Das ist einer von vielen
Fillen einer konsequenten und zielstrebigen Verdringung der apostolischen
Glaubensnorm aus dem Leben der modernen Gesellschaft und deren Ersetz-
ung durch das liberale Wertesystem®™ (31). Die Verdringung von Glaubens-
normen aus dem Leben der modernen Gesellschaft ist etwas, wogegen sich
der Patriarch an verschiedenen Stellen verstindlicherweise und mit guten
Griinden wehrt — die Ordination von Frauen zu Priesterinnen gehort jedoch
aus meiner Sicht nicht in diese Kategorie. Doch solche Passagen sind die Aus-
nahme.

Das Buch ist ganz iiberwiegend durch Aussagen und Argumentationslinien
getragen, die zwar aus einer anderen Lebens- und Glaubensperspektive resul-
tieren, aber zweifellos fiir alle Menschen guten Willens von gréfiter Bedeu-
tung sind. Aus der Vielfalt solcher von Kyrill angesprochenen Sachverhalte
mochte ich einen herausgreifen, der in seiner Bedeutung weit iiber das theo-
logische Denken und kirchliche Leben hinausgeht: die gefihrliche Unvoll-
stindigkeit einer Lebensfiihrung ohne die ,,Leitplanken® christlicher Werte.

Im Aufsatz ,Die Glaubensnorm als Lebensnorm® wird eine zentrale Frage
aufgeworfen (45), von deren Beantwortung nicht ,nur“ die Zukunft der Rus-
sischen Orthodoxen Kirche abhingt:

»Gelingt es uns, die aus dem Glauben geborene Vision des Lebens in den ge-
sellschaftlich bedeutenden Angelegenheiten Gestalt werden zu lassen und auch auf
- die Probleme der Moderne {iberzeugende Antworten zu geben? Wenn nicht, dann
ist alles, was wir von einem angemessenen Verhiltnis zwischen Tradition und
Liberalismus, von der Lebenskraft unseres Glaubens und unserer Uberlieferung

gesagt haben, blof§ eine Behauptung, eine reine Konstruktion, ein lebloses Skelett
ohne Muskeln.“

Nicht nur im Lichte der gegenwirtigen finanzwirtschaftlichen und ordnungs-
politischen Krisenerscheinungen, sondern noch mit viel gréflerer Tragweite



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 269

angesichts der in sozialer und 6kologischer Hinsicht zweifelsfrei nicht zu-
kunftsfihigen globalen Entwicklungstrends der letzten Jahrzehnte, ist jedem
vernunftbegabten Menschen offenbar, dass sinnvolles, weil an ganzheitliche
Verantwortung riickgebundenes menschliches Dasein durch normative Pri-
missen geleitet sein muss. In den Worten des Patriarchen Kyrill: durch
handlungsleitende Normen, welche ,die aus dem Glauben geborene Vision
des Lebens® Gestalt werden lassen. Hier kommt aus der Perspektive der rus-
sischen orthodoxen Kirche eine Mahnung, die wir inhaltsgleich auch in Enzy-
kliken (z.B. Veritatis splendor) sowie bei evangelischen Theologen wie Karl
Barth (z.B. in seiner Tambacher Rede) oder Helmuth Gollwitzer (z.B. in
Krummes Holz, aufrechter Gang) finden. Es geht um gelebte Glaubensinhalte
und damit um den Anspruch, Normen héchster Qualitit kohdrent und kon-
sistent in der sozialen Praxis zu leben.

Kyrill nahm diesen Sachverhalt schon einmal im Jahre 1987 im Kontext
der ,Einheit der Kirche und Erneuerung der Menschheit® auf, als er ein-
driicklich davor warnte, dass dort, wo dauerhafte sittliche Normen fehlen
und die Moral als unnotiger Ballast abgeworfen wird, es zu Krisen kommen
muss, weil das Verdringen der sittlichen Werte zur Beschleunigung der An-
hiufung der materiellen Werte ohne Riicksicht auf die Interessen anderer
Menschen fithrt (55). In fast prophetischer Weitsicht argumentierte er da-
mals, die Suche nach ,einheitlichen sittlichen Normen, die das Wesen der
sittlichen Natur des Menschen zum Ausdruck bringen, sollte Gegenstand
eines allgemeinen Dialogs unter Beteiligung der Religionen und Weltan-
schauungen werden. Mit anderen Worten, die bestehende Vielzahl der Moral-
kodizes muss in unserem Jahrhundert einem einzigen Moralkodex weichen,
der auf absoluten sittlichen Normen beruht“ (59). Ebenfalls von Interesse ist
die Aussage, dass die allgemeine Annahme eines einheitlichen Komplexes sitt-
licher Normen keinerlei negative Folgen von der Art einer einheitlichen
Standardisierung und Gleichmacherei nach sich ziehen darf.

Im Geleitwort der Herausgeber der neuen Publikationsreihe wird der Staats-
rechtler und Rechtsphilosoph Ernst-Wolfgang Bockenforde mit der Aussage zi-
tiert, dass der freiheitliche, sdkularisierte Staat von (ethischen) Voraussetz-
ungen lebe, die er selbst nicht garantieren koénne. Einer der geistigen Viter der
sozialen Marktwirtschaft, Wilhelm Roépke, machte die inhaltlich gleiche Aus-
sage fiir die konomische Sphire der Gesellschaft: ,Markt, Wettbewerb und
das Spiel von Angebot und Nachfrage erzeugen jene sittlichen Reserven nicht.
Sie setzen sie voraus und verbrauchen sie.“2 Zur Zeit erleben wir, was ge-
schieht, wenn das, was fiir ein geordnetes Miteinander vorauszusetzen ist, in
system-relevanten Teilbereichen der wirtschaftlichen und politischen Praxis
nicht in zureichendem Ausmafl vorhanden ist: Es stellen sich Probleme ein,
die nicht nur aus Sicht christlich normativer Sicht verheerend sind, sondern
die wirtschaftlichen, sozialen und politischen Grundpfeiler, auf denen frei-
heitliche Demokratien mit sozialer Marktwirtschaft ruhen, erschiittern.

Es ist offensichtlich, dass von Menschen, die ihren Lebensinhalt losgelost
vom Allgemeinwohl in der kurzfristigen Maximierung ihres dkonomischen

2 ROPKE, Wilhelm: Jenseits von Angebot und Nachrage, Ziirich: Verlag Rentsch 1958, 169.



270 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

oder politischen Eigeninteresses begreifen, im Zweifel andere Entscheidungen
treffen, als Menschen, die sich vor Gott und vor den Menschen rechenschafts-
pflichtig fiihlen. Glaubensdinge mogen zwar in westlichen Gesellschaften als
Privatsache betrachtet werden — dennoch haben sie konkrete soziale Bedeutung.
Nicht, dass die Kirche nun in den Verwaltungs- und Parteiriten aller groffen
Unternehmen und Parteien vertreten sein miisste — aber, um die Worte des
Patriarchen aufzunehmen, wo die aus dem christlichen Glauben geborene
Vision der Gerechtigkeit, der Riicksichtnahme auf die Bediirfnisse der Nichs-
ten und Fernsten (inklusive zukiinftiger Generationen) und der Rechen-
schaftspflicht vor dem hochsten Richter nicht auch in wirtschaftlichen, poli-
tischen und sozialen Angelegenheiten Gestalt annimmt, lassen sich keine iiber-
zeugenden Antworten auf die Herausforderungen der Gegenwart (geschweige
denn der Zukunft) geben.

Man stelle sich vor, die Umsetzung solcher normativer Gemeinsamkeiten
auf der Individual-, Gemeinde- und Staatsebene stiinden im Zentrum der dku-
menischen Arbeit, anstatt die oft kleinlichen Auseinandersetzungen tiber nicht
verhandelbaren Unterschiedlichkeiten in den Mittelpunkt zu stellen und theo-
retische, theologische Generaldebatten zu pflegen, die ohnehin schon tausend
Mal ohne Ergebnis gefiihrt wurden!

Am Ende ihres Vorworts schreiben die Herausgeber: ,,Der Aufbruch ist
nicht das Ziel. Viele Fragen bleiben.“ Eine der zentralen Fragen, die weit
iber die christlichen Kirchen hinaus von Bedeutung ist und auf die Ant-
worten nicht leicht fallen, wird dabei erwihnt: ,,Wie lisst sich ein Konsens
iiber die offentlich verbindlichen Werte in einem sdkularen Staat herbei-
fithren und iiber die Generationen vermitteln und erneuern?“ (XIV) Es ist zu
hoffen, dass die neue Publikationsreihe vielen klugen Autoren aus den ver-
schiedensten religiosen, philosophischen, politischen und sozialen Blick-
winkeln die Moglichkeit gibt, Beitrige zu dem groffen Antwortmosaik zu
liefern.



REZENSIONEN — THEOLOGIE / THEOLOGIEGESCHICHTE

ANGENENDT, Arnold: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel
und Schwert. Miinster: Aschendorff 2008. 800 S. ISBN 978-3-402-00215-5.

Den Anstoff zu diesem breit angelegten Werk gab H. Schnidelbachs provo-
kantes Pamphlet gegen die Todstinden des Christentums, das wegen seiner
verheerenden kulturellen Bilanz abzuschaffen sei. Die nun in der vierten, mit
Berichtigungen und Ergidnzungen versehenen Auflage vorliegende Mono-
graphie will eine ,iiberzeugende ,kulturelle Gegenbilanz® aufmachen® (5). An-
liegen des Verfassers ist es, ,dariiber zu informieren, was die religions-,
kultur- und allgemeingeschichtlichen Forschungen zu besagten Todsiinden in
den letzten zwanzig Jahren erbracht haben® (5). Indem er dazu den ,langen
Weg der aufgebauten und in Zukunft weiter aufzubauenden [...] Humanitit,
und darin die Rolle des Christentums® (86) nachzeichnet, bezieht der Ver-
fasser Stellung zur lingst zum Common Sense gewordenen These vom Zu-
sammenhang zwischen Monotheismus und Intoleranz (14).

Der Band umfasst fiinf Hauptteile, die in sich geschlossene Abhandlungen
bilden und daher auch separat gelesen werden kénnen (5). Endnoten (593—
709), ein sehr ausfiihrliches Literatur- (711-787) und Personenverzeichnis
schlieffen die Untersuchung ab.

Der erste Teil der Untersuchung (19-86) — ,Toleranz und Gewalt als
menschliche Erstaufgabe“ — entfaltet wie die natiirlichen Aggressionstriebe der
Menschen allmihlich durch kulturelle Regeln, den Ubergang von vor-
ethischen zu ethischen Religionen, die Entstehung ,der gewissenhaften,
ethisch handelnden Person“ (29), die Ausprigung eines religios wie gesell-
schaftlichen Verantwortungsbewusstseins und schlussendlich durch Staats-
gewalt und Rechtsstaat eingehegt wurden.

Der zweite Teil (87-230) — ,,Gottesrechte und Menschenrechte“ — umfasst
drei Kapitel: ,Monotheismus und Religionsfreiheit” (88-109), ,Menschen-
wiirde und Menschenrechte“ (110-189) sowie ,,Gleichheit und Universalitit®
(190-230). Im ersten Kapitel kritisiert der Verfasser O. Marquards These, die
Polymythie ermogliche Toleranz, indem sie den Alleinanspruch monothe-
istischer Religionen durch ,,Gewaltenteilung im Absoluten® unterlaufe (88).
Im Anschluss an J. Assmann sei zwar zu konzedieren, dass die im Mono-
theismus vollzogene Mosaische Unterscheidung zwischen wahr und falsch fiir
Gewalt gegeniiber religios Andersdenkenden und Abweichlern verantwortlich
zeichne (89). Zugleich gelte es aber die psychohistorischen Wirkungen des
Monotheismus, der mit ,seinen Forderungen nach Gerechtigkeit und Herz-
lichkeit, also mit seinem Ethos [...] den inneren Menschen weckt® (229) und
so die Basis fiir Toleranz schaffe (94), zu wiirdigen. ,,Weil Gott allein auf das
Innere schaut, ist ihm alles, was nicht diesem Inneren entspringt, zuwider:
Gott nimmt nichts Erzwungenes an“ (98). Diese im und durch den jidischen,
christlichen wie muslimischen Monotheismus gewihrte Toleranz sei hinsicht-
lich ,,der eigenen Abtriinnigen“ (97) jedoch nur als halbe Toleranz zu werten:
»Freiheit fiir den Eintritt in die jeweilige Religion, aber keine Freiheit fiir das
Verlassen“ (98). Angesichts der modernen Religionsfreiheit her sei aber auch



272 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

der bekehrungsunwilligen Andersgliubigen zugebilligte Status einer ,Erlaub-
ten Religion®“ (religio licita), der interne Kultausiibung und eingeschrinkte
biirgerliche Grundrechte gewihre (102), als {iberholtes Modell anzusehen
(107). Wiirdigend hebt der Verfasser im zweiten und dritten Kapitel ,die
christlichen Ansitze fiir Menschenwiirde und Menschenrechte® (110) hervor:
»Das Christentum habe eine ganze Gesellschaft fiir die Armut sensibilisiert®
(132), den Bann aufgehoben, ,der religionsgeschichtlich auf den Minder-
wertigen lag® (136), die gesellschaftliche Stellung von Frauen und Kindern
verbessert (159-183), gegeniiber Gentilismus und Chauvinismus ,die Einheit
und Gleichheit des Menschengeschlechts“ profiliert (190) sowie zur Human-
isierung und schlussendlich zur Aufhebung der Sklaverei beigetragen (205-
228).

Der dritte Teil der Untersuchung (231-370) beleuchtet in drei Kapiteln
die Thematik der ,Religionstoleranz und Religionsgewalt* im Christentum.
Das erste Kapitel (232-294) rekonstruiert, wie das frithe Christentum sich zur
Wahrung der Offenbarung verpflichtet sah, neben der es ,kein anderes Evan-
gelium®“ geben diirfe. Dieses Postulat habe sich aber mit dem ,Liebesgebot,
infolgedessen auch die ,Falschbriider zu ertragen waren®, verbunden (370).
Daher sei die erstmals im 4. Jh. erfolgte Hiretikertétung als christlicher
Siindenfall® zu werten (245). Aufhoren lisst der Verfasser, wenn er das gin-
gige Bild der Inquisition als ,omniprisente Aushorch- und Verurteil-
ungsmaschinerie“ dahingehend dekonstruiert, dass er die ,juristische In-
quisition als Fortschritt“ erachtet (263). Wihrend das rein juristische Ver-
fahren der Inquisition mit Tatsachen-Erhebung, Anklage von Amts wegen,
Verurteilung nur bei vollem Beweis, Verbot vorrationaler Mittel wie Wasser-
oder Feuerprobe, Sicherung der Belange der Beschuldigten u.a. ,eindeutig
positiv zu beurteilen® sei, stelle die ,kirchliche Inquisition® durch den Uber-
gang von der Pastoral zur Justiz einen fatalen ,Riickschritt® dar (264). Mit
der traditionellen Sicht der Hexenverfolgungen bricht das zweite Kapitel
(295-319). Die Hexenprozesse hitten ,weder Millionen Opfer® verschuldet,
noch handle es sich dabei um ein ,mittelalterliches Phinomen®, vielmehr
seien sie auf ,Ablehnung seitens der Pipste und der Inquisition® gestofSen
(317). ,Aufs Ganze ist die Verantwortung genau umgekehrt zu verteilen, als
heute zumindest erwartet oder ausgesprochen wird“; die Hexen-T6tung sei
»das Werk weltlicher Richter* gewesen (319). Das dritte Kapitel (320-369)
schildert entlang der Leitthematik ,,Offenbarung im Widerstreit“ den langen
Weg von den alt- und neugldubigen ,Verfolgungskirchen® (320), der
staatlichen Ahndung des Gottesfrevels bzw. der mit ,Staatsgewalt durchge-
setzten Konfessionseinheit® (327) zum religionsneutralen Staat. Der Verfasser
kommt dabei auf ,,Biicherzensur und Index* (331-335), Dogma und Mythos,
den ,unfehlbaren Papst® (356-362) und das pipstliche Schuldbekenntnis
(362-365) zu sprechen.

Der vierte Teil der Monographie (371-484) widmet sich der Thematik
w»Heiliger Krieg und Heiliger Frieden® und beleuchtet vor allem die christ-
liche Mission, die Kreuzziige und die Konfessionskriege.

Der fiinfte Teil skizziert das Verhiltnis von ,,Christen und Juden® (485-
576). Zur Sprache kommt dabei ebenso die allmdhliche Trennung von Juden
und Christen, ihr geregeltes Zusammenleben iiber Jahrhunderte, als auch das



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus xi3

jiidische Trinental aufgrund von Ritualmord- und Hostienschindungsvor-
wurf, Pogromen und Vertreibungen, Judenmission, theologischem Antijuda-
ismus und der ,Ungeheuerlichkeit der Shoa*“ (553). Hinter dem Schweigen
Pius’ XII. iiber die nationalsozialistische Juden-Vernichtung sieht der Ver-
fasser ,die Sorge dominant, dass bei Protest Schlimmeres und Schlimmstes
geschihe® (565).

Der Epilog (579-590) ldsst Positiva und Negativa des Christentums Revue
passieren. Zu den durch das Christentum herbeigefithrten begriifenswerten
Verinderungen zihlt der Verfasser die Herausbildung von Globalitit und
menschheitsumfassender Briiderlichkeitsethik (583), die Veridnderung der
Geschlechterbeziehung zur Gleichberechtigung hin, die Sensibilisierung fiir
die Armen-Sorge (584), die Abschaffung der Sklaverei und die Etablierung
neuer Mafistibe in punkto Religionsfreiheit (585). Dass ,Europa trotz aller
herrschaftlichen Zersplitterung und religiéser Spannungen sich als Groffraum
mit fundamentalen Gemeinsamkeiten herausbildete“, verdanke sich der
»starken Integrations- und Penetrationsfihigkeit der westlichen Christenheit
(586). Das Papsttum habe entscheidend dazu beigetragen, dass ,der religids-
kulturell-zivilisatorische Flickenteppich Europa zu einer Einheit fand® (194).
Die Negativ-Seiten dazu bilden ,die Inquisition mit der Ketzer-Totung, die
Schwertmission und die Kreuzziige® als schlimmste Entgleisungen des
Christentums (586). Eindeutig féllt das Urteil des Verfassers tiber die euro-
piische Freiheitsgeschichte aus: Diese habe zwar aus dem Christentum - vor
allem der Gottebenbildlichkeit und dem Naturrecht — ihre Antriebskrifte be-
zogen. Die Kirchen aber hitten ,diesen Prozess in der Moderne kaum mehr
aktiv vorangetrieben® (229). Vielmehr seien ,in Europa die modernen Frei-
heiten gegen die an Konfessionszwang gewohnten Kirchen erkimpft“ worden
(339).

Deutlich benennt die Untersuchung die Schwierigkeiten, die sich im Rah-
men der ,via empirica“ beim Nachweis der Glaubwiirdigkeit des kirchlich
verfassten Christentums einstellen. Dem Ersten Vatikanum galt die Kirche
sper se ipsa“ als ,magnum [..] et perpetuum [..] motivum credibilitatis“ (DH
3013). Demgegeniiber gibt der Verfasser im Blick auf die Inquisition zu be-
denken: ,,Wie konnte sich in einer Kirche, die auf Gewaltlosigkeit ver-
pflichtet sein wollte, sich zudem als von Gottes Geist geleitet sah und sieht,
konkret sich vom (Papst-)Amt gelenkt verstand und bis heute versteht, sol-
ches ereignen?“ (294) Angesichts der ,pépstlichen Initiativen zu den
Kreuzziigen, der pipstlichen Billigung der Auslieferung von Ketzern an den
Weltlichen Arm, zuletzt der Verurteilung der Menschenrechte im 19.
Jahrhundert“ bleibe ,die dogmatische Behauptung einer Leitung der Kirche
durch den Gottesgeist und die grundsitzliche Bewahrung von Irrtum [..] in
nicht wenigen Punkten historisch anfragbar® (356). Des Weiteren wird festge-
halten: ,,Als Einwand gegeniiber dem Papsttum bleibt, dass es sich erst nach
den Katastrophen der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts zu positiver Bewer-
tung der Menschenrechte und der Demokratie durchfand® (154).

Einer kritischen Sichtung unterzieht das Werk auch den Islam, dessen Auf-
fassung von Menschenrechten, Frau bzw. Familie, Sklaverei und Religionsto-
leranz als Kontrastfolie zu den christlichen Positionen detailliert dargestellt
wird. So seien ,die muslimischen Staaten fiir die Bediirfnisse das 21. Jahr-



274 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

hunderts noch nicht genug aufgeklirt“ (63). Vielfach wiirden sie dem triiger-
ischen ,, Traum von der halben Moderne“ (B. Tibi), nimlich ,der Ubernahme
techno-wissenschaftlicher Modernitit bei gleichzeitiger Ablehnung der
kulturellen Moderne“ anhingen (155). Mit G. Krimer ortet der Verfasser in
der islamischen Welt Probleme ,,im Bereich der Menschenrechte, namentlich
der Prinzipien der Gleichheit von Frauen und Nicht-Muslimen, der Glaubens-
und der Meinungsfreiheit sowie im Bereich der Sexualmoral® (158). Der
Islam praktiziere nur eine halbe Toleranz: ,Der Zutritt ist frei, der Austritt
wiederum strafbar, sogar mit dem Tod“ (262). Des Weiteren unterscheide
sich der Islam diametral in der Auffassung von Krieg und Frieden vom
Christentum. Fiir den Islam sei, so T. Nagel, ,,das gewdhnliche Verhiltnis
zwischen den islamischen und den iibrigen Territorien dasjenige des Krieges®
(441).

Dem Verfasser ist es gelungen, eine kenntnisreiche, gut lesbare Unter-
suchung vorzulegen, die durch die Fiille der behandelten Themen und eine
ausgewogene Darstellung besticht. Gleichsam in Ankniipfung an die apolo-
getische Tradition der ,,via empirica“ erfolgt ,,eine so exakte wie unvoreinge-
nommene Aufarbeitung® der auf der Geschichte des Christentums lastenden
Anklagen, ,die ob ihrer Schwere mundtot machen kénnen“ (577). Auf eine
auch fiir den interessierten Laien ansprechende Weise entfaltet der Verfasser
die von der heutigen Geschichtsforschung vollzogene Revision vieler inkrimi-
nierter Punkte der Geschichte des Christentums (14). Der in der Untersuch-
ung vorgetragenen faktenorientierten Wende in der Beurteilung der christ-
lichen Schwertmission, der Inquisition etc. ist dabei eine billige Schonfirberei
nach dem Motto ,,Alles nicht so schlimm® fremd. Vielmehr kennzeichnet ein
ausgeprigtes Problembewusstsein das Werk: ,,Wieso konnten Kirche und
Pipste bei Ketzertotungen, Kreuzziigen, Konfessionskriegen, Freiheits-Verur-
teilungen iiberhaupt offiziell zustimmen und mitwirken? Wie steht dies alles
zum Selbstanspruch des Papstamtes und letztlich des Christentums selbst?
(363). Gerade die kritische Sicht des Verfassers auf das Christentum befihigt
den Leser, mit der ndtigen Sachkompetenz und Unterscheidungsgabe gingigen
antichristlichen Pauschalvorwiirfen entgegenzutreten. Kann man als ,,anstidn-
diger Mensch Mitglied der rémisch-katholischen Kirche sein“? Ist die ,,Eccle-
sia militans die ilteste und gréflte Verbrecherorganisation der Welt® (M.’t
Hart, 13)? Wer mit dem Autor die verschiedenen Etappen des ,,Christentums
zwischen Bibel und Schwert“ Revue passieren ldsst, wird zu einem differen-
zierten Fazit gelangen, das sich wohltuend vom schwarz-weiff-malerischen
Common Sense abhebt.

CHRISTOPH ]. AMOR

COPAN, Paul / CRAIG, William Lane (Hgg.): Passionate Conviction. Contem-
porary discourses on Christian apologetics. Nashville: B&H Academic 2007.
280 S. ISBN 978-080544538-1.

Der Sammelband vereint 18 Aufsitze evangelikaler Autoren aus dem angel-
sichsischen Raum. Die Beitrige entstammen mehreren von der Evangelical
Philosophical Society organisierten ,apologetic conferences“ (vii) und ver-



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 275

folgen das Ziel, ,die Friichte evangelikaler Gelehrsamkeit aus dem Elfen-
beinturm unter die Laien auf die Strafle* zu bringen (vii).

Der Band ist in sechs Themenbereiche gegliedert: ,,Why apologetics?“ (1-
35), ,God*“ (37-92), ,Jesus“ (93-137), ,,Comparative Religions“ (139-204),
»Postmodernism and Relativism* (205-241) und ,Practical Application®
(243-271).

Im ersten Beitrag (2-16) geiflelt William L. Craig den allarmierenden
Bildungsstand der amerikanischen Gesellschaft. Um der auch unter Christen
grassierenden ,biblical and theological illiteracy“ (5) wirksam entgegen zu
treten, miissten evangelikale Gemeinschaften dem ,anti-intellectualism“ ab-
schworen (7), um die Menschen nicht nur spirituell, sondern auch intellek-
tuell zu bekehren (6). Vorrangiges Ziel akademisch engagierter Christen sei
die Schaffung eines kulturellen Klimas, in dem das Evangelium als intel-
lektuell ansprechende Option in Erscheinung treten kénne (8). Dazu hitten
in ,,Sunday school programs“ Erwachsene in Dogmatik, Kirchengeschichte,
Bibelgriechisch etc. unterwiesen zu werden (15).

Zur Steigerung der Bedeutung und der epistemischen Rechtfertigung des
christlichen Theismus (32) spricht sich James P. Moreland im zweiten Beitrag
(17-35) fiir eine Integration religioser und sikularer Uberzeugungen (,inte-
gration of faith and learning®, 17) aus. Um das Christentum erneut in der
»plausibility structure® der zeitgenossischen Kultur zu verankern (34) und
den sikularen Zeitgeist zu prigen (35), miisse der christliche Glaube auf viel-
filtige Weise (,direct defense®, ,philosophical polemic®, ,theistic expla-
nation®) verteidigt (32-34) und in Beziehung zu wissenschaftlichen Erkennt-
nissen gesetzt werden (34f.).

Im dritten Beitrag (38-51), der den zweiten Themenkreis des Bandes —
»God“ — eréffnet, unternimmt Michael |. Murray den Nachweis, dass sich die
Wahrheit des Atheismus durch das von N.R. Hanson und J. Schellenberg vor-
gebrachte ,,argument from divine hiddenness“ nicht demonstrativ beweisen
lasst. Der atheistische Vorwurf, ,ein vollkommen liebender Gott“ wiirde die
Menschen nicht in Unkenntnis iiber seine Existenz und seine Pline mit der
Schépfung lassen (45), beruht fiir Murray auf der unbegriindeten und fal-
schen Annahme: ,There is no good reason for God to allow there to be such
[reasonable] atheists“ (51). Die Wahrung der moralischen Freiheit der ver-
nunftbegabten Geschopfe erfordert aber, so Murray, in einem gewissen Aus-
maf$ die Verborgenheit Gottes.

R. Douglas Geivett skizziert im vierten Beitrag (52-68) mit ,Samuel
Clarke’s Cosmological Argument“ und dem ,,Kalam Cosmological Argument*
zwei in der aktuellen Debatte einflussreiche Varianten kosmologischer
Argumente fiir die Existenz Gottes. Sowohl die Kontingenz als auch der
zeitliche Anfang des Kosmos lieflen den Schluss auf die Existenz einer not-
wendigen Entitidt zu, die sich im Rahmen einer Kumulativ-Argumentation mit
dem christlichen Gott identifizieren lasse (67).

Im flinften Beitrag (69-78) prisentiert Jay W. Richards seine mit
Guillermo Gonzalez entwickelte Variante des ,argument from design“. Dass
der Kosmogenese nicht blinder Zufall, sondern Gottes weise Absicht zu-
grunde liege, lege sich durch die erstaunliche Tatsache nahe, dass die Erde
nicht nur optimale Bedingungen fiir die Entstehung von (selbstbewusstem)



276 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

Leben, sondern auch fiir die Durchfiihrung wissenschaftlicher Forschung
biete: ,,Observers find themselves in the best places overall for observing®
(74).

Im sechsten Beitrag (79-92) verteidigt Paul Copan den Rekurs auf einen
essentiell guten, personalen Schopfergott als unverzichtbare Bedingung fiir
die Begriindung objektiver moralischer Werte. Evolutionire Ethikentwiirfe,
denen zufolge ethische Normen bloff dem Reproduktionserfolg der Menschen
dienen (88), seien nicht in der Lage, moralische Verpflichtungen zu begriin-
den. Des Weiteren unterminieren sie das Vertrauen in die prinzipielle Fihig-
keit des Menschen, wahre Uberzeugungen zu bilden: ,,Naturalistic evolution
is interested in fitness and survival — not in true belief* (89). Nur wenn der
Mensch als Abbild eines vollkommen guten Gottes aufgefasst werde, sei die
Hoffnung berechtigt, der Mensch sei von Natur aus dafiir konzipiert (,de-
signed”), ,,die Wahrheit zu suchen und zu finden® (90).

Im siebten Beitrag (94-108), der den dritten Teil des Bandes — ,,Jesus“ —
er6ffnet, befasst sich Charles L. Quarles mit der von Dan Brown im Roman-
Bestseller The Da Vinci Code vertretenen These, Jesus habe mit seiner Ehe-
frau Maria Magdalena Nachwuchs gezeugt und sei erst von Konstantin dem
Groflen aus politischem Kalkiil zum Gottmenschen erhoben worden. Die
Evangelien seien ,,unzuverldssige Berichte, welche die wahre Geschichte Jesu
pervertieren® (95). Nach einer detaillierten historischen und exegetischen
Priifung kommt Quarles demgegeniiber zum Schluss: ,,Brown’s [..] statements
about biblical and historical Christianity are a comedy of errors and lack hist-
orical evidence® (108).

Im achten Beitrag (109-122) setzt sich Craig A. Evans mit der Frage
»What do we know for sure about Jesus’ death?* (109) auseinander, indem er
folgende Aspekte beleuchtet: ,,What were the factors that resulted in Jesus’
execution?“ (109), ,,Who killed Jesus?“ (114), ,How was Jesus killed?*
(114), ,Was Jesus taken down from the cross?“ (115), ,,Was Jesus buried, and
if so, how and by whom?* (117).

Im neunten Beitrag (123-137) versucht Nicholas T. Wright im Rahmen
einer historischen Argumentation die leibliche Auferstehung Jesu als konstitu-
tives Ursprungsereignis des Christentums auszuweisen. Das weder aus der
heidnischen noch aus der jiidischen Vorstellungswelt ableitbare christliche
Auferstehungsverstindnis lasse sich am besten durch die Annahme erkliren,
»that something happend two or three days after Jesus’ death for which the
accounts in the four gospels are the least inadequate [sic!] expression we
have“ (137).

Im zehnten Beitrag (140-153), der den Beginn des vierten Teils des Ban-
des — ,Comparative Religions“ — markiert, benennt Craig J. Hazen vier
Griinde, weshalb man verniinftigerweise bei der religiésen Suche (,religious
quest®) nach der Wahrheit zuerst das Christentum einer Priifung unterziehen
solle: (i) ,Christianity is testable® (143), (ii) ,,In Christianity salvation is a
free gift from God*“ (14S5), (iii) ,In Christianity you get an amazing world-
view fit“ (146), (iv) ,Christianity has Jesus at the center® (150).

Im elften Beitrag (154-169) skizziert Harold Netland zunichst
grundlegende Charakteristika des Hinduismus, Buddhismus und Jainismus.
Im Anschluss daran arbeitet er einige wesentliche Unterschiede (Gotteslehre,



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 277

Moglichkeit und Verstindnis von Offenbarung, Inkarnation etc.) zwischen
den asiatischen Religionen und dem christlichen Theismus heraus. Der
Schlussteil steht unter der Leitfrage ,Why Jesus instead of the Buddha?*
(165).

Im zwdlften Beitrag (170-186) erldutert L. Russ Bush mit der ,Dies-
seitigkeit”, dem ,Holismus“, dem ,Evolutionismus®, der ,Psychologisierung
der Religion“, der ,Sakralisierung der Psychologie“ und der ,eschatolo-
gischen Trivialisierung® fiinf Charakteristika der New Age Bewegung. Im
zweiten Teil seiner Ausfithrungen verteidigt er das Christentum als ,,a new
and enduring way“ (182).

Im dreizehnten Beitrag (187-204) benennt Emir Fethi Caner mit der
Gotteslehre, der Christologie, der Erlésungs- und der Erkenntnislehre vier
wkey doctrines® (191) in der apologetischen Auseinandersetzung mit dem
Islam.

Im vierzehnten Beitrag (206-210), der den Aufmacher des fiinften Teils
des Bandes — ,Postmodernism and Relativism® - bildet, geht James P.
Moreland den schidlichen Auswirkungen postmoderner Ansichten (Dekon-
struktion des Ich zu einem sozialen bzw. sprachlichen Konstrukt, Relati-
vierung des Wahrheitsbegriffs etc.) fiir Psychologie und psychologische Berat-
ung (,counseling®) nach.

Im fiinfzehnten Beitrag (211-226) diskutiert und widerlegt Francis ].
Beckwith die fiir den moralischen Relativismus vorgebrachten Argumente
(,argument from cultural and individual differences®, ,the argument from
tolerance“). Er kommt zum Schluss: Mit dem moralischen Relativismus liege
»a closed-minded and intolerant position® vor (222).

Im sechzehnten Beitrag (227-241) setzt sich R. Scott Smith mit einer der
Galionsfiguren der Emerging Church-Bewegung, Brian McLaren und dessen
postmodern inspirierter Kritik an der Moderne, auseinander.

Im siebzehnten Beitrag (244-257), mit dem der sechste und letzte Teil des
Bandes — ,Practical Application“ — beginnt, analysiert Gary R. Habermas die
Griinde emotionaler Glaubens-Zweifel (,emotional doubt®) und versucht sich
in ,,a biblical or pastoral treatment of doubt“ (247).

Im achtzehnten und letzten Beitrag (258-271) tritt Sean McDowell dafiir
ein, die apologetische Schulung als ,entscheidende Komponente der
Jiingerschaft und der Evangelisierung der heutigen Jugend® ernst zu nehmen
(259). Wenn die Christen fiir ihren Glauben nicht iiberzeugend argumen-
tieren und ihn nicht authentisch leben, so werden sie die heutige Jugend
ebenso wie die nachkommenden Generationen an einen grassierenden
wintellectual skepticism® verlieren (261).

Der Band hinterldsst einen zwiespiltigen Gesamteindruck. Einerseits ist
das Anliegen der Herausgeber, eine allgemein verstindliche Handreichung zu
auch und gerade fiir Laien brisanten und relevanten Fragen des christlichen
Glaubens vorzulegen, zu begriifen. Andererseits sind mehrere der Aufsitze
(J.P. Moreland, G.R. Habermas) nur schwer als fundamentaltheologische
Beitrige zu aktuellen Debatten klassifizierbar. Einige Aufsitze (vor allem:
R.S. Smith) sind zudem auf die spezifische Situation und die Interessen evan-
gelikaler Leser in den Vereinigten Staaten zugeschnitten und daher fiir die
kontinentaleuropiische Glaubensreflexion von marginaler Bedeutung. Ne-



278 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

gativ bemerkbar macht sich der signifikante Qualititsunterschied der einzel-
nen Beitrige, die von soliden, populdrwissenschaftlich gehaltenen systema-
tischen bis zu plakativ-polemischen Abhandlungen reichen. Aufgrund der
schwarz-weifl-malerischen Darstellung nichtchristlicher Religionen und der
gehissigen Pauschalkritik insbesondere des Islam (siehe 184f., 194, 199) liegt
mit dem vierten Abschnitt, der religionstheologischen Fragestellungen vorbe-
haltenen ist, der schwichste Teil des Bandes vor. Vielen Beitrigen liegt ein
religionstheologischer Exklusivismus zugrunde, wie etwa bei M.J. Murrays
Ausfithrungen deutlich wird: ,,If one fails to come to know God or obey His
moral will (including the command to trust Christ for our salvation), that
person is destined for eterenal separation from God*“ (49; siehe auch 68, 183,
186, 264). Vereinzelt findet sich das Bekenntnis zur Verbalinspiration (202)
und einer anselmianisch anmutenden Satisfaktionstheorie (183f., 201).

Im Detail wire etwa anzumerken, dass [.W. Richards aufgrund mangelnder
Vergleichsméglichkeiten nicht zur These berechtigt ist, dass gegenwirtig fiir
unser Sonnensystem gilt: ,,The most habitable region of the galaxy and the
most habitable time in cosmic history are also the best place and time overall
for doing astronomy and cosmology“ (77). Auf tonernen Fiiffen steht des
Weiteren ]J.P. Morelands allzu simplifizierende Behauptung: ,America is a
country of angry people, and postmodernism is to be blamed for its share in
creating this situation® (210). Erklirungsbediirftig ist auch das von C.].
Hazen skizzierte Bild Gottes als ,,a loving Father who wants to give the free
gift of salvation to anyone who will receive it (145f.). Fiir Hazen ist das
Christentum einzigartig (,unique®), da es die Erlosung als ,a free gift from
God to anyone who will receive it“ lehrt (146). Hazens Ausfiihrungen ist aber
nicht zu entnehmen, ob Gott auch gegeniiber jenen Menschen, die der Er-
l6sung nicht teilhaftig werden, einen echten (universalen) Heilswillen besitzt.

Ungeachtet dieser Anfragen gewidhrt der Band interessante Einblicke in
das Selbstverstindnis evangelikaler Christen in den Vereinigten Staaten. Etliche
Autoren wihnen sich in einem ,intellektuellen Krieg“ (,intellectual war®), der
an den Universititen, in Fachjournalen und wissenschaftlichen Vereinigungen
gegen das Christentum gefiihrt werde (8). Mehrfach wird die strategische Be-
deutung der Universititen und Schulen, aber auch der Verlage im ,geistigen
Krieg“ (,,spiritual warfare“) um die Gunst der heutigen und der kommenden
Generationen hervorgehoben (siehe 7, 23, 27).

Der eigentliche Wert des Werks besteht im Bemiihen der Autoren um die
Wiedergewinnung der ,cognitive authority of theology on the same par as
our culture respects science“ (31). Die Forderung, bei kirchlichen Fiithrungs-
kriften nicht allein in die Schulung von Marketing- und Verwaltungs-
qualititen, sondern vor allem in eine solide theologische Ausbildung zu
investieren, verdient uneingeschrinkte Zustimmung: ,,The church is perishing
today through the lack of thinking, not through an excess of it“ (12).

CHRISTOPH J. AMOR



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 279

DALFERTH, INGOLF U.: Malum. Theologische Hermeneutik des Bésen. Tiibin-
gen: Mohr Siebeck 2008. 593 S. ISBN 978-3-16-149447-5

Bereits im Titel seiner umfassenden Monographie {iber das Bose schreibt I.U.
Dalferth gegen eingewohnte Rede- und Denkformen an, indem er als Leitbe-
griff ein lateinisches Lehnwort wihlt, mit dem - diesseits der Unterscheidung
zwischen Ublem und Bésem — eine Vielfalt von Phinomenen benannt werden
konnen: ,,Wenn das, was dem Leben widerfihrt, als sinnlose Schidigung, Be-
hinderung, Stérung oder Zerstérung von Leben, Lebensmoglichkeiten und
Lebensqualitit erlebt, erfahren und beurteilt wird, spreche ich von malum-Er-
fahrungen® (14). Der Ansatz bei ,,malum-Erfahrungen® wendet sich gegen die
moralphilosophische Primisse, dass bose nur das genannt werden kann, was
sich auf einen bosen Willen bzw. ein verwerfliches Tun zuriickfiihren lisst.
Eine solche Sichtweise privilegiere auf problematische Weise die Téter- ge-
geniiber der Opferperspektive, in der zwischen Ublem und Bésem oft nicht
klar zu unterscheiden ist. Da Dalferth theologisch argumentiert, bedeutet die
phinomenologische Bevorzugung der Beteiligtenperspektive allerdings nicht,
dass das letzte Urteil iiber das widerfahrene Malum den Beteiligten zugemutet
wird. Auch die Beteiligtenperspektive, so betont die Studie wiederholt, ist
truggefihrdet. Man kann das, was einem an Bésem widerfihrt, als vermeint-
lich Gutes deuten, wihrend davon unbetroffene Dritte es in aller Deutlichkeit
als etwas wahrnehmen konnen, was ein Leben irreversibel beeintrichtigt.
Doch nicht die Tduschbarkeit des Menschen und nicht die Unzuverlisslich-
keit von Wertmassstiben ist nach Dalferth das philosophische Hauptproblem
angesichts von malum-Erfahrungen, sondern die Aporie, dass sich diese zwar
manchmal erkliren, nicht aber verstehen lassen und man ,doch nicht umhin
kann, sich um ein Verstindnis auch des Nichtverstehbaren zu bemiihen® (27).
Seinen eigenen Lésungsvorschlag profiliert Dalferth dadurch, dass er sich kri-
tisch und in genauer Detailanalyse mit den einflussreichsten zwei Versuchen
auseinandersetzt, die Wirklichkeit des Bosen intellektuell aufzuhellen, nim-
lich mit der Interpretation des Bosen als privatio boni einerseits und als male-
factum andererseits.

Resiimieren wir den Gedankengang im Einzelnen: Noch vor der histori-
schen und systematischen Rekonstruktion des privatio-boni-Konzepts, wendet
sich Dalferth ein erstes Mal dem Theodizeeproblem zu. Die knapp vierzig
Seiten bieten neben einer prignanten Zusammenfassung der wichtigsten Ar-
gumentationsfiguren eine detaillierte Kritik dlterer und jiingerer Versuche
einer Theodizee. Welcher Weg auch immer gewihlt wird, der Hauptmangel
dieses Denkprojekts ist nach Dalferths Einschitzung nicht kurierbar: Unaus-
weichlich fiihrt es zu einer Uberinterpretation des Faktischen. Der Gedanke,
dass das Bose als Privation des Guten zu verstehen ist, wird gleichwohl aus-
fiihrlich gewiirdigt. Im Blick auf Plotin und Augustinus vergegenwirtigt
Dalferth den hermeneutischen Gewinn, der dem privatio-boni-Konzept seine
bleibende Attraktivitit verdankt. Im Vergleich zu den Theodizee-Versuchen
der Neuzeit sind die antiken Ausformungen dieses Konzepts verkniipft mit
einem stark ausgeformten Ordo-Denken, das u.a. von einer unverriickbaren
Seinshierarchie ausgeht. Die unbeabsichtigte Ontologisierung des Malum, das
als notwendiger Schatten die Giite des Seins offenbar macht, findet sich je-



280 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

doch ebenso in den neuzeitlichen Varianten dieser Denktradition. Doch nicht
alles, was bose ist, ldsst sich nach Dalferth in angemessener Weise als Mangel
eines Guten beschreiben. Und nicht in jedem Fall ist dasjenige als bose zu be-
zeichnen, was bestehende Ordnungen stort und gefihrdet. Bése kann genauso
sein, was verhindert, dass alte Ordnungen vergehen und neue entstehen kon-
nen.

Nach einem kurzen Seitenblick auf die Weichenstellungen in der luthe-
risch-orthodoxen Vorsehungslehre wendet sich Dalferth ausfiihrlich der The-
odizeediskussion des 18. Jahrhunderts zu. Anders als es die eingangs geiibte
Kritik erwarten ldsst, wiirdigt Dalferth Leibniz’ Beitrag ,als Bemiihung [...],
das Wirklichkeitsverstindnis der christlich geprigten Lebenseinstellung seiner
Zeit angesichts einer Wissenschaftsentwicklung, die mit dem Sinn fiir Gott
auch die Fihigkeit zur Erhellung lebensweltlicher Orientierungsfragen zu ver-
lieren drohte, einer kritischen Selbstauftkldrung zuginglich zu machen, indem
er es vom Standpunkt seines Verstindnisses von Vernunft vernunftzuginglich
zur Darstellung bringt“ (169). Leibniz vertrete den Standpunkt eines aufge-
klirten Luthertums und gehe, anders als Bayle, nicht von der Welterfahrung
aus, sondern von der als giiltig vorausgesetzten Selbstoffenbarung Gottes. Ob-
wohl er den kosmologischen Optimismus Plotins und Augustins teilt, verab-
schiedet er sich von deren Konzept einer ewigen Weltordnung. Im Umweg
iber den gottlichen Willen entdeckt Leibniz die Kontingenz der Welt und
deren Ordnungen. Zudem greift er auf die Einsichten seiner Infinitesimal-
methode, um aufzuweisen, dass die Existenz Gottes als absolut vollkommenes
Wesen, die Welt als gute Schépfung und die Faktizitit des Bosen kompossibel
sind. Leibniz’ Losung, die Dalferth gegen allzu leichtfertige Kritik verteidigt,
bleibt insofern der privatio-boni-Tradition verhaftet, als er das Geschopfsein
des Menschen als Unvollkommenheit beschreibt, ,wihrend es doch als Posi-
tives und als Gewinn verstanden werden miisste“ (209). An Leibniz sei nicht
zu kritisieren, dass er das Bose von Gott her zu verstehen gesucht habe,
sondern dass er dabei Gott nicht intensiver und konkreter ins Spiel gebracht
habe.

Werden die ontologischen Voraussetzungen fragwiirdig, von denen die
privatio-boni-Konzeption in ihren antiken und modernen Varianten lebt, legt
es sich nahe, das Malum nach der Leitkategorie des malefactum zu deuten:
als Boses, das als boses Wollen und Tun den Lauf der Welt irreversibel mitbe-
stimmt. In seiner Betrachtung dieses zweiten Deutungsstrangs abendlin-
dischen Nachdenkens tiber das Bose setzt Dalferth wiederum bei Augustin an.
Indem der Kirchenvater das Bose ins menschliche Wollen verlegte (in der
Doppelgestalt von bene nolle und male velle), kann er die mala sowohl als zu
verantwortende Schuld wie auch als zu erleidende Siindenstrafe verstehen.
Der Versuch, die Wirklichkeit des Bésen insgesamt nach dem Handlungs-
schema bzw. als Missbrauch der Freiheit und deren Folgen zu verstehen, ist
jedoch nicht weniger verkiirzend als der privatio-boni-Gedanke. Nicht nur
vermag er das malum physicum nur unzureichend zu erkliren. Er verzeichnet
tiberdies die menschliche Wirklichkeit, indem er den Menschen nur von sei-
nen Taten her ins Auge fasst.

Demgegeniiber schligt Dalferth vor, das Bose ausgehend von der Wirk-
lichkeit des Unglaubens zu bedenken. Er postuliert, dass sich erst ,im Bezug



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 281

auf Gott [...] das eigentlich Bése im Leben des Menschen [zeigt], das all
seinem Ubeltun und Ubelleiden voraus- und zugrunde liegt* (352). Dalferth
mochte es allerdings vermeiden, alle ,malum-Erfahrungen auf ein und das-
selbe malum, das sich in ihnen manifestiert”, zuriickzufithren: ,Man irrt [...],
wenn man meint, man wiirde den Glauben stark machen, indem man alles mit
dem Hinweis auf den Unglauben beantwortet® (355f.). Allein durch einen Re-
kurs auf die Wirklichkeit Gottes, die das Bose bekimpft und tberwindet,
komme die Vielgestaltigkeit und Multimedialitit des Bosen in den Blick. Da
aber die leidiiberwindende Wirklichkeit Gottes angesichts der Abgriinde des
Bosen selber in Frage steht, bedarf die Rede von Gottes Allmacht, von seiner
Giite und Gerechtigkeit einer Plausibilisierung. Nur wenn die Seins- und
Wirkweisen Gottes sich geschichtlich identifizieren lassen, kénnen sie im
Modus der Verheissung erhofft werden. Der Kreuzestod Jesu erfiillt nach
Dalferth diese Identifikationsfunktion in kontrastiver Weise: Was das Bose
definitiv zu machen scheint, wird fiir Christen zum Zeichen von Gottes tod-
iiberwindender und lebenserweckender Liebe. Indem sich Gott mit dem Lei-
den Jesu identifiziert und es {iberwindet, deckt er Gewaltférmigkeit und Gott-
widrigkeit politischer und religioser Selbstbehauptung auf und relativiert sie
gleichzeitig als ,nichtige® Wirklichkeit, der keine Zukunft zukommt. Der
Rekurs auf das experimentum crucis dient nach Dalferth nicht der Erklirung
des Bosen, sondern seiner Entmystifizierung. Er dient dem ,permanente(n)
Einspruch gegen eine Wirklichkeit, die nicht so ist, wie sie sein kénnte und
sollte® (532).

Abschliessend fragt Dalferth im Riickblick auf die analysierten Deutungs-
traditionen nach moglichen Orientierungsstrategien im Umgang mit dem Bo-
sen. Nach Dalferth greifen alle Orientierungen zu kurz, die das vielgestaltige
Bose aus einer einzigen Perspektive zu deuten und zu bearbeiten versuchen —
theologische Versuche nicht ausgenommen; ebenso jene, die den Rekurs auf
Gottes Wirken systematisch ausblenden. Die religiose Thematisierung verhilft
nach Dalferth zu einer neuen Einstellung gegeniiber dem Bésen, das gleich-
zeitig einer nicht-religiéser Deskriptionen und Deutungen bedarf, um sachge-
miss bekimpft werden zu kénnen.

Die vorliegende Monographie bietet eine feinsinnige Analyse und Kritik
massgeblicher Versuche, das multiforme Widerfahrnis des Malum philoso-
phisch und theologisch aufzuhellen. In der Auseinandersetzung mit klassi-
schen Denkfiguren entwickelt Dalferth ein theologisches Argument, dass viele
der herkédmmlichen Aporien erfolgreich vermeidet. Offen bleibt in diesem
Denkangebot das genaue Verhiltnis zwischen Unglauben, malum physicum
und malefactum. Die Beziehungen zwischen Unglauben, Verfehlung und
vormoralischen Ubeln bediirften ebenso einer weitergehenderen Untersuch-
ung wie die Moglichkeit(en) der Transformation des Bosen in Rechtfertigung
und Heiligung des Menschen.

SIMON PENG-KELLER



282 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

GELLNER, Christoph: Der Glaube der Anderen. Christsein inmitten der Weltre-
ligionen. Patmos-Verlag, Diisseldorf 2008. 230 S. ISBN 978-3-491-72529-4.

Die Globalisierung ist fiir das Christentum heute zu einer Herausforderung
geworden. Die eigene christliche Identitit muss sich im Verhiltnis zum Glau-
ben und Wahrheitsanspruch anderer Religionen bewihren. Ausgrenzungen
sind dabei wenig iiberzeugend, da wir heute — wie Chr. Gellners Buch im
Untertitel bemerkt — in pluralen Gesellschaften und damit auch ,inmitten der
Weltreligionen® leben. Der Kontakt mit Gliubigen anderer Religionen ist in
solchen vor allem westlichen, pluriform-freiheitlichen Sozietiten heute weit-
gehend opportun und unvermeidlich. Christinnen sollten daher die interre-
ligiose Begegnung suchen. Denn sie ist, so Gellners These, auch eine unge-
heure Chance, das eigene Christsein neu zu entdecken. Sie stellt eines jener
Zeichen der Zeit dar, die das Zweite Vatikanische Konzil einfordert. So erst
macht man mit dem christlichen Selbstverstindnis vom universalen Heils-
willen Gottes ernst.

Aber wie kann man mit Andergslaubenden auf Augenhéhe kommu-
nizieren, so dass — trotz aller Missverstindnisse, Differenzen, geschichtlichen
Belastungen — eine gegenseitig offene Begegnung in einer konstruktiven At-
mosphire moglich wird, die den Weg in eine neue Zukunft weist, ohne die
eigene Identitit und den eigenen Geltungsanspruch zu verleugnen? Diese
Frage durchzieht das Buch wie ein roter Faden.

»Unausweichlich interreligiés [zu] sein® (10) impliziert zunichst einmal,
um den Glauben der anderen zu wissen. Daher bietet der Autor einem brei-
teren Publikum in einer gut verstindlichen und leicht lesbaren Form einer-
seits Grundinformationen iiber die verschiedenen Weltreligionen und ver-
sucht zu zeigen, wie viele Beriihrungspunkte es darin gibt, die einen offenen
Dialogprozess fordern konnten. Gellner unterscheidet dabei vor allem den
Dialogprozess zwischen den abrahamtischen (Teil A) und den 6stlichern Reli-
gionen (Teil B). Dieser Abschnitt fiillt 90% des Buches aus. In einem ab-
schlieffenden Teil werden geltungslogische Fragen und Fragen der Religions-
theologie aufgegriffen.

Da die Intention der Arbeit vor allem darauf abzielt, ganz im Sinn der Ver-
sammlung der Religionen von Assisi (1986), die Gemeinsamkeiten zwischen
den Religionen zu betonen, die ein Zusammenleben erleichtern koénnten,
bemiiht sich der Autor, theologische Konvergenzen zwischen den Religionen
herauszustellen. Entsprechend wihlt Gellner die hierfiir geeigneten Positi-
onen aus dem interreligiosen Gesprich aus, die Briickenfunktionen haben
koénnten. Dessen wird man sich bei einer kritischen Lektiire immer bewusst
bleiben miissen. In dieser Hinsicht folgt Gellner der methodischen Linie des
Weltethos von Hans Kiing.

Es verwundert daher auch nicht, dass die im Buch aufgeworfenen
Fragestellungen und Antwortversuche zumeist inhaltlich schon in den ein-
schligigen Bestsellern von H. Kiing (und J. Kuschel), an denen sich Gellner —
auch im Sprachstil — orientiert, nachzulesen sind: Dass es im jiidisch-
christlichen Verhiltnis das ,Trauma christlicher Judenfeindschaft“ oder einen
doppelten Ausgang der Heiligen Schrift zu beriicksichtigen gilt, dass man sich
im islamischen Verhiltnis die Frage stellen muss, ob Muhammad ein Prophet



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 283

und der Koran Wort Gottes sei, dass im Gesprich mit ,dem* Hinduismus die
kosmische Dimension eine Bereicherung darstellt oder dass der buddhistisch-
christliche Dialog fruchtbar um die Frage nach einem letzten Grund aller
Religionen kreisen kann — all diese Einsichten sind also keineswegs neu; aber
sie werden von Gellner mit gediegener Sachkunde und in einer informativ
tibersichtlichen Weise dargestellt.

Die Schwichen dieses auf weite Strecken religionsgeschichtlich vergleich-
enden Ansatzes sind aber auch nicht zu iibersehen: Divergenzen werden iiber-
blendet; religionstheologisch ist das Buch eher unterbelichtet.

Wer sich dessen bewusst ist, wer die einschligigen Werke und den aktu-
ellen Stand interreligioser Konvergenzen noch nicht kennt und sich schnell
informieren will, wird dieses Buch jedoch mit groffen Gewinn lesen.

ANDREAS UWE MULLER



REZENSIONEN — PHILOSOPHIE |/ PHILOSOPHIEGESCHICHTE

GABRIEL, Markus: Antike und moderne Skepsis zur Einfiibrung. Hamburg:
Junius-Verlag 2008. 183 S. ISBN 978-3-88506-649-1.

Der gar nicht so heimliche Star dieser Einfithrung ist Sextus Empiricus. Sein
Kopf belebt das vertraut schlichte Cover dieses Junius-Biandchens; zudem do-
miniert die Darstellung Sextus’ sich selbst verzehrenden Zweifels den ersten
Teil des Buches, dessen zweiter von der These bestimmt ist, wonach moderne
Formen der Skepsis als Renaissance ihrer pyrrhonischen Vorginger gelesen
werden kénnen (126, 148). Aus dieser Rollenverteilung ergeben sich drei im
besten Sinne unselbstverstindliche Akzentsetzungen: Zum einen betont
Gabriel mehrfach das existentiell-tragische Element der Skepsis, welches sie
fiir weite Teile antiker Philosophie durchaus besafl (35, 143) — ein Charakte-
ristikum, dessen nicht unproblematische Riickseite die allmihliche Uber-
fithrung eines primir lebensweltlichen Problems in ein zuletzt ginzlich theo-
retisches darstellt. Zum anderen wird in Cavellschem Duktus daran erinnert,
dass die ernsthafte Auseinandersetzung mit skeptischen Szenarien unseren
Sinn dafiir schirfen kann, was es heifst, mit anderen (Mit-Menschen) in einer
gemeinsam geteilten Welt zu leben (161) — und dies, indem gerade nicht ein
neuer Anlauf gewagt wird, etwa den Auflenwelt-Skeptizismus zufrieden stel-
lend zu ,widerlegen®, sondern indem vielmehr die zu ziehende Lehre aus dem
wiederholten Scheitern derartiger Projekte angedeutet wird: die stets von
Neuem einzuiibende Anerkennung unserer unhintergehbaren Endlichkeit
(12). Schliefflich geht der Verfasser von der kaum riskanten These aus, wir
konnten aktuelle Mandver philosophischer Skepsis allein dann hinreichend
verstehen, wenn wir einen Uberblick iiber deren Genese gewinnen (13). Er-
freulich ist, dass diese zur methodischen Gewohnheit geronnene Behauptung
in der Darlegung des Stoffes tatsiachlich mit Leben gefiillt wird, zumal die
Skizzen zu den Skeptikern der Neuzeit und Moderne hiufig mit hilfreichen
Riickverweisen auf die zuvor verhandelten antiken Diskurse gespickt sind.

Im etwas lingeren ersten der beiden Buchteile zeichnet Gabriel die antike
Skepsis von der vorsokratischen Zentraldifferenz zwischen Sein und Schein
bis zum Quietismus als drohendem Resultat der Ununterscheidbarkeit beider
gewissenhaft nach. Zunichst haben Parmenides und Heraklit ihren Kurzauf-
tritt, welcher in beiden Fillen bereits unter der Ambivalenz von Vertrauen in
den prinzipiell erkennbaren Logos und Befiirchtungen angesichts der irrtums-
anfilligen Doxa des Menschen steht (16f.). Spitestens mit Demokrit ist die
Schwelle zur besagten Theoretisierung der Skepsis erreicht (23, 27) — eine
Tendenz, die sich schlieflich bei Platon standardisiert. Dies spiegelt sich im
ersten philosophisch interessanten Traumargument, dem des Theaitetos, wi-
der, das — eigentlich angedacht, die Skepsis zu iiberwinden — diese lediglich
dadurch befordert, dass sie in eine handliche Form gegossen wird (35). Die
Stoiker nehmen dieses Erbe auf, wobei der Platonische Ideenbegriff sub-
jektiviert und damit das seither virulente Problem der ,Aparallaxie“ herauf-
beschworen wird. Demnach kann der Wahrnehmungsakt seine eigene Treff-
sicherheit nicht verbiirgen und mogliche externe Garanten sehen sich nur mit



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 285

dem gleichen Problem konfrontiert; auch sie bleiben aparallaktisch (33, 47).
Damit gerit jegliche Idee einer gesicherten Reprisentation der (Auflen-)Welt
ins Wanken und der Solipsismus scheint nicht fern (50).

Mit Pyrrhon zieht die gesamte nach ihm benannte Skepsis die Folgerung,
Philosophie als eine Lebensform zu betreiben, die keine allzu stabilen Uber-
zeugungen zulisst (36). Die Berechtigung dieser Art von Entsagung bestitigt
Gabriels Hauptfigur, Sextus Empiricus, mittels der sog. ,Tropenlehre, die
die Relativitit und Ungesichertheit unseres Wissens in systematisierter und
dadurch beunruhigender Weise vortrigt. Hier wird die skeptische Schraube
um eine Windung weitergedreht, nimlich derart, dass die Existenz der
Auflenwelt im Namen des philosophischen Zweifels nicht einmal mehr ge-
leugnet werden kann, da bereits darin eine dogmatische Position bar jeder
Berechtigung bezogen werden wiirde (58, 64). Die Skepsis geht dazu iiber,
sich gegen sich selbst zu richten; ein Agon der Selbstaufhebung Hegelschen
Zuschnitts zieht herauf, in der jede Parteinahme, auch die des Agnostizismus,
vom Fluss der Ungewissheit einverleibt wird, bis endlich eine eben darin the-
rapeutische Performanz iibrig bleibt (75, 81). Doch sie vermag bestenfalls,
das soteriologische Anliegen bewusst zu enttiuschen, da der Fluch der Skepsis
nicht zu vertreiben ist und eine Einweisung ins gliicklich-heilvolle Leben wie-
ter aussteht (79).

Gabriel trigt dieses Wechselspiel von Meinungsofferte und Selbst-
riicknahme einer sich treuen Skeptikerin engagiert vor, ohne die lebensprak-
tischen Grenzen gerade innerhalb dieser unangenehmen Konsistenz aus den
Augen zu verlieren. Es kann dann nicht mehr {iberraschen, dass der Verfasser
diesen ersten Teil beschliefSt, indem knapp eingegangen wird auf die Gefahr
eines handlungsunfihigen Quietismus, dessen euphemistisches Label epoché
lautet. Allenfalls gewagt, zuweilen storend sind die anachronistischen
Deutungsmuster Gabriels: Hatten sich in die Abschnitte iiber die Vorso-
kratiker zahlreiche Heideggerismen eingeschlichen (vgl. 18, 22), so wird nun
Sextus umgedeutet zum Normalsprachler erster Stunde, der einer ,Ideal-
grammatik®“ ebenso reserviert gegeniiber steht (69f.) wie er sich ,kontext-
sensitiv und lebensformerprobt zeigen kann, nicht ohne souverin in die
sgelebte Alltdglichkeit” einzufiithren (80f.).

Der etwas kiirzere zweite Teil setzt bewusst nicht neu ein, sondern ist be-
strebt, die Herausforderungen (post-)moderner Skepsis entweder als durchaus
vorbereitete Konstellationen darzulegen, oder sie als Riickgewinnungen
verlorener Dimensionen des skeptisch-antiken Erbes auszuweisen. Beides ge-
lingt iiberaus gut. Gabriel prisentiert in vier Abschnitten jeweils ein philoso-
phisch-prominentes Gespann — eine Zusammenstellung, die sich in der Offen-
legung aufschlussreicher Gemeinsamkeiten, mehr noch aber in Ankniipfung
und Widerspruch des einen gegeniiber dem anderen rechtfertigt. Das erste
Paar bilden Descartes und Hilary Putnam. Das cartesianische Ungewiss-
heitsdrama samt seiner drei ,meditativen® Stufen wird vorgestellt, miindend
in die berechtigte Parallelisierung des genius malignus mit den ,Matrix“-
dhnlichen Kreatoren der im Tank eingelagerten Gehirne. Der gemeinsame
Nenner Descartes’ Phantasien vorm Kamin und Putnams zumindest physi-
kalisch moglichen Computerspielen hat einen Namen: gnostischer Demiurg
(102). Doch diesen loszuwerden, gelingt, so Gabriel, beiden nicht: Gleicht



286 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

der Franzose insofern Platon, als die mittels theologischer Schiitzenhilfe er-
hoffte Uberwindung der Skepsis allenfalls eine wirkmichtige Formulierung
fiir sie hervorbringt (97f.), so gilt es, Putnams unter der Ungewissheit lei-
denden Szenario, ob unser Ausdruck ,Gehirn im Tank® tatsichlich auf ein
Gehirn im Tank referiert (106), historisierend einzuordnen in das von ihm
sorglos vorausgesetzte ,wissenschaftliche Weltbild“ (104).

Bleiben beide kritischen Anmerkungen Gabriels zu Putnam recht vage, so
lasst er hingegen keinen Zweifel daran, dass sich die pyrrhonische Skepsis
neuer Auflagen erfreut. Sowohl die Antimetaphysiker Wittgenstein und
Rorty, als auch die Neo-Pyrrhonisten Robert Fogelin und Michael Williams
stehen fiir dieses revival, indem sie alle in die unvermeidliche Endlichkeit
unserer Bemiithungen um Rechtfertigung und Begriindung unserer Lebens-
praxen einstimmen, jedoch ohne zu bedauern, dass es so ist, sondern dar-
legend, was diese Situation fiir unser Miteinander epistemisch, expressiv oder
politisch bedeuten kann. Der dreifache — und insofern ,anti-resolut® gelesene
- Wittgenstein hat sich demnach zu einem gebrauchsorientierten Kontextua-
lismus vorgekimpft, der den cartesianischen Zweifler als ginzlich seltsamen
Menschen auffasst (117), darin den semantischen Solipsismus zu iiberwinden
hilft (111) und Wittgenstein in Kripkescher Manier als Designer einer neuar-
tigen Form des Skeptizismus in Bezug auf das Regelfolgen zu verstehen lehrt.
So umsichtig Gabriels hiesige Darlegungen auch sind, enthalten sie leider des
Ofteren wenn nicht unzutreffende, so doch recht ungesicherte Exegesen
(etwa zur Einteilung Wittgensteins Schaffensphasen) sowie die durchaus inte-
ressante Spannung, ob der Wiener tatsiachlich der Ldéser eines skeptischen
Szenarios ist (so Kripke) oder doch eher der Aufléser eines als von ihm als
verquer angesehenen Bildes unserer Beziehung zur Welt (so M. Williams).
Gabriels Verortung Wittgensteins ,,Anti“-Skepsis zwischen einem ,theore-
tischen® Unternehmen und einem ,therapeutischen® Zugang, tendiert eher
zum zweiten Ansatz, ohne den ersten ganz verabschieden zu wollen (111-
116, 158).

Auch das verbliebene Duo der vier Paarungen ist iiberaus treffend ge-
wihlt: Kant und Stanley Cavell. Aus dem Werk des Konigsbergers wird ins-
besondere der Gedanke der ,Welt® als unmoglicher Gegenstand unserer
Erfahrung hervorgehoben; denn fiir die von ihm wider Willen begriindete,
idealistisch motivierte Skepsis Fichtes fordert dies einen radikalisierten Pri-
mat des Praktischen zu Tage (136), als deren spiter Abkommling Cavells
These vom nicht-epistemischen, sondern vielmehr expressiv-anerkennenden
Zugang zur ,Welt“ gelten kann (142). Der Autor von The Claim of Reason
hat sich bekanntlich der Riickgewinnung des ordinary verschrieben und stiftet
darin eine neuartige Hinwendung zu pyrrhonisch-tragischen Momenten des
Denkens und Erlebens, die — Gabriel zeigt das sehr schon (143f., 147) — vor
allem im Gespiir fiir die Wahrheit des Skeptizismus angesichts dessen logi-
scher Unwiderlegtheit eine nachkantische Pointe findet.

Fazit: Was Gabriel nicht sagt, mag man ihm allein schon der nétigen
Restriktionen einer derartigen Einfithrung wegen nachsehen, wenngleich auch
hier die leider immer noch iibliche Aussparung des Mittelalters fortge-
schrieben wird und zudem David Hume ebenso wenig zum Zuge kommt, wie
an die Skepsis angrenzende Themen, etwa die Ironie als Resultat einer



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 287

doppelbddigen Wahrheit des Skeptizismus. Was Gabriel hingegen sagt, trigt
er zumeist klar, oft mit Witz, immer jedoch engagiert vor. Dies tut er na-
tiirlich auf einem nicht alternativlosen Weg, folgen doch seine Ausfiihrungen
einer Struktur, die sich ihre Schwerpunkte von der nicht immer gradlinigen
Sukzession philosophischer Ideengeber diktieren lisst und weit weniger von
konkreten skeptischen Bedrohungen geleitet ist (Aulenwelt, Fremdpsychi-
sches, Regeln, Kausalitit etc.). Doch meine Vermutung, dass es geeigneter ge-
wesen wire, als beschreibende Bezugsgrofle die Skepsis dem Skeptiker
vorzuziehen, bleibt ihrerseits offen fiir skeptische Riickfragen — und insofern,
als das griechische Verb ,skeptomai® nicht mit ,,zweifeln“, sondern treffender
mit ,genau hinsehen® wiederzugeben ist (55), kann Gabriels Bindchen auch
in der vorliegenden Gestalt als lesenswerte Skepsis zur Hand genommen wer-
den.

HARTMUT VON SASS

ROBIGLIO, Andrea : La sopravvivenza e la gloria. Appunti sulla formazione
della prima scuola tomista (sec. XIV). Bologna : Edizioni Studio domenicano,
2008. 111 p. ISBN 978-88-7094-685-7.

Cet ouvrage d’Andrea Robiglio est un volume relativement court qui se veut
le premier tome d’un diptyque (9). Le contenu reprend des positions intellec-
tuelles déja énoncées dans « Tommaso d’Aquino tra morte et canonizzazione
(1274-1323) » (in : Letture e interpretazioni di Tommaso d’Aquino oggi : can-
tiere aperti. Atti del convegno internazionale di Studio, Milano, 12-13
Settembre 2005, a cura di A. Ghisalberti, A. Petagine, R. Rizzello, Torino,
Quaderni di Annali Chieresi, 2006, 197-216) et dans Aspetti della nozione di
« Communis Doctrina » all’inizio del XIV secolo. » (in: Bulletin der Schweize-
rischen Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften, Akademievortrige
11, 2004). Le but recherché est la remise en question de I’historiographie tra-
ditionnelle qui a voulu faire de Thomas d’Aquin et de sa tradition philoso-
phique une position dominante et consensuelle dés 1274.

La matiére brassée par ce volume est d’une grande richesse. Il se compose
en effet d’une introduction, trois grands chapitres dont le dernier contient
une édition de texte et d’une conclusion. Le but de Iouvrage est de faire le
point sur ’historiographie portant sur I'origine et le développement du tho-
misme. Il s’agit de montrer que la notion de « thomisme » si courante dans
’histoire de la philosophie médiévale est en fait relativement creuse, tant sur
le plan historique que philosophique (7). L’auteur propose donc de revenir
sur les documents utilisés par I’historiographie traditionnelle pour y voir au-
tre chose, pour « faire un autre voyage » (7) selon ses mots.

Ce livre retrace dans une premiére partie ’histoire de Iordre des pré-
cheurs entre la mort de Thomas en 1274 et sa canonisation en 1323. L’auteur
veut revenir sur I’idée communément admise de la naissance précoce d’une
véritable école de pensée thomiste des 1274 (cf. 18-20). Il est généralement
affirmé que presque immédiatement aprés la mort de Thomas d’Aquin une
tradition doctrinale dans la suite de la pensée de I’Aquinate se serait formée
et que peu a peu, a la suite de résistances internes tenaces d’un courant



288 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

augustinien, elle se serait définie comme « école » (cf. 15-16). Parallélement a
cela, I"autorité de Thomas d’Aquin serait allée croissante, les chapitres géné-
raux des dominicains étant généralement montrés comme témoins de cette
domination intellectuelle (cf. 17, 20).

Face a une telle position, A. Robiglio se propose de relire les textes de ces
chapitres afin de mettre en doute tant ’homogénéité que la précocité de cette
« premiére école thomiste » (17). L’historiographie a en effet jusqu’a présent
fait preuve non seulement d’emphase (en particulier en ce qui concerne
’affaire des Correctoires (cf. 24-27), mais aussi en faisant ce que l'auteur
appelle du « thomismo-centrisme » (30-34), et en tombant dans I’anachro-
nisme (cf. 21-23). (On aurait cependant aimé des explications plus détaillées
pour comprendre véritablement ces erreurs). Il remédie a ces fautes en lisant
toutes les actes des chapitres, de maniére détaillée ce qui a rarement été fait
(cf. 34-53), et en montrant que les lectures qui en avaient été jusqu’ici don-
nées étaient trop emphatiques et qu'une lecture relativement neutre semble
tout aussi valable, surtout dans la mesure ou ces chapitres ne sont que des
compte-rendu et non des retranscriptions intégrales des réunions de 'ordre.
L’historiographie aurait donc créé en quelque sorte un « mythe » de Thomas
(50-53).

Le deuxiéme chapitre propose une étude sur la notion de « doctor com-
munis » qui est I’épithéte donné 3 Thomas d’Aquin et montre qu’il y a eu un
abus a vouloir trouver une mention de I’Aquinate dans un texte médiéval des
que ce terme était employé dans la mesure ou il possede une histoire qui pré-
céde Thomas d’Aquin et a ainsi eu diverses acceptions et connotations, no-
tamment christiques (cf. 53-72).

Enfin, la derniére partie de ’ouvrage revient sur le proces de canonisation
de Thomas d’Aquin et plus précisément sur la déposition effectuée par
Bartholomée de Capoue, texte ayant participé a forger le mythe de Thomas.
Une nouvelle édition critique de ce texte trés bien réalisée est ensuite pro-
posée (83-101). Elle permet ainsi de revoir tout 'intérét de ce texte.

Cet ouvrage a donc ’intérét de remettre en question une historiographie
longtemps unanime en soulevant des interrogations riches et importantes. On
aurait peut-étre souhaité, pour pouvoir y donner toute "ampleur attendue,
parfois plus de précision et plus de réflexion sur les notions présupposées par
cette historiographie comme celle d’« école » par exemple et une analyse plus
large de cette historiographie ici dénoncée. Cependant, on ne peut que saluer
I’audace de 'auteur visant A remettre en question des positions académi-
quement admises et offrant a son lecteur de nouvelles perspectives historio-
graphiques trés intéressantes.

ANNE-SOPHIE ROBIN



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 289

JAGER, Sigrun: Meister Eckart — ein Wort im Wort. Versuch einer theologischen
Deutung von vier deutschen Predigten. (= Quellen und Forschung zur
Geschichte des Dominikanerordens NF 15). Berlin: Akademieverlag 2008.
389 S. ISBN 978-3-05-004516-0.

Die bei Markus Enders in Freiburg erarbeitete Dissertation erschliefit in
subtilen und genauen Analysen vier zentrale deutsche Predigten Eckarts.
Nach einer Kurzeinfithrung in Leben und Werk des Magisters und einem
kurzen Blick auf Textgestalt und Editionslage der Werke sowie der vier
Predigten macht Jiger ihren interpretatorischen Vorentscheid deutlich. Um
die Differenz der Auslegungsrichtungen wissend, schliefft sie sich begriindet
der Forschungsrichtung von Ruh, Mc Ginn und Alois M. Haas an. Dass und
inwiefern die heute vorherrschende Unterscheidung von Philosophie und
Theologie fiir Meister Eckart nicht gilt, zeigt sich bekanntlich im deutschen
Predigtwerk schon darin, dass es sich um Schriftauslegungen im liturgischen
Kontext handelt, die jeweils mit einem Gebet enden.

Gemifs Eckarts berithmtem ,geistlichen Predigtprogramm® aus Predigt 53
geht Jager in zugleich penibler und doch stets gut lesbarer, begrifflich und
argumentativ genauer Interpretation die vier Predigten durch. Sie wurden
zwar schon vielfach einzeln interpretiert, in dieser Griindlichkeit freilich —
Satz fiir Satz, Wort fiir Wort — zum ersten Mal. Zur Erschliefung helfen
schon die hochst genauen Gliederungen, und in der Einzelauslegung sowohl
die Beziige zum Gesamtwerk Eckarts wie zu den Glaubens- und Denk-
traditionen, in denen er steht. In Predigt 1 zur Tempelaustreibung Jesu geht
es um den geistlichen Exodus, den Weg zu jener Armut des Geistes, in der
allein Jesus als das Wort des Vaters in der Seele zu sprechen vermag und als
Mitteilung der gottlichen Weisheit sich selbst in der Siiffigkeit, in der Zirt-
lichkeit des heiligen Geistes offenbart. Es ist eine jener Predigten, die die
keineswegs selbstverstindliche Zentralthese von Jiger griindlich bestitigt,
dass nimlich ,,die Christologie, die Eckart innerhalb des Glaubens der Kirche
entfaltet, ... ein, wenn nicht der entscheidende Schliissel zum Gesamt-
verstindnis der deutschen Predigten® ist (381f.). Eine der auch sprachlich
schonsten Predigten des Meisters, Predigt 22 zum Ave Maria, erschlieflt
Eckarts Verstindnis von der Gottesgeburt im Leben des Menschen, in dem
die Seele briutlich heimfindet zum gottlichen Geliebten. Zwar steht die em-
phatische Brautmystik nicht im Zentrum von Eckarts Werk, vermutlich auch
aus begriindeter Distanz zur Frauenmystik seiner Zeit, aber die erotische
Metaphorik auf dem Weg der (Wieder-)Vereinigung des Menschen mit Gott
kann auch von ihm ganz selbstverstindlich in Anspruch genommen werden.

In Predigt 71 zur Bekehrung des Saulus widmet sich Jiger tiberzeugend
und griindlich Zentralmetaphern Eckartschen Denkens wie dem Licht und
vor allem der Rede vom ,Nichts“ in seiner vierfachen Gestalt. Der gottlich
iberwiltigte und im ,Grund des Seelengrundes® (379) ergriffene Paulus sah
nichts, ,weil Gott eins ist..., weil er nicht mit seiner natiirlichen Kenntnis-
kraft erkannte..., weil Gott unmittelbar erkannte..., weil das reine gottliche
Licht in ihm glinzte und strahlte®. Predigt 6 schliefllich zu Sap 5,16 (,Die
Gerechten leben in Ewigkeit®) wird von Eckart selbst als zentral fiir das Ver-
stindnis seines Gesamtwerkes bezeichnet: ,,Wer die Lehre von der Gerechtig-



290 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

keit und vom Gerechten versteht, der versteht alles, was ich sage“. Gerade
hier ist die Beachtung von Eckarts spezifischer Analogielehre, die sich vom
Aquinaten unterscheidet, und auf die Jiger deshalb in einem eigenen Exkurs
eingeht, von grofiter Bedeutung (wie fiir das Gesamtverstindnis ebenfalls).
Denn die Gerechten sind demnach mit Gott vereinigt und eins, ,insofern®
(inquantum!) sie gerecht sind — und nur so. Jede Form von pantheistischer
Vergottlichungslehre, die Eckart im Prozess angelastet wurde, wird ausdriick-
lich ausgeschlossen. Nie geht es um die Vernachldssigung oder gar Besei-
tigung des wohltuenden Unterschiedes zwischen Gott und Mensch, immer um
das Bemiihen, die Beziehungseinheit beider — in der Schépfungsordnung und -
lehre grundgelegt und im Christusgeschehen als incarnatio continua er-
schlossen — ,unvermischt und ungetrennt® als ein zugleich intellektual wie
spirituell mit zu vollziehendes ontologisches Geschehen der Einfaltung und
Riickkehr zu denken und predigend zu bezeugen. An der Christologie Eckarts
hingt in der Tat alles, und dies ist fiir die gegenwiirtigen Eckart-Rezeptionen,
teils auch modischer und aktualistischer Art, sehr viel stirker zu beachten.
Auch Eckharts heutzutage schnell missverstandene Rede von der Selbstver-
nichtung des Menschen in Gott meint gerade nicht eine Annullierung des
Geschopflichen oder gar dessen asketische Zerstorung, sondern die aktuale
Aufhebung aller Eigenwirksamkeit der Seelenkrifte, insbesondere des
Wollens, in ihrer egoischen Struktur. Es geht nicht um Selbstverwirklichung
oder -zerstorung, sondern um ,Gottesverwirklichung® (A.M. Haas) in allen
Dingen, um das Geheimnis der gottlichen Ununterschiedenheit also (360).
Eckharts Denken und Predigen kann so als ein einziges Ringen um die Wahr-
Nehmung jener biblischen Freiheitserfahrung verstanden werden, die sich
dem stindigen In-Eins und Gegen-Uber mit Gott verdankt. Dass dieses gott-
menschliche Beziehungs- und Einigungsgeschehen in bloff substanzonto-
logischen Kategorien, wie sie dem Meister zur Verfiigung standen und die er
sprengte, nicht hinreichend zu vermitteln ist, bleibt der Sachgrund fiir die
Tragodie von Eckharts Verurteilung bzw. die mancher seiner zentralen Satze.
Indem Jiger Abschnitt fiir Abschnitt eine Fiille von prizisierend-ergidnzenden
Eckart-Texten, jeweils auch ins Deutsche iibersetzt, hinzustellt, und stets
wichtigste Sekundairliteratur beizieht, entwirft sie einen Gesamtzusammen-
hang, der sowohl fiir das Eckartverstindnis wie fiir systematische Fragen zum
Verhiltnis von Dogmatik und Mystik, von systematischer und praktischer
Theologie von erheblicher Bedeutung ist (bes. hinsichtlich Schépfungslehre
und Christologie, auch im Blick auf die Zusammenraffung der eschatolo-
gischen Spannung nur im gottlichen ,Nun®“ hier und jetzt). Zu bedauern ist
deshalb, dass ihre resiimierende Zusammenfassung mit einem ersten treff-
lichen Punkt ,,Die Armut des Geistes“ beginnt (376), dem aber weitere Pun-
kte nicht folgen. Die mustergiiltigen Register freilich machen die Arbeit
sowohl fiir das Detailstudium wie fiir die Einfithrung in Eckarts Werk sehr
geeignet.

GOTTHARD FUCHS



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 291

WUNSCH, Matthias: Einbildungskraft und Erfabrung bei Kant. (= Kantstudien
Erginzungshefte 155). Berlin: Walter de Gruyter 2007. 285 S. ISBN 978-3-
11-019317-6.

Der Mensch verfiigt iiber die Fihigkeit, sich Gegenstinde vorzustellen, die
aktuell gar nicht vor seinen Sinnen liegen. Obwohl oder gerade weil dies fiir
uns selbstverstindlich ist, gehort es zu den genialen Einfillen Immanuel
Kants, daf§ diese Fihigkeit nicht nur dann waltet, wenn wir triumen, ein
Horspiel horen oder die Wunschliste fiir Weihnachten schreiben, sondern
auch, wenn wir Erfahrung sammeln. Die Rede ist von der Einbildungskraft,
die gemifl Kants Lehre noch viel mehr ist, ndmlich in ihrer reinen und trans-
zendentalen Qualitit eine notwendige Bedingung fiir die Moglichkeit von Er-
fahrung. Dies nachzuweisen unternimmt Kant, wie kénnte es anders sein, in
der Kritik der reinen Vernunft (KrV), und Matthias Wunsch zeichnet diesen
Weg in seinem Buch Einbildungskraft und Erfahrung bei Kant in einer kri-
tischen Bewertung nach.

Eine wichtige Vorentscheidung, die Wunsch trifft, liegt darin, die Funk-
tion und Erklirungsreichweite der Einbildungskraft bei der Deduktion der
Verstandeskategorien zu erhellen. Dadurch besteht ein guter Teil des Buches
in einer Analyse des Deduktionskapitels der KrV. Dariiber hinaus beziehen
sich Wunschs Hauptthesen gleichermaflen auf Einbildungskraft und Deduk-
tion. Sie besagen: Unter der Einbildungskraft lassen sich drei Synthesis-Typen
zusammenfassen, nimlich die Synthesis der Apprehension, der Reproduktion
und der Rekognition. Dies sind Fihigkeiten, auf die wir zuriickgreifen, wenn
aus dem Strom des ungeordneten Mannigfaltigen auf der Grundlage von
Assoziationsregeln Erkenntnis gewonnen wird, denn dazu ist es notwendig,
verschiedene Eindriicke, die vielleicht gerade wieder vergangen sind, auf
jeden Fall aber aktuell nicht mehr vorliegen, sich in Erinnerung zu rufen, als
dhnliche wiederzuerkennen usw. Wunsch vermag bei der Lektiire Kants nun
jede Synthesisfihigkeit in zwei Unterarten zu gliedern und diese Spezia-
lisierungen wieder zu einem Gewebe zusammenzufiigen: Zunichst agiere die
durchlaufende Apprehension, wenn verschiedene Elemente in dem unge-
ordneten Mannigfaltigen ausgemacht und unterschieden werden miifiten. Die
davon untrennbare zusammennehmende Apprehension ordne diese Teile zu
einem zu erkennenden Ganzen (144ff.), aber bereits unter der Wirkung der
priasenthaltenden Reproduktion. Diese fithre uns die gerade nicht mehr vor-
handenen Mannigfaltigkeitsteile wieder vor (148). Das so Zusammengesetzte
werde anschlieffend unter der Synthesis der Rekognition sowohl gegliedert,
als auch bewahrt. Dazwischen sei sorgsam zu unterschieden, da es zum einen
die Fihigkeit geben miisse, sich das Ganze aus seinen Teilen bestehend
denken zu kénnen — das wire die gliedernde Rekognition (157). Zum an-
deren mifSten die reproduzierten Elemente als ,numerisch identisch® mit den
Elementen bestitigt werden, die zuvor apprehendiert wurden. Darin konne
man einen Akt der Bewahrung ersehen (159). Diese Vorginge geschihen
mehr oder weniger in einer einzigen ,,Wahrnehmungssituation®, wihrend es
durchaus Erkenntnisse gebe, die erst durch das Zuriickrufen zeitlich weiter
zuriickliegender Eindriicke entstehen kénnen. Hierzu diene — als Schlufistein



292 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

der von Wunsch unterschiedenen Synthesistypen — die wiedervorfithrende Re-
produktion (149).

Bevor man sich der anschlieBenden Deduktionsuntersuchung zuwendet, ist
es durchaus mdoglich, die voll entfaltete Theorie der Einbildungskraft fiir sich
zu beurteilen. Die sehr detaillierte Analyse geht tiber das nachschlagbare
Lehrbuchwissen zu Kants Einbildungskraft weit hinaus. Dabei stért es nicht,
dafl eine der Thesen eigentlich gar keine ist: Die Synthesen der Einbildungs-
kraft wiren Fihigkeiten, Handlungen zu tun, und keine Handlungen selbst.
Wunsch wird damit offen Tiiren einrennen, da niemand die Kraft der Einbil-
dung als Kraftausiibung ausgelegt hitte, sondern vielmehr als Méglichkeit
eine gewisse Ubung bei Gelegenheit zu vollziehen (etwa ebenso wie ein Ge-
wichtheber bestiindig iiber eine grofle Kraft verfiigt, ohne sie aber permanent
nutzen zu miissen). In der Begriffsgeschichte der Einbildungskraft wurde zu-
dem der Fachausdruck facultas imaginandi geprigt, was unzweideutig als die
Fihigkeit des Einbildens riickzuiibersetzen wire. Wunsch jedoch pocht durch-
gingig auf die Fihigkeitsqualitit der Synthesen (z.B. 124-126.), wodurch
immerhin eine ziigige Widerlegung des etwa von Rorty und Strawson vorge-
brachten Psychologismuseinwandes gegen Kants Deduktion der Kategorien
gelingt (118).

Laut Wunsch fithre nicht die Einbildungskraft im Allgemeinen, sondern es
fiihren insbesondere ,drei Eckpunkte® von Kants Theorie der Einbildungs-
kraft auf die Ausgangspunkte der Kategoriendeduktion. Diese drei Eckpunkte
sind erstens die beiden Arten der Reproduktionssynthesis und zweitens
Assoziationsregeln, die wir bei einer titigen Einbildungskraft befolgten, um
vergangene und/oder gegenwirtige Vorstellungen oder Wahrnehmungs-
eindriicke miteinander in Verbindung zu bringen (228). Die Notwendigkeit
solcher Assoziationsregeln entspringt bei Kant aus der Uberlegung, dafl un-
verbundene oder beliebig verbundene Vorstellungen bei der Reproduktion
nur einen zusammenhanglosen Haufen darstellen wiirden. Die Vorraussetzung
fiir eine gelingende Assoziation ist die Affinitit der Vorstellungen; eine Art von
Voreinstellung der Vorstellungen, miteinander assoziiert werden zu kénnen. Sie
spielt bei der ,Deduktion von unten® noch eine wichtige Rolle.

Nun zum Deduktionskapitel. Ein guter Teil des Buches ist mit der
Rekonstruktion der beiden Deduktionsargumente Kants — der ,,Deduktion
von oben® (KrV A 115-119) und der ,Deduktion von unten® (A 119-125) -
gewidmet. Methodisch versucht Wunsch, die Deduktionen auf einzelne Argu-
mentationsschritte herunterzubrechen, was bei der Deduktion von oben gar
dazu fithrt, daff uns Wunsch das gesamte Argument herbeizitiert und Satz fiir
Satz zerlegt (188ff.); eine Vorgehensweise, die bei dem dichten Schreibstil
von Kant oftmals erforderlich ist, beim Selbststudium oder in Seminaren aber
leider viel zu selten angewendet wird.

Im Ergebnis gelangt Wunsch zu einer kritischen Bewertung. Die ,,Deduk-
tion von oben® — ausgehend von reinen Apperzeptionen — mangele daran, dafS
Kant den reinen Verstand fiir die Einheitsleistung hinsichtlich der Apperzep-
tionen in Stellung bringe. Im betreffenden Deduktionsargument definiere
Kant den reinen Verstand so, dafl dieser die Synthesisfihigkeit in transzen-
dentaler Qualitit zur Verkniipfung von Vorstellungen, die zur Einheit der



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 293

Apperzeption gehoren, ausiibe. Wieso aber der reine Verstand? — Dies lasse
Kant striflich unbegriindet (215-217).

Die ,Deduktion von unten® nimmt ihren Startpunkt bereits bei dem
Vorliegen des Empirischen. Kant zufolge briauchten wir dann die Synthesis-
fihigkeit, die wiederum nach einer Vorraussetzung verlangt: die Assoziations-
regeln. Doch auch die Assoziation benétigt einen Grund, der nun in der Affi-
nitit der Vorstellungen liege (Wunsch: 224, Kant: A 122). Wunsch kann zei-
gen, dafl Kant wie in einer Hierarchie der Verursachung nun abschliefend
den Seinsgrund fiir die Affinitit der Vorstellungen angeben miifSte, man Kant
aber nur so verstehen kénne, dafl wir selbst dieser Seinsgrund wiren und
nicht etwa irgend eine Instanz auflerhalb des erkennenden Subjektes (234-
236). Daraus folge aber, daf§ die Erfahrung nicht mehr realititsbezogen sein
kénne, was vollstindig abzulehnen wire.

Und so lesen wir an zusammenfassender Stelle: ,,Insgesamt hat die Rekon-
struktion damit nicht nur gezeigt, daff die Einbildungskraft fiir alle Ansitze zu
einem Deduktionsbeweis fiir die beiden von Kant ausgefithrten Versionen
eines solchen Beweises eine entscheidende Rolle spielt, sondern auch, daff es
Kant nicht gelingt, einen akzeptablen Deduktionsbeweis vorzulegen.“ (267)
Aber: ,Das Scheitern des Deduktionsbeweises zieht das Scheitern der Theorie
der Einbildungskraft nicht nach sich.” (ibid.) Vielmehr kénne man mit der
verbleibenden Theorie der Einbildungskraft etwas weniger ambitionierte Zie-
le weiterverfolgen.

Was nicht als gescheitert anzusehen ist, ist die Struktur des Buches, die,
obschon fast mehr die Deduktion thematisierend, einen nachvollziehbaren
Zusammenhang zwischen Einbildungskraft und Deduktionsschritten herstellt.
Die Einbildungskraft ist, obwohl oftmals iiber weite Strecken unerwihnt,
allgegenwiirtig; was nicht heifft, daf Wunsch nicht ruhig das Zusammen-
wirken der Synthesen stirker betonen und die Theorie der Einbildungskraft
an herausgestelltem Ort hitte umreiffen konnen. Hat er doch genug Material
gewonnen, um zu zeigen, dafl die Einbildungskraft mehr ist als nur ein Aggre-
gat dreier Synthesisfihigkeiten. Die zusammenhaltenden Elemente sind zum
einen die internen Beziige der einzelnen Synthesisfihigkeiten wie oben um-
rissen, zum anderen Kants Suche nach einer Metaregel, der die drei Synthe-
sen folgen und die die Reproduktion von Vorstellungen erst zu einer notwen-
digen Reproduktion machen wiirde (168). Obwohl Wunsch auch Kants ver-
meintliche Erfiillung dieser Bestrebung bemingelt, bleibt verstindlich, wieso
wir und Kant weiterhin den Begriff der Einbildungskraft verwenden sollten.

Wir erhalten in den beginnenden Abschnitten des Buches eine sorgfiltige
Abwigung zur Beachtlichkeit der Einbildungskraft, inklusive einer kritischen
Auseinandersetzung mit den Kant- und Einbildungskraftinterpreten Hei-
degger und Strawson, wobei letzterer wieder einmal fiir Kant das ist, was
Russell fiir Leibniz: Man verdichtigt beide unentwegt, die angelsichsische
Nemesis fiir ihre Vordenker zu sein.

Wunsch liefert in seinen Vorarbeiten auch einen Vergleich zwischen erster
und zweiter Ausgabe der K7V hinsichtlich der Einbildungskraftabschnitte, die
— man beachte — in der zweiten Ausgabe von Kant stark gekiirzt wurden, so-
wie eine Begriindung fiir die Bevorzugung der ersten Ausgabe fiir die Unter-
suchung von Wunsch.



294 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

Insgesamt bekommen wir neue und iiberzeugende Einsichten zu diesem
schwierigen Teil kantischer theoretischer Philosophie, mit sorgfiltiger und
triftiger Beweisfithrung und einem objektiven und respektvollen Umgang aller
Hauptpersonen. Was kénnen wir aber anfangen mit dem dennoch nieder-
schmetternden Ende? Wunsch hitte durch eine einfache Umordnung seiner
Argumente unter Beibehaltung des gesamten Inhalts ein Buch mit dem Titel
»Das Scheitern der Deduktion vor dem Hintergrund von Kants vollstindiger
Theorie der Einbildungskraft® schreiben kénnen. Nicht nur Kantianer sind zu
alarmieren, sondern jeder, der sich nach wie vor mit dem Grenzgebiet von
apriorischem und aposteriorischem Wissen beschiftigt, mit der Frage, wel-
chen Regeln und Institutionen wir folgen, bevor wir {iberhaupt in der Lage
sind, Erfahrung zu bilden und ob wir nicht sowieso an dieser Frage scheitern
miissen, da unser Denken lingst schon durch zuviel gesammelte Erfahrung in
dieser Hinsicht verdorben ist.

Tosias W. Fox

BAssO, Ingrid: Kierkegaard uditore di Schelling, Milano: Mimesis 2007, 265
p. ISBN 978-88-452-6060-5.

Le livre que Ingrid Basso consacre a la présence schellingienne dans ’ceuvre
de Kierkegaard, bien aprés le décevant cours berlinois de 1842 (dont la tra-
duction italienne, Appunti delle lezioni berlinesi di Schelling sulla « Filosofia
della rivelazion e» (1841-1842), a été également éditée par Ingrid Basso chez
Bompiani, Milano, 2008) apprend en effet au lecteur bien plus que la simple
donnée d’une influence prolongée. La littérature kierkegaardienne récente
(notamment en Italie) a souvent esquissé le portrait quelque peu hagiogra-
phique d’un Kierkegaard anti-hégélien héroique, opposant au panlogisme du
Systéme une vision organiquement chrétienne, théiste et personnaliste (autant
systématique, au fond, que la vision hégélienne elle-méme), dont la seule con-
dition de possibilité serait le génie individuel supporté par le don miraculeux
de la foi. Cette lecture de Kierkegaard — évidemment surdéterminée par des
affrontements philosophiques (et idéologiques) engageant des positionne-
ments par rapport a des Weltanschauungen « synthétiques » — n’était peut-étre
pas en contradiction avec le c6té anti-historiciste de la pensée du philosophe
danois, mais elle présentait I'inconvenance de gommer la situation concréte a
partir de laquelle Kierkegaard a mis en place, voire en scéne, ses rapports a la
spéculation et a ’Absolu : une situation faite de débats, d’affrontements et de
protagonistes devenus aujourd’hui plus ou moins opaques, tout cela s’articu-
lant 2 un monde culturel (celui du Romantisme allemand déclinant et de I’Age
d’or danois) et a une conjoncture historique (le Vormdrz, la phase de prépara-
tion a la révolution de 1848) destinés & marquer I’histoire européenne suc-
cessive. Ce livre a le mérite considérable de déméler les enjeux de ce contexte
trés complexe, d’abord par la reconstruction riche et pointue des débats
danois déclenchés par I'introduction de la philosophie allemande, c’est-a-dire
de I'idéalisme et de la Naturphilosophie. 1. Basso montre que les différences
concernant le rapport entre Dieu et la raison, Dieu et la nature, la nature et
la pensée, excédaient le domaine qu’on pourrait appeler aujourd’hui « théolo-



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 295

gique » ; mieux : que dans ce contexte-la il n’y avait pas de place pour une
considération des enjeux religieux séparée des questions concernant la litté-
rature, la conception philosophique de la nature, et la science « positive »
elle-méme (ce que démontre le réle joué dans des polémiques théologiques
par un savant-philosophe-poéte tel que H. Chr. Qersted), si bien que toute
représentation d’une lutte de la « foi » contre I’« incroyance » issue du ratio-
nalisme idéaliste finit par rater les véritables enjeux spéculatifs de la période
en question. S’il est vrai que la réception danoise de I’idéalisme et de la Na-
turphilosophie donna lieu a des violentes accusations de panthéisme, de néga-
tion de la liberté et de la personnalité de Dieu, il faut ajouter que cette oppo-
sition a été trés rarement comprise a partir des termes qui étaient propres a
ses protagonistes (et qui sont par ailleurs loin d’étre superposables au clivage
foi / incroyance), ce qui est par contre un résultat indéniable du livre de I.
Basso. « Dieu » devient dans ces affrontements le point-limite d’ou il est pos-
sible de thématiser les rapports entre la nature et ’esprit, I’absolu et la réalité
finie, le différend portant justement sur la fagon de saisir le fondement de la
réalité, d’en appréhender le dynamisme et la totalité (pour Oersted, par
exemple, le Dieu-Raison est immanent a ordre organique de la nature et se
manifeste dans la connaissance rationnelle des lois régissant celui-ci; pour
Mynster et Grundtvig, le Dieu-Liberté ne se donne que par la positivité de la
Révélation). Encore : la protestation anti-idéaliste du « chevalier de la foi »
est ramenée a ses racines dans la conjoncture politique et culturelle du
Vormdrz, ou I’écroulement de I’hégélianisme signifia également la fin d’une
stabilisation relative de I’ordre social dans le cadre d’un absolutisme éclairé,
soutenu par un compromis entre une bourgeoisie (notamment intellectuelle)
politiquement faible et une aristocratie modernisatrice, dont [’école hégé-
lienne représenta tant I’incarnation que la fondation théorique. Au lendemain
de la Révolution de Juillet en France, le champ philosophique fut clivé entre
les conséquences libérales et démocrates que certains tirérent de 1’hégélia-
nisme (Gans, Feuerbach et la Gauche hégélienne), et une réaction « roman-
tique », soutenue par la cour prussienne, et visant une légitimation directe du
pouvoir étatique par 'orthodoxie religieuse (Stahl, et autres disciples de
Schelling plus ou moins désavoués par le Maitre). D’ou la signification poli-
tique des cours berlinois de Schelling (signification dont Kierkegaard était
d’ailleurs conscient, comme remarqué par I. Basso, en faisant justice par-la de
I’image d’Epinal de I’écrivain chrétien « impolitique » opposé a la philosophie
d’Etat hégélienne — si philosophie d’Etat il y avait a cette époque-la, il
s’agissait bel et bien du théisme orthodoxe dont on espérait la revitalisation
par ’ceuvre schellingienne).

Cette reconstruction soigneuse d’un contexte extrémement complexe a-
boutit, dans le dernier chapitre, a la thése centrale du livre : la philosophie de
Schelling a continué a agir dans la réflexion de Kierkegaard. Mais, en méme
temps, Kierkegaard n’a pas cessé de lutter contre les limites de la pensée
schellingienne qui avaient provoqué sa déception — des limites relevant de
’incapacité de Schelling de toucher a la Terre Promise du réel (compris
comme bewegtes Werden, comme dynamisme de ’existence) qu’il avait pour-
tant annoncé par-dela le panlogisme hégélien. En réalité, peu de temps apres
la mort de Hegel, la question du mouvement et de la réalité, donc de I'irré-



296 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

ductibilité du devenir par rapport 2 un développement purement logique,
était devenue la question centrale pour la culture philosophique européenne,
en fissurant par-la la grande conciliation systématique des conflictualités et
des dissonances du réel. D’ol I’essor des trés nombreux réformateurs, cri-
tiques et adversaires de la philosophie hégélienne, qui, tous, — Schelling, les
Spdtidealisten, D.F. Strauss, les Jeunes Hégéliens, Feuerbach, jusqu’a Marx et
Engels et a Kierkegaard lui-méme — opposaient a la déduction spéculative du
devenir dans la Science de la logique le caractére primordial du mouvement,
qu’il faut d’abord présupposer — en tant qu’acte concret de la pensée — afin
que les concepts puissent se dynamiser. Pour tous les post-hégéliens, la pen-
sée ne peut pas engendrer le mouvement, mais, au contraire, c’est bien la
motilité réelle 4 constituer le noyau originaire de I’Etre. Comme remarque I.
Basso, cette exigence de toucher au niveau primaire de la réalité effective — ce
qui revient du méme coup a impliquer que 'unité hégélienne entre réalité et
pensée n’est qu'une mystification destinée a faire écran a la violence presque
traumatique du réel — est commune a toutes les philosophies surgie entre
1831 et 1848, Kierkegaard n’y faisant pas exception. C’est une véritable
passion du réel qui marque la culture européenne dans la premiére moitié du
XIXe siecle, lorsque s’annonce la crise d’un équilibre — a la fois politique,
religieux et philosophique — dont I’ébranlement va retentir jusqu’au XX°
siécle, qui verra la renaissance d’a peu prés toutes les grandes philosophies du
Vormdrz (on ne citera que la théologie dialectique d’un K. Barth, qui répétera
le geste du refus des conciliations). Comme explique 1. Basso, Kierkegaard est
décu par Schelling parce que celui-ci n’est pas réellement a la hauteur de la
volonté affichée de toucher au réel : la « philosophie positive » reste renfermé
dans la gigantomachie des concepts, la Révélation est toujours conditionnée
par un état de la conscience relevant d’un processus théogonique ou les
formes de la mythologie polythéiste ressemblent a s’y méprendre aux figures
de la Phénoménologie de [’esprit. D’out la nécessité de congédier la philo-
sophie en tant que telle, d’affirmer son incapacité de saisir [’absolu tel qu’il se
donne uniquement a la foi : ni la raison, ni ’essence de ’homme, ni histoire
universelle des peuples et des leurs mythologies, ne peuvent donner raison du
fait absolu de la Révélation — ’événement chrétien est le corrélat d’une « dif-
férence qualitative » originaire entre I’individu et Dieu, précédant le péché et
présupposée par celui-ci (conception dont ’orthodoxie chrétienne est peut-
étre douteuse), d’une asymétrie qui ne peut pas étre réabsorbée par une
dialectique, fut-elle celle des figures mythologiques, faute de pouvoir accéder,
par une odyssée historique et spéculative de I’esprit humaine universel, a la
séparation absolue de I'Individu face a la Révélation. On pourrait s’exercer a
développer ce que le livre d’l. Basso laisse, a juste titre, a 'arriére-plan. Cette
impuissance de la philosophie a saisir le réel, et la décision conséquente de se
déplacer ailleurs, dans un espace extérieur a la philosophie, mais qui a pour
condition I’échec d’une philosophie qui a poussé aux limites extrémes la
quéte de la réalité de ’'intérieur du Concept — tout cela ne le retrouve-t-on
peut-étre dans le rapport de Marx a Feuerbach ? Schelling et Feuerbach se-
raient donc les deux un Saint Jean le Baptiste d’une recherche du réel qui se
déroulera désormais en dehors de la philosophie — dans la politique ou la foi —
en méme temps que contre elle, donnant lieu par-la 2 une complexe



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 297

dialectique entre philosophie, non-philosophie et anti-philosophie. Le livre
d’I. Basso parvient a reconstruire remarquablement une généalogie de cet ho-
rizon problématique qui est peut-étre plus d’actualité de ce que ’on croirait.

ANDREA CAVAZZINI

AGUTI, Andrea : Autonomia ed eteronomia della religione. E. Troeltsch, R.
Otto, K. Barth. Assisi : Cittadella Editrice 2007. 188 S. ISBN 978-88-308-
0867-6.

Das neue Buch von Andrea Aguti, Professor der Geschichte der Philosophie
an der Universitit Urbino (Italien), behandelt das Problem der Autonomie
und Heteronomie der Religion. Aguti betrachtet drei wichtige ,Religions-
philosophen®, die sich mit diesem entscheidenden Problem auseinander-
gesetzt haben: Troeltsch, Otto und Barth (obwohl Barth auch am Anfang
seiner spekulativen Aktivitit eine Religionsphilosophie entworfen hat, ist die
Bezeichnung ,Religionsphilosoph“ beziiglich Barth problematisch). Aguti ist
der Uberzeugung, dass dieses Problem oder besser gesagt, dieser ,Konflikt“
zwischen Autonomie und Heteronomie nicht nur den Bereich der Religions-
forschung begrifft, sondern in einem gewissen Sinne die Neuzeit darstellt, die
den Anspruch auf Selbstdarstellung erhebt. Dieser Konflikt ist ndmlich ein
hermeneutisches Paradigma, das einen kritischen Zugang zur deutschen Reli-
gionsphilosophie, zur protestantischen Theologie und zur Moderne selbst er-
moglicht. Die Spannung zwischen Autonomie und Heteronomie betrifft auch
den modernen Konflikt zwischen der Aufklirung und der Religion, den die
betreffenden Autoren zu iiberwinden versucht haben. Aber was bedeutet der
Ausdruck ,,Konflikt zwischen Autonomie und Heteronomie“? Aguti erldutert,
er bestehe im Gegensatz einer Anpassung an das ,Vernunftgesetz, das das
rationale Dasein in sich selbst findet und den Massstab der Realitit darstellt®
und an eine entgegengesetzte Ordnung, ,,die der Vernunft ein fremdes Gesetz
aufdringen will“ (9). Infolgedessen stellt sich Aguti der Aufgabe einer syste-
matischen Darlegung dieses Problems, indem er sich auf drei verschiedene
Interpretationen des Verhiltnisses zwischen (modernem) Denken und Glau-
ben beschrinkt. Dieses Problem zeigt uns seine theoretische Zweideutigkeit:
Zum einen der Versuch Troeltschs und Ottos, eine Religionswissenschaft zu-
stande zu bringen, die ihren Status von kritischem und autonomem Wissen
erheben kann. Die Theologie, wenn sie in der modernen Welt ihren kriti-
schen und spekulativen Horizont erweitern will, muss nimlich in Wissen-
schaft verwandelt werden. Diese neue Richtung, die das religiése Denken
charakterisiert, ist, in der Tat, der Versuch einen Treffpunkt zwischen zwei
entgegengesetzten Lebenssphiren, dem Denken und dem Glauben, zu finden.
Auf der anderen Seite steht die Stellung Barths. Im Gegensatz zu Troeltsch
und Otto, die auf die Versdhnung zwischen Religion und Moderne abzielen,
betont Barth die Selbstindigkeit des theologischen Wissens, damit eine feste
Trennungslinie zwischen Theologie und Philosophie (Wissenschaft) gezogen
werden kann. Barths theologische und kritische Ansicht richtet sich gegen
den modernen Anspruch (vor allem die philosophische Tradition und das Er-
be der Aufklirung), der ,konfessionellen® Interpretation die grundsitzliche



298 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

Giltigkeit und Wiirde zu entziehen. Zwei Gegeniiberstellungen spielen in
diesem Zusammenhang eine entscheidende Rolle: Aguti hinterfragt erstens
die Stellung Troeltschs und Ottos, die beabsichtigen den Grund der Religion
im ,,Gottesbewusstsein“ nachzuweisen, indem sie nicht iiber die Wirklichkeit
oder tiber das Wesen Gottes nachdenken. Dieser Aspekt ist problematisch,
weil der Grund vom ,religiosen Bewusstsein“ abhingig zu sein scheint. Folg-
lich verfillt der Grund der Religion der Gefahr des Subjektivismus. Zweitens
stellt Aguti die kritische Theologie Barths dar, die sich gegen dieses Risiko
richtet, indem der Theologe darauf besteht, dass der Grund der Religion
ausserhalb des Bewusstseins liegen muss. Eine erste Lektiire des Buches zeitigt
also bereits folgendes Ergebnis. Erstens indem Troeltsch und Otto eine
Religionswissenschaft zu griinden beabsichtigen, die das religiése Phinomen
in Bezug auf sein Wesen und auf seine historische Erscheinung erforschen
will und nach dem Rang des Christentums unter anderen historischen
Religionen (das bekannte Problem der Absolutheit des Christentums) fragen,
ordnen sie sich in die allgemeine Bewegung der Vermittlungstheologie ein.
Dies entspricht dem Versuch, Christentum, Kultur und historisches, philoso-
phisches und wissenschaftliches Wissen zu versohnen. Barth dagegen wendet
sich davon ab. Zweitens sind sowohl die religionsphilosophischen Entwiirfe
von Troeltsch und Ottos als auch die frithe Religionsphilosophie Barths
unvollendet. Bei Troeltsch und Otto treten ndmlich an die Stelle des theore-
tischen Gedankens die historische Forschung und eine Erweiterung ihrer wis-
senschaftlichen Interessen. Die Schwierigkeit, den kognitiven Inhalt der Re-
ligion festzustellen und die Aufgabe als protestantischer Pastor, haben Barth
gezwungen, sein Religionsphilosophieprojekt aufzugeben. Drittens sind sich
die Autoren darin einig, dass sie die Wichtigkeit der empirischen Erfahrung
fiir eine wirkliche Interpretation des religiésen Phinomens anerkennen.
Wenden wir uns jetzt der Analyse des ersten Kapitels iiber Troeltsch zu.
Laut Troeltsch, schreibt Aguti, muss eine echte Religionswissenschaft die
Autonomie der Religionserfahrung beweisen und begriinden. Dazu muss sie
einen kritischen Massstab finden, der die Religionsentwicklung kritisch und
historisch beurteilen kann (die Suche nach diesem kritischen Massstab ist
auch fiir Otto relevant). Nur auf dieser Grundlage kann man die Frage nach
der Absolutheit des Christentums stellen. Im Gegensatz zu Hegel, der die
Religion einfach als eine begriffliche Bewegung verstand, folgt Troeltsch der
Religionsinterpretation von Kant und Schleiermacher. Die Religion wird
niamlich als ein selbstindiger Inhalt des Geisteslebens betrachtet, der eigene
und bestimmte Gesetze hat. Infolgedessen wird das Vorurteil, der Glaube sei
eine falsche oder wahre Religion, vermieden: es ist iiberfliissig, den Gottes-
gedanken philosophisch zu begriinden. Troeltsch geht von der Behauptung
aus, dass die religiose Anschauung sich auf eine selbstindige Tatsache bezieht,
die ganz autonom und vollendet ist. Sie ist das Gegeniiber des religiGsen
Menschen und sie ermoglicht uns, eine besondere Erfahrung mit einer tiber-
natiirlichen Realitit, die den Sinn und das Schicksal unseres Lebens er-
schliesst. Nur in der Religion wird das fundamentale Verhiltnis zum Grund
und zum Sinn der gesamten Realitdt erschlossen. Allerdings wird nicht ganz
deutlich, was Troeltsch tatsichlich mit Grund meint. Bezieht er sich auf das
Wesen Gottes, auf das Wesen der Religion oder worauf? Daraus folgt, dass



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 299

die symbolische oder mythische Vorstellung des Religiosen von der Weise des
Verhiltnisses zwischen Gott, Mensch und der Welt abhingig ist. Die Realitit
und die empirische Erfahrung spielen ndmlich eine grosse Rolle in der
Entstehung einer Religion. Deswegen nimmt Troeltsch Bezug auf die Reli-
gionspsychologie und auf die Religionsgeschichte: angesichts des Einflusses
der Realitit miissen die beiden Disziplinen das religiose Phinomen in seinen
historischen Erscheinungen offenbaren. Vor allem die Religionsgeschichte ist
entscheidend, denn sie identifiziert die tatsichlichen Elemente des Religions-
bewusstseins in der geschichtlichen Entwicklung und ermdéglicht dadurch,
dass man ein Entwicklungsgesetz der Geschichte selbst entdecken kann (die
Religionsgeschichte scheint sich jetzt in eine Geschichtsphilosophie und in
den Historismus zu verwandeln).

Man misste noch weitere problematische und theoretische Ziige der Reli-
gionswissenschaft von Troeltsch besprechen, aber wir beschrinken uns nun
auf zwei Aporien und Schlussfolgerungen seines Versuchs. Aguti betrachtet
zwei problematische Punkte, die widerspriichlich und zweideutig zu sein
scheinen: Der erste ist der Begriff des ,religiésen Apriori“. Der zweite ist die
Rolle der Metaphysik in einer Religionsphilosophie, die als kritische Analyse
des Bewusstseins begriffen werden soll. Eigentlich kénnten beide aufeinander
bezogen werden. Die Religion als solche hat keinen rationalen Ursprung, da
sie auf einer Offenbarung beruht, die ganz unabhingig von der Weltlichkeit
die Existenz Gottes zum Vorschein bringt. Troeltsch verwendet deshalb den
Begriff eines ,religiosen Apriori“. Damit meint er einen wahrhaftigen und
sinnvollen Bewusstseinsbereich, der die religiosen Erscheinungen ordnen
kann. Leider haben wir hier nicht die Moglichkeit, die Schwierigkeiten dieses
theoretischen Begriffs zu besprechen (Aguti konzentriert sich ausfiihrlich da-
rauf, vgl. 54-635). Deshalb beschrinken wir uns nur auf eine kritische Bemer-
kung. Obwohl Troeltsch selbst auf der Tatsache besteht, dass die Religion
kein rationales Phinomen sei, behauptet er, dieses ,religiose Apriori® sei ein
Gesetz der Vernunft, das die Religion selbst hervorbringen kénne. Trotzdem
bleibt unklar, was Troeltsch mit ,religiésem Apriori“ meint, und daraus kann
man auch die Widerspriichlichkeit dieser Position ausmachen.

Im zweiten Kapitel wird die ,Phinomenologie des Heiligen“ Ottos darge-
stellt. Die Absicht Ottos ist, genau wie jene von Troeltsch, eine Religions-
wissenschaft zu entwickeln, die durch die Analyse des Bewusstseins das Reli-
gionswesen durchdenkt, und damit die rationale Begriindung der Religion.
Otto geht von der Feststellung aus, dass es im Menschen eine ,religiose
Anlage“ gibe, die dem Menschen die religiose Erfahrung erschliesse. Auch
Otto zieht, wie Barth, eine feste Trennungslinie zwischen dem religiésen
Bereich und dem wissenschaftlichen, obwohl er bereit ist, die Giiltigkeit und
die Triftigkeit der religiosen Weltansicht anzuerkennen, wenn sie die Realitiit
tiefer erforschen will. Otto richtet sich nach der durch ]J.F. Fries bearbeiteten
Philosophie Kants, die fihig sei, die Probleme der Religionsphilosophie zu
16sen. Laut Otto anerkennen die beiden eine einzige Methode, nimlich die
Selbstbeobachtung des religiosen Bewusstseins, die die Religion bestimmt.
Otto folgt der Behauptung von Fries, Religion als Geheimnis und Arreton
schlechthin zu verstehen. Durch die kritische und rationale Analyse des reli-
giosen Phinomens, konne man herausfinden, dass die Religion etwas ,,ganz



300 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

Anderes“ und unaussprechlich sei. Aguti behauptet, dass in der bekannten
Schrift Ottos Das Heilige (1917) an die Stelle der rationalen Begriindung der
Religion ihre phidnomenologische und historische Erforschung tritt, indem
das irrationale Element aufgewertet wird. Die Religion wird ein Erlebnis,
niamlich das Gefiihl der Fremdheit und der Scheu, das aus diesem Phinomen
des ,,ganz Anderen® entsteht. Der hermeneutische Begriff des Heiligen ist im-
stande, die Dialektik zwischen Rationalitit und Irrationalitit des Religitsen
zu erfassen. Aber trotzdem bleibt die Bedeutung dieses ,Heiligen“ dunkel,
denn es ist nicht moglich auf die Frage ,,Was ist das Heilige?“ zu antworten,
ohne auf das ,Heilige“ selbst zu verweisen. Otto beschrinkt sich auf die Be-
hauptung, dass es ein Mysterium, ein Verborgenes und ein Unheimliches sei:
Alles Behauptungen, die uns gar nichts iiber die Religion selbst sagen. Die
kritischen Schlussbemerkungen Agutis iiber Otto sind dhnlich wie diejenigen
betreffend Troeltsch. Seine Religionswissenschaft ist unvollendet und sie
erklirt, trotz ihrer Absichten, das religiose Phinomen kaum als solches. Die
Natur des ,Heiligen® bleibt ganz unklar und die Religionsauslegung scheint
in einen Subjektivismus zu geraten. Ausserdem fehlt auch eine deutliche
Anwendung der kritischen Linguistik und Terminologie.

Das dritte Kapitel schildert die theologische Reaktion Barths sowohl auf
die oben erwiihnte Religionswissenschaft als auch auf die Moderne selbst.
Aguti vermittelt eine Einsicht in das gesamte spekulative Werk Barths, aber es
scheint klar, dass der Schwachpunkt dieses Buches genau in diesem Kapitel
liegt. Aguti setzt sich ndmlich unmittelbar mit den theologischen Thesen
Barths auseinander. Er betont seine Aporien und stellt die problematischen
Perspektiven dar. Er behandelt vor allem den Ubergang von der frithen und
unvollendeten Religionsphilosophie zur ,dialektischen® Theologie, sowie die
zweil verschiedenen Auflagen des Romerbriefs (1919 und 1922), ohne zu
vergessen, die gesamte ,polemische® Theologie Barths zu erliutern und zu
kommentieren. Es ist vor allem dieser polemische Akzent, der von Aguti be-
tont wird. Die Theologie Barths hat eine kritische Absicht, die sich gegen die
Religion und gegen den Kompromiss zwischen Theologie und Philosophie,
Theologie und Wissenschaft, Moderne und Christentum wendet. Es ist uns
unméglich die ganze und weite theologische Entwicklung Barths hier darzu-
legen: Aguti selbst legt nur eine Zusammenfassung seines Denkens dar, ein
Denken, das Spannungen und Verinderungen enthilt. Daher beschrinken wir
uns nur kurz auf die Kritik Agutis gegen Barth. Die problematischen
Hauptpunkte der Theologie Barths werden auf zwei Haupteinwinde
zuriickgefiihrt. Erstens: Barth stellt weder eine echte Untersuchung des reli-
giosen Phdnomens an, noch unterzieht er es einer theoretischen Kritik (wo-
hingegen Troeltsch und Otto dieses Problem ausfiihrlich behandelt haben).
Dazu fehlt zudem die Auseinandersetzung mit einem rationalen (wissenschaft-
lichen) Verstindnis der Religion. Zweitens: laut Aguti erkldrt Barth das Ver-
hiltnis zwischen Christentum und den anderen historischen Religionen nicht.
Infolgedessen scheint der Theologe in einen (theologischen) Dezisionismus zu
geraten, indem er (implizit) die Absolutheit des Christentums und die
Exklusivitit seiner Offenbarung fiir das Verstindnis des Religiésen betont
und etwas behauptet, was zum Dogmatismus fithrt. Dieses Kapitel, welches
Barth betrifft, ist das kritischste und das theoretischste des gesamten Buches.



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 301

Trotz einer expliziten Stellungnahme Agutis versteht man nicht ganz, welches
seine eigene Meinung ist. Obwohl das kritische Vorgehen des Kapitels aus-
fiihrlich und genau ist, gerdt die Darstellung der Theologie Barths in einige
Schwierigkeiten und Zweideutigkeiten. Grund hierfiir kéonnte die Komple-
xitdt und Vielschichtigkeit dieser Theologie sein, bei der zahlreiche Aspekte
und theoretische Schwankungen eine groffe Rolle spielen. Abschliessend kann
festgehalten werden, dass der Konflikt zwischen Autonomie und Hetero-
nomie der Religion offen bleibt. Am Anfang seines Buches beabsichtigte Aguti
namlich diesen Konflikt, der ins seiner Entwicklung und Spezifitit unklar ist,
zu erkliren. Woraus kénnte man diesen Konflikt herleiten? Was sind seine
Folgen? Geht er nur den Wissenschaftler an oder bestimmt er grundsitzlich auch
oder vor allem die Moderne selbst und den modernen Menschen? Kénnten wir
unsere Zeit auch als Konflikt zwischen Autonomie und Heteronomie betrachten,
was moglicherweise auf die revolutiondre Bewegung der Aufklirung zuriickge-
fiihrt werden kénnte? Denn dieser Konflikt ist eigentlich der MafSstab (zu-
mindest einer davon), auf den wir uns beziehen miissten, wenn wir unsere
Zeit im Ganzen verstehen wollen. Er ist nimlich konstitutiv fiir unsere Ge-
sellschaft und unsere Anlage zum ,Denken“ und zum ,Religios-sein® (er
sollte also anthropologisch verstanden werden). Ein jeglicher Versuch ihn zu
iiberwinden, ist der Verzicht auf das Verstindnis des Menschen als solchen
und im Ganzen.

MANUEL ROSSINI

CAMPAGNA, Norbert: La souveraineté. De ses limites et de ses juges. (=
Collection Dike). Québec : Les Presses de I’Université de Laval 2008. 255 p.
ISBN 978-2-7637-8589-9.

Avant de peser les limites du pouvoir politique, "auteur développe la thése
selon laquelle une société humaine doit réfléchir sur I’instance qui devrait
étre considérée comme souveraine. La réflexion sur le rapport entre puis-
sance politique et puissance juridique est dérivée. Si le pouvoir politique
constituait seul Pattribut de la souveraineté, alors les régles de la société se-
raient toujours bien faites. Dans une société idéale la seule force directrice
des régles suffit sans force coercitive. Aprés une volumineuse introduction,
les différents attributs de la souveraineté dessinent cinq angles d’approche en
quatre chapitres. La souveraineté peut inclure un glissement intrinséque de la
souveraineté absolue vers la tyrannie, auquel on se résigne. Au contraire, un
scepticisme a I’égard de I’existence d’un stade intermédiaire entre la tyrannie
et le pouvoir absolu, peut amener a se passer de souveraineté. La premiére
partie montre que le pouvoir absolu n’est pas limité institutionnellement mais
moralement, par 'affirmation d’une responsabilité du souverain devant Dieu.
Par contraste, le chapitre trois, qui traite des théories constitutionnalistes,
remet en question la possibilité d’une souveraineté sans limites efficaces sur
une dimension institutionnelle, source d’une distinction entre la possession et
’exercice du pouvoir. La démocratie limite le pouvoir, non par ’instance qui
’exerce, mais par la conviction que tout dépend de I’instance a laquelle est
confié le pouvoir absolu.



302 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

La thése de la co-extension de la finalité de la notion de souveraineté avec
celle de souveraineté absolue est donc importante. Au lieu de traiter directe-
ment du fonctionnement de la société politique a partir d’un accord ration-
nellement exigible de ses membres, ou d’examiner quel modéle de souverai-
neté permet de poursuivre quel type de bonheur, ["auteur voit dans ’accord
ou la confiance donnée aux instances qui exercent la souveraineté, un second
moment de la finalité, celui qui questionne les principes en vertus desquels
une communauté d’individus sont rassemblés pacifiquement, sous la protec-
tion d’un souverain. Dans un premier temps, il convient de créer et maintenir
un climat de paix, sans lequel aucune délibération publique n’a de signifi-
cation. Ce n’est cependant pas non plus le souci de vivre dans cet environne-
ment qui justifie ontologiquement le propre avénement du souverain, en tant
que pouvoir légitime. La fin du souverain n’est pas dans le maintien d’une
situation donnée de fait, mais dans ’émergence d’une souveraineté péremp-
toirement légitimée (230). L’auteur confine, par conséquent, la notion de
souveraineté dans son écrin idéal, a I’abri d’une mise en contexte empirique.
Il postule un principe d’ordre, distinct de I’Etat de droit mais qui le garantit.
Il s’agit d’une instance qui impose des régles policées 2 une communauté, sans
’astuce consistant A garantir [’association par un contrat social. Il découle de
ce cadre ontologique, que les conditions d’émergence d’un ordre politique
structuré par le haut peuvent bien sembler éloignées des circonstances, dans
lesquelles s’exerce I'autorité de I’Etat. La souveraineté est considérée au-
jourd’hui comme inutile par certains, devant I’éloignement de ’horizon d’une
guerre civile. De fagon significative, on fait économie de la souveraineté, au
point ol Iorganisation d’un régime politique par le droit, selon la structure
d’un corps législatif, est vue comme une communauté sans souveraineté, au
sens d’une personne par nature en dehors du droit. L’Etat de droit considéré
comme un Etat ou la loi est souveraine peut laisser entendre a la fois, que la
solution au manque de souveraineté consiste a simplement édicter davantage
de lois et que la souveraineté, en tant que loi, peut étre quelque chose
d’abstrait, sans perdre son efficacité. La conséquence du primat donné a la
question de la vérité de la souveraineté est le renforcement d’une antinomie
entre deux types de questions : d’une part, celles basées sur une réflexion
philosophique, d’autre part celles fondées sur une évolution historique des
instances du pouvoir, y compris une pesée de la situation empirique de la
société comprenant les pratiques culturelles et la coopération économique.
Les questions de la fin du pouvoir souverain et du sujet détenteur du pouvoir
souverain posent des rapports, qui n’obligent pas a tenir compte des condi-
tions sociales, économiques et culturelles, autrement dit d’un cadre empi-
rique, mais seulement d’une réflexion philosophique. Par contraste, les ques-
tions qui spécifient le sujet qui exerce le pouvoir, les limites du pouvoir, la
nature de I’instance qui doit veiller a2 ce que le pouvoir souverain poursuive
sa fin, et respecte ses limites (225-226), posent des questions concretes, qui
tirent un rapport entre la légitimité et 'efficacité de I’instance exergant le
pouvoir souverain. C’est 3 un moment du développement historique des in-
stances politiques, que 'une plutdt que Pautre se voit confié I'exercice du
pouvoir, de la maniére la plus propre a réaliser la fin de la souveraineté. La
légitimation péremptoire est une fin inscrite dans la notion de souveraineté



Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus 303

en tant que telle, bien que sa poursuite n’exclut pas que le souverain puisse
aussi poursuivre d’autres fins. Le lien analytique entre le pouvoir souverain et
celui absolu veut dire que les autres systétmes mélent des éléments hété-
rogenes a la fin constitutive de la souveraineté. Le gouvernement tyrannique,
par exemple, ne respecte pas les lois pour son propre intérét. Au contraire,
celui non tyrannique peut ne pas agir ponctuellement dans le cadre de ce que
les lois lui permettent, mais pour préserver ce que les lois sont censées pro-
téger. La souveraineté est exposée au risque du glissement vers la tyrannie
dans la mesure ou cette derniére nie son principe dynamique. Le souverain
est utile aux individus composant une communauté, qui eux-mémes déter-
minent leur fin commune. La fin des lois n’est pas en elles-mémes mais
comme possibilité de préservation de Pindividu. Une remarque et un
commentaire sur Pattribution d’un sujet a la souveraineté et a la domination,
c’est-a-dire a I'exercice de la coercition légitime.

Campagna entend par ’émergence d’une souveraineté péremptoirement
légitimée, ce qui fait advenir un rapport qualitatif (231) : il s’agit de « ’ex-
tension du droit de participer » et de « rendre les individus capables de par-
ticiper » au processus politique. Quelle est la portée de la participation poli-
tique, étant entendu que la souveraineté absolue n’implique ni une coopé-
ration entre des individus, ni I’exercice du pouvoir démocratique, comme
pouvoir du grand nombre ? Le droit du grand nombre a composer une
communauté, qui prend part a une délibération conduisant a des décisions
qui les concernent tous, n’explique pas comment « la faculté de participer
sérieusement au débat » émerge du critére quantitatif du grand nombre. Le
développement historique requis des institutions n’est pas une justification.
Les compétences requises devraient inclure la critique des arguments avancés,
ce qui présuppose développer leur formulation discursive. Ce genre de prin-
cipe de discussion n’écarte pas les discours stratégiques et donc introduit une
dimension d’idéologique au fonctionnement de la souveraineté, alors méme
que l'idéal de compréhension est érigé comme présupposé. Par contraste, le
systéme parlementaire permet de fonder une base pour légiférer de maniére
représentative en politique, ce qui implique une notion de participation qui
garantit au juge la position d’interpréte des lois.

Campagna peut bien dire qu’il existe « un constant effort 2 combler le dé-
ficit de légitimité », inséparable de toute forme actuelle, empirique du pou-
voir. Cet effort ne manque pas de piquant car il légitime le pouvoir d’exercer
une contrainte. L’obligation d’obéir a la loi et le caractére raisonnable des
principes de justice, constituent deux types de questions distincts. Je me
limite a commenter ce second. Distinguer la conformité idéale de celle
partielle produit deux angles d’approche pour comprendre les situations de
coercition légitime, sous I’angle de ’accord raisonnable. On trouve chez
Rawls une situation de stricte conformité, qui est le modele idéal, lequel
méme idéal n’est pas une conformité parfaite (« perfect compliance »), mais
dans lequel ’ordre institutionnel est présupposé juste (Rawls, §25, 29, 1971).
Chacun est présupposé agir justement et donner une contribution
proportionnée au maintien de ces institutions. Dans ce monde, il n’y aurait
que trés peu de crimes et de sanctions pénales et il ne serait pas indispensable

.

d’assurer a tous les membres de la société que tous les autres participeront a



304 Rezensionen — Besprechungen — Comptes rendus

hauteur comparable a la paix dans la société civile et respecteront les regles
de justice. Par contraste, la situation de conformité partielle fait abstraction
d’une large population, si s’engager a participer a la délibération implique la
condition que chacun respecte autrui. Sans rechercher les origines du
libéralisme dans une théorie de ’absolutisme, Campagna éclaire a notre sens
indirectement une situation limite du cadre libéral : ce que Rawls appelle
«une situation de conformité partielle ». La conformité partielle éclaire la
légitimation par la souveraineté absolue car la reconnaissance que le juge est
supérieur a des groupes rivaux et qu’il a le droit de juger leurs différends,
c’est affirmer une donnée implicite de la sécurité de la structure d’une justice
politique. Cette structure peut bien prendre le souverain comme garantie de
I’interprétation des lois, comme moyen d’améliorer la communication avec
les sujets du souverain et comme critére économique d’application du droit

(Cf. livre IV, ch. 6 de La république de Bodin).

IGNACE HAAZ



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

