
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Rezensionsartikel

Sven K. Knebel

Phänomenologen horchen auf:
Der Taufschein der „Intentionalität" ist jetzt ediert1

Der Tractatus de secundis intentionibus (ca. 1313) des Dominikaners Her-
vaeus Natalis (Hervé Nédellec) ist seit Karl Prantls Hinweis auf ihn, vor
inzwischen hundertvierzig Jahren,2 ein Geheimtip der philosophischen Mediävistik.

Daß die Lehre des Hervaeus vom Irrealen (vom „Gedankending", ens
rationis) besonders in der deutschen Philosophiegeschichtsschreibung nie

ganz vergessen war, beruhte auf anderen Schriften.3 Dank L.M. de Rijk
besitzen wir seit 2005 eine vorzügliche Edition der Erwiderung des Giraldus
Odonis OFM. (gest. 1342) auf diesen Text,4 aber den Text selber besaßen wir
nur in der hermetischsten Form. Kein photomechanischer Nachdruck
erleichterte bisher das erforderliche Inkunabelstudium, und kein Inkunabelstudium

war undankbarer. Ob die von Judith Dijs (Leiden) angekündigte
kritische Edition mehr als die Transkription des ersten Drittels bieten wird,
die schon in den neunziger Jahren in der Zunft kursiert hat, ist aus ihrer
jüngsten Mitteilung5 nicht ersichtlich. John P. Doyle, emeritierter
Philosophieprofessor in St. Louis und durch seine kontroversen Thesen zur Rolle
des Supertranszendentalen in der Metaphysikgeschichte auch dem deutsch-

1 JOHN P. Doyle: A Treatise of Master Hervaeus Natalis (d. 1323), the Doctor Perspica-
cissimus, On Second Intentions. Vol. I: An English Translation. Vol. II: A Latin Edition
Mediaeval Philosophical Texts in Translation). Milwaukee, Wise.: Marquette University Press 2008.
Paperback. 622 S. ISBN: 978-0-87462-247-8.

2 C. PRANTL: Geschichte der Logik im Abendlande, Leipzig 1858-70 / Repr. Berlin 1955,
Bd. 3, 264ff.

3 Vgl. D. TlEDEMANN: Geist der spekulativen Philosophie, Marburg 1791-97, Bd. 5,
68ff.; J.G. BUHLE: Lehrbuch der Geschichte der Philosophie und einer kritischen Literatur
derselben, Göttingen 1796-1804, Bd. 5, 571 ff.; TH. KOBUSCH: Sein und Sprache. Historische
Grundlegung einer Ontologie der Sprache, Leiden-New York [usw.] 1987, 136-41.

4 „Basically Girald's own work on intentionality {De intentionibus) is meant as an
extensive, extremely negative reaction to the well-known tract of Hervé Nédellec [...] on the
same subject." L.M. DE RIJK: Giraldus Odonis O.F.M. Opera Philosophica vol. II: De
intentionibus. Critical Edition with a Study on the Medieval Intentionality Debate up to ca. 1350,
Leiden-Boston 2005, 303. Giralds Standpunkt ist der des exzessiven Begriffsrealismus.

5 J. DIJS: „Intentions in the First Quarter of the 14th Century. Hervaeus Natalis vs.
Radulphus Brito", in: S. BROWN / Th. DEWENDER/Th. KOBUSCH (Hgg.): Philosophical
Debates at Paris in the Early 14th Century. Leiden-Boston: Brill 2009, 213-223, hier 218.



258 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

sprachigen Publikum bekannt,6 hat jetzt Nägel mit Köpfen gemacht. Er hat
den Gesamttext in einer zwar immer noch provisorischen, hauptsächlich auf
die Pariser Ausgabe von 1489 gestützten, durch Hinzuziehung zweier guter
Handschriften (Wien VNP 2411; Vat. Lat. 847) und einer minderwertigen
(UB Basel III 22) aber immerhin halbkritischen Studienausgabe veröffentlicht
und mit erläuternden Anmerkungen versehen. Der Band gliedert sich in eine
Einleitung (9-35), die annotierte Ubersetzung (39-321) und die lateinische
Edition (323-595). Die Ubersetzung zu beurteilen, ist nicht Sache des
Rezensenten.

Nicht nur wegen seines Abstraktionsniveaus erinnert der Tractatus de
secundis intentionibus kaum noch daran, daß er so etwas wie die Isagoge in
die Isagoge des Porphyrios hat sein wollen (392). Weder handelt es sich um
einen Isagoge-Kommentar noch überhaupt um einen Kommentar, sondern um
eine systematische Abhandlung. Nach den Maßstäben der aristotelischen
Wissenschaftstheorie ist diese Abhandlung ein Muster an methodischer Strenge.
Kein einziges Zitat, nur Argumentation. Gleichwohl ist dieser Tractatus insofern

ein Zeugnis der scholastischen Rezeptionsgeschichte der Isagoge, als die
Isagoge bis ins 18. Jh. als die Abhandlung über die ,Prädikabilien' gelesen
wurde, also über die Begriffe der logischen Metasprache. Nur hatte Porphyrios

gerade einmal deren fünf in ihren gegenseitigen Strukturbeziehungen
analysiert. Im 13. Jh. war durch die breite Rezeption der Grundunterscheidung

von „Erst"- und „Zweitintentionen" eine völlig neue Situation
entstanden. Für das damals entstandene mentalistische Logikkonzept erörtert
die Logik die „Zweitintentionen" in ihrer Anwendung auf die „Erstintentionen",

d.h. die Anwendung bestimmter gedanklicher Relationen auf das,
worin wir die kategorial strukturierte Realität begreifen. Der Traktat des

Hervaeus Natalis steht am Anfang einer ganzen Literatur zur Metatheorie
dieser für fundamental angesehenen Unterscheidung. Zu dieser Literatur
haben alle Schulen etwas beigesteuert, in Gestalt der sog. Formalitätentraktate

auch zumindest der Flügel des Skotismus, der von Petrus Thomae
herkam.7 Nicht von ungefähr bemerkt der Herausgeber: „As I made my way

6 Vgl. I. MANDRF.LLA: „Metaphysik als Supertranszendentalwissenschaft? Zum scotisti-
schen Metaphysikentwurf des Nicolaus Bonetus", Recherches de Théologie et Philosophie
médiévales 75 (2008) 161-93. Gegen Frau Mandrellas prätridentinische Fehlanzeige wäre
allerdings an Petrus Aureoli zu erinnern (PETRUS AUREOLI: / Sent. dist. 23 art. 2, Rom 1596,
538a/b. 539a/b; neu hg. von D. PERLER: „Peter Aureol vs. Hervaeus Natalis on Inten-
tionality", Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen age 61 [1994] 227-262, hier
260. 262). Davon abgesehen hat sie jedoch recht, daß die Okkurrenzen des Begriffs des

supertranszendentalen Seienden strenger daraufhin zu prüfen wären, ob an den betreffenden
Stellen von dem Gegenstand der Metaphysik die Rede ist - nur das wäre der Abschied von
der Metaphysik als Realwissenschaft - oder von dem intellektuell Ersterkannten. - Der bisher
erst aus der zweiten Hälfte des 16. Jhs. belegte Ausdruck ,supertranszendental' dürfte
übrigens von der Pariser Majorschule geprägt sein. Vgl. die Okkurrenz bei R. CAUBRAITH:

Quadripertitum, Paris 21516, 74rb/va.
7 Petrus Thomae hat den für die skotistischen Formalitätentraktate kanonisch gewordenen

Distinktionenseptenar entwickelt, dessen Innovation ein Distinktionstyp ist, welcher
das System der logischen Zweitintentionen sowohl untereinander als auch in bezug auf die
Erstintentionen zu artikulieren gestattet: die distinctio rationis. Vgl. GEOFFREY G. BRIDGES

OFM.: Identity and Distinction in Petrus Thomae OFM, St. Bonaventure 1959, 57-68.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 259

through the Treatise on Second Intentions, I was constantly expecting
Hervaeus to introduce a new discipline beyond those of Aristotle or to
radically modify the existing Aristotelian disciplines in one or another way"
(23). Nun hat sich zwar das Supertranszendentale nicht zeigen wollen, eine

„Tiologie" hat Hervaeus nicht vorgeschwebt. Für eine bestimmte Schnittmenge

der älteren Logik, Ontologie und Psychologie haben wir jedoch schon
seit dem 19. Jh. einen neuen Namen. Der Traktat des Hervaeus Natalis ist ein
gründliches Stück Erkenntnistheorie.

„Insofern heißt etwas ,erkennbar' (natum intelligi), als die Vorstellung
(repraesentatio8) davon im Verstand sein kann. [...] Insofern nun diese
Vorstellung im Verstand ist, entspringt eine Beziehung zwischen dem Verstand,
der diese Vorstellung hat, und dem vorgestellten Gegenstand, so daß der
Verstand, in dem diese Vorstellung ist, real auf den vorgestellten Gegenstand
bezogen ist. In dem Gegenstand seinerseits setzt die Vorstellung als solche
indessen nichts, sondern er ist nur gedanklich auf die Vorstellung bezogen"
(463). Diese Asymmetrie der Erkenntnisrelation, daß durch das Denken im
denkend erfaßten Gegenstand nichts „gesetzt" ist („intelligere [...] nihil ponit
in re intellecta", 436), bringt der von Hervaeus wesentlich mitbegründete,
der frühneuzeitlichen Philosophie (Descartes, Leibniz) noch ganz vertraute,
Schuljargon auf die Formel, das „Gedachtsein" oder „Erkanntsein" sei für
den Gegenstand nur eine „extrinsische Denomination".9 Hervaeus
unterscheidet hier zwischen dem noetischen und dem noematischen Aspekt. Es gibt
extrinsische Denominationen vom Erkenntnisakt (ab actu intelligendi), z.B.

„erkannt", „evident", „nicht-evident", und es gibt solche von
Denkbestimmungen, die ihrerseits eine Funktion des „objektiven Seins" des ins Denken

aufgenommenen Gegenstandes sind (non ab actu intelligendi, sed ab ente
rationis conséquente rem scitam prout est obiective in intellectu), z.B.

„abstrakt", „generisch", „spezifisch", „Subjekt", „Prädikat" (574, 577).
Hervaeus widmet sich ausschließlich diesen letzteren. Um den noematischen
Aspekt herauszuarbeiten, rekurriert er auf die schon eingeführte
Unterscheidung zweier Seinsweisen: des „subjektiven" Seins von etwas (innerhalb
oder außerhalb des Verstandes) und eben dieses „objektiven" Seins, das es

nur im Denken gibt (417). Die „objektive" Seinsweise besagt nicht mehr und
nicht weniger als intramentale Gegenständlichkeit: esse in prospectu intel-
lectus (421).10

8 Zur Semantik von Hervaeus' Repräsentationsvokabular (gestützt auf Quodlibet V, 1

und Quaestiones de verbo) vgl. S. MEIER-OESER: Die Spur des Zeichens. Das Zeichen und
seine Funktion in der Philosophie des Mittelalters und der frühen Neuzeit, Berlin-New York
1997, 126f.

9 Vgl. J.P. DOYLE: „Prolegomena to a Study of Extrinsic Denomination in the Work of
Francis Suarez, S.J.", Vivarium 22 (1984) 121-60; S.K. KNEBEL: „Intrinsic and Extrinsic
Denomination. The 14th Century Connection of 17th Century Aristotelianism", in: G.
FRANK / A. SPEER. (Hgg.): Der Aristotelismus in der Frühen Neuzeit: Kontinuität oder
Wiederaneignung? Wiesbaden: Harrassowitz 2007, 97-115.

10 Angewandt auf das Universalienthema steht für diese objektive Seinsweise nicht das

psychologisch relevante universale per repraesentationem, sondern das von Hervaeus auch

logisch allein maßgeblich gefundene universale per praedicationem, d.h. ein bestimmter,
definierbarer Gehalt. Daher die realistische Position, die Hervaeus im Universalienstreit



260 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Der Grundbegriff, dessen Einführung die Philosophie dem Traktat des
Hervaeus verdankt, ist der durch Brentano im 19. Jh. bekanntlich wieder
aufgebrachte Begriff der „Intentionalität" (intentionalitas).11 Hervaeus hat
erstmals das gemeinsame Merkmal der Erst- und der Zweitintentionen
herauspräpariert. Intentionalität' [...] ist das Verhältnis des erkannten
Gegenstandes zum Erkenntnisakt. Dieses Verhältnis kommt dem Gegenstand nur
insofern zu, als er objektiv im Verstand ist" (417). „Die Intentionalität ist
etwas Irreales (ens rationis), das den Gegenständen zukommt, insofern sie

objektiv im Verstand sind" (358). Hervaeus denkt die Intentionalität also
nicht vom intentionalen Akt, sondern von dessen Objekt her. Darauf legt
Doyle größtes Gewicht: „But the biggest surprise was to discover that for
Hervaeus the direction of intentionality as such was not from knower to
known but rather oppositewise - from known to knower!"!2 Unter
„Intentionalität" versteht Hervaeus, wie übrigens schon Prantl verdeutscht, „das
Aufgefasstsein überhaupt". Hauptthema des Traktats ist, durch Strukturanalyse,

insbesondere durch eine Analyse der verschiedenen in Betracht
kommenden Fundierungsverhältnisse, eine umfassende Bestimmung des

Verhältnisses, in welchem dieser mit dem Begriff des „objektiven Seins" nicht
identische, aber koextensive Begriff der „Intentionalität" zu den beiden
Klassen von Intentionen steht, den Erst- bzw. den Zweitintentionen. Dabei
gilt den Erstintentionen, der Schnittstelle zwischen Realität und Intentionalität

(579), das Hauptaugenmerk.
Den Begriff der „Intention" konstruiert Hervaeus als die Funktion zweier

komplementärer Beziehungen: einer Fundierungsbeziehung und einer
Denominationsbeziehung. Von dem A, das ein B „fundiert", ist nämlich
vorausgesetzt, daß es seinerseits von diesem B „denominiert" wird. Obwohl die
Erstintention, die Basis einer Stufenfolge höherer Intentionen, ihrerseits in
nichts weiter fundiert ist (419), ist jede Intention von intentionalitätswegen
in etwas fundiert (356). Im Falle der Erstintentionen ist dieses „fundamentum
intentionalitatis" (357) die extramentale Realität. Dann schwenkt die
Perspektive um: „Die Erstintention in concreto, die von dieser Intentionalität
oder der Erstintention in abstracto denominiert wird, ist der extramentale
Gegenstand" (431, 439, 441). Dieses Strukturmodell beruht auf dem
Grundgedanken (354, 356, 434, 439, 474f. u.ö.), die aristotelische Ontologie der
akzidentellen Prädikation mutatis mutandis auf die Erkenntnisordnung zu
übertragen. Der Satz „Der Gegenstand ist erkannt" (res est intellecta) wird
von Hervaeus nach dem Muster von „Der Mensch ist weiß" (homo est albus)
gemodelt. Die Intentionalität erhält, wie die Weiße (albedo), von der vorausgesetzt

ist, daß sie dem Menschen als eine Eigenschaft inhäriert, den Status
einer akzidentellen Form.

bezieht (s. die Deutung der suppositio simplex, 468). Der Nominalist Ockham seinerseits
verwirft die objektive Seinsweise und akzeptiert ausschließlich ein universale per reprae-
sentationem (bzw. significationem).

11 Dazu sehr empfehlenswert: J.P. DOYLE: „Hervaeus Natalis on Intentionality: Its
Direction, Context, and Some Aftermath", The Modern Schoolman 83 (2005/06) 84-124.

12 Ebd. 86.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 261

Wie dieser strikt aristotelische Ansatz auf einem von Aristoteles selber dafür

nicht vorgesehenen Feld von Hervaeus konkret durchgeführt wird, und
welche Probleme sich schon für die Zeitgenossen daraus ergeben haben,
darauf näher einzugehen ist hier nicht der Ort. Es sei auf das subtile Referat
der Hervaeischen Argumentation verwiesen, das de Rijk im Rahmen seiner
magistralen Einleitung zu der Girald Odonis-Ausgabe vorgelegt hat.13
Darüber hinaus hat de Rijk Hervaeus' Traktat auch bereits zur Vorgeschichte,
namentlich zu Simon of Faversham (gest. 1306) und Radulphus Brito (gest.
1320), sowie zur unmittelbaren Wirkungsgeschichte in Beziehung gesetzt.

Doyles Edition ist eine Pflichtlektüre nicht nur für den philosophischen
Mediävisten. Sie ist es für jeden, der sich für die Geschichte der theoretischen
Philosophie, besonders für den Deutschen Idealismus interessiert. Die
„Vorstellungstheorie" des Karl Leonhard Reinhold (1757-1823) liest sich auf dieser

Folie als „Hervaeus light". Mit den Seiten, auf denen Reinhold 1789
seinen erkenntnistheoretischen Grundsatz erläutert „Das Bewußtsein
überhaupt besteht aus dem Bezogenwerden der bloßen Vorstellung auf das Objekt
und Subjekt; und ist von jeder Vorstellung überhaupt unzertrennlich"14
vergleiche man die folgende Darlegung von Hervaeus: „Beispielsweise, wenn
ich ,Mensch' denke, ist das Verhältnis des gedachten Menschen zum Verstand
die abstrakte Intentionalität selbst, in Abhängigkeit von der der gedachte
Mensch konkreterweise ,Erstintention' heißt. Dieses Verhältnis ist nicht selber

das Gedachte, solange der Mensch der direkte Gegenstand des Denkens
ist. Es ist vielmehr eine gedankliche Beziehung, die in dem gedachten
Gegenstand fundiert ist. Da nun aber der Verstand über seinen eigenen Akt
reflektieren kann und ebenso über das Verhältnis, welches in dem gedachten
Gegenstand insofern fundiert ist, als er eben gedacht wird, kann dieses
Verhältnis, das vorher eine Beziehung des gedachten Gegenstandes war und nicht
etwa seinerseits ein gedachter Gegenstand, nachher allerdings ein gedachter
Gegenstand sein. Wie der direkte Gegenstand, nämlich ,Mensch', ein
Verhältnis fundierte, die Intentionalität, die die konkreterweise so genannte
Erstintention konstituierte, so fundiert wiederum das Verhältnis, wenn es

seinerseits zum direkten Gegenstand des Denkens wird, eine gedankliche
Beziehung auf den Verstand. Darum ist jenes erste Verhältnis das Fundament
eines zweiten Verhältnisses und folglich seinerseits von diesem konstituierbar,
so wie auch ein Denkakt bisweilen im reflexen Akt gedacht wird. Dann ist der
Akt, der gedacht wird, nicht der, durch den der Denkende denkt, sondern er
ist das, was der Verstand denkt. Genauso, behaupte ich nun, ist jenes
Verhältnis, die abstrakte Intentionalität, sei es die erste oder die zweite, sobald
sie ihrerseits gedacht wird, konkreterweise die ,Zweitintention'." (411).
Immer wieder kommt Hervaeus darauf zurück, daß die Intentionalität ihrer-

13 DE RIJK, a.a.O. 251-301. De Rijk ist übrigens entgangen, daß der hervaeuskritische
Traktat eines nicht weiter bekannten Magister Conrad OP., für den er nur auf zwei Manuskripte

verweist (ebd. 294), seit längerer Zeit ediert vorliegt: C. STROICK: „Tractatus de inten-
tionibus magistri Conradi O.P.", in: Sprache und Erkenntnis im Mittelalter Miscellanea
Mediaevalia XIII/1), Berlin-New York 1981, 517-46.

14 K.L. REINHOLD: Versuch einer neuen Theorie des menschlichen Vorstellungsvermögens,
Prag-Jena 1789 / Repr. Darmstadt 1963, 321-323.



262 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

seits zum Gegenstand des Denkens werden kann („ipsa intentionalitas potest
esse intellecta et relata ad intellectum", 440), und daß die Reflexion unendlich

sei (446). Nicht unwichtige Thesen der nachkantischen Spekulation hängen

also gar nicht von Prämissen ab, die heute jeder Philosophiestudent als
das geistige Eigentum der „neuzeitlichen" Philosophie reklamieren würde.
Bemerkenswert ist noch, daß trotz des rigor metaphysicus, den Hervaeus
betätigt, er kein versteinerter Dogmatiker ist, sondern ein Ich, das sich auch zu
dem den Skeptikern so sympathischen „wie mir jetzt scheint" (575) herbeiläßt.

Eine längere Darlegung beendet er mit den Worten: „All das sei gesagt,
ohne etwas fest behaupten zu wollen, denn über diese Dinge habe ich wenig
nachgedacht" (576).

Es verdient Anerkennung, daß der Herausgeber für eine gut lesbare,
erschwingliche Ausgabe dieses wichtigen philosophischen Texts gesorgt hat.
Dennoch hätte er es dem Leser ein bißchen weniger schwer machen dürfen.
Der Rezensent meint nicht die Flüchtigkeitsfehler, die zum Teil störend sind,
deren Zahl verglichen mit der Unzahl bereits bewältigter Schwierigkeiten der
Textkonstitution - Doyle verzeichnet 1747 meist gravierende Varianten -
und den immer noch offenen Fragen aber nicht ins Gewicht fällt.15 Auch
nicht, daß ab Fußnote 624 sich die Fußnotenzählung im Apparat um 1

verschiebt. Sondern den unangebrachten Respekt vor der wilden Interpunktion
der Inkunabel. Obwohl ihm das Problem selber bewußt ist (327), hat der
Herausgeber auf eine selbständige Gliederung des Texts verzichtet. Selbst dann
interveniert er nicht, wenn eine verschachtelte Konstruktion in zwei Sätze

auseinandergerissen ist. Aber es ist nun einmal so, daß auch noch so vieles

15 333, 13 „dicitur" / „dicit" - 334, 2 „omnem" / „omne" - 336, 31 „re absoluta" / „rei
absolutae" — 338, 18 „ipsa" / „ipsum" - 339, 13 „probo" / „patet" - 340, 19 „quae" / „quod"
- 342, 9 „ergo actus" / „ergo quod actus" - 344, 2 „fundari" / „fundantur" - 355, 12

„primus" / „primum" - 358, 15 „accipiatur" / „accipiam" - 360, 2 „sicut" / „sie" - 360, 5/6
„terminum" / „tantum" - 360, 6 „includunt" / „includit" - 371, 14 „esse" / „esset" - 374, 20
„primam" / „primum" - 374, 34 „excluso" / „exclusa" - 375, 5 „esse" / „esset" - 376, 24
„probabile" / „praedicabile" - 381, 2 „quod" / „quia" - 388, 13 „est" / „est, est" - 389, 13

„aliqua relatio [...] relatio" / „aliquam relationem [...] relationem" - 389, 27 „aliquem" /
„aliquant" - 390, 27 „si" / „sive" - 390, 33 „reale" / „realem" - 391, 14 „inveniri" /
„invenitur" - 395, 4 „omni" / „omne" - 395, 5 „ipse" / „ipsum" - 395, 28 „negatione illud" /
„negatione, scilicet illud" - 400, 13 „comparantur" / „comparatur" - 404, 16 „intellectum" /
„intellectam" - 407, 15 „est" / „est, est" - 410, 23 „intellectus" / „intellecti" - 411, 29

„quae" / „qua" - 411, 40 „quem" / „quam" - 417, 27 „quidam" / „quidem" - 422, 29

„inconsequens" / „inconveniens" - 423, 9 „potest" / „posse" - 424, 24 „finem" / „finis" -
425, 7 „ille" / „illa" - 428, 23 „ille" / „illud" - 433, 7 „qui" / „quae" - 436, 13 „sine non" /
„sine talibus non" - 437, 11 „sed" / „seu" - 446, 3 „Illud dicitur esse principale
fundamentum" del. - 446, 33 „tertium" / „tertius" - 450, 16 „qui" / „quin" - 460, 25

„quaedam" / „quoddam" - 465, 8 „quod" del. - 467, 2 „converso" / „e converso" - 471, 1

„non" / „nec" - 478, 12 „intellectui" / „intelligendi" - 485, 4 „rem" / „re" - 486, 13

„concepti" / „complexi" - 488, 35 „extrinseca" / „intrinseca" - 489, 1 „intrinseca" /
„extrinseca" - 490, 14 „qua" / „quia" - 491, 15 „necessitate" / „de necessitate" - 503, 29

„pro" / „per" - 508, 13 „tantum" / „tantam" - 530, 21 „insit" / „insint" - 531, 32

„analogica" / „analogata" - 545, 12 „terminum" / „terminus" - 545, 24 „accepta" /
„acceptant" - 563, 24 „habeant" / „habeat" - 566, 11 „quod" / „quae" - 566, 12 „talis" /

„tale" - 570, 15 „per" / „per se" - 573, 25 „earn" / „rem" - 582, 18 „quae" / „quod" - 594,
19 „tertium" / „tertiam".



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 263

Kollationieren dem Mediävisten eine Entscheidung nicht abnimmt: die
Zeichensetzung. Die im Apparat vermerkte Konjektur, die Abweichung von dem
überlieferten Wortlaut, ist harmlos verglichen mit der ihm unablässig
abverlangten Entscheidung über Punkt und Komma. In der fertigen Edition gibt
über das So-und-nicht-anders der Interpunktion kein kritischer Apparat
Rechenschaft, und vernünftigerweise kann dergleichen auch nicht verlangt
werden. Trotzdem darf sich gerade der Eierausgeber philosophisch anspruchsvoller

Texte vor dieser Entscheidung nicht drücken. Jede Edition ist ein Kon-
strukt, in dem ältesten technischen Sinn von constructio. Zuwenig constructio
bleibt dem Text den Schlüssel zu seinem Verständnis schuldig.

Wünschenswert wäre es gewesen, wenn der Herausgeber von den von ihm
konsultierten Manuskripten noch eifriger Gebrauch gemacht hätte. Daß sie

zur Textkonstitution mehr beitragen als Doyles Apparat verrät, zeigt ein
Vergleich seines Texts mit den Proben, die wir an den Zitaten bei Giraldus
Odonis haben. Denn nach de Rijks Befund stammen diese Zitate aus
derselben Quelle. Doyle liest: „[...] esse intentionale [...] potest accipi essen-
tialiter et denominative sicut albedo dicitur esse quale essentialiter et corpus
dicitur habere esse quale denominative. Ita illud quod est intentio per
essentiam dicitur habere esse intentionale essentialiter, sed illud cujus est
intentio dicitur habere esse intentionale denominative" (334). Bei Giraldus
Odonis heißt es statt dessen: „Esse intentionale potest accipi essentialiter et
denominative, sicut habere esse quale contingit dupliciter: essentialiter et
denominative. Nam sicut albedo dicitur esse quale essentialiter sed corpus
<album> dicitur habere esse quale denominative, ita illud quod est intentio
per essentiam, dicitur habere esse intentionale essentialiter, sed illud cuius est

intentio, dicitur habere esse intentionale denominative" (ed. de Rijk 392).
Der zur Unterscheidung zweier Bedeutungen des systematisch wichtigen
Begriffs „esse intentionale" von Hervaeus vergleichsweise herangezogene und
eingeteilte Oberbegriff ist „habere esse quale". Das wird aus Doyles Version
nicht deutlich. Auch an einer anderen Stelle (ed. Doyle 41 lf. / ed. de Rijk
406f.) zeigt sich, daß der von ihm gebotene Text verbesserungsfähig ist.
Fairerweise muß man aber sagen: Das zu kritisieren, läuft auf den Gemeinplatz

hinaus, daß wir bei diesem Werk noch weniger als sonst ohne eine
kritische Ausgabe auf die Dauer nicht auskommen. Wovon man sich durch
den punktuellen Stellenvergleich gut überzeugen kann, ist die enorme Schwierigkeit

dieser Aufgabe.
Die Schwierigkeit liegt nicht nur in der Unterschiedlichkeit der

überlieferten Textfassungen. Sie liegt in einem asketisch dermaßen restringierten
Sprachcode, daß Husserls Logische Untersuchungen verglichen mit diesem
Tractatus de secundis intentionibus Unterhaltungslektüre sind. Kein Wunder,
daß Generationen von Mediävisten vor der Aufgabe zurückgezuckt sind.
Jedem ist klar, wie leicht er sich daran die Finger verbrennt. Wenn eine Edition
desto schwerer ist, je kleiner die Zahl unterscheidbarer Typen von Lemmata
und je größer die Zahl ihrer Okkurrenzen ist, dann ist Doyles Leistung in der
neueren philosophischen Mediävistik leicht rekordverdächtig. Den Mut, eine
lohnende Sache endlich anzupacken und durchzuführen, auch um den Preis,
daß es nicht der endgültige Text würde sein können, hat aus Ungeduld mit
dem schleppenden Gang der Dinge im alten Europa vielleicht nicht zufällig



264 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

erst ein Amerikaner gehabt. Alle im Lauf eines langen Gelehrtenlebens
aufgespeicherte Intelligenz und Erfahrung ist hier in den berühmten ersten
Schritt gesteckt. Ihm werden weitere folgen. „Ist ja doch der Anfang vielleicht
das größte Stück des Ganzen. [...] Ist der Anfang aber gefunden, so ist es

leichter, das Fehlende zu ergänzen und nachzuholen [...] Von der
gegenwärtigen Lehre aber war bisher nicht etwa einiges schon bearbeitet, anderes
noch nicht, sondern es war von ihr bis zur Stunde schlechthin gar nichts
vorhanden."16

16 ARISTOTELES: Soph. Elench. 34, 183b.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 265

Klaus M. Leisinger

Hoffnung für die Ökumene.
Resonanz auf die Stimme des Patriarchen Kyrill1

Dieses Buch ist in verschiedener Hinsicht etwas Besonderes, etwas Neues und
viel Versprechendes. Freiheit und Verantwortung im Einklang ist der erste
Band einer neuen Publikationsreihe, deren Herausgeber Barbara Hallensieben,

Guido Vergauwen und Klaus Wyrwoll - alle nicht nur hervorragende
Theologen, sondern auch in besonderem Maße für die Ökumene mit der
Ostkirche engagiert - eine anspruchsvolle Absicht verfolgen, nämlich

„Zeugen und Zeuginnen zu Wort kommen lassen, die für uns zur .Erscheinung des

Herrn' werden; die Seinem Leib, der Kirche, Gestalt verleihen; die uns helfen, die
Zeichen der Zeit zu deuten; die zeigen oder doch erahnen lassen, wie das
Evangelium unsere persönliche Lebensform, unsere soziale, politische und wirtschaftliche

Welt durchdringt." (IV)

Zielpublikum dieser neuen Reihe sind „Suchende", die „nicht nur Unterhaltung,

Begriffsstreit oder kirchenpolitische Argumente suchen, sondern ein
unerwartetes Licht für ihren Weg im Zwielicht dieser Welt."

Angesichts der gegenwärtigen globalen finanziellen, sozialen, ökologischen
und politischen Krise und der von ihr verursachten neuen Unübersichtlichkeit
sind „unerwartetes Licht" und sichtbare Zeichen der spirituellen Durchdringung

aller Aspekte des individuellen und gesellschaftlichen Lebens bitter nötig.

Allein schon deshalb ist dieser Publikationsreihe großer und nachhaltiger
Erfolg zu wünschen. Krisenzeiten bieten - bei allem Leidensdruck, den sie für
die von ihr Betroffenen erzeugen, - immer auch Chancen für Reformen durch
Rückbesinnung auf das Wesentliche und Neuorientierung im Lichte veränderter

Werteorientierungen.
Krisenzeiten eröffnen immer auch die Gelegenheit, dass bisher ignoriertes

oder als unzeitgemäß empfundenes Gedankengut neu bewertet wird und
Anerkennung findet. Die Chance der Besinnung auf Wesentliches, die Chance
des reflexiven Rückbezugs auf einen Wertekanon, der Menschen Orientierung

und in unsicheren Situationen Halt gibt, wächst, wenn es Mittlergestalten

gibt, die uns - wie das die Herausgeber wünschen - „helfen, die Zeit
zu deuten" und die aus dieser Deutung resultierenden Erfordernisse zu
erkennen.

Die Herausgeber hätten es sich mit dem ersten Band leichter machen und
einen Autor wählen können, der dem westlichen Publikum in vielfältiger
Hinsicht zugänglicher ist. Jenseits des relativ kleinen Kreises hiesiger Menschen,
die sich mit der Ostkirche und ihren Repräsentanten beschäftigen, sind der
Patriarch der Russischen Orthodoxen Kirche und seine Schriften kaum bekannt.

1 KYRILL, Patriarch von Moskau und der ganzen Rus': Freiheit und Verantwortung im
Einklang. Zeugnisse für den Aufbruch zu einer neuen Weltgemeinschaft Epiphania 1).
Fribourg: Academic Press 2009. 239 S. ISBN: 978-2-9700643-0-5.



266 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Aber Barbara Hallensleben, Guido Vergauwen und Klaus Wyrwoll haben sich
bewusst entschieden: Der erste Band der Publikationsreihe erschien am 1.

Februar 2009, dem Tag der Amtseinsetzung des neuen Patriarchen „von
Moskau und der ganzen Rus'", Kyrill. Das Buch macht einem nicht russisch
sprechenden Publikum ausgewählte Beiträge aus der Feder des Patriarchen
zugänglich, Beiträge zum Menschenbild der östlichen christlichen Tradition,
zur Ambivalenz der säkularen Weltanschauung sowie zur Ökumene.

Das Buch ist eine anspruchsvolle aber lohnende Lektüre, denn es führt den
interessierten Leser in eine Gedankenwelt, mit der Menschen westeuropäischer

Prägung kaum vertraut sind. Kyrill hält es für die Aufgabe der
Russischen Orthodoxen Kirche, eine Soziallehre zu entwickeln, die in ihrer
Tradition verankert ist. Der Autor, der in sehr armen Verhältnissen aufwuchs
und unter dem atheistischen Wesen des kommunistischen Staates zu leiden
hatte, spricht über Menschenrechte und Menschenwürde, über das Verhältnis
von Kirche und Nation, über die Grenzen des Liberalismus, über Ökumene
und vieles mehr. Im Verlauf der Lektüre erschließt sich dem Leser, dass
zentrale Begriffe wie beispielsweise „Menschenrechte", „Menschenwürde",
„Liberalismus" und „Säkularismus" inhaltlich anders ausgefüllt werden, als es

dem generellen Trend der westlichen Debatte entspricht. Um den Intentionen
des Patriarchen gerecht zu werden, und um die Gefahr ungerechtfertigter Kritik

zu verringern, weil Kyrill's Aussagen aus ihrem axiomatischen Kontext
genommen werden könnten, ist es ratsam, die Lektüre des Buches mit dem
letzten Kapitel zu beginnen: Grundlagen der Lehre der Russischen Orthodoxen

Kirche über Würde, Freiheit und Rechte des Menschen (220-229).
In verschiedenen Kapiteln des Buches setzt sich der Patriarch kritisch mit

dem „liberalen Modell der (westlichen) Zivilisation" auseinander. Dass
Vorsicht mit oberflächlicher „Ubersetzung" des Textes angezeigt ist, wo „Uber-
tragung" seiner Inhalte im Lichte von religiös-kulturellen Traditionen
erforderlich wäre, zeigt insbesondere die Lektüre des Aufsatzes „Das liberale
Wertesystem als Bedrohung der Freiheit" (64ff.). Ein wesentlicher Pfeiler der
Kritik am Liberalismus ist aus der Sicht der Russischen Orthodoxen Kirche,
dass „sündhafte Erscheinungsformen im Menschen zugelassen (werden),
solange sie nicht in Widerspruch zum Gesetz geraten und die Freiheit eines
anderen Menschen nicht verletzten" (39). Wo „sexuelle Zügellosigkeit und
Perversion, Profitgier und Gewalt" sowie „Abtreibung, Euthanasie, die
Verwendung menschlicher Embryonen in der Medizin" und andere
Handlungsweisen praktiziert werden, welche „die Moral des Evangeliums und die
natürliche Moral" (227) untergraben oder gar aufheben, ist aus orthodoxer
Sicht Toleranz unangebracht - im Gegenteil: Gegensteuern durch Ablehnung
des universalen Geltungsanspruchs solchen „liberalen Wertsystems" sei
notwendig.

Solche Passagen werden mit Sicherheit bei vielen Menschen moderner,
säkularer Gesellschaften auf Unverständnis, wenn nicht reflexartige Ablehnung

stoßen. Auf dem Hintergrund der Russischen Orthodoxen Glaubensnormen

und der östlichen christlichen Tradition sind sie eine logische
Schlussfolgerung, denn:



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 267

„In der Orthodoxie besteht unverändert die Überzeugung, dass die Gesellschaft
bei der Regelung des irdischen Lebens nicht nur die menschlichen Interessen und
Würde berücksichtigen soll, sondern auch die göttliche Wahrheit, das vom Schöpfer

gegebene ewige Sittengesetz, das in der Welt unabhängig davon herrscht, ob
der Wille einzelner Menschen oder menschlicher Gemeinschaften damit im
Einklang steht. Dieses Gesetz, das in der Heiligen Schrift besiegelt ist, steht für einen
orthodoxen Christen über allen anderen Regeln" (227).

Freiheit ist aus dieser Perspektive „kein Selbstzweck" und kein Vorwand für
die Lebensphilosophie „erlaubt ist, was gefällt". Ohne sittliche Werte, so der
Patriarch, verlieren Freiheit, Demokratie und Menschenrechte ihren Sinn; sie
können nur im Einklang mit Pflichtgefühl und Verantwortung innerhalb eines
konkreten Systems sittlicher Werter gedeihen. Die Möglichkeit, dass solche
Aussagen manchen aus der Leserschaft nicht gefallen werden, ist kein Grund,
Debatten über „die Rolle der Kirchen in modernen Gesellschaften" nicht
durch solche Voten zu bereichern - so zum Beispiel Diskurse, die bei uns mit
Rückbezug auf den Menschen als „Ebenbild Gottes" zu anderen Ergebnissen
kommen als Kyrill: „Sterbehilfe" (anstatt „Lebenshilfe" für Demenz- oder
unheilbare Krebskranke und deren Familien) oder „Abtreibung" (anstatt
„Uberlebenshilfe" für unerwünschte Kinder, überforderte Eltern oder sich verweigernde

Großeltern).
In diesem Sinne ist zu hoffen, dass solche Textpassagen nicht aus dem

Zusammenhang herausgegriffen werden, um sie als hoffnungslos antiquiert zu
diffamieren. Auch hier wünschte man sich - wie Papst Benedikt XVI dies im
Vorwort zu seinem Buch Jesus von Nazareth tat - jenen „Vorschuss an
Sympathie, ohne den es kein Verstehen gibt" (22). Das könnte die Chance für
einen unideologischen Diskurs über die destruktiven Konsequenzen eines
übersteigerten Individualismus eröffnen. Jedem, seinen christlichen Glauben
im Alltag praktizierenden Menschen, ist die Aufgabe gestellt, seine eigenen
Konsequenzen aus der Glaubenswahrheit zu ziehen, dass Gott den Menschen
zu seinem Ebenbild erschaffen hat (Gen. 1,27). In dieser Hinsicht haben
Menschen Entscheidungsfreiheit - auch dies war der Wille Gottes.

Auch der Aufsatz „Menschenrechte und sittliche Verantwortung" (88ff.)
verdient sorgfältige Lektüre und unvoreingenommene vertiefende Reflektion
im Kontext der orthodoxen Glaubenstradition. Kyrill legt sich grundsätzlich
fest: „Die Orthodoxen sind bereit, die Normen der Menschenrechte zu
akzeptieren und sich für deren Festigung einzusetzen." An dieser Grundaussage
ist seine Einstellung zur Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte als dem
breitest akzeptierten Katalog der Freiheiten und Rechte der Menschen zu
messen. Bei der Abwägung der Interessen der Individuen gegen die Interessen
der Gesellschaft argumentiert Kyrill jedoch im Lichte seiner religiösen
Tradition anders als idealtypisch „liberale" Denker dies gutheißen mögen: Er
sieht in der Verabsolutierung der (fehlbaren!) Einzelperson ein Übel und
möchte Freiheiten und Rechte der Einzelnen mit der gesellschaftlichen
Solidarität in Einklang bringen, weil das Recht auf individuelle Freiheit dort
seine Grenze finden muss, wo die Würde des Menschen verletzt wird. Die
„Würde des Menschen" - auf die zur Rechtfertigung von Rechten und
Freiheiten Bezug genommen wird - definiert er im Zusammenhang mit der durch



268 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

christliche Normen charakterisierten Qualität des Handelns. Da Gott dem
Menschen die Freiheit gibt, dem Guten zu folgen oder das Böse zu wählen
und der Mensch sich als fehlbare Kreatur allenthalben verirrt, betrachtet die
orthodoxe Glaubenstradition die Verabsolutierung des Individualismus losgelöst

von der sittlichen Verantwortung des Menschen als inakzeptabel. Aufgeklärte

Menschen definieren Freiheit zwar auch immer als rückgebunden an
Verantwortung gegenüber der Gesellschaft - aber nicht notwendigerweise als

rückgebunden an die Würde des Menschen, die aus seiner Schaffung als
Ebenbild Gottes resultiert. Ein breit angelegter und (im Sinne der Religionen
und Weltanschauungen) multipolarer Diskurs über die Menschenrechte und
sittliche Verantwortung wäre höchst willkommen - zumindest anspruchsvolle
Denker werden keine einfachen Antworten finden.

Dies alles gesagt, wird die westliche Leserschaft dennoch mit einigen
(wenigen) ungewohnten Gedankengängen und Argumentationen konfrontiert,
deren Andersartigkeit man nur im Lichte einer anderen kirchlichen Tradition
akzeptieren kann. Ein solches für mich als Protestanten schwierig zu
verstehendes Beispiel ist die Passage, wo „die Zustimmung einiger christlicher
Denominationen zum Priestertum der Frau" als „nichts anderes als die
praktische Verwirklichung des liberalen Wertsystems der Menschenrechte im
religiösen Bereich" beurteilt wird. Dies mit dem Zusatz: „Das ist einer von vielen
Fällen einer konsequenten und zielstrebigen Verdrängung der apostolischen
Glaubensnorm aus dem Leben der modernen Gesellschaft und deren Ersetzung

durch das liberale Wertesystem" (31). Die Verdrängung von Glaubensnormen

aus dem Leben der modernen Gesellschaft ist etwas, wogegen sich
der Patriarch an verschiedenen Stellen verständlicherweise und mit guten
Gründen wehrt - die Ordination von Frauen zu Priesterinnen gehört jedoch
aus meiner Sicht nicht in diese Kategorie. Doch solche Passagen sind die
Ausnahme.

Das Buch ist ganz überwiegend durch Aussagen und Argumentationslinien
getragen, die zwar aus einer anderen Lebens- und Glaubensperspektive
resultieren, aber zweifellos für alle Menschen guten Willens von größter Bedeutung

sind. Aus der Vielfalt solcher von Kyrill angesprochenen Sachverhalte
möchte ich einen herausgreifen, der in seiner Bedeutung weit über das
theologische Denken und kirchliche Leben hinausgeht: die gefährliche Unvoll-
ständigkeit einer Lebensführung ohne die „Leitplanken" christlicher Werte.

Im Aufsatz „Die Glaubensnorm als Lebensnorm" wird eine zentrale Frage
aufgeworfen (45), von deren Beantwortung nicht „nur" die Zukunft der
Russischen Orthodoxen Kirche abhängt:

„Gelingt es uns, die aus dem Glauben geborene Vision des Lebens in den
gesellschaftlich bedeutenden Angelegenheiten Gestalt werden zu lassen und auch auf
die Probleme der Moderne überzeugende Antworten zu geben? Wenn nicht, dann
ist alles, was wir von einem angemessenen Verhältnis zwischen Tradition und
Liberalismus, von der Lebenskraft unseres Glaubens und unserer Uberlieferung
gesagt haben, bloß eine Behauptung, eine reine Konstruktion, ein lebloses Skelett
ohne Muskeln."

Nicht nur im Lichte der gegenwärtigen finanzwirtschaftlichen und
ordnungspolitischen Krisenerscheinungen, sondern noch mit viel größerer Tragweite



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 269

angesichts der in sozialer und ökologischer Hinsicht zweifelsfrei nicht
zukunftsfähigen globalen Entwicklungstrends der letzten Jahrzehnte, ist jedem
vernunftbegabten Menschen offenbar, dass sinnvolles, weil an ganzheitliche
Verantwortung rückgebundenes menschliches Dasein durch normative
Prämissen geleitet sein muss. In den Worten des Patriarchen Kyrill: durch
handlungsleitende Normen, welche „die aus dem Glauben geborene Vision
des Lebens" Gestalt werden lassen. Hier kommt aus der Perspektive der
russischen orthodoxen Kirche eine Mahnung, die wir inhaltsgleich auch in
Enzykliken (z.B. Veritatis splendor) sowie bei evangelischen Theologen wie Karl
Barth (z.B. in seiner Tambacher Rede) oder Helmuth Gollwitzer (z.B. in
Krummes Holz, aufrechter Gang) finden. Es geht um gelebte Glaubensinhalte
und damit um den Anspruch, Normen höchster Qualität kohärent und
konsistent in der sozialen Praxis zu leben.

Kyrill nahm diesen Sachverhalt schon einmal im Jahre 1987 im Kontext
der „Einheit der Kirche und Erneuerung der Menschheit" auf, als er
eindrücklich davor warnte, dass dort, wo dauerhafte sittliche Normen fehlen
und die Moral als unnötiger Ballast abgeworfen wird, es zu Krisen kommen
muss, weil das Verdrängen der sittlichen Werte zur Beschleunigung der
Anhäufung der materiellen Werte ohne Rücksicht auf die Interessen anderer
Menschen führt (55). In fast prophetischer Weitsicht argumentierte er
damals, die Suche nach „einheitlichen sittlichen Normen, die das Wesen der
sittlichen Natur des Menschen zum Ausdruck bringen, sollte Gegenstand
eines allgemeinen Dialogs unter Beteiligung der Religionen und
Weltanschauungen werden. Mit anderen Worten, die bestehende Vielzahl der Moral-
kodizes muss in unserem Jahrhundert einem einzigen Moralkodex weichen,
der auf absoluten sittlichen Normen beruht" (59). Ebenfalls von Interesse ist
die Aussage, dass die allgemeine Annahme eines einheitlichen Komplexes
sittlicher Normen keinerlei negative Folgen von der Art einer einheitlichen
Standardisierung und Gleichmacherei nach sich ziehen darf.

Im Geleitwort der Herausgeber der neuen Publikationsreihe wird der
Staatsrechtler und Rechtsphilosoph Ernst-Wolfgang Böckenförde mit der Aussage
zitiert, dass der freiheitliche, säkularisierte Staat von (ethischen) Voraussetzungen

lebe, die er selbst nicht garantieren könne. Einer der geistigen Väter der
sozialen Marktwirtschaft, Wilhelm Röpke, machte die inhaltlich gleiche Aussage

für die ökonomische Sphäre der Gesellschaft: „Markt, Wettbewerb und
das Spiel von Angebot und Nachfrage erzeugen jene sittlichen Reserven nicht.
Sie setzen sie voraus und verbrauchen sie."2 Zur Zeit erleben wir, was
geschieht, wenn das, was für ein geordnetes Miteinander vorauszusetzen ist, in
system-relevanten Teilbereichen der wirtschaftlichen und politischen Praxis
nicht in zureichendem Ausmaß vorhanden ist: Es stellen sich Probleme ein,
die nicht nur aus Sicht christlich normativer Sicht verheerend sind, sondern
die wirtschaftlichen, sozialen und politischen Grundpfeiler, auf denen
freiheitliche Demokratien mit sozialer Marktwirtschaft ruhen, erschüttern.

Es ist offensichtlich, dass von Menschen, die ihren Lebensinhalt losgelöst
vom Allgemeinwohl in der kurzfristigen Maximierung ihres ökonomischen

2 RÖPKE, Wilhelm: Jenseits von Angebot und Nachrage, Zürich: Verlag Rentsch 1958, 169.



270 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

oder politischen Eigeninteresses begreifen, im Zweifel andere Entscheidungen
treffen, als Menschen, die sich vor Gott und vor den Menschen rechenschaftspflichtig

fühlen. Glaubensdinge mögen zwar in westlichen Gesellschaften als
Privatsache betrachtet werden - dennoch haben sie konkrete soziale Bedeutung.
Nicht, dass die Kirche nun in den Verwaltungs- und Parteiräten aller großen
Unternehmen und Parteien vertreten sein müsste - aber, um die Worte des

Patriarchen aufzunehmen, wo die aus dem christlichen Glauben geborene
Vision der Gerechtigkeit, der Rücksichtnahme auf die Bedürfnisse der Nächsten

und Fernsten (inklusive zukünftiger Generationen) und der
Rechenschaftspflicht vor dem höchsten Richter nicht auch in wirtschaftlichen,
politischen und sozialen Angelegenheiten Gestalt annimmt, lassen sich keine
überzeugenden Antworten auf die Herausforderungen der Gegenwart (geschweige
denn der Zukunft) geben.

Man stelle sich vor, die Umsetzung solcher normativer Gemeinsamkeiten
auf der Individual-, Gemeinde- und Staatsebene stünden im Zentrum der
ökumenischen Arbeit, anstatt die oft kleinlichen Auseinandersetzungen über nicht
verhandelbaren Unterschiedlichkeiten in den Mittelpunkt zu stellen und
theoretische, theologische Generaldebatten zu pflegen, die ohnehin schon tausend
Mal ohne Ergebnis geführt wurden!

Am Ende ihres Vorworts schreiben die Herausgeber: „Der Aufbruch ist
nicht das Ziel. Viele Fragen bleiben." Eine der zentralen Fragen, die weit
über die christlichen Kirchen hinaus von Bedeutung ist und auf die
Antworten nicht leicht fallen, wird dabei erwähnt: „Wie lässt sich ein Konsens
über die öffentlich verbindlichen Werte in einem säkularen Staat herbeiführen

und über die Generationen vermitteln und erneuern?" (XIV) Es ist zu
hoffen, dass die neue Publikationsreihe vielen klugen Autoren aus den
verschiedensten religiösen, philosophischen, politischen und sozialen
Blickwinkeln die Möglichkeit gibt, Beiträge zu dem großen Antwortmosaik zu
liefern.



Rezensionen - Theologie / Theologiegeschichte

ANGENENDT, Arnold: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel
und Schwert. Münster: Aschendorff 2008. 800 S. ISBN 978-3-402-00215-5.

Den Anstoß zu diesem breit angelegten Werk gab H. Schnädelbachs provokantes

Pamphlet gegen die Todsünden des Christentums, das wegen seiner
verheerenden kulturellen Bilanz abzuschaffen sei. Die nun in der vierten, mit
Berichtigungen und Ergänzungen versehenen Auflage vorliegende
Monographie will eine „überzeugende .kulturelle Gegenbilanz' aufmachen" (5).
Anliegen des Verfassers ist es, „darüber zu informieren, was die religions-,
kultur- und allgemeingeschichtlichen Forschungen zu besagten Todsünden in
den letzten zwanzig Jahren erbracht haben" (5). Indem er dazu den „langen
Weg der aufgebauten und in Zukunft weiter aufzubauenden [...] Humanität,
und darin die Rolle des Christentums" (86) nachzeichnet, bezieht der
Verfasser Stellung zur längst zum Common Sense gewordenen These vom
Zusammenhang zwischen Monotheismus und Intoleranz (14).

Der Band umfasst fünf Hauptteile, die in sich geschlossene Abhandlungen
bilden und daher auch separat gelesen werden können (5). Endnoten (593-
709), ein sehr ausführliches Literatur- (711-787) und Personenverzeichnis
schließen die Untersuchung ab.

Der erste Teil der Untersuchung (19-86) - „Toleranz und Gewalt als

menschliche Erstaufgabe" - entfaltet wie die natürlichen Aggressionstriebe der
Menschen allmählich durch kulturelle Regeln, den Ubergang von
vorethischen zu ethischen Religionen, die Entstehung „der gewissenhaften,
ethisch handelnden Person" (29), die Ausprägung eines religiös wie
gesellschaftlichen Verantwortungsbewusstseins und schlussendlich durch
Staatsgewalt und Rechtsstaat eingehegt wurden.

Der zweite Teil (87-230) - „Gottesrechte und Menschenrechte" - umfasst
drei Kapitel: „Monotheismus und Religionsfreiheit" (88-109), „Menschenwürde

und Menschenrechte" (110-189) sowie „Gleichheit und Universalität"
(190-230). Im ersten Kapitel kritisiert der Verfasser O. Marquards These, die
Polymythie ermögliche Toleranz, indem sie den Alleinanspruch monotheistischer

Religionen durch „Gewaltenteilung im Absoluten" unterlaufe (88).
Im Anschluss an J. Assmann sei zwar zu konzedieren, dass die im
Monotheismus vollzogene Mosaische Unterscheidung zwischen wahr und falsch für
Gewalt gegenüber religiös Andersdenkenden und Abweichlern verantwortlich
zeichne (89). Zugleich gelte es aber die psychohistorischen Wirkungen des

Monotheismus, der mit „seinen Forderungen nach Gerechtigkeit und
Herzlichkeit, also mit seinem Ethos [...] den inneren Menschen weckt" (229) und
so die Basis für Toleranz schaffe (94), zu würdigen. „Weil Gott allein auf das

Innere schaut, ist ihm alles, was nicht diesem Inneren entspringt, zuwider:
Gott nimmt nichts Erzwungenes an" (98). Diese im und durch den jüdischen,
christlichen wie muslimischen Monotheismus gewährte Toleranz sei hinsichtlich

„der eigenen Abtrünnigen" (97) jedoch nur als halbe Toleranz zu werten:
„Freiheit für den Eintritt in die jeweilige Religion, aber keine Freiheit für das
Verlassen" (98). Angesichts der modernen Religionsfreiheit her sei aber auch



272 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

der bekehrungsunwilligen Andersgläubigen zugebilligte Status einer „Erlaubten

Religion" (religio licita), der interne Kultausübung und eingeschränkte
bürgerliche Grundrechte gewähre (102), als überholtes Modell anzusehen
(107). Würdigend hebt der Verfasser im zweiten und dritten Kapitel „die
christlichen Ansätze für Menschenwürde und Menschenrechte" (110) hervor:
„Das Christentum habe eine ganze Gesellschaft für die Armut sensibilisiert"
(132), den Bann aufgehoben, „der religionsgeschichtlich auf den
Minderwertigen lag" (136), die gesellschaftliche Stellung von Frauen und Kindern
verbessert (159-183), gegenüber Gentiiismus und Chauvinismus „die Einheit
und Gleichheit des Menschengeschlechts" profiliert (190) sowie zur Humanisierung

und schlussendlich zur Aufhebung der Sklaverei beigetragen (205—

228).
Der dritte Teil der Untersuchung (231-370) beleuchtet in drei Kapiteln

die Thematik der „Religionstoleranz und Religionsgewalt" im Christentum.
Das erste Kapitel (232-294) rekonstruiert, wie das frühe Christentum sich zur
Wahrung der Offenbarung verpflichtet sah, neben der es „kein anderes
Evangelium" geben dürfe. Dieses Postulat habe sich aber mit dem „Liebesgebot,
infolgedessen auch die ,Falschbrüder' zu ertragen waren", verbunden (370).
Daher sei die erstmals im 4. Jh. erfolgte Häretikertötung als „christlicher
Sündenfall" zu werten (245). Aufhören lässt der Verfasser, wenn er das gängige

Bild der Inquisition als „omnipräsente Aushorch- und
Verurteilungsmaschinerie" dahingehend dekonstruiert, dass er die „juristische
Inquisition als Fortschritt" erachtet (263). Während das rein juristische
Verfahren der Inquisition mit Tatsachen-Erhebung, Anklage von Amts wegen,
Verurteilung nur bei vollem Beweis, Verbot vorrationaler Mittel wie Wasseroder

Feuerprobe, Sicherung der Belange der Beschuldigten u.a. „eindeutig
positiv zu beurteilen" sei, stelle die „kirchliche Inquisition" durch den Ubergang

von der Pastoral zur Justiz einen fatalen „Rückschritt" dar (264). Mit
der traditionellen Sicht der Hexenverfolgungen bricht das zweite Kapitel
(295-319). Die Hexenprozesse hätten „weder Millionen Opfer" verschuldet,
noch handle es sich dabei um ein „mittelalterliches Phänomen", vielmehr
seien sie auf „Ablehnung seitens der Päpste und der Inquisition" gestoßen
(317). „Aufs Ganze ist die Verantwortung genau umgekehrt zu verteilen, als
heute zumindest erwartet oder ausgesprochen wird"; die Hexen-Tötung sei
„das Werk weltlicher Richter" gewesen (319). Das dritte Kapitel (320-369)
schildert entlang der Leitthematik „Offenbarung im Widerstreit" den langen
Weg von den alt- und neugläubigen „Verfolgungskirchen" (320), der
staatlichen Ahndung des Gottesfrevels bzw. der mit „Staatsgewalt durchgesetzten

Konfessionseinheit" (327) zum religionsneutralen Staat. Der Verfasser
kommt dabei auf „Bücherzensur und Index" (331-335), Dogma und Mythos,
den „unfehlbaren Papst" (356-362) und das päpstliche Schuldbekenntnis
(362-365) zu sprechen.

Der vierte Teil der Monographie (371-484) widmet sich der Thematik
„Heiliger Krieg und Heiliger Frieden" und beleuchtet vor allem die christliche

Mission, die Kreuzzüge und die Konfessionskriege.
Der fünfte Teil skizziert das Verhältnis von „Christen und Juden" (485-

576). Zur Sprache kommt dabei ebenso die allmähliche Trennung von Juden
und Christen, ihr geregeltes Zusammenleben über Jahrhunderte, als auch das



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 273

jüdische Tränental aufgrund von Ritualmord- und Hostienschändungsvorwurf,

Pogromen und Vertreibungen, Judenmission, theologischem Antijuda-
ismus und der „Ungeheuerlichkeit der Shoa" (553). Hinter dem Schweigen
Pius' XII. über die nationalsozialistische Juden-Vernichtung sieht der
Verfasser „die Sorge dominant, dass bei Protest Schlimmeres und Schlimmstes
geschähe" (565).

Der Epilog (579-590) lässt Positiva und Negativa des Christentums Revue
passieren. Zu den durch das Christentum herbeigeführten begrüßenswerten
Veränderungen zählt der Verfasser die Herausbildung von Globalität und
menschheitsumfassender Brüderlichkeitsethik (583), die Veränderung der
Geschlechterbeziehung zur Gleichberechtigung hin, die Sensibilisierung für
die Armen-Sorge (584), die Abschaffung der Sklaverei und die Etablierung
neuer Maßstäbe in punkto Religionsfreiheit (585). Dass „Europa trotz aller
herrschaftlichen Zersplitterung und religiöser Spannungen sich als Großraum
mit fundamentalen Gemeinsamkeiten herausbildete", verdanke sich der
„starken Integrations- und Penetrationsfähigkeit" der westlichen Christenheit
(586). Das Papsttum habe entscheidend dazu beigetragen, dass „der religiös-
kulturell-zivilisatorische Flickenteppich Europa zu einer Einheit fand" (194).
Die Negativ-Seiten dazu bilden „die Inquisition mit der Ketzer-Tötung, die
Schwertmission und die Kreuzzüge" als schlimmste Entgleisungen des

Christentums (586). Eindeutig fällt das Urteil des Verfassers über die
europäische Freiheitsgeschichte aus: Diese habe zwar aus dem Christentum - vor
allem der Gottebenbildlichkeit und dem Naturrecht - ihre Antriebskräfte
bezogen. Die Kirchen aber hätten „diesen Prozess in der Moderne kaum mehr
aktiv vorangetrieben" (229). Vielmehr seien „in Europa die modernen
Freiheiten gegen die an Konfessionszwang gewöhnten Kirchen erkämpft" worden
(339).

Deutlich benennt die Untersuchung die Schwierigkeiten, die sich im Rahmen

der „via empirica" beim Nachweis der Glaubwürdigkeit des kirchlich
verfassten Christentums einstellen. Dem Ersten Vatikanum galt die Kirche
„per se ipsa" als „magnum [..] et perpetuum [..] motivum credibilitatis" (DH
3013). Demgegenüber gibt der Verfasser im Blick auf die Inquisition zu
bedenken: „Wie konnte sich in einer Kirche, die auf Gewaltlosigkeit
verpflichtet sein wollte, sich zudem als von Gottes Geist geleitet sah und sieht,
konkret sich vom (Papst-)Amt gelenkt verstand und bis heute versteht,
solches ereignen?" (294) Angesichts der „päpstlichen Initiativen zu den

Kreuzzügen, der päpstlichen Billigung der Auslieferung von Ketzern an den
Weltlichen Arm, zuletzt der Verurteilung der Menschenrechte im 19.
Jahrhundert" bleibe „die dogmatische Behauptung einer Leitung der Kirche
durch den Gottesgeist und die grundsätzliche Bewahrung von Irrtum [..] in
nicht wenigen Punkten historisch anfragbar" (356). Des Weiteren wird
festgehalten: „Als Einwand gegenüber dem Papsttum bleibt, dass es sich erst nach
den Katastrophen der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts zu positiver Bewertung

der Menschenrechte und der Demokratie durchfand" (154).
Einer kritischen Sichtung unterzieht das Werk auch den Islam, dessen

Auffassung von Menschenrechten, Frau bzw. Familie, Sklaverei und Religionstoleranz

als Kontrastfolie zu den christlichen Positionen detailliert dargestellt
wird. So seien „die muslimischen Staaten für die Bedürfnisse das 21. Jahr-



274 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

hunderts noch nicht genug aufgeklärt" (63). Vielfach würden sie dem trügerischen

„Traum von der halben Moderne" (B. Tibi), nämlich „der Übernahme
techno-wissenschaftlicher Modernität bei gleichzeitiger Ablehnung der
kulturellen Moderne" anhängen (155). Mit G. Krämer ortet der Verfasser in
der islamischen Welt Probleme „im Bereich der Menschenrechte, namentlich
der Prinzipien der Gleichheit von Frauen und Nicht-Muslimen, der Glaubensund

der Meinungsfreiheit sowie im Bereich der Sexualmoral" (158). Der
Islam praktiziere nur eine halbe Toleranz: „Der Zutritt ist frei, der Austritt
wiederum strafbar, sogar mit dem Tod" (262). Des Weiteren unterscheide
sich der Islam diametral in der Auffassung von Krieg und Frieden vom
Christentum. Für den Islam sei, so T. Nagel, „das gewöhnliche Verhältnis
zwischen den islamischen und den übrigen Territorien dasjenige des Krieges"
(441).

Dem Verfasser ist es gelungen, eine kenntnisreiche, gut lesbare
Untersuchung vorzulegen, die durch die Fülle der behandelten Themen und eine

ausgewogene Darstellung besticht. Gleichsam in Anknüpfung an die
apologetische Tradition der „via empirica" erfolgt „eine so exakte wie unvoreingenommene

Aufarbeitung" der auf der Geschichte des Christentums lastenden
Anklagen, „die ob ihrer Schwere mundtot machen können" (577). Auf eine
auch für den interessierten Laien ansprechende Weise entfaltet der Verfasser
die von der heutigen Geschichtsforschung vollzogene Revision vieler inkriminierter

Punkte der Geschichte des Christentums (14). Der in der Untersuchung

vorgetragenen faktenorientierten Wende in der Beurteilung der christlichen

Schwertmission, der Inquisition etc. ist dabei eine billige Schönfärberei
nach dem Motto „Alles nicht so schlimm" fremd. Vielmehr kennzeichnet ein
ausgeprägtes Problembewusstsein das Werk: „Wieso konnten Kirche und
Päpste bei Ketzertötungen, Kreuzzügen, Konfessionskriegen, Freiheits-Verurteilungen

überhaupt offiziell zustimmen und mitwirken? Wie steht dies alles

zum Selbstanspruch des Papstamtes und letztlich des Christentums selbst?"

(363). Gerade die kritische Sicht des Verfassers auf das Christentum befähigt
den Leser, mit der nötigen Sachkompetenz und Unterscheidungsgabe gängigen
antichristlichen Pauschalvorwürfen entgegenzutreten. Kann man als „anständiger

Mensch Mitglied der römisch-katholischen Kirche sein"? Ist die „Eccle-
sia militans die älteste und größte Verbrecherorganisation der Welt" (M.'t
Hart, 13)? Wer mit dem Autor die verschiedenen Etappen des „Christentums
zwischen Bibel und Schwert" Revue passieren lässt, wird zu einem differenzierten

Fazit gelangen, das sich wohltuend vom schwarz-weiß-malerischen
Common Sense abhebt.

Christoph J. Amor

COPAN, Paul/ CRAIG, William Lane (Hgg.): Passionate Conviction. Contemporary

discourses on Christian apologetics. Nashville: B&H Academic 2007.
280 S. ISBN 978-080544538-1.

Der Sammelband vereint 18 Aufsätze evangelikaler Autoren aus dem
angelsächsischen Raum. Die Beiträge entstammen mehreren von der Evangelical
Philosophical Society organisierten „apologetic conferences" (vii) und ver-



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 275

folgen das Ziel, „die Früchte evangelikaler Gelehrsamkeit aus dem
Elfenbeinturm unter die Laien auf die Straße" zu bringen (vii).

Der Band ist in sechs Themenbereiche gegliedert: „Why apologetics?" (1-
35), „God" (37-92), „Jesus" (93-137), „Comparative Religions" (139-204),
„Postmodernism and Relativism" (205-241) und „Practical Application"
(243-271).

Im ersten Beitrag (2-16) geißelt 'William L. Craig den allarmierenden
Bildungsstand der amerikanischen Gesellschaft. Um der auch unter Christen
grassierenden „biblical and theological illiteracy" (5) wirksam entgegen zu

treten, müssten evangelikale Gemeinschaften dem „anti-intellectualism"
abschwören (7), um die Menschen nicht nur spirituell, sondern auch intellektuell

zu bekehren (6). Vorrangiges Ziel akademisch engagierter Christen sei

die Schaffung eines kulturellen Klimas, in dem das Evangelium als
intellektuell ansprechende Option in Erscheinung treten könne (8). Dazu hätten
in „Sunday school programs" Erwachsene in Dogmatik, Kirchengeschichte,
Bibelgriechisch etc. unterwiesen zu werden (15).

Zur Steigerung der Bedeutung und der epistemischen Rechtfertigung des
christlichen Theismus (32) spricht sich James P. Moreland im zweiten Beitrag
(17-35) für eine Integration religiöser und säkularer Uberzeugungen
(„integration of faith and learning", 17) aus. Um das Christentum erneut in der
„plausibility structure" der zeitgenössischen Kultur zu verankern (34) und
den säkularen Zeitgeist zu prägen (35), müsse der christliche Glaube auf
vielfältige Weise („direct defense", „philosophical polemic", „theistic
explanation") verteidigt (32-34) und in Beziehung zu wissenschaftlichen Erkenntnissen

gesetzt werden (34f.).
Im dritten Beitrag (38-51), der den zweiten Themenkreis des Bandes -

„God" - eröffnet, unternimmt Michael J. Murray den Nachweis, dass sich die
Wahrheit des Atheismus durch das von N.R. Hanson und J. Schellenberg
vorgebrachte „argument from divine hiddenness" nicht demonstrativ beweisen
lässt. Der atheistische Vorwurf, „ein vollkommen liebender Gott" würde die
Menschen nicht in Unkenntnis über seine Existenz und seine Pläne mit der
Schöpfung lassen (45), beruht für Murray auf der unbegründeten und
falschen Annahme: „There is no good reason for God to allow there to be such
[reasonable] atheists" (51). Die Wahrung der moralischen Freiheit der
vernunftbegabten Geschöpfe erfordert aber, so Murray, in einem gewissen Ausmaß

die Verborgenheit Gottes.
R. Douglas Geivett skizziert im vierten Beitrag (52-68) mit „Samuel

Clarke's Cosmological Argument" und dem „Kalam Cosmological Argument"
zwei in der aktuellen Debatte einflussreiche Varianten kosmologischer
Argumente für die Existenz Gottes. Sowohl die Kontingenz als auch der
zeitliche Anfang des Kosmos ließen den Schluss auf die Existenz einer
notwendigen Entität zu, die sich im Rahmen einer Kumulativ-Argumentation mit
dem christlichen Gott identifizieren lasse (67).

Im fünften Beitrag (69-78) präsentiert Jay W. Richards seine mit
Guillermo Gonzalez entwickelte Variante des „argument from design". Dass
der Kosmogenese nicht blinder Zufall, sondern Gottes weise Absicht
zugrunde liege, lege sich durch die erstaunliche Tatsache nahe, dass die Erde
nicht nur optimale Bedingungen für die Entstehung von (selbstbewusstem)



276 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Leben, sondern auch für die Durchführung wissenschaftlicher Forschung
biete: „Observers find themselves in the best places overall for observing"
(74).

Im sechsten Beitrag (79-92) verteidigt Paul Copan den Rekurs auf einen
essentiell guten, personalen Schöpfergott als unverzichtbare Bedingung für
die Begründung objektiver moralischer Werte. Evolutionäre Ethikentwürfe,
denen zufolge ethische Normen bloß dem Reproduktionserfolg der Menschen
dienen (88), seien nicht in der Lage, moralische Verpflichtungen zu begründen.

Des Weiteren unterminieren sie das Vertrauen in die prinzipielle Fähigkeit

des Menschen, wahre Uberzeugungen zu bilden: „Naturalistic evolution
is interested in fitness and survival - not in true belief" (89). Nur wenn der
Mensch als Abbild eines vollkommen guten Gottes aufgefasst werde, sei die
Hoffnung berechtigt, der Mensch sei von Natur aus dafür konzipiert
(„designed"), „die Wahrheit zu suchen und zu finden" (90).

Im siebten Beitrag (94-108), der den dritten Teil des Bandes - „Jesus" -
eröffnet, befasst sich Charles L. Quarles mit der von Dan Brown im Roman-
Bestseller The Da Vinci Code vertretenen These, Jesus habe mit seiner Ehefrau

Maria Magdalena Nachwuchs gezeugt und sei erst von Konstantin dem
Großen aus politischem Kalkül zum Gottmenschen erhoben worden. Die
Evangelien seien „unzuverlässige Berichte, welche die wahre Geschichte Jesu

pervertieren" (95). Nach einer detaillierten historischen und exegetischen
Prüfung kommt Quarles demgegenüber zum Schluss: „Brown's [..] Statements
about biblical and historical Christianity are a comedy of errors and lack
historical evidence" (108).

Im achten Beitrag (109-122) setzt sich Craig A. Evans mit der Frage
„What do we know for sure about Jesus' death?" (109) auseinander, indem er
folgende Aspekte beleuchtet: „What were the factors that resulted in Jesus'
execution?" (109), „Who killed Jesus?" (114), „How was Jesus killed?"
(114), „Was Jesus taken down from the cross?" (115), „Was Jesus buried, and
if so, how and by whom?" (117).

Im neunten Beitrag (123-137) versucht Nicholas T. Wright im Rahmen
einer historischen Argumentation die leibliche Auferstehung Jesu als konstitutives

Ursprungsereignis des Christentums auszuweisen. Das weder aus der
heidnischen noch aus der jüdischen Vorstellungswelt ableitbare christliche
Auferstehungsverständnis lasse sich am besten durch die Annahme erklären,
„that something happend two or three days after Jesus' death for which the
accounts in the four gospels are the least inadequate [sic!] expression we
have" (137).

Im zehnten Beitrag (140-153), der den Beginn des vierten Teils des Bandes

- „Comparative Religions" - markiert, benennt Craig J. Hazen vier
Gründe, weshalb man vernünftigerweise bei der religiösen Suche („religious
quest") nach der Wahrheit zuerst das Christentum einer Prüfung unterziehen
solle: (i) „Christianity is testable" (143), (ii) „In Christianity salvation is a

free gift from God" (145), (iii) „In Christianity you get an amazing world-
view fit" (146), (iv) „Christianity has Jesus at the center" (150).

Im elften Beitrag (154-169) skizziert Harold Netland zunächst
grundlegende Charakteristika des Hinduismus, Buddhismus und Jainismus.
Im Anschluss daran arbeitet er einige wesentliche Unterschiede (Gotteslehre,



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 277

Möglichkeit und Verständnis von Offenbarung, Inkarnation etc.) zwischen
den asiatischen Religionen und dem christlichen Theismus heraus. Der
Schlussteil steht unter der Leitfrage „Why Jesus instead of the Buddha?"
(165).

Im zwölften Beitrag (170-186) erläutert L. Russ Bush mit der
„Diesseitigkeit", dem „Holismus", dem „Evolutionismus", der „Psychologisierung
der Religion", der „Sakralisierung der Psychologie" und der „eschatolo-
gischen Trivialisierung" fünf Charakteristika der New Age Bewegung. Im
zweiten Teil seiner Ausführungen verteidigt er das Christentum als „a new
and enduring way" (182).

Im dreizehnten Beitrag (187-204) benennt Emir Fethi Carter mit der
Gotteslehre, der Christologie, der Erlösungs- und der Erkenntnislehre vier
„key doctrines" (191) in der apologetischen Auseinandersetzung mit dem
Islam.

Im vierzehnten Beitrag (206-210), der den Aufmacher des fünften Teils
des Bandes - „Postmodernism and Relativism" - bildet, geht James P.

Moreland den schädlichen Auswirkungen postmoderner Ansichten (Dekon-
struktion des Ich zu einem sozialen bzw. sprachlichen Konstrukt,
Relativierung des Wahrheitsbegriffs etc.) für Psychologie und psychologische Beratung

(„counseling") nach.
Im fünfzehnten Beitrag (211-226) diskutiert und widerlegt Francis J.

Beckwith die für den moralischen Relativismus vorgebrachten Argumente
(„argument from cultural and individual differences", „the argument from
tolerance"). Er kommt zum Schluss: Mit dem moralischen Relativismus liege
„a closed-minded and intolerant position" vor (222).

Im sechzehnten Beitrag (227-241) setzt sich R. Scott Smith mit einer der
Galionsfiguren der Emerging Church-Bewegung, Brian McLaren und dessen

postmodern inspirierter Kritik an der Moderne, auseinander.
Im siebzehnten Beitrag (244-257), mit dem der sechste und letzte Teil des

Bandes - „Practical Application" - beginnt, analysiert Gary R. Habermas die
Gründe emotionaler Glaubens-Zweifel („emotional doubt") und versucht sich
in „a biblical or pastoral treatment of doubt" (247).

Im achtzehnten und letzten Beitrag (258-271) tritt Sean McDowell dafür
ein, die apologetische Schulung als „entscheidende Komponente der
Jüngerschaft und der Evangelisierung der heutigen Jugend" ernst zu nehmen
(259). Wenn die Christen für ihren Glauben nicht überzeugend argumentieren

und ihn nicht authentisch leben, so werden sie die heutige Jugend
ebenso wie die nachkommenden Generationen an einen grassierenden
„intellectual skepticism" verlieren (261).

Der Band hinterlässt einen zwiespältigen Gesamteindruck. Einerseits ist
das Anliegen der Herausgeber, eine allgemein verständliche Handreichung zu
auch und gerade für Laien brisanten und relevanten Fragen des christlichen
Glaubens vorzulegen, zu begrüßen. Andererseits sind mehrere der Aufsätze
(J.P. Moreland, G.R. Flabermas) nur schwer als fundamentaltheologische
Beiträge zu aktuellen Debatten klassifizierbar. Einige Aufsätze (vor allem:
R.S. Smith) sind zudem auf die spezifische Situation und die Interessen evan-
gelikaler Leser in den Vereinigten Staaten zugeschnitten und daher für die
kontinentaleuropäische Glaubensreflexion von marginaler Bedeutung. Ne-



278 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

gativ bemerkbar macht sich der signifikante Qualitätsunterschied der einzelnen

Beiträge, die von soliden, populärwissenschaftlich gehaltenen systematischen

bis zu plakativ-polemischen Abhandlungen reichen. Aufgrund der
schwarz-weiß-malerischen Darstellung nichtchristlicher Religionen und der
gehässigen Pauschalkritik insbesondere des Islam (siehe 184f., 194, 199) liegt
mit dem vierten Abschnitt, der religionstheologischen Fragestellungen
vorbehaltenen ist, der schwächste Teil des Bandes vor. Vielen Beiträgen liegt ein
religionstheologischer Exklusivismus zugrunde, wie etwa bei M.J. Murrays
Ausführungen deutlich wird: „If one fails to come to know God or obey His
moral will (including the command to trust Christ for our salvation), that
person is destined for eterenal separation from God" (49; siehe auch 68, 183,
186, 264). Vereinzelt findet sich das Bekenntnis zur Verbalinspiration (202)
und einer anselmianisch anmutenden Satisfaktionstheorie 183f., 201).

Im Detail wäre etwa anzumerken, dass J.W. Richards aufgrund mangelnder
Vergleichsmöglichkeiten nicht zur These berechtigt ist, dass gegenwärtig für
unser Sonnensystem gilt: „The most habitable region of the galaxy and the
most habitable time in cosmic history are also the best place and time overall
for doing astronomy and cosmology" (77). Auf tönernen Füßen steht des

Weiteren J.P. Morelands allzu simplifizierende Behauptung: „America is a

country of angry people, and postmodernism is to be blamed for its share in
creating this situation" (210). Erklärungsbedürftig ist auch das von C.J.
Hazen skizzierte Bild Gottes als „a loving Father who wants to give the free
gift of salvation to anyone who will receive it" (145f.). Für Hazen ist das

Christentum einzigartig („unique"), da es die Erlösung als „a free gift from
God to anyone who will receive it" lehrt (146). Hazens Ausführungen ist aber
nicht zu entnehmen, ob Gott auch gegenüber jenen Menschen, die der
Erlösung nicht teilhaftig werden, einen echten (universalen) Heilswillen besitzt.

Ungeachtet dieser Anfragen gewährt der Band interessante Einblicke in
das Selbstverständnis evangelikaler Christen in den Vereinigten Staaten. Etliche
Autoren wähnen sich in einem „intellektuellen Krieg" („intellectual war"), der
an den Universitäten, in Fachjournalen und wissenschaftlichen Vereinigungen
gegen das Christentum geführt werde (8). Mehrfach wird die strategische
Bedeutung der Universitäten und Schulen, aber auch der Verlage im „geistigen
Krieg" („spiritual warfare") um die Gunst der heutigen und der kommenden
Generationen hervorgehoben (siehe 7, 23, 27).

Der eigentliche Wert des Werks besteht im Bemühen der Autoren um die
Wiedergewinnung der „cognitive authority of theology on the same par as

our culture respects science" (31). Die Forderung, bei kirchlichen Führungskräften

nicht allein in die Schulung von Marketing- und Verwaltungsqualitäten,

sondern vor allem in eine solide theologische Ausbildung zu
investieren, verdient uneingeschränkte Zustimmung: „The church is perishing
today through the lack of thinking, not through an excess of it" (12).

Christoph J. Amor



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 279

Dalferth, INGOLF U.: Malum. Theologische Hermeneutik des Bösen. Tübingen:

Mohr Siebeck 2008. 593 S. ISBN 978-3-16-149447-5

Bereits im Titel seiner umfassenden Monographie über das Böse schreibt I.U.
Dalferth gegen eingewöhnte Rede- und Denkformen an, indem er als Leitbegriff

ein lateinisches Lehnwort wählt, mit dem - diesseits der Unterscheidung
zwischen Üblem und Bösem - eine Vielfalt von Phänomenen benannt werden
können: „Wenn das, was dem Leben widerfährt, als sinnlose Schädigung,
Behinderung, Störung oder Zerstörung von Leben, Lebensmöglichkeiten und
Lebensqualität erlebt, erfahren und beurteilt wird, spreche ich von malum-Er-
fahrungen" (14). Der Ansatz bei „malum-Erfahrungen" wendet sich gegen die
moralphilosophische Prämisse, dass böse nur das genannt werden kann, was
sich auf einen bösen Willen bzw. ein verwerfliches Tun zurückführen lässt.
Eine solche Sichtweise privilegiere auf problematische Weise die Täter-
gegenüber der Opferperspektive, in der zwischen Üblem und Bösem oft nicht
klar zu unterscheiden ist. Da Dalferth theologisch argumentiert, bedeutet die
phänomenologische Bevorzugung der Beteiligtenperspektive allerdings nicht,
dass das letzte Urteil über das widerfahrene Malum den Beteiligten zugemutet
wird. Auch die Beteiligtenperspektive, so betont die Studie wiederholt, ist
truggefährdet. Man kann das, was einem an Bösem widerfährt, als vermeintlich

Gutes deuten, während davon unbetroffene Dritte es in aller Deutlichkeit
als etwas wahrnehmen können, was ein Leben irreversibel beeinträchtigt.
Doch nicht die Täuschbarkeit des Menschen und nicht die Unzuverlässlich-
keit von Wertmassstäben ist nach Dalferth das philosophische Hauptproblem
angesichts von malum-Erfahrungen, sondern die Aporie, dass sich diese zwar
manchmal erklären, nicht aber verstehen lassen und man „doch nicht umhin
kann, sich um ein Verständnis auch des Nichtverstehbaren zu bemühen" (27).
Seinen eigenen Lösungsvorschlag profiliert Dalferth dadurch, dass er sich
kritisch und in genauer Detailanalyse mit den einflussreichsten zwei Versuchen
auseinandersetzt, die Wirklichkeit des Bösen intellektuell aufzuhellen, nämlich

mit der Interpretation des Bösen als privatio boni einerseits und als male-
factum andererseits.

Resümieren wir den Gedankengang im Einzelnen: Noch vor der historischen

und systematischen Rekonstruktion des privatio-boni-Konzepts, wendet
sich Dalferth ein erstes Mal dem Theodizeeproblem zu. Die knapp vierzig
Seiten bieten neben einer prägnanten Zusammenfassung der wichtigsten
Argumentationsfiguren eine detaillierte Kritik älterer und jüngerer Versuche
einer Theodizee. Welcher Weg auch immer gewählt wird, der Hauptmangel
dieses Denkprojekts ist nach Dalferths Einschätzung nicht kurierbar:
Unausweichlich führt es zu einer Überinterpretation des Faktischen. Der Gedanke,
dass das Böse als Privation des Guten zu verstehen ist, wird gleichwohl
ausführlich gewürdigt. Im Blick auf Plotin und Augustinus vergegenwärtigt
Dalferth den hermeneutischen Gewinn, der dem privatio-boni-Konzept seine
bleibende Attraktivität verdankt. Im Vergleich zu den Theodizee-Versuchen
der Neuzeit sind die antiken Ausformungen dieses Konzepts verknüpft mit
einem stark ausgeformten Ordo-Denken, das u.a. von einer unverrückbaren
Seinshierarchie ausgeht. Die unbeabsichtigte Ontologisierung des Malum, das
als notwendiger Schatten die Güte des Seins offenbar macht, findet sich je-



280 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

doch ebenso in den neuzeitlichen Varianten dieser Denktradition. Doch nicht
alles, was böse ist, lässt sich nach Dalferth in angemessener Weise als Mangel
eines Guten beschreiben. Und nicht in jedem Fall ist dasjenige als böse zu
bezeichnen, was bestehende Ordnungen stört und gefährdet. Böse kann genauso
sein, was verhindert, dass alte Ordnungen vergehen und neue entstehen können.

Nach einem kurzen Seitenblick auf die Weichenstellungen in der
lutherisch-orthodoxen Vorsehungslehre wendet sich Dalferth ausführlich der The-
odizeediskussion des 18. Jahrhunderts zu. Anders als es die eingangs geübte
Kritik erwarten lässt, würdigt Dalferth Leibniz' Beitrag „als Bemühung [...],
das Wirklichkeitsverständnis der christlich geprägten Lebenseinstellung seiner
Zeit angesichts einer Wissenschaftsentwicklung, die mit dem Sinn für Gott
auch die Fähigkeit zur Erhellung lebensweltlicher Orientierungsfragen zu
verlieren drohte, einer kritischen Selbstaufklärung zugänglich zu machen, indem
er es vom Standpunkt seines Verständnisses von Vernunft vernunftzugänglich
zur Darstellung bringt" (169). Leibniz vertrete den Standpunkt eines
aufgeklärten Luthertums und gehe, anders als Bayle, nicht von der Welterfahrung
aus, sondern von der als gültig vorausgesetzten Selbstoffenbarung Gottes.
Obwohl er den kosmologischen Optimismus Plotins und Augustins teilt,
verabschiedet er sich von deren Konzept einer ewigen Weltordnung. Im Umweg
über den göttlichen Willen entdeckt Leibniz die Kontingenz der Welt und
deren Ordnungen. Zudem greift er auf die Einsichten seiner Infinitesimalmethode,

um aufzuweisen, dass die Existenz Gottes als absolut vollkommenes
Wesen, die Welt als gute Schöpfung und die Faktizität des Bösen kompossibel
sind. Leibniz' Lösung, die Dalferth gegen allzu leichtfertige Kritik verteidigt,
bleibt insofern der privatio-boni-Tradition verhaftet, als er das Geschöpfsein
des Menschen als Unvollkommenheit beschreibt, „während es doch als Positives

und als Gewinn verstanden werden miisste" (209). An Leibniz sei nicht
zu kritisieren, dass er das Böse von Gott her zu verstehen gesucht habe,
sondern dass er dabei Gott nicht intensiver und konkreter ins Spiel gebracht
habe.

Werden die ontologischen Voraussetzungen fragwürdig, von denen die
privatio-boni-Komeption in ihren antiken und modernen Varianten lebt, legt
es sich nahe, das Malum nach der Leitkategorie des malefactum zu deuten:
als Böses, das als böses Wollen und Tun den Lauf der Welt irreversibel
mitbestimmt. In seiner Betrachtung dieses zweiten Deutungsstrangs abendländischen

Nachdenkens über das Böse setzt Dalferth wiederum bei Augustin an.
Indem der Kirchenvater das Böse ins menschliche Wollen verlegte (in der
Doppelgestalt von bene nolle und male velle), kann er die mala sowohl als zu
verantwortende Schuld wie auch als zu erleidende Sündenstrafe verstehen.
Der Versuch, die Wirklichkeit des Bösen insgesamt nach dem Handlungsschema

bzw. als Missbrauch der Freiheit und deren Folgen zu verstehen, ist
jedoch nicht weniger verkürzend als der privatio-boni-Gedanke. Nicht nur
vermag er das malum physicum nur unzureichend zu erklären. Er verzeichnet
überdies die menschliche Wirklichkeit, indem er den Menschen nur von
seinen Taten her ins Auge fasst.

Demgegenüber schlägt Dalferth vor, das Böse ausgehend von der
Wirklichkeit des Unglaubens zu bedenken. Er postuliert, dass sich erst „im Bezug



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 281

auf Gott [...] das eigentlich Böse im Leben des Menschen [zeigt], das all
seinem Übeltun und Übelleiden voraus- und zugrunde liegt" (352). Dalferth
möchte es allerdings vermeiden, alle „wa/ww-Erfahrungen auf ein und
dasselbe malum, das sich in ihnen manifestiert", zurückzuführen: „Man irrt [...],
wenn man meint, man würde den Glauben stark machen, indem man alles mit
dem Hinweis auf den Unglauben beantwortet" (355f.). Allein durch einen
Rekurs auf die Wirklichkeit Gottes, die das Böse bekämpft und überwindet,
komme die Vielgestaltigkeit und Multimedialität des Bösen in den Blick. Da
aber die leidüberwindende Wirklichkeit Gottes angesichts der Abgründe des

Bösen selber in Frage steht, bedarf die Rede von Gottes Allmacht, von seiner
Güte und Gerechtigkeit einer Plausibilisierung. Nur wenn die Seins- und
Wirkweisen Gottes sich geschichtlich identifizieren lassen, können sie im
Modus der Verheissung erhofft werden. Der Kreuzestod Jesu erfüllt nach
Dalferth diese Identifikationsfunktion in kontrastiver Weise: Was das Böse
definitiv zu machen scheint, wird für Christen zum Zeichen von Gottes
todüberwindender und lebenserweckender Liebe. Indem sich Gott mit dem Leiden

Jesu identifiziert und es überwindet, deckt er Gewaltförmigkeit und
Gottwidrigkeit politischer und religiöser Selbstbehauptung auf und relativiert sie

gleichzeitig als „nichtige" Wirklichkeit, der keine Zukunft zukommt. Der
Rekurs auf das experimentum crucis dient nach Dalferth nicht der Erklärung
des Bösen, sondern seiner Entmystifizierung. Er dient dem „permanente(n)
Einspruch gegen eine Wirklichkeit, die nicht so ist, wie sie sein könnte und
sollte" (532).

Abschliessend fragt Dalferth im Rückblick auf die analysierten
Deutungstraditionen nach möglichen Orientierungsstrategien im Umgang mit dem
Bösen. Nach Dalferth greifen alle Orientierungen zu kurz, die das vielgestaltige
Böse aus einer einzigen Perspektive zu deuten und zu bearbeiten versuchen -
theologische Versuche nicht ausgenommen; ebenso jene, die den Rekurs auf
Gottes Wirken systematisch ausblenden. Die religiöse Thematisierung verhilft
nach Dalferth zu einer neuen Einstellung gegenüber dem Bösen, das gleichzeitig

einer nicht-religiöser Deskriptionen und Deutungen bedarf, um sachge-
mäss bekämpft werden zu können.

Die vorliegende Monographie bietet eine feinsinnige Analyse und Kritik
massgeblicher Versuche, das multiforme Widerfahrnis des Malum philosophisch

und theologisch aufzuhellen. In der Auseinandersetzung mit klassischen

Denkfiguren entwickelt Dalferth ein theologisches Argument, dass viele
der herkömmlichen Aporien erfolgreich vermeidet. Offen bleibt in diesem
Denkangebot das genaue Verhältnis zwischen Unglauben, malum physicum
und malefactum. Die Beziehungen zwischen Unglauben, Verfehlung und
vormoralischen Übeln bedürften ebenso einer weitergehenderen Untersuchung

wie die Möglichkeit(en) der Transformation des Bösen in Rechtfertigung
und Heiligung des Menschen.

Simon Peng-Keller



282 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

GELLNER, Christoph: Der Glaube der Anderen. Christsein inmitten der
Weltreligionen. Patmos-Verlag, Düsseldorf 2008. 230 S. ISBN 978-3-491-72529-4.

Die Globalisierung ist für das Christentum heute zu einer Herausforderung
geworden. Die eigene christliche Identität muss sich im Verhältnis zum Glauben

und Wahrheitsanspruch anderer Religionen bewähren. Ausgrenzungen
sind dabei wenig überzeugend, da wir heute - wie Chr. Gellners Buch im
Untertitel bemerkt - in pluralen Gesellschaften und damit auch „inmitten der
Weltreligionen" leben. Der Kontakt mit Gläubigen anderer Religionen ist in
solchen vor allem westlichen, pluriform-freiheitlichen Sozietäten heute
weitgehend opportun und unvermeidlich. Christinnen sollten daher die interreligiöse

Begegnung suchen. Denn sie ist, so Gellners These, auch eine
ungeheure Chance, das eigene Christsein neu zu entdecken. Sie stellt eines jener
Zeichen der Zeit dar, die das Zweite Vatikanische Konzil einfordert. So erst
macht man mit dem christlichen Selbstverständnis vom universalen
Heilswillen Gottes ernst.

Aber wie kann man mit Andergslaubenden auf Augenhöhe
kommunizieren, so dass - trotz aller Missverständnisse, Differenzen, geschichtlichen
Belastungen - eine gegenseitig offene Begegnung in einer konstruktiven
Atmosphäre möglich wird, die den Weg in eine neue Zukunft weist, ohne die
eigene Identität und den eigenen Geltungsanspruch zu verleugnen? Diese
Frage durchzieht das Buch wie ein roter Faden.

„Unausweichlich interreligiös [zu] sein" (10) impliziert zunächst einmal,
um den Glauben der anderen zu wissen. Daher bietet der Autor einem
breiteren Publikum in einer gut verständlichen und leicht lesbaren Form einerseits

Grundinformationen über die verschiedenen Weltreligionen und
versucht zu zeigen, wie viele Berührungspunkte es darin gibt, die einen offenen
Dialogprozess fördern könnten. Gellner unterscheidet dabei vor allem den
Dialogprozess zwischen den abrahamtischen (Teil A) und den östlichem
Religionen (Teil B). Dieser Abschnitt füllt 90% des Buches aus. In einem
abschließenden Teil werden geltungslogische Fragen und Fragen der Religionstheologie

aufgegriffen.
Da die Intention der Arbeit vor allem darauf abzielt, ganz im Sinn der

Versammlung der Religionen von Assisi (1986), die Gemeinsamkeiten zwischen
den Religionen zu betonen, die ein Zusammenleben erleichtern könnten,
bemüht sich der Autor, theologische Konvergenzen zwischen den Religionen
herauszustellen. Entsprechend wählt Gellner die hierfür geeigneten Positionen

aus dem interreligiösen Gespräch aus, die Brückenfunktionen haben
könnten. Dessen wird man sich bei einer kritischen Lektüre immer bewusst
bleiben müssen. In dieser Hinsicht folgt Gellner der methodischen Linie des

Weltethos von Hans Küng.
Es verwundert daher auch nicht, dass die im Buch aufgeworfenen

Fragestellungen und Antwortversuche zumeist inhaltlich schon in den
einschlägigen Bestsellern von H. Küng (und J. Kuschel), an denen sich Gellner -
auch im Sprachstil - orientiert, nachzulesen sind: Dass es im
jüdischchristlichen Verhältnis das „Trauma christlicher Judenfeindschaft" oder einen
doppelten Ausgang der Heiligen Schrift zu berücksichtigen gilt, dass man sich
im islamischen Verhältnis die Frage stellen muss, ob Muhammad ein Prophet



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 283

und der Koran Wort Gottes sei, dass im Gespräch mit „dem" Hinduismus die
kosmische Dimension eine Bereicherung darstellt oder dass der buddhistischchristliche

Dialog fruchtbar um die Frage nach einem letzten Grund aller
Religionen kreisen kann - all diese Einsichten sind also keineswegs neu; aber
sie werden von Gellner mit gediegener Sachkunde und in einer informativ
übersichtlichen Weise dargestellt.

Die Schwächen dieses auf weite Strecken religionsgeschichtlich vergleichenden

Ansatzes sind aber auch nicht zu übersehen: Divergenzen werden
überblendet; religionstheologisch ist das Buch eher unterbelichtet.

Wer sich dessen bewusst ist, wer die einschlägigen Werke und den aktuellen

Stand interreligiöser Konvergenzen noch nicht kennt und sich schnell
informieren will, wird dieses Buch jedoch mit großen Gewinn lesen.

Andreas Uwe Müller



Rezensionen - Philosophie / Philosophiegeschichte

GABRIEL, Markus: Antike und moderne Skepsis zur Einführung. Hamburg:
Junius-Verlag 2008. 183 S. ISBN 978-3-88506-649-1.

Der gar nicht so heimliche Star dieser Einführung ist Sextus Empiricus. Sein

Kopf belebt das vertraut schlichte Cover dieses Junius-Bändchens; zudem
dominiert die Darstellung Sextus' sich selbst verzehrenden Zweifels den ersten
Teil des Buches, dessen zweiter von der These bestimmt ist, wonach moderne
Formen der Skepsis als Renaissance ihrer pyrrhonischen Vorgänger gelesen
werden können (126, 148). Aus dieser Rollenverteilung ergeben sich drei im
besten Sinne unselbstverständliche Akzentsetzungen: Zum einen betont
Gabriel mehrfach das existentiell-tragische Element der Skepsis, welches sie
für weite Teile antiker Philosophie durchaus besaß (35, 143) - ein Charakteristikum,

dessen nicht unproblematische Rückseite die allmähliche
Uberführung eines primär lebensweltlichen Problems in ein zuletzt gänzlich
theoretisches darstellt. Zum anderen wird in Cavellschem Duktus daran erinnert,
dass die ernsthafte Auseinandersetzung mit skeptischen Szenarien unseren
Sinn dafür schärfen kann, was es heißt, mit anderen (Mit-Menschen) in einer
gemeinsam geteilten Welt zu leben (161) - und dies, indem gerade nicht ein
neuer Anlauf gewagt wird, etwa den Außenwelt-Skeptizismus zufrieden
stellend zu „widerlegen", sondern indem vielmehr die zu ziehende Lehre aus dem
wiederholten Scheitern derartiger Projekte angedeutet wird: die stets von
Neuem einzuübende Anerkennung unserer unhintergehbaren Endlichkeit
(12). Schließlich geht der Verfasser von der kaum riskanten These aus, wir
könnten aktuelle Manöver philosophischer Skepsis allein dann hinreichend
verstehen, wenn wir einen Uberblick über deren Genese gewinnen (13).
Erfreulich ist, dass diese zur methodischen Gewohnheit geronnene Behauptung
in der Darlegung des Stoffes tatsächlich mit Leben gefüllt wird, zumal die
Skizzen zu den Skeptikern der Neuzeit und Moderne häufig mit hilfreichen
Rückverweisen auf die zuvor verhandelten antiken Diskurse gespickt sind.

Im etwas längeren ersten der beiden Buchteile zeichnet Gabriel die antike
Skepsis von der vorsokratischen Zentraldifferenz zwischen Sein und Schein
bis zum Quietismus als drohendem Resultat der Ununterscheidbarkeit beider
gewissenhaft nach. Zunächst haben Parmenides und Heraklit ihren Kurzauftritt,

welcher in beiden Fällen bereits unter der Ambivalenz von Vertrauen in
den prinzipiell erkennbaren Logos und Befürchtungen angesichts der
irrtumsanfälligen Doxa des Menschen steht (16f.). Spätestens mit Demokrit ist die
Schwelle zur besagten Theoretisierung der Skepsis erreicht (23, 27) - eine
Tendenz, die sich schließlich bei Piaton standardisiert. Dies spiegelt sich im
ersten philosophisch interessanten Traumargument, dem des Theaitetos,
wider, das - eigentlich angedacht, die Skepsis zu überwinden - diese lediglich
dadurch befördert, dass sie in eine handliche Form gegossen wird (35). Die
Stoiker nehmen dieses Erbe auf, wobei der Platonische Ideenbegriff sub-

jektiviert und damit das seither virulente Problem der „Aparallaxie"
heraufbeschworen wird. Demnach kann der Wahrnehmungsakt seine eigene
Treffsicherheit nicht verbürgen und mögliche externe Garanten sehen sich nur mit



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 285

dem gleichen Problem konfrontiert; auch sie bleiben aparallaktisch (33, 47).
Damit gerät jegliche Idee einer gesicherten Repräsentation der (Außen-)Welt
ins Wanken und der Solipsismus scheint nicht fern (50).

Mit Pyrrhon zieht die gesamte nach ihm benannte Skepsis die Folgerung,
Philosophie als eine Lebensform zu betreiben, die keine allzu stabilen
Überzeugungen zulässt (36). Die Berechtigung dieser Art von Entsagung bestätigt
Gabriels Hauptfigur, Sextus Empiricus, mittels der sog. „Tropenlehre", die
die Relativität und Ungesichertheit unseres Wissens in systematisierter und
dadurch beunruhigender Weise vorträgt. Hier wird die skeptische Schraube
um eine Windung weitergedreht, nämlich derart, dass die Existenz der
Außenwelt im Namen des philosophischen Zweifels nicht einmal mehr
geleugnet werden kann, da bereits darin eine dogmatische Position bar jeder
Berechtigung bezogen werden würde (58, 64). Die Skepsis geht dazu über,
sich gegen sich selbst zu richten; ein Agon der Selbstaufhebung Hegeischen
Zuschnitts zieht herauf, in der jede Parteinahme, auch die des Agnostizismus,
vom Fluss der Ungewissheit einverleibt wird, bis endlich eine eben darin
therapeutische Performanz übrig bleibt (75, 81). Doch sie vermag bestenfalls,
das soteriologische Anliegen bewusst zu enttäuschen, da der Fluch der Skepsis
nicht zu vertreiben ist und eine Einweisung ins glücklich-heilvolle Leben wie-
ter aussteht (79).

Gabriel trägt dieses Wechselspiel von Meinungsofferte und
Selbstrücknahme einer sich treuen Skeptikerin engagiert vor, ohne die lebenspraktischen

Grenzen gerade innerhalb dieser unangenehmen Konsistenz aus den
Augen zu verlieren. Es kann dann nicht mehr überraschen, dass der Verfasser
diesen ersten Teil beschließt, indem knapp eingegangen wird auf die Gefahr
eines handlungsunfähigen Quietismus, dessen euphemistisches Label epochê
lautet. Allenfalls gewagt, zuweilen störend sind die anachronistischen
Deutungsmuster Gabriels: Hatten sich in die Abschnitte über die Vorso-
kratiker zahlreiche Heideggerismen eingeschlichen (vgl. 18, 22), so wird nun
Sextus umgedeutet zum Normalsprachler erster Stunde, der einer
„Idealgrammatik" ebenso reserviert gegenüber steht (69f.) wie er sich „kontextsensitiv"

und lebensformerprobt zeigen kann, nicht ohne souverän in die
„gelebte Alltäglichkeit" einzuführen (80f.).

Der etwas kürzere zweite Teil setzt bewusst nicht neu ein, sondern ist
bestrebt, die Herausforderungen (post-)moderner Skepsis entweder als durchaus
vorbereitete Konstellationen darzulegen, oder sie als Rückgewinnungen
verlorener Dimensionen des skeptisch-antiken Erbes auszuweisen. Beides
gelingt überaus gut. Gabriel präsentiert in vier Abschnitten jeweils ein
philosophisch-prominentes Gespann - eine Zusammenstellung, die sich in der
Offenlegung aufschlussreicher Gemeinsamkeiten, mehr noch aber in Anknüpfung
und Widerspruch des einen gegenüber dem anderen rechtfertigt. Das erste
Paar bilden Descartes und Hilary Putnam. Das cartesianische Ungewiss-
heitsdrama samt seiner drei „meditativen" Stufen wird vorgestellt, mündend
in die berechtigte Parallelisierung des genius malignus mit den „Matrix"-
ähnlichen Kreatoren der im Tank eingelagerten Gehirne. Der gemeinsame
Nenner Descartes' Phantasien vorm Kamin und Putnams zumindest
physikalisch möglichen Computerspielen hat einen Namen: gnostischer Demiurg
(102). Doch diesen loszuwerden, gelingt, so Gabriel, beiden nicht: Gleicht



286 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

der Franzose insofern Piaton, als die mittels theologischer Schützenhilfe
erhoffte Uberwindung der Skepsis allenfalls eine wirkmächtige Formulierung
für sie hervorbringt (97f.), so gilt es, Putnams unter der Ungewissheit
leidenden Szenario, ob unser Ausdruck „Gehirn im Tank" tatsächlich auf ein
Gehirn im Tank referiert (106), historisierend einzuordnen in das von ihm
sorglos vorausgesetzte „wissenschaftliche Weltbild" (104).

Bleiben beide kritischen Anmerkungen Gabriels zu Putnam recht vage, so
lässt er hingegen keinen Zweifel daran, dass sich die pyrrhonische Skepsis
neuer Auflagen erfreut. Sowohl die Antimetaphysiker Wittgenstein und
Rorty, als auch die Neo-Pyrrhonisten Robert Fogelin und Michael Williams
stehen für dieses revival, indem sie alle in die unvermeidliche Endlichkeit
unserer Bemühungen um Rechtfertigung und Begründung unserer Lebenspraxen

einstimmen, jedoch ohne zu bedauern, dass es so ist, sondern
darlegend, was diese Situation für unser Miteinander epistemisch, expressiv oder
politisch bedeuten kann. Der dreifache - und insofern „anti-resolut" gelesene

- Wittgenstein hat sich demnach zu einem gebrauchsorientierten Kontextua-
lismus vorgekämpft, der den cartesianischen Zweifler als gänzlich seltsamen
Menschen auffasst (117), darin den semantischen Solipsismus zu überwinden
hilft (111) und Wittgenstein in Kripkescher Manier als Designer einer neuartigen

Form des Skeptizismus in Bezug auf das Regelfolgen zu verstehen lehrt.
So umsichtig Gabriels hiesige Darlegungen auch sind, enthalten sie leider des
Öfteren wenn nicht unzutreffende, so doch recht ungesicherte Exegesen
(etwa zur Einteilung Wittgensteins Schaffensphasen) sowie die durchaus
interessante Spannung, ob der Wiener tatsächlich der Löser eines skeptischen
Szenarios ist (so Kripke) oder doch eher der Auflöser eines als von ihm als

verquer angesehenen Bildes unserer Beziehung zur Welt (so M. Williams).
Gabriels Verortung Wittgensteins „Anti"-Skepsis zwischen einem „theoretischen"

Unternehmen und einem „therapeutischen" Zugang, tendiert eher
zum zweiten Ansatz, ohne den ersten ganz verabschieden zu wollen (111—

116, 158).
Auch das verbliebene Duo der vier Paarungen ist überaus treffend

gewählt: Kant und Stanley Cavell. Aus dem Werk des Königsbergers wird
insbesondere der Gedanke der „Welt" als unmöglicher Gegenstand unserer
Erfahrung hervorgehoben; denn für die von ihm wider Willen begründete,
idealistisch motivierte Skepsis Fichtes fördert dies einen radikalisierten
Primat des Praktischen zu Tage (136), als deren später Abkömmling Cavells
These vom nicht-epistemischen, sondern vielmehr expressiv-anerkennenden
Zugang zur „Welt" gelten kann (142). Der Autor von The Claim of Reason
hat sich bekanntlich der Rückgewinnung des ordinary verschrieben und stiftet
darin eine neuartige Hinwendung zu pyrrhonisch-tragischen Momenten des

Denkens und Erlebens, die - Gabriel zeigt das sehr schön 143f., 147) - vor
allem im Gespür für die Wahrheit des Skeptizismus angesichts dessen
logischer Unwiderlegtheit eine nachkantische Pointe findet.

Fazit: Was Gabriel nicht sagt, mag man ihm allein schon der nötigen
Restriktionen einer derartigen Einführung wegen nachsehen, wenngleich auch
hier die leider immer noch übliche Aussparung des Mittelalters
fortgeschrieben wird und zudem David Hume ebenso wenig zum Zuge kommt, wie
an die Skepsis angrenzende Themen, etwa die Ironie als Resultat einer



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 287

doppelbödigen Wahrheit des Skeptizismus. Was Gabriel hingegen sagt, trägt
er zumeist klar, oft mit Witz, immer jedoch engagiert vor. Dies tut er
natürlich auf einem nicht alternativlosen Weg, folgen doch seine Ausführungen
einer Struktur, die sich ihre Schwerpunkte von der nicht immer gradlinigen
Sukzession philosophischer Ideengeber diktieren lässt und weit weniger von
konkreten skeptischen Bedrohungen geleitet ist (Außenwelt, Fremdpsychisches,

Regeln, Kausalität etc.). Doch meine Vermutung, dass es geeigneter
gewesen wäre, als beschreibende Bezugsgröße die Skepsis dem Skeptiker
vorzuziehen, bleibt ihrerseits offen für skeptische Rückfragen - und insofern,
als das griechische Verb „skeptomai" nicht mit „zweifeln", sondern treffender
mit „genau hinsehen" wiederzugeben ist (55), kann Gabriels Bändchen auch
in der vorliegenden Gestalt als lesenswerte Skepsis zur Hand genommen werden.

Hartmut von Sass

ROBIGLIO, Andrea : La sopravvivenza e la gloria. Appunti sulla formazione
della prima scuola tomista (sec. XIV). Bologna : Edizioni Studio domenicano,
2008. 111 p. ISBN 978-88-7094-685-7.

Cet ouvrage d'Andréa Robiglio est un volume relativement court qui se veut
le premier tome d'un diptyque (9). Le contenu reprend des positions intellectuelles

déjà énoncées dans « Tommaso d'Aquino tra morte et canonizzazione
(1274-1323) » (in : Letture e interpretazioni di Tommaso d'Aquino oggi : can-
tiere aperti. Atti del convegno internazionale di Studio, Milano, 12-13
Settembre 2005, a cura di A. Ghisalberti, A. Petagine, R. Rizzello, Torino,
Quaderni di Annali Chieresi, 2006, 197-216) et dans Aspetti della nozione di
« Communis Doctrina » all'inizio del XTV secolo. » (in: Bulletin der Schweizerischen

Akademie der Geistes- und Sozialwissenschaften, Akademievorträge
11, 2004). Le but recherché est la remise en question de l'historiographie
traditionnelle qui a voulu faire de Thomas d'Aquin et de sa tradition philosophique

une position dominante et consensuelle dès 1274.
La matière brassée par ce volume est d'une grande richesse. Il se compose

en effet d'une introduction, trois grands chapitres dont le dernier contient
une édition de texte et d'une conclusion. Le but de l'ouvrage est de faire le

point sur l'historiographie portant sur l'origine et le développement du
thomisme. Il s'agit de montrer que la notion de « thomisme » si courante dans
l'histoire de la philosophie médiévale est en fait relativement creuse, tant sur
le plan historique que philosophique (7). L'auteur propose donc de revenir
sur les documents utilisés par l'historiographie traditionnelle pour y voir autre

chose, pour « faire un autre voyage » (7) selon ses mots.
Ce livre retrace dans une première partie l'histoire de l'ordre des

prêcheurs entre la mort de Thomas en 1274 et sa canonisation en 1323. L'auteur
veut revenir sur l'idée communément admise de la naissance précoce d'une
véritable école de pensée thomiste dès 1274 (cf. 18-20). Il est généralement
affirmé que presque immédiatement après la mort de Thomas d'Aquin une
tradition doctrinale dans la suite de la pensée de l'Aquinate se serait formée
et que peu à peu, à la suite de résistances internes tenaces d'un courant



288 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

augustinien, elle se serait définie comme « école » (cf. 15-16). Parallèlement à

cela, l'autorité de Thomas d'Aquin serait allée croissante, les chapitres généraux

des dominicains étant généralement montrés comme témoins de cette
domination intellectuelle (cf. 17, 20).

Face à une telle position, A. Robiglio se propose de relire les textes de ces

chapitres afin de mettre en doute tant l'homogénéité que la précocité de cette
« première école thomiste » (17). L'historiographie a en effet jusqu'à présent
fait preuve non seulement d'emphase (en particulier en ce qui concerne
l'affaire des Correctoires (cf. 24-27), mais aussi en faisant ce que l'auteur
appelle du « thomismo-centrisme » (30-34), et en tombant dans l'anachronisme

(cf. 21-23). (On aurait cependant aimé des explications plus détaillées

pour comprendre véritablement ces erreurs). Il remédie à ces fautes en lisant
toutes les actes des chapitres, de manière détaillée ce qui a rarement été fait
(cf. 34-53), et en montrant que les lectures qui en avaient été jusqu'ici données

étaient trop emphatiques et qu'une lecture relativement neutre semble

tout aussi valable, surtout dans la mesure où ces chapitres ne sont que des

compte-rendu et non des retranscriptions intégrales des réunions de l'ordre.
L'historiographie aurait donc créé en quelque sorte un « mythe » de Thomas
(50-53).

Le deuxième chapitre propose une étude sur la notion de « doctor
communis » qui est l'épithète donné à Thomas d'Aquin et montre qu'il y a eu un
abus à vouloir trouver une mention de l'Aquinate dans un texte médiéval dès

que ce terme était employé dans la mesure où il possède une histoire qui
précède Thomas d'Aquin et a ainsi eu diverses acceptions et connotations,
notamment christiques (cf. 53-72).

Enfin, la dernière partie de l'ouvrage revient sur le procès de canonisation
de Thomas d'Aquin et plus précisément sur la déposition effectuée par
Bartholomée de Capoue, texte ayant participé à forger le mythe de Thomas.
Une nouvelle édition critique de ce texte très bien réalisée est ensuite
proposée (83-101). Elle permet ainsi de revoir tout l'intérêt de ce texte.

Cet ouvrage a donc l'intérêt de remettre en question une historiographie
longtemps unanime en soulevant des interrogations riches et importantes. On
aurait peut-être souhaité, pour pouvoir y donner toute l'ampleur attendue,
parfois plus de précision et plus de réflexion sur les notions présupposées par
cette historiographie comme celle d'« école » par exemple et une analyse plus
large de cette historiographie ici dénoncée. Cependant, on ne peut que saluer
l'audace de l'auteur visant à remettre en question des positions académi-

quement admises et offrant à son lecteur de nouvelles perspectives historio-
graphiques très intéressantes.

Anne-Sophie Robin



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 289

JÄGER, Sigrun: Meister Eckart - ein Wort im Wort. Versuch einer theologischen
Deutung von vier deutschen Predigten. Quellen und Forschung zur
Geschichte des Dominikanerordens NF 15). Berlin: Akademieverlag 2008.
389 S. ISBN 978-3-05-004516-0.

Die bei Markus Enders in Freiburg erarbeitete Dissertation erschließt in
subtilen und genauen Analysen vier zentrale deutsche Predigten Eckarts.
Nach einer Kurzeinführung in Leben und Werk des Magisters und einem
kurzen Blick auf Textgestalt und Editionslage der Werke sowie der vier
Predigten macht Jäger ihren interpretatorischen Vorentscheid deutlich. Um
die Differenz der Auslegungsrichtungen wissend, schließt sie sich begründet
der Forschungsrichtung von Ruh, Mc Ginn und Alois M. Haas an. Dass und
inwiefern die heute vorherrschende Unterscheidung von Philosophie und
Theologie für Meister Eckart nicht gilt, zeigt sich bekanntlich im deutschen
Predigtwerk schon darin, dass es sich um Schriftauslegungen im liturgischen
Kontext handelt, die jeweils mit einem Gebet enden.

Gemäß Eckarts berühmtem „geistlichen Predigtprogramm" aus Predigt 53

geht Jäger in zugleich penibler und doch stets gut lesbarer, begrifflich und
argumentativ genauer Interpretation die vier Predigten durch. Sie wurden
zwar schon vielfach einzeln interpretiert, in dieser Gründlichkeit freilich -
Satz für Satz, Wort für Wort - zum ersten Mal. Zur Erschließung helfen
schon die höchst genauen Gliederungen, und in der Einzelauslegung sowohl
die Bezüge zum Gesamtwerk Eckarts wie zu den Glaubens- und
Denktraditionen, in denen er steht. In Predigt 1 zur Tempelaustreibung Jesu geht
es um den geistlichen Exodus, den Weg zu jener Armut des Geistes, in der
allein Jesus als das Wort des Vaters in der Seele zu sprechen vermag und als

Mitteilung der göttlichen Weisheit sich selbst in der Süßigkeit, in der
Zärtlichkeit des heiligen Geistes offenbart. Es ist eine jener Predigten, die die
keineswegs selbstverständliche Zentralthese von Jäger gründlich bestätigt,
dass nämlich „die Christologie, die Eckart innerhalb des Glaubens der Kirche
entfaltet, ein, wenn nicht der entscheidende Schlüssel zum
Gesamtverständnis der deutschen Predigten" ist (381 f.). Eine der auch sprachlich
schönsten Predigten des Meisters, Predigt 22 zum Ave Maria, erschließt
Eckarts Verständnis von der Gottesgeburt im Leben des Menschen, in dem
die Seele bräutlich heimfindet zum göttlichen Geliebten. Zwar steht die
emphatische Brautmystik nicht im Zentrum von Eckarts Werk, vermutlich auch
aus begründeter Distanz zur Frauenmystik seiner Zeit, aber die erotische
Metaphorik auf dem Weg der (Wieder-)Vereinigung des Menschen mit Gott
kann auch von ihm ganz selbstverständlich in Anspruch genommen werden.

In Predigt 71 zur Bekehrung des Saulus widmet sich Jäger überzeugend
und gründlich Zentralmetaphern Eckartschen Denkens wie dem Licht und
vor allem der Rede vom „Nichts" in seiner vierfachen Gestalt. Der göttlich
überwältigte und im „Grund des Seelengrundes" (379) ergriffene Paulus sah

nichts, „weil Gott eins ist..., weil er nicht mit seiner natürlichen Kenntniskraft

erkannte..., weil Gott unmittelbar erkannte..., weil das reine göttliche
Licht in ihm glänzte und strahlte". Predigt 6 schließlich zu Sap 5,16 („Die
Gerechten leben in Ewigkeit") wird von Eckart selbst als zentral für das
Verständnis seines Gesamtwerkes bezeichnet: „Wer die Lehre von der Gerechtig-



290 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

keit und vom Gerechten versteht, der versteht alles, was ich sage". Gerade
hier ist die Beachtung von Eckarts spezifischer Analogielehre, die sich vom
Aquinaten unterscheidet, und auf die Jäger deshalb in einem eigenen Exkurs
eingeht, von größter Bedeutung (wie für das Gesamtverständnis ebenfalls).
Denn die Gerechten sind demnach mit Gott vereinigt und eins, „insofern"
(inquantum!) sie gerecht sind - und nur so. Jede Form von pantheistischer
Vergöttlichungslehre, die Eckart im Prozess angelastet wurde, wird ausdrücklich

ausgeschlossen. Nie geht es um die Vernachlässigung oder gar
Beseitigung des wohltuenden Unterschiedes zwischen Gott und Mensch, immer um
das Bemühen, die Beziehungseinheit beider - in der Schöpfungsordnung und -

lehre grundgelegt und im Christusgeschehen als incarnatio continua
erschlossen - „unvermischt und ungetrennt" als ein zugleich intellektual wie
spirituell mit zu vollziehendes ontologisches Geschehen der Einfaltung und
Rückkehr zu denken und predigend zu bezeugen. An der Christologie Eckarts
hängt in der Tat alles, und dies ist für die gegenwärtigen Eckart-Rezeptionen,
teils auch modischer und aktualistischer Art, sehr viel stärker zu beachten.
Auch Eckharts heutzutage schnell missverstandene Rede von der Selbstvernichtung

des Menschen in Gott meint gerade nicht eine Annullierung des

Geschöpflichen oder gar dessen asketische Zerstörung, sondern die aktuale
Aufhebung aller Eigenwirksamkeit der Seelenkräfte, insbesondere des

Wollens, in ihrer egoischen Struktur. Es geht nicht um Selbstverwirklichung
oder -Zerstörung, sondern um „Gottesverwirklichung" (A.M. Haas) in allen
Dingen, um das Geheimnis der göttlichen Ununterschiedenheit also (360).
Eckharts Denken und Predigen kann so als ein einziges Ringen um die Wahr-
Nehmung jener biblischen Freiheitserfahrung verstanden werden, die sich
dem ständigen In-Eins und Gegen-Uber mit Gott verdankt. Dass dieses
gottmenschliche Beziehungs- und Einigungsgeschehen in bloß substanzonto-
logischen Kategorien, wie sie dem Meister zur Verfügung standen und die er

sprengte, nicht hinreichend zu vermitteln ist, bleibt der Sachgrund für die
Tragödie von Eckharts Verurteilung bzw. die mancher seiner zentralen Sätze.
Indem Jäger Abschnitt für Abschnitt eine Fülle von präzisierend-ergänzenden
Eckart-Texten, jeweils auch ins Deutsche übersetzt, hinzustellt, und stets
wichtigste Sekundärliteratur beizieht, entwirft sie einen Gesamtzusammenhang,

der sowohl für das Eckartverständnis wie für systematische Fragen zum
Verhältnis von Dogmatik und Mystik, von systematischer und praktischer
Theologie von erheblicher Bedeutung ist (bes. hinsichtlich Schöpfungslehre
und Christologie, auch im Blick auf die Zusammenraffung der eschatolo-
gischen Spannung nur im göttlichen „Nun" hier und jetzt). Zu bedauern ist
deshalb, dass ihre resümierende Zusammenfassung mit einem ersten
trefflichen Punkt „Die Armut des Geistes" beginnt (376), dem aber weitere Punkte

nicht folgen. Die mustergültigen Register freilich machen die Arbeit
sowohl für das Detailstudium wie für die Einführung in Eckarts Werk sehr
geeignet.

Gotthard Fuchs



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 291

WUNSCH, Matthias: Einbildungskraft und Erfahrung bei Kant. Kantstudien
Ergänzungshefte 155). Berlin: Walter de Gruyter 2007. 285 S. ISBN 978-3-
11-019317-6.

Der Mensch verfügt über die Fähigkeit, sich Gegenstände vorzustellen, die
aktuell gar nicht vor seinen Sinnen liegen. Obwohl oder gerade weil dies für
uns selbstverständlich ist, gehört es zu den genialen Einfällen Immanuel
Kants, daß diese Fähigkeit nicht nur dann waltet, wenn wir träumen, ein
Hörspiel hören oder die Wunschliste für Weihnachten schreiben, sondern
auch, wenn wir Erfahrung sammeln. Die Rede ist von der Einbildungskraft,
die gemäß Kants Lehre noch viel mehr ist, nämlich in ihrer reinen und
transzendentalen Qualität eine notwendige Bedingung für die Möglichkeit von
Erfahrung. Dies nachzuweisen unternimmt Kant, wie könnte es anders sein, in
der Kritik der reinen Vernunft (KrV), und Matthias Wunsch zeichnet diesen
Weg in seinem Buch Einbildungskraft und Erfahrung bei Kant in einer
kritischen Bewertung nach.

Eine wichtige Vorentscheidung, die Wunsch trifft, liegt darin, die Funktion

und Erklärungsreichweite der Einbildungskraft bei der Deduktion der
Verstandeskategorien zu erhellen. Dadurch besteht ein guter Teil des Buches
in einer Analyse des Deduktionskapitels der KrV. Darüber hinaus beziehen
sich Wunschs Hauptthesen gleichermaßen auf Einbildungskraft und Deduktion.

Sie besagen: Unter der Einbildungskraft lassen sich drei Synthesis-Typen
zusammenfassen, nämlich die Synthesis der Apprehension, der Reproduktion
und der Rekognition. Dies sind Fähigkeiten, auf die wir zurückgreifen, wenn
aus dem Strom des ungeordneten Mannigfaltigen auf der Grundlage von
Assoziationsregeln Erkenntnis gewonnen wird, denn dazu ist es notwendig,
verschiedene Eindrücke, die vielleicht gerade wieder vergangen sind, auf
jeden Fall aber aktuell nicht mehr vorliegen, sich in Erinnerung zu rufen, als
ähnliche wiederzuerkennen usw. Wunsch vermag bei der Lektüre Kants nun
jede Synthesisfähigkeit in zwei Unterarten zu gliedern und diese
Spezialisierungen wieder zu einem Gewebe zusammenzufügen: Zunächst agiere die
durchlaufende Apprehension, wenn verschiedene Elemente in dem
ungeordneten Mannigfaltigen ausgemacht und unterschieden werden müßten. Die
davon untrennbare zusammennehmende Apprehension ordne diese Teile zu
einem zu erkennenden Ganzen (144ff.), aber bereits unter der Wirkung der
präsenthaltenden Reproduktion. Diese führe uns die gerade nicht mehr
vorhandenen Mannigfaltigkeitsteile wieder vor (148). Das so Zusammengesetzte
werde anschließend unter der Synthesis der Rekognition sowohl gegliedert,
als auch bewahrt. Dazwischen sei sorgsam zu unterschieden, da es zum einen
die Fähigkeit geben müsse, sich das Ganze aus seinen Teilen bestehend
denken zu können - das wäre die gliedernde Rekognition (157). Zum
anderen müßten die reproduzierten Elemente als „numerisch identisch" mit den
Elementen bestätigt werden, die zuvor apprehendiert wurden. Darin könne
man einen Akt der Bewahrung ersehen (159). Diese Vorgänge geschähen
mehr oder weniger in einer einzigen „Wahrnehmungssituation", während es

durchaus Erkenntnisse gebe, die erst durch das Zurückrufen zeitlich weiter
zurückliegender Eindrücke entstehen können. Hierzu diene - als Schlußstein



292 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

der von Wunsch unterschiedenen Synthesistypen - die wiedervorführende
Reproduktion (149).

Bevor man sich der anschließenden Deduktionsuntersuchung zuwendet, ist
es durchaus möglich, die voll entfaltete Theorie der Einbildungskraft für sich
zu beurteilen. Die sehr detaillierte Analyse geht über das nachschlagbare
Lehrbuchwissen zu Kants Einbildungskraft weit hinaus. Dabei stört es nicht,
daß eine der Thesen eigentlich gar keine ist: Die Synthesen der Einbildungskraft

wären Fähigkeiten, Elandlungen zu tun, und keine Elandlungen selbst.
Wunsch wird damit offen Türen einrennen, da niemand die Kraft der Einbildung

als Kraftausübung ausgelegt hätte, sondern vielmehr als Möglichkeit
eine gewisse Übung bei Gelegenheit zu vollziehen (etwa ebenso wie ein
Gewichtheber beständig über eine große Kraft verfügt, ohne sie aber permanent
nutzen zu müssen). In der Begriffsgeschichte der Einbildungskraft wurde
zudem der Fachausdruck facultas imaginandi geprägt, was unzweideutig als die
Fähigkeit des Einbildens rückzuübersetzen wäre. Wunsch jedoch pocht
durchgängig auf die Fähigkeitsqualität der Synthesen (z.B. 124-126.), wodurch
immerhin eine zügige Widerlegung des etwa von Rorty und Strawson
vorgebrachten Psychologismuseinwandes gegen Kants Deduktion der Kategorien
gelingt (118).

Laut Wunsch führe nicht die Einbildungskraft im Allgemeinen, sondern es

führen insbesondere „drei Eckpunkte" von Kants Theorie der Einbildungskraft
auf die Ausgangspunkte der Kategoriendeduktion. Diese drei Eckpunkte

sind erstens die beiden Arten der Reproduktionssynthesis und zweitens
Assoziationsregeln, die wir bei einer tätigen Einbildungskraft befolgten, um
vergangene und/oder gegenwärtige Vorstellungen oder Wahrnehmungseindrücke

miteinander in Verbindung zu bringen (228). Die Notwendigkeit
solcher Assoziationsregeln entspringt bei Kant aus der Überlegung, daß un-
verbundene oder beliebig verbundene Vorstellungen bei der Reproduktion
nur einen zusammenhanglosen Haufen darstellen würden. Die Vorraussetzung
für eine gelingende Assoziation ist die Affinität der Vorstellungen; eine Art von
Voreinstellung der Vorstellungen, miteinander assoziiert werden zu können. Sie

spielt bei der „Deduktion von unten" noch eine wichtige Rolle.
Nun zum Deduktionskapitel. Ein guter Teil des Buches ist mit der

Rekonstruktion der beiden Deduktionsargumente Kants - der „Deduktion
von oben" (KrV A 115-119) und der „Deduktion von unten" (A 119-125) -
gewidmet. Methodisch versucht Wunsch, die Deduktionen auf einzelne
Argumentationsschritte herunterzubrechen, was bei der Deduktion von oben gar
dazu führt, daß uns Wunsch das gesamte Argument herbeizitiert und Satz für
Satz zerlegt (18 8ff.); eine Vorgehensweise, die bei dem dichten Schreibstil
von Kant oftmals erforderlich ist, beim Selbststudium oder in Seminaren aber
leider viel zu selten angewendet wird.

Im Ergebnis gelangt Wunsch zu einer kritischen Bewertung. Die „Deduktion

von oben" - ausgehend von reinen Apperzeptionen - mangele daran, daß
Kant den reinen Verstand für die Einheitsleistung hinsichtlich der Apperzeptionen

in Stellung bringe. Im betreffenden Deduktionsargument definiere
Kant den reinen Verstand so, daß dieser die Synthesisfähigkeit in transzendentaler

Qualität zur Verknüpfung von Vorstellungen, die zur Einheit der



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 293

Apperzeption gehören, ausübe. Wieso aber der reine Verstand? - Dies lasse

Kant sträflich unbegründet (215-217).
Die „Deduktion von unten" nimmt ihren Startpunkt bereits bei dem

Vorliegen des Empirischen. Kant zufolge bräuchten wir dann die Synthesis-
fähigkeit, die wiederum nach einer Vorraussetzung verlangt: die Assoziationsregeln.

Doch auch die Assoziation benötigt einen Grund, der nun in der
Affinität der Vorstellungen liege (Wunsch: 224, Kant: A 122). Wunsch kann
zeigen, daß Kant wie in einer Hierarchie der Verursachung nun abschließend
den Seinsgrund für die Affinität der Vorstellungen angeben müßte, man Kant
aber nur so verstehen könne, daß wir selbst dieser Seinsgrund wären und
nicht etwa irgend eine Instanz außerhalb des erkennenden Subjektes (234-
236). Daraus folge aber, daß die Erfahrung nicht mehr realitätsbezogen sein
könne, was vollständig abzulehnen wäre.

Und so lesen wir an zusammenfassender Stelle: „Insgesamt hat die
Rekonstruktion damit nicht nur gezeigt, daß die Einbildungskraft für alle Ansätze zu
einem Deduktionsbeweis für die beiden von Kant ausgeführten Versionen
eines solchen Beweises eine entscheidende Rolle spielt, sondern auch, daß es

Kant nicht gelingt, einen akzeptablen Deduktionsbeweis vorzulegen." (267)
Aber: „Das Scheitern des Deduktionsbeweises zieht das Scheitern der Theorie
der Einbildungskraft nicht nach sich." (ibid.) Vielmehr könne man mit der
verbleibenden Theorie der Einbildungskraft etwas weniger ambitionierte Ziele

weiterverfolgen.
Was nicht als gescheitert anzusehen ist, ist die Struktur des Buches, die,

obschon fast mehr die Deduktion thematisierend, einen nachvollziehbaren
Zusammenhang zwischen Einbildungskraft und Deduktionsschritten herstellt.
Die Einbildungskraft ist, obwohl oftmals über weite Strecken unerwähnt,
allgegenwärtig; was nicht heißt, daß Wunsch nicht ruhig das Zusammenwirken

der Synthesen stärker betonen und die Theorie der Einbildungskraft
an herausgestelltem Ort hätte umreißen können. Hat er doch genug Material
gewonnen, um zu zeigen, daß die Einbildungskraft mehr ist als nur ein Aggregat

dreier Synthesisfähigkeiten. Die zusammenhaltenden Elemente sind zum
einen die internen Bezüge der einzelnen Synthesisfähigkeiten wie oben
umrissen, zum anderen Kants Suche nach einer Metaregel, der die drei Synthesen

folgen und die die Reproduktion von Vorstellungen erst zu einer notwendigen

Reproduktion machen würde (168). Obwohl Wunsch auch Kants
vermeintliche Erfüllung dieser Bestrebung bemängelt, bleibt verständlich, wieso
wir und Kant weiterhin den Begriff der Einbildungskraft verwenden sollten.

Wir erhalten in den beginnenden Abschnitten des Buches eine sorgfältige
Abwägung zur Beachtlichkeit der Einbildungskraft, inklusive einer kritischen
Auseinandersetzung mit den Kant- und Einbildungskraftinterpreten
Heidegger und Strawson, wobei letzterer wieder einmal für Kant das ist, was
Russell für Leibniz: Man verdächtigt beide unentwegt, die angelsächsische
Nemesis für ihre Vordenker zu sein.

Wunsch liefert in seinen Vorarbeiten auch einen Vergleich zwischen erster
und zweiter Ausgabe der KrV hinsichtlich der Einbildungskraftabschnitte, die

- man beachte - in der zweiten Ausgabe von Kant stark gekürzt wurden,
sowie eine Begründung für die Bevorzugung der ersten Ausgabe für die
Untersuchung von Wunsch.



294 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Insgesamt bekommen wir neue und überzeugende Einsichten zu diesem
schwierigen Teil kantischer theoretischer Philosophie, mit sorgfältiger und
triftiger Beweisführung und einem objektiven und respektvollen Umgang aller
Hauptpersonen. Was können wir aber anfangen mit dem dennoch
niederschmetternden Ende? Wunsch hätte durch eine einfache Umordnung seiner
Argumente unter Beibehaltung des gesamten Inhalts ein Buch mit dem Titel
„Das Scheitern der Deduktion vor dem Hintergrund von Kants vollständiger
Theorie der Einbildungskraft" schreiben können. Nicht nur Kantianer sind zu
alarmieren, sondern jeder, der sich nach wie vor mit dem Grenzgebiet von
apriorischem und aposteriorischem Wissen beschäftigt, mit der Frage,
welchen Regeln und Institutionen wir folgen, bevor wir überhaupt in der Lage
sind, Erfahrung zu bilden und ob wir nicht sowieso an dieser Frage scheitern
müssen, da unser Denken längst schon durch zuviel gesammelte Erfahrung in
dieser Hinsicht verdorben ist.

Tobias W. Fox

BASSO, Ingrid: Kierkegaard uditore di Schelling, Milano: Mimesis 2007, 265

p. ISBN 978-88-452-6060-5.

Le livre que Ingrid Basso consacre à la présence schellingienne dans l'œuvre
de Kierkegaard, bien après le décevant cours berlinois de 1842 (dont la
traduction italienne, Appunti delle lezioni berlinesi di Schelling sulla « Filosofia
délia rivelazion e» (1841-1842), a été également éditée par Ingrid Basso chez

Bompiani, Milano, 2008) apprend en effet au lecteur bien plus que la simple
donnée d'une influence prolongée. La littérature kierkegaardienne récente
(notamment en Italie) a souvent esquissé le portrait quelque peu hagiographique

d'un Kierkegaard anti-hégélien héroïque, opposant au panlogisme du
Système une vision organiquement chrétienne, théiste et personnaliste (autant
systématique, au fond, que la vision hégélienne elle-même), dont la seule
condition de possibilité serait le génie individuel supporté par le don miraculeux
de la foi. Cette lecture de Kierkegaard - évidemment surdéterminée par des

affrontements philosophiques (et idéologiques) engageant des positionnements

par rapport à des Weltanschauungen « synthétiques » - n'était peut-être
pas en contradiction avec le côté anti-historiciste de la pensée du philosophe
danois, mais elle présentait l'inconvenance de gommer la situation concrète à

partir de laquelle Kierkegaard a mis en place, voire en scène, ses rapports à la
spéculation et à l'Absolu : une situation faite de débats, d'affrontements et de

protagonistes devenus aujourd'hui plus ou moins opaques, tout cela s'articu-
lant à un monde culturel (celui du Romantisme allemand déclinant et de l'Age
d'or danois) et à une conjoncture historique (le Vormärz, la phase de préparation

à la révolution de 1848) destinés à marquer l'histoire européenne
successive. Ce livre a le mérite considérable de démêler les enjeux de ce contexte
très complexe, d'abord par la reconstruction riche et pointue des débats
danois déclenchés par l'introduction de la philosophie allemande, c'est-à-dire
de l'idéalisme et de la Naturphilosophie. I. Basso montre que les différences
concernant le rapport entre Dieu et la raison, Dieu et la nature, la nature et
la pensée, excédaient le domaine qu'on pourrait appeler aujourd'hui « théolo-



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 295

gique » ; mieux : que dans ce contexte-là il n'y avait pas de place pour une
considération des enjeux religieux séparée des questions concernant la

littérature, la conception philosophique de la nature, et la science « positive »

elle-même (ce que démontre le rôle joué dans des polémiques théologiques
par un savant-philosophe-poète tel que H. Chr. 0ersted), si bien que toute
représentation d'une lutte de la « foi » contre 1'« incroyance » issue du
rationalisme idéaliste finit par rater les véritables enjeux spéculatifs de la période
en question. S'il est vrai que la réception danoise de l'idéalisme et de la
Naturphilosophie donna lieu à des violentes accusations de panthéisme, de négation

de la liberté et de la personnalité de Dieu, il faut ajouter que cette opposition

a été très rarement comprise à partir des termes qui étaient propres à

ses protagonistes (et qui sont par ailleurs loin d'être superposables au clivage
foi / incroyance), ce qui est par contre un résultat indéniable du livre de I.
Basso. « Dieu » devient dans ces affrontements le point-limite d'où il est
possible de thématiser les rapports entre la nature et l'esprit, l'absolu et la réalité
finie, le différend portant justement sur la façon de saisir le fondement de la

réalité, d'en appréhender le dynamisme et la totalité (pour 0ersted, par
exemple, le Dieu-Raison est immanent à l'ordre organique de la nature et se

manifeste dans la connaissance rationnelle des lois régissant celui-ci; pour
Mynster et Grundtvig, le Dieu-Liberté ne se donne que par la positivité de la
Révélation). Encore : la protestation anti-idéaliste du « chevalier de la foi »

est ramenée à ses racines dans la conjoncture politique et culturelle du

Vormärz, où l'écroulement de l'hégélianisme signifia également la fin d'une
stabilisation relative de l'ordre social dans le cadre d'un absolutisme éclairé,
soutenu par un compromis entre une bourgeoisie (notamment intellectuelle)
politiquement faible et une aristocratie modernisatrice, dont l'école
hégélienne représenta tant l'incarnation que la fondation théorique. Au lendemain
de la Révolution de Juillet en France, le champ philosophique fut clivé entre
les conséquences libérales et démocrates que certains tirèrent de l'hégélianisme

(Gans, Feuerbach et la Gauche hégélienne), et une réaction « romantique

», soutenue par la cour prussienne, et visant une légitimation directe du

pouvoir étatique par l'orthodoxie religieuse (Stahl, et autres disciples de

Schelling plus ou moins désavoués par le Maître). D'où la signification
politique des cours berlinois de Schelling (signification dont Kierkegaard était
d'ailleurs conscient, comme remarqué par I. Basso, en faisant justice par-là de

l'image d'Epinal de l'écrivain chrétien « impolitique » opposé à la philosophie
d'Etat hégélienne - si philosophie d'Etat il y avait à cette époque-là, il
s'agissait bel et bien du théisme orthodoxe dont on espérait la revitalisation
par l'œuvre schellingienne).

Cette reconstruction soigneuse d'un contexte extrêmement complexe a-

boutit, dans le dernier chapitre, à la thèse centrale du livre : la philosophie de

Schelling a continué à agir dans la réflexion de Kierkegaard. Mais, en même

temps, Kierkegaard n'a pas cessé de lutter contre les limites de la pensée
schellingienne qui avaient provoqué sa déception - des limites relevant de

l'incapacité de Schelling de toucher à la Terre Promise du réel (compris
comme bewegtes Werden, comme dynamisme de l'existence) qu'il avait pourtant

annoncé par-delà le panlogisme hégélien. En réalité, peu de temps après
la mort de Hegel, la question du mouvement et de la réalité, donc de l'irré-



296 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

ductibilité du devenir par rapport à un développement purement logique,
était devenue la question centrale pour la culture philosophique européenne,
en fissurant par-là la grande conciliation systématique des conflictualités et
des dissonances du réel. D'où l'essor des très nombreux réformateurs,
critiques et adversaires de la philosophie hégélienne, qui, tous, - Schelling, les

Spätidealisten, D.F. Strauss, les Jeunes Hégéliens, Feuerbach, jusqu'à Marx et
Engels et à Kierkegaard lui-même - opposaient à la déduction spéculative du
devenir dans la Science de la logique le caractère primordial du mouvement,
qu'il faut d'abord présupposer - en tant qu'acte concret de la pensée - afin
que les concepts puissent se dynamiser. Pour tous les post-hégéliens, la pensée

ne peut pas engendrer le mouvement, mais, au contraire, c'est bien la
motilité réelle à constituer le noyau originaire de l'Etre. Comme remarque I.
Basso, cette exigence de toucher au niveau primaire de la réalité effective - ce

qui revient du même coup à impliquer que l'unité hégélienne entre réalité et
pensée n'est qu'une mystification destinée à faire écran à la violence presque
traumatique du réel - est commune à toutes les philosophies surgie entre
1831 et 1848, Kierkegaard n'y faisant pas exception. C'est une véritable
passion du réel qui marque la culture européenne dans la première moitié du
XIXe siècle, lorsque s'annonce la crise d'un équilibre - à la fois politique,
religieux et philosophique - dont l'ébranlement va retentir jusqu'au XXe
siècle, qui verra la renaissance d'à peu près toutes les grandes philosophies du
Vormärz (on ne citera que la théologie dialectique d'un K. Barth, qui répétera
le geste du refus des conciliations). Comme explique I. Basso, Kierkegaard est
déçu par Schelling parce que celui-ci n'est pas réellement à la hauteur de la
volonté affichée de toucher au réel : la « philosophie positive » reste renfermé
dans la gigantomachie des concepts, la Révélation est toujours conditionnée
par un état de la conscience relevant d'un processus théogonique où les
formes de la mythologie polythéiste ressemblent à s'y méprendre aux figures
de la Phénoménologie de l'esprit. D'où la nécessité de congédier la
philosophie en tant que telle, d'affirmer son incapacité de saisir l'absolu tel qu'il se

donne uniquement à la foi : ni la raison, ni l'essence de l'homme, ni l'histoire
universelle des peuples et des leurs mythologies, ne peuvent donner raison du
fait absolu de la Révélation - l'événement chrétien est le corrélat d'une «

différence qualitative » originaire entre l'individu et Dieu, précédant le péché et
présupposée par celui-ci (conception dont l'orthodoxie chrétienne est peut-
être douteuse), d'une asymétrie qui ne peut pas être réabsorbée par une
dialectique, fut-elle celle des figures mythologiques, faute de pouvoir accéder,

par une odyssée historique et spéculative de l'esprit humaine universel, à la
séparation absolue de l'Individu face à la Révélation. On pourrait s'exercer à

développer ce que le livre d'I. Basso laisse, à juste titre, à l'arrière-plan. Cette
impuissance de la philosophie à saisir le réel, et la décision conséquente de se

déplacer ailleurs, dans un espace extérieur à la philosophie, mais qui a pour
condition l'échec d'une philosophie qui a poussé aux limites extrêmes la
quête de la réalité de l'intérieur du Concept - tout cela ne le retrouve-t-on
peut-être dans le rapport de Marx à Feuerbach Schelling et Feuerbach
seraient donc les deux un Saint Jean le Baptiste d'une recherche du réel qui se

déroulera désormais en dehors de la philosophie - dans la politique ou la foi -
en même temps que contre elle, donnant lieu par-là à une complexe



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 297

dialectique entre philosophie, non-philosophie et anti-philosophie. Le livre
d'I. Basso parvient à reconstruire remarquablement une généalogie de cet
horizon problématique qui est peut-être plus d'actualité de ce que l'on croirait.

Andrea Cavazzini

Aguti, Andrea : Autonomia ed eteronomia délia religione. E. Troeltsch, R.

Otto, K. Barth. Assisi : Cittadella Editrice 2007. 188 S. ISBN 978-88-308-
0867-6.

Das neue Buch von Andrea Aguti, Professor der Geschichte der Philosophie
an der Universität Urbino (Italien), behandelt das Problem der Autonomie
und Heteronomie der Religion. Aguti betrachtet drei wichtige
„Religionsphilosophen", die sich mit diesem entscheidenden Problem auseinandergesetzt

haben: Troeltsch, Otto und Barth (obwohl Barth auch am Anfang
seiner spekulativen Aktivität eine Religionsphilosophie entworfen hat, ist die
Bezeichnung „Religionsphilosoph" bezüglich Barth problematisch). Aguti ist
der Überzeugung, dass dieses Problem oder besser gesagt, dieser „Konflikt"
zwischen Autonomie und Heteronomie nicht nur den Bereich der Religionsforschung

begrifft, sondern in einem gewissen Sinne die Neuzeit darstellt, die
den Anspruch auf Selbstdarstellung erhebt. Dieser Konflikt ist nämlich ein
hermeneutisches Paradigma, das einen kritischen Zugang zur deutschen
Religionsphilosophie, zur protestantischen Theologie und zur Moderne selbst
ermöglicht. Die Spannung zwischen Autonomie und Heteronomie betrifft auch
den modernen Konflikt zwischen der Aufklärung und der Religion, den die
betreffenden Autoren zu überwinden versucht haben. Aber was bedeutet der
Ausdruck „Konflikt zwischen Autonomie und Heteronomie"? Aguti erläutert,
er bestehe im Gegensatz einer Anpassung an das „Vernunftgesetz, das das

rationale Dasein in sich selbst findet und den Massstab der Realität darstellt"
und an eine entgegengesetzte Ordnung, „die der Vernunft ein fremdes Gesetz

aufdrängen will" (9). Infolgedessen stellt sich Aguti der Aufgabe einer
systematischen Darlegung dieses Problems, indem er sich auf drei verschiedene

Interpretationen des Verhältnisses zwischen (modernem) Denken und Glauben

beschränkt. Dieses Problem zeigt uns seine theoretische Zweideutigkeit:
Zum einen der Versuch Troeltschs und Ottos, eine Religionswissenschaft
zustande zu bringen, die ihren Status von kritischem und autonomem Wissen
erheben kann. Die Theologie, wenn sie in der modernen Welt ihren
kritischen und spekulativen Horizont erweitern will, muss nämlich in Wissenschaft

verwandelt werden. Diese neue Richtung, die das religiöse Denken
charakterisiert, ist, in der Tat, der Versuch einen Treffpunkt zwischen zwei
entgegengesetzten Lebenssphären, dem Denken und dem Glauben, zu finden.
Auf der anderen Seite steht die Stellung Barths. Im Gegensatz zu Troeltsch
und Otto, die auf die Versöhnung zwischen Religion und Moderne abzielen,
betont Barth die Selbständigkeit des theologischen Wissens, damit eine feste

Trennungslinie zwischen Theologie und Philosophie (Wissenschaft) gezogen
werden kann. Barths theologische und kritische Ansicht richtet sich gegen
den modernen Anspruch (vor allem die philosophische Tradition und das Erbe

der Aufklärung), der „konfessionellen" Interpretation die grundsätzliche



298 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Gültigkeit und Würde zu entziehen. Zwei Gegenüberstellungen spielen in
diesem Zusammenhang eine entscheidende Rolle: Aguti hinterfragt erstens
die Stellung Troeltschs und Ottos, die beabsichtigen den Grund der Religion
im „Gottesbewusstsein" nachzuweisen, indem sie nicht über die Wirklichkeit
oder über das Wesen Gottes nachdenken. Dieser Aspekt ist problematisch,
weil der Grund vom „religiösen Bewusstsein" abhängig zu sein scheint. Folglich

verfällt der Grund der Religion der Gefahr des Subjektivismus. Zweitens
stellt Aguti die kritische Theologie Barths dar, die sich gegen dieses Risiko
richtet, indem der Theologe darauf besteht, dass der Grund der Religion
ausserhalb des Bewusstseins liegen muss. Eine erste Lektüre des Buches zeitigt
also bereits folgendes Ergebnis. Erstens indem Troeltsch und Otto eine
Religionswissenschaft zu gründen beabsichtigen, die das religiöse Phänomen
in Bezug auf sein Wesen und auf seine historische Erscheinung erforschen
will und nach dem Rang des Christentums unter anderen historischen
Religionen (das bekannte Problem der Absolutheit des Christentums) fragen,
ordnen sie sich in die allgemeine Bewegung der Vermittlungstheologie ein.
Dies entspricht dem Versuch, Christentum, Kultur und historisches,
philosophisches und wissenschaftliches Wissen zu versöhnen. Barth dagegen wendet
sich davon ab. Zweitens sind sowohl die religionsphilosophischen Entwürfe
von Troeltsch und Ottos als auch die frühe Religionsphilosophie Barths
unvollendet. Bei Troeltsch und Otto treten nämlich an die Stelle des theoretischen

Gedankens die historische Forschung und eine Erweiterung ihrer
wissenschaftlichen Interessen. Die Schwierigkeit, den kognitiven Inhalt der
Religion festzustellen und die Aufgabe als protestantischer Pastor, haben Barth

gezwungen, sein Religionsphilosophieprojekt aufzugeben. Drittens sind sich
die Autoren darin einig, dass sie die Wichtigkeit der empirischen Erfahrung
für eine wirkliche Interpretation des religiösen Phänomens anerkennen.

Wenden wir uns jetzt der Analyse des ersten Kapitels über Troeltsch zu.
Laut Troeltsch, schreibt Aguti, muss eine echte Religionswissenschaft die
Autonomie der Religionserfahrung beweisen und begründen. Dazu muss sie
einen kritischen Massstab finden, der die Religionsentwicklung kritisch und
historisch beurteilen kann (die Suche nach diesem kritischen Massstab ist
auch für Otto relevant). Nur auf dieser Grundlage kann man die Frage nach
der Absolutheit des Christentums stellen. Im Gegensatz zu Hegel, der die
Religion einfach als eine begriffliche Bewegung verstand, folgt Troeltsch der
Religionsinterpretation von Kant und Schleiermacher. Die Religion wird
nämlich als ein selbständiger Inhalt des Geisteslebens betrachtet, der eigene
und bestimmte Gesetze hat. Infolgedessen wird das Vorurteil, der Glaube sei
eine falsche oder wahre Religion, vermieden: es ist überflüssig, den
Gottesgedanken philosophisch zu begründen. Troeltsch geht von der Behauptung
aus, dass die religiöse Anschauung sich auf eine selbständige Tatsache bezieht,
die ganz autonom und vollendet ist. Sie ist das Gegenüber des religiösen
Menschen und sie ermöglicht uns, eine besondere Erfahrung mit einer
übernatürlichen Realität, die den Sinn und das Schicksal unseres Lebens er-
schliesst. Nur in der Religion wird das fundamentale Verhältnis zum Grund
und zum Sinn der gesamten Realität erschlossen. Allerdings wird nicht ganz
deutlich, was Troeltsch tatsächlich mit Grund meint. Bezieht er sich auf das

Wesen Gottes, auf das Wesen der Religion oder worauf? Daraus folgt, dass



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 299

die symbolische oder mythische Vorstellung des Religiösen von der Weise des
Verhältnisses zwischen Gott, Mensch und der Welt abhängig ist. Die Realität
und die empirische Erfahrung spielen nämlich eine grosse Rolle in der
Entstehung einer Religion. Deswegen nimmt Troeltsch Bezug auf die
Religionspsychologie und auf die Religionsgeschichte: angesichts des Einflusses
der Realität müssen die beiden Disziplinen das religiöse Phänomen in seinen
historischen Erscheinungen offenbaren. Vor allem die Religionsgeschichte ist
entscheidend, denn sie identifiziert die tatsächlichen Elemente des Religions-
bewusstseins in der geschichtlichen Entwicklung und ermöglicht dadurch,
dass man ein Entwicklungsgesetz der Geschichte selbst entdecken kann (die
Religionsgeschichte scheint sich jetzt in eine Geschichtsphilosophie und in
den Historismus zu verwandeln).

Man müsste noch weitere problematische und theoretische Züge der
Religionswissenschaft von Troeltsch besprechen, aber wir beschränken uns nun
auf zwei Aporien und Schlussfolgerungen seines Versuchs. Aguti betrachtet
zwei problematische Punkte, die widersprüchlich und zweideutig zu sein
scheinen: Der erste ist der Begriff des „religiösen Apriori". Der zweite ist die
Rolle der Metaphysik in einer Religionsphilosophie, die als kritische Analyse
des Bewusstseins begriffen werden soll. Eigentlich könnten beide aufeinander
bezogen werden. Die Religion als solche hat keinen rationalen Ursprung, da
sie auf einer Offenbarung beruht, die ganz unabhängig von der Weltlichkeit
die Existenz Gottes zum Vorschein bringt. Troeltsch verwendet deshalb den
Begriff eines „religiösen Apriori". Damit meint er einen wahrhaftigen und
sinnvollen Bewusstseinsbereich, der die religiösen Erscheinungen ordnen
kann. Leider haben wir hier nicht die Möglichkeit, die Schwierigkeiten dieses
theoretischen Begriffs zu besprechen (Aguti konzentriert sich ausführlich
darauf, vgl. 54-65). Deshalb beschränken wir uns nur auf eine kritische Bemerkung.

Obwohl Troeltsch selbst auf der Tatsache besteht, dass die Religion
kein rationales Phänomen sei, behauptet er, dieses „religiöse Apriori" sei ein
Gesetz der Vernunft, das die Religion selbst hervorbringen könne. Trotzdem
bleibt unklar, was Troeltsch mit „religiösem Apriori" meint, und daraus kann
man auch die Widersprüchlichkeit dieser Position ausmachen.

Im zweiten Kapitel wird die „Phänomenologie des Heiligen" Ottos dargestellt.

Die Absicht Ottos ist, genau wie jene von Troeltsch, eine
Religionswissenschaft zu entwickeln, die durch die Analyse des Bewusstseins das
Religionswesen durchdenkt, und damit die rationale Begründung der Religion.
Otto geht von der Feststellung aus, dass es im Menschen eine „religiöse
Anlage" gäbe, die dem Menschen die religiöse Erfahrung erschliesse. Auch
Otto zieht, wie Barth, eine feste Trennungslinie zwischen dem religiösen
Bereich und dem wissenschaftlichen, obwohl er bereit ist, die Gültigkeit und
die Triftigkeit der religiösen Weltansicht anzuerkennen, wenn sie die Realität
tiefer erforschen will. Otto richtet sich nach der durch J.F. Fries bearbeiteten
Philosophie Kants, die fähig sei, die Probleme der Religionsphilosophie zu
lösen. Laut Otto anerkennen die beiden eine einzige Methode, nämlich die
Selbstbeobachtung des religiösen Bewusstseins, die die Religion bestimmt.
Otto folgt der Behauptung von Fries, Religion als Geheimnis und Arreton
schlechthin zu verstehen. Durch die kritische und rationale Analyse des

religiösen Phänomens, könne man herausfinden, dass die Religion etwas „ganz



300 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Anderes" und unaussprechlich sei. Aguti behauptet, dass in der bekannten
Schrift Ottos Das Heilige (1917) an die Stelle der rationalen Begründung der
Religion ihre phänomenologische und historische Erforschung tritt, indem
das irrationale Element aufgewertet wird. Die Religion wird ein Erlebnis,
nämlich das Gefühl der Fremdheit und der Scheu, das aus diesem Phänomen
des „ganz Anderen" entsteht. Der hermeneutische Begriff des Heiligen ist
imstande, die Dialektik zwischen Rationalität und Irrationalität des Religiösen
zu erfassen. Aber trotzdem bleibt die Bedeutung dieses „Heiligen" dunkel,
denn es ist nicht möglich auf die Frage „Was ist das Heilige?" zu antworten,
ohne auf das „Heilige" selbst zu verweisen. Otto beschränkt sich auf die
Behauptung, dass es ein Mysterium, ein Verborgenes und ein Unheimliches sei:
Alles Behauptungen, die uns gar nichts über die Religion selbst sagen. Die
kritischen Schlussbemerkungen Agutis über Otto sind ähnlich wie diejenigen
betreffend Troeltsch. Seine Religionswissenschaft ist unvollendet und sie

erklärt, trotz ihrer Absichten, das religiöse Phänomen kaum als solches. Die
Natur des „Heiligen" bleibt ganz unklar und die Religionsauslegung scheint
in einen Subjektivismus zu geraten. Ausserdem fehlt auch eine deutliche
Anwendung der kritischen Linguistik und Terminologie.

Das dritte Kapitel schildert die theologische Reaktion Barths sowohl auf
die oben erwähnte Religionswissenschaft als auch auf die Moderne selbst.
Aguti vermittelt eine Einsicht in das gesamte spekulative Werk Barths, aber es

scheint klar, dass der Schwachpunkt dieses Buches genau in diesem Kapitel
liegt. Aguti setzt sich nämlich unmittelbar mit den theologischen Thesen
Barths auseinander. Er betont seine Aporien und stellt die problematischen
Perspektiven dar. Er behandelt vor allem den Ubergang von der frühen und
unvollendeten Religionsphilosophie zur „dialektischen" Theologie, sowie die
zwei verschiedenen Auflagen des Römerbriefs (1919 und 1922), ohne zu

vergessen, die gesamte „polemische" Theologie Barths zu erläutern und zu
kommentieren. Es ist vor allem dieser polemische Akzent, der von Aguti
betont wird. Die Theologie Barths hat eine kritische Absicht, die sich gegen die
Religion und gegen den Kompromiss zwischen Theologie und Philosophie,
Theologie und Wissenschaft, Moderne und Christentum wendet. Es ist uns
unmöglich die ganze und weite theologische Entwicklung Barths hier darzulegen:

Aguti selbst legt nur eine Zusammenfassung seines Denkens dar, ein
Denken, das Spannungen und Veränderungen enthält. Daher beschränken wir
uns nur kurz auf die Kritik Agutis gegen Barth. Die problematischen
Hauptpunkte der Theologie Barths werden auf zwei Haupteinwände
zurückgeführt. Erstens: Barth stellt weder eine echte Untersuchung des

religiösen Phänomens an, noch unterzieht er es einer theoretischen Kritik
(wohingegen Troeltsch und Otto dieses Problem ausführlich behandelt haben).
Dazu fehlt zudem die Auseinandersetzung mit einem rationalen (wissenschaftlichen)

Verständnis der Religion. Zweitens: laut Aguti erklärt Barth das
Verhältnis zwischen Christentum und den anderen historischen Religionen nicht.
Infolgedessen scheint der Theologe in einen (theologischen) Dezisionismus zu
geraten, indem er (implizit) die Absolutheit des Christentums und die
Exklusivität seiner Offenbarung für das Verständnis des Religiösen betont
und etwas behauptet, was zum Dogmatismus führt. Dieses Kapitel, welches
Barth betrifft, ist das kritischste und das theoretischste des gesamten Buches.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 301

Trotz einer expliziten Stellungnahme Agutis versteht man nicht ganz, welches
seine eigene Meinung ist. Obwohl das kritische Vorgehen des Kapitels
ausführlich und genau ist, gerät die Darstellung der Theologie Barths in einige
Schwierigkeiten und Zweideutigkeiten. Grund hierfür könnte die Komplexität

und Vielschichtigkeit dieser Theologie sein, bei der zahlreiche Aspekte
und theoretische Schwankungen eine große Rolle spielen. Abschliessend kann
festgehalten werden, dass der Konflikt zwischen Autonomie und Hetero-
nomie der Religion offen bleibt. Am Anfang seines Buches beabsichtigte Aguti
nämlich diesen Konflikt, der ins seiner Entwicklung und Spezifität unklar ist,
zu erklären. Woraus könnte man diesen Konflikt herleiten? Was sind seine
Folgen? Geht er nur den Wissenschaftler an oder bestimmt er grundsätzlich auch
oder vor allem die Moderne selbst und den modernen Menschen? Könnten wir
unsere Zeit auch als Konflikt zwischen Autonomie und Heteronomie betrachten,
was möglicherweise auf die revolutionäre Bewegung der Aufklärung zurückgeführt

werden könnte? Denn dieser Konflikt ist eigentlich der Maßstab
(zumindest einer davon), auf den wir uns beziehen müssten, wenn wir unsere
Zeit im Ganzen verstehen wollen. Er ist nämlich konstitutiv für unsere
Gesellschaft und unsere Anlage zum „Denken" und zum „Religiös-sein" (er
sollte also anthropologisch verstanden werden). Ein jeglicher Versuch ihn zu
überwinden, ist der Verzicht auf das Verständnis des Menschen als solchen
und im Ganzen.

Manuel Rossini

CAMPAGNA, Norbert : La souveraineté. De ses limites et de ses juges.
Collection Dikè). Québec : Les Presses de l'Université de Laval 2008. 255 p.
ISBN 978-2-7637-8589-9.

Avant de peser les limites du pouvoir politique, l'auteur développe la thèse
selon laquelle une société humaine doit réfléchir sur l'instance qui devrait
être considérée comme souveraine. La réflexion sur le rapport entre
puissance politique et puissance juridique est dérivée. Si le pouvoir politique
constituait seul l'attribut de la souveraineté, alors les règles de la société
seraient toujours bien faites. Dans une société idéale la seule force directrice
des règles suffit sans force coercitive. Après une volumineuse introduction,
les différents attributs de la souveraineté dessinent cinq angles d'approche en
quatre chapitres. La souveraineté peut inclure un glissement intrinsèque de la
souveraineté absolue vers la tyrannie, auquel on se résigne. Au contraire, un
scepticisme à l'égard de l'existence d'un stade intermédiaire entre la tyrannie
et le pouvoir absolu, peut amener à se passer de souveraineté. La première
partie montre que le pouvoir absolu n'est pas limité institutionnellement mais
moralement, par l'affirmation d'une responsabilité du souverain devant Dieu.
Par contraste, le chapitre trois, qui traite des théories constitutionnalistes,
remet en question la possibilité d'une souveraineté sans limites efficaces sur
une dimension institutionnelle, source d'une distinction entre la possession et
l'exercice du pouvoir. La démocratie limite le pouvoir, non par l'instance qui
l'exerce, mais par la conviction que tout dépend de l'instance à laquelle est
confié le pouvoir absolu.



302 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

La thèse de la co-extension de la finalité de la notion de souveraineté avec
celle de souveraineté absolue est donc importante. Au lieu de traiter directement

du fonctionnement de la société politique à partir d'un accord
rationnellement exigible de ses membres, ou d'examiner quel modèle de souveraineté

permet de poursuivre quel type de bonheur, l'auteur voit dans l'accord
ou la confiance donnée aux instances qui exercent la souveraineté, un second

moment de la finalité, celui qui questionne les principes en vertus desquels
une communauté d'individus sont rassemblés pacifiquement, sous la protection

d'un souverain. Dans un premier temps, il convient de créer et maintenir
un climat de paix, sans lequel aucune délibération publique n'a de signification.

Ce n'est cependant pas non plus le souci de vivre dans cet environnement

qui justifie ontologiquement le propre avènement du souverain, en tant
que pouvoir légitime. La fin du souverain n'est pas dans le maintien d'une
situation donnée de fait, mais dans l'émergence d'une souveraineté
péremptoirement légitimée (230). L'auteur confine, par conséquent, la notion de

souveraineté dans son écrin idéal, à l'abri d'une mise en contexte empirique.
Il postule un principe d'ordre, distinct de l'Etat de droit mais qui le garantit.
Il s'agit d'une instance qui impose des règles policées à une communauté, sans
l'astuce consistant à garantir l'association par un contrat social. Il découle de

ce cadre ontologique, que les conditions d'émergence d'un ordre politique
structuré par le haut peuvent bien sembler éloignées des circonstances, dans

lesquelles s'exerce l'autorité de l'Etat. La souveraineté est considérée
aujourd'hui comme inutile par certains, devant l'éloignement de l'horizon d'une

guerre civile. De façon significative, on fait économie de la souveraineté, au

point où l'organisation d'un régime politique par le droit, selon la structure
d'un corps législatif, est vue comme une communauté sans souveraineté, au

sens d'une personne par nature en dehors du droit. L'Etat de droit considéré
comme un Etat où la loi est souveraine peut laisser entendre à la fois, que la
solution au manque de souveraineté consiste à simplement édicter davantage
de lois et que la souveraineté, en tant que loi, peut être quelque chose

d'abstrait, sans perdre son efficacité. La conséquence du primat donné à la

question de la vérité de la souveraineté est le renforcement d'une antinomie
entre deux types de questions : d'une part, celles basées sur une réflexion
philosophique, d'autre part celles fondées sur une évolution historique des

instances du pouvoir, y compris une pesée de la situation empirique de la
société comprenant les pratiques culturelles et la coopération économique.
Les questions de la fin du pouvoir souverain et du sujet détenteur du pouvoir
souverain posent des rapports, qui n'obligent pas à tenir compte des conditions

sociales, économiques et culturelles, autrement dit d'un cadre
empirique, mais seulement d'une réflexion philosophique. Par contraste, les questions

qui spécifient le sujet qui exerce le pouvoir, les limites du pouvoir, la

nature de l'instance qui doit veiller à ce que le pouvoir souverain poursuive
sa fin, et respecte ses limites (225-226), posent des questions concrètes, qui
tirent un rapport entre la légitimité et l'efficacité de l'instance exerçant le

pouvoir souverain. C'est à un moment du développement historique des

instances politiques, que l'une plutôt que l'autre se voit confié l'exercice du

pouvoir, de la manière la plus propre à réaliser la fin de la souveraineté. La

légitimation péremptoire est une fin inscrite dans la notion de souveraineté



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 303

en tant que telle, bien que sa poursuite n'exclut pas que le souverain puisse
aussi poursuivre d'autres fins. Le lien analytique entre le pouvoir souverain et
celui absolu veut dire que les autres systèmes mêlent des éléments
hétérogènes à la fin constitutive de la souveraineté. Le gouvernement tyrannique,
par exemple, ne respecte pas les lois pour son propre intérêt. Au contraire,
celui non tyrannique peut ne pas agir ponctuellement dans le cadre de ce que
les lois lui permettent, mais pour préserver ce que les lois sont censées
protéger. La souveraineté est exposée au risque du glissement vers la tyrannie
dans la mesure où cette dernière nie son principe dynamique. Le souverain
est utile aux individus composant une communauté, qui eux-mêmes
déterminent leur fin commune. La fin des lois n'est pas en elles-mêmes mais
comme possibilité de préservation de l'individu. Une remarque et un
commentaire sur l'attribution d'un sujet à la souveraineté et à la domination,
c'est-à-dire à l'exercice de la coercition légitime.

Campagna entend par l'émergence d'une souveraineté péremptoirement
légitimée, ce qui fait advenir un rapport qualitatif (231) : il s'agit de «

l'extension du droit de participer » et de « rendre les individus capables de
participer » au processus politique. Quelle est la portée de la participation
politique, étant entendu que la souveraineté absolue n'implique ni une coopération

entre des individus, ni l'exercice du pouvoir démocratique, comme
pouvoir du grand nombre Le droit du grand nombre à composer une
communauté, qui prend part à une délibération conduisant à des décisions
qui les concernent tous, n'explique pas comment « la faculté de participer
sérieusement au débat » émerge du critère quantitatif du grand nombre. Le
développement historique requis des institutions n'est pas une justification.
Les compétences requises devraient inclure la critique des arguments avancés,
ce qui présuppose développer leur formulation discursive. Ce genre de principe

de discussion n'écarte pas les discours stratégiques et donc introduit une
dimension d'idéologique au fonctionnement de la souveraineté, alors même

que l'idéal de compréhension est érigé comme présupposé. Par contraste, le
système parlementaire permet de fonder une base pour légiférer de manière
représentative en politique, ce qui implique une notion de participation qui
garantit au juge la position d'interprète des lois.

Campagna peut bien dire qu'il existe « un constant effort à combler le
déficit de légitimité », inséparable de toute forme actuelle, empirique du
pouvoir. Cet effort ne manque pas de piquant car il légitime le pouvoir d'exercer
une contrainte. L'obligation d'obéir à la loi et le caractère raisonnable des

principes de justice, constituent deux types de questions distincts. Je me
limite à commenter ce second. Distinguer la conformité idéale de celle
partielle produit deux angles d'approche pour comprendre les situations de
coercition légitime, sous l'angle de l'accord raisonnable. On trouve chez
Rawls une situation de stricte conformité, qui est le modèle idéal, lequel
même idéal n'est pas une conformité parfaite (« perfect compliance »), mais
dans lequel l'ordre institutionnel est présupposé juste (Rawls, §25, 29, 1971).
Chacun est présupposé agir justement et donner une contribution
proportionnée au maintien de ces institutions. Dans ce monde, il n'y aurait
que très peu de crimes et de sanctions pénales et il ne serait pas indispensable
d'assurer à tous les membres de la société que tous les autres participeront à



304 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

hauteur comparable à la paix dans la société civile et respecteront les règles
de justice. Par contraste, la situation de conformité partielle fait abstraction
d'une large population, si s'engager à participer à la délibération implique la
condition que chacun respecte autrui. Sans rechercher les origines du
libéralisme dans une théorie de l'absolutisme, Campagna éclaire à notre sens
indirectement une situation limite du cadre libéral : ce que Rawls appelle
« une situation de conformité partielle ». La conformité partielle éclaire la
légitimation par la souveraineté absolue car la reconnaissance que le juge est

supérieur à des groupes rivaux et qu'il a le droit de juger leurs différends,
c'est affirmer une donnée implicite de la sécurité de la structure d'une justice
politique. Cette structure peut bien prendre le souverain comme garantie de

l'interprétation des lois, comme moyen d'améliorer la communication avec
les sujets du souverain et comme critère économique d'application du droit
(Cf. livre IV, ch. 6 de La république de Bodin).

Ignace Haaz


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

