
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: "Bittet, und ihr werdet empfangen" : das Bittgebet in der aktuellen
religionsphilosophischen Debatte

Autor: Amor, Christoph J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760779

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christoph J. Amor

„Bittet, und ihr werdet empfangen".
Das Bittgebet in der aktuellen

religionsphilosophischen Debatte

Zu beten, stellt für religiöse Menschen und insbesondere für Christen eine
vertraute und selbstverständliche Praxis dar. Christen sind angehalten,
unablässig zu beten (vgl. 1 Thess 5,17). Im Vertrauen darauf, dass „jeder
Bittende empfängt" (Lk 11,10),! sollen sie Gott um das tägliche Brot bitten
(vgl. Mt 6,11). Diese zentrale religiöse Praxis sieht sich heute mit
vielfältigen kritischen Anfragen konfrontiert. In der angelsächsischen
Religionsphilosophie ist eine rege Debatte über die Sinnhaftigkeit des Bittgebets
im Gange. Wesentliche Anregungen verdankt die aktuelle religionsphilosophische

Diskussion Eleonore Stump, die sich wiederholt mit den
Einwänden gegen die Bittgebets-Praxis auseinandergesetzt und einen
eigenständigen Entwurf vorgelegt hat. Im Folgenden werden in einem ersten
Schritt Stumps Repliken auf naturwissenschaftliche, religiöse und einige
philosophische Einwände gegen das Bittgebet vorgestellt. Die
schwerwiegendsten philosophischen Anfragen an die Praxis des Bittgebets ergeben
sich für Stump aus der für Theisten geläufigen Bestimmung Gottes als

allwissendes, allmächtiges und vollkommen gutes Wesen. Diese Einwände,
welche Stump im Rahmen eines modifizierten argument from evil
systematisiert, werden gesondert in einem zweiten Schritt behandelt. Neben
Stump stellt die Untersuchung mit Keith Ward und Lawrence Masek zwei
weitere Autoren vor, welche die Praxis des Bittgebets zu verteidigen suchen
und dabei explizit zu Stumps argument from evil Stellung beziehen. Ihre
Überlegungen stellen exemplarische Argumentationsfiguren dar, wie die
Praxis des Bittgebets rational verantwortet werden kann. Eine kritische
Würdigung der vorgestellten Ansätze und einige Vorüberlegungen zu einer
adäquaten Theorie des Bittgebets schließen die Untersuchung ab.

1 Siehe auch: „Bittet, und es wird euch gegeben werden (Lk 11,4; Mt 7,7). „Und alles,
was immer ihr im Gebet glaubend begehrt, werdet ihr empfangen" (Mt 21,22). „Ihr habt
nichts, weil ihr nicht bittet" (Jak 4,3).



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 229

1. Das Bittgebet unter Anklage

In ihrer Verteidigung der Bittgebetspraxis setzt sich Stump zunächst mit
verschiedenen Einwänden auseinander.2 In einem ersten Schritt entkräftet
Stump die Behauptung, die Sinnlosigkeit des Bittgebets sei durch die
moderne Wissenschaft zweifelsfrei erwiesen. Laut Einwand stellt jede Gebets-

erhörung ein Wunder dar. Die Möglichkeit eines Wunders, welches als

Durchbrechung eines Naturgesetzes zu denken sei, habe aus wissenschaftlicher

Sicht ausgeschlossen zu werden.3 Demgegenüber verweist Stump
darauf, dass der Kompetenzbereich des Naturwissenschaftlers sich auf die
Untersuchung der Natur und der Naturgesetze zu beschränken hat. Die
Frage, ob etwas Übernatürliches in der Lage sei, die Naturgesetze zu
durchbrechen, müsse in den Naturwissenschaften offen gehalten werden. Des
Weiteren gibt Stump zu bedenken, dass es unter Wissenschaftstheoretikern
umstritten ist, ob den idealisierenden und simplifizierenden Annahmen, mit
denen in den Naturwissenschaften operiert wird, ein Wahrheitswert
zuzusprechen ist oder ob es sich dabei nur um pragmatische Forschungs-Voraussetzungen

(pragmatic presuppositions) handelt. Durch die Tatsache allein,
dass Naturwissenschaftler ihren Forschungen bestimmte Auffassungen über
die Wirklichkeit zugrunde legen, sind diese für Stump noch nicht als wahr
erwiesen.4 Darüber hinaus weist Stump die Behauptung zurück, jede Ge-

betserhörung sei ein Wunder. Die Gebetserhörung impliziert für Stump
zwar einen innerweltlichen Eingriff Gottes. Dieser müsse jedoch nicht eo

ipso wundersam sein und den bekannten Naturgesetzen zuwiderlaufen.5
In einem zweiten Schritt befasst sich Stump mit dem philosophischen

Einwand, Gott sei als reiner Geist nicht in der Lage, in die Welt
einzugreifen, da zwischen dem Körperlichen und dem Unkörperlichen keine
Kausalbeziehungen bestehen könnten. In ihrer Replik macht Stump geltend,
dass die Interaktionsweise materieller Substanzen noch nicht ausreichend
erforscht wurde. Bis zum Gegenbeweis dürfe daher nicht ausgeschlossen
werden, dass materielle Substanzen in der Lage seien, auch zu immateriellen

Substanzen Kausalbeziehungen zu unterhalten. Das Bestehen derartiger

2 STUMP, Eleonore: Petitionary prayer. In: QuiNN, Philip L. / TALIAFERRO, Charles (eds.):
A Companion to Philosophy of Religion. Maiden: Blackwell 1997, 577-583 [= STUMP:

Petitionary Prayer (1997)].
3 STUMP: Petitionary prayer (1997), 578: „Some people have supposed [..] that any

answer to petitionary prayer would constitute a miracle (understood as a violation of a

natural law) and that science rules out the possibility of miracles".
4 STUMP: Petitionary prayer (1997), 578: „The fact that science presupposes such views

[simplifying assumptions, certain global or cosmological assumptions] does not show them to
be true, and philosophers of science find it perfectly rational to question them."

5 STUMP: Petitionary prayer (1997), 578: „It is not true that every answer to prayer
requires a miracle. [..] Answering petitionary prayer does require God's intervention in the
world, but divine intervention need not be miraculous."



230 Christoph J. Amor

Kausalbeziehungen sieht Stump durch den momentanen Kenntnisstand über
die Wechselwirkung der Elementarteilchen gedeckt.6

In einem dritten Schritt wendet sich Stump den „religiösen" Gründen
(religious grounds) zu, welche die Annahme eines besonderen, innerweltlichen

Handeln Gottes in Abrede stellen. Sie verweist dazu auf den Deismus.

Innerhalb einer deistischen Position werden göttliche Eingriffe für
unvereinbar mit der Würde des allmächtigen Schöpfers gehalten. Die
Vollkommenheit der Schöpfung erfordere keine nachträglichen Korrekturen
von Seiten Gottes. Demgegenüber verteidigt Stump die Möglichkeit, dass

Gott nicht allein um Mängel in seiner Schöpfung zu beheben, innerweltlich
tätig wird. Die Erschaffung vernunftbegabter Lebewesen legt für Stump die

Vermutung nahe, dass Gottes innerweltliches Engagement dem Aufbau und
der Erhaltung einer persönlichen Beziehung zu diesen gilt.7

In einem vierten Schritt nimmt sich Stump der vermeintlichen
Schwierigkeiten Gottes an, angemessen (appropriately) allen, somit auch einander
widersprechenden Gebetsanliegen zu entsprechen. In ihrem Lösungsvorschlag

macht Stump darauf aufmerksam, dass kontradiktorische Bitten
oftmals nur prima facie im Konflikt miteinander liegen bzw. einem Kom-
promiss zugeführt werden können. Ein adäquater Umgang mit einander
ausschließenden Gebetsanliegen liegt für Stump auch dann vor, wenn Gott
Bitten nicht erfüllt, unabhängig davon, ob der Bittende den Grund für die

Verweigerung des Erbetenen erfährt oder nicht, wie sie unter Verweis auf
Mt 20,20-23 und 1 Kön 19,4-8 festhält.»

In einem weiteren Schritt widmet sich Stump dem Einwand, das

Bittgebet sei zwar aus theoretischer Sicht nicht sinnlos, bleibe aber üblicherweise

(routinely) wirkungslos. Käme dem Bittgebet eine Wirksamkeit zu, so
müsste etwa die Sterblichkeitsrate von Menschen, für die gebetet werde,
signifikant niedriger sein als bei Menschen, welche niemand ins Gebet
einschließe. Laut Stump beruht der Einwand auf zwei Voraussetzungen, die
mit dem traditionellen theistischen Gottesbild unvereinbar sind: zum einen
auf der Annahme, Gott enthalte beständig (invariably) manchen Menschen
bestimmte Güter, wie Gesundheit, allein deswegen vor, weil er nicht um die
Gewährung dieser Güter gebeten werde. Zum anderen fußt der Einwand
für Stump auf der für sie inakzeptablen Uberzeugung, Gott bewillige stets
exakt das, worum er ersucht worden sei. Ohne ihre Gründe für die
Zurückweisung der zwei genannten Voraussetzungen näher zu entfalten, verweist

6 STUMP: Petitionary prayer (1997), 579: „And nothing in what we do know about the
interaction of elementary particles demonstrates that they could not be acted upon except by
other material entities."

7 STUMP: Petitionary prayer (1997), 579: „It is difficult to know what the point of God's
creating rational persons could be if not to engage in personal relations with them."

» STUMP: Petitionary prayer (1997), 579: „[There] are many ways to deal appropriately
with conflicting petitions, short of granting them all. Some cases of conflict are only apparent
[..]. Compromise is also possible when human desires collide. [..] As far as that goes, a prayer
can also be dealt with appropriately by explaining why it is denied, [..] or even by denying
the petition without explanation".



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 231

Stump des Weiteren darauf, dass es prinzipiell unmöglich sei, mit Sicherheit
festzustellen, für welche Menschen gebetet werde und für welche nicht.
Daher habe der Versuch, im Rahmen empirischer Erhebungen die
Nutzlosigkeit des Bittgebets nachzuweisen, als gescheitert zu gelten.9

Mit den angeführten Repliken entschärft Stump nicht nur einige
Standard-Einwände gegen die Sinnhaftigkeit der Bittgebets-Praxis. Ihre
Entgegnungen sind darüber hinaus auch als Beitrag zur Debatte um die
Angemessenheit der Rede von einem besonderen Handeln bzw. Wirken Gottes
in der Welt zu würdigen.10 Da die bisher behandelten Einwände für Stump
nicht die größte Bedrohung für das Bittgebet darstellen, sind ihre Entgegnungen

zum Teil nur skizzenhaft gehalten, wodurch eine kritische Würdigung

ihrer Stellungnahmen erschwert wird.
Die schwerwiegendsten Anfragen an die Sinnhaftigkeit des Bittgebets

sind laut Stump philosophischer Natur und resultieren aus der
Berücksichtigung der Allwissenheit, der Unveränderlichkeit und der Güte Gottes.

Unter Voraussetzung der Allwissenheit Gottes ergebe sich für das

Bittgebet folgende Problematik: Im Voraus zum Gebetsakt wisse Gott bereits
darum, welche Anliegen an ihn herangetragen würden und habe bereits a

priori entschieden, wie er diese erwidern werde. Da Gott nicht auf das

Ergehen einer konkreten Bitte warten müsse, um sie zu beantworten, finde
keine Kommunikation zwischen ihm und dem Beter statt. Streng
genommen reagiere Gott nicht auf die Bitte der Menschen.11

In ihrer Antwort referiert Stump zwei philosophische Lösungsansätze,
welche die Praxis des Bittgebets in Schutz nehmen. Gemäß dem ersten
Ansatz habe Gott zwar a priori festgelegt, auf welche Weise er mit einer an
ihn gerichteten Bitte verfahren werde, dennoch reagiere er auf das Gebet.
Entscheidend für die göttliche Reaktion sei nicht die zeitliche Abfolge
(timing), die zwischen dem Vorbringen des Anliegens und Gottes
Erwiderung bestehe. Relevant sei vielmehr die Tatsache, dass Gott etwas
aufgrund eines Gebetes vollbringe bzw. unterlasse, unabhängig davon, dass

er seine Entscheidung nicht erst im Anschluss an die Bitte treffe.
Der zweite Lösungsversuch, dem Stump sich anschließt, argumentiert

für die Sinnhaftigkeit des Bittgebets durch den Verweis auf Gottes A-Tem-
poralität. Nachdem Gott außerhalb der Zeit stehe, erfolge die Festlegung
seiner Entgegnung auf ein Bittgebet nicht zu einem dem Gebet voraus-
liegenden Zeitpunkt. Laut Stump fällt ein a-temporaler Gott seine
Entscheidung aber auch nicht nachträglich, sondern vielmehr gleichzeitig
(simultaneously) mit dem Bittakt. Dennoch handle es sich dabei um eine

9 STUMP: Petitionary prayer (1997), 580.
10 Zur sog. divine action debate siehe: BERNHARDT, Reinhold: Was heißt „Handeln

Gottes"? Eine Rekonstruktion der Lehre von der Vorsehung. Gütersloh: Kaiser 1999. STOSCH,
Klaus von: Gottes Handeln denken. Ein Literaturbericht zur Debatte der letzten IS Jahre. In:
ThRv 101 (2005) 89-108. DERS.: Gott - Macht - Geschichte. Versuch einer theodizeesen-
siblen Rede vom Handeln Gottes in der Welt. Freiburg i.Br.: Herder 2006.

11 STUMP: Petitionary prayer (1997), 580.



232 Christoph J. Amor

Reaktion Gottes, welche aber keine Veränderung Gottes impliziere. Da der
Gebetsakt und Gottes Antwort simultan erfolgen würden, könne ein
zeitloser und unveränderlicher Gott wegen einer Bitte etwas tun, das er
andernfalls unterlassen hätte, ohne dabei seine ursprünglichen Vorhaben
revidieren zu müssen.12 Im Rahmen dieses Ansatzes gelingt es nach Stump
den Einwand, das Bittgebet sei aufgrund der Unveränderlichkeit Gottes
zwecklos, zu entkräften. Entsprechend diesem Einwand stehe bereits im
Vorfeld zu einer formulierten Bitte fest, ob Gott das Erbetene gewähren
oder verweigern werde: Da Gottes Natur unwandelbar sei, vermöge das

Bittgebet Gottes Entscheidungen nicht zu beeinflussen. Demgegenüber
vertritt Stump den Standpunkt, dass ein ewiger und unwandelbarer Gott
aufgrund einer an ihn adressierten Bitte unter Umständen anders handelt,
als er es ohne Bitte getan hätte, ohne sich deswegen zu verändern: Denn
der Akt der Bitte und die Determination von Gottes Antwort würden
„zugleich" erfolgen.13

2. Theodizee im Bittgebet bei Eleonore Stump1«

Die größte Herausforderung für die Praxis des Bittgebets ergibt sich für
Stump aus der Annahme der Güte Gottes (goodness). In ihrem 1979
erschienenen und mehrfach wieder aufgelegtem Artikel Petitionary prayer15
hatte Stump die durch die Behauptung der Güte Gottes provozierten
Anfragen an das Bittgebet im Kontext der Theodizeeproblematik systematisiert.

Laut Stump liegt den Einwänden gegen die Praxis des Bittgebets die
folgende modifizierte Variante eines argument from evil against God's
existence zu Grunde:

„(1) Ein vollkommen gutes Wesen macht die Welt niemals schlechter,
als sie andernfalls sein würde, sofern es in der Lage ist, dies zu verhindern.

12 STUMP: Petitionary prayer (1997), 581: „Although an atemporal God does not frame
his response to a prayer after the prayer, any more than he determines it in advance of the

prayer, he can still act simultaneously with the prayer (where simultaneity has to be

understood in a more sophisticated way than temporal cooccurrence), and nothing in the
nature of simultaneity keeps God's action from being a response to the prayer, a divine action
done because of the petition in the prayer."

13 STUMP: Petitionary prayer (1997), 581: „But if God is eternal as well as immutable, it
is possible for him to do something just because a prayer for it was made, without himself
undergoing any change, since the prayer and God's determination about his own actions are
simultaneous."

f« Vgl. GROSSE, Sven: Theodizee im Bittgebet. Melanchthons Position zum Theodizee-
problem. In: NZSTh 46 (2004) 149-167.

13 STUMP, Eleonore: Petitionary prayer. In: American Philosophical Quarterly 16 (1979)
81-91. Nachgedruckt u.a. in: SWINBURNE, Richard (ed.): Miracles. New York: Macmillan
1989, 167-188; in: CLARK, Kelly J. (ed.): Readings in the Philosophy of Religion. Ontario:
Broadview 2000, 299-308 und in: CRAIG, William L. / MORELAND, James P. / MEEKER,
Kevin (eds.): Philosophy of Religion. A Reader and Guide. Edinburgh: University Press 2002,
609-624.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 233

(2) Ein allwissendes und allmächtiges Wesen kann all dasjenige zu tun
unterlassen, was nicht logisch notwendig ist.

(3) Ein allwissendes, allmächtiges und vollkommen gutes Wesen macht
die Welt niemals schlechter als sie andernfalls sein würde, es sei denn, dies
ist logisch notwendig, (aus 1,2)

(4) Ein vollkommen gutes Wesen macht, sofern es dies vermag, die Welt
stets besser, als sie andernfalls sein würde.

(5) Ein allwissendes und allmächtiges Wesen vermag alles, was nicht
logisch unmöglich ist, zu tun.

(6) Ein allwissendes, allmächtiges und vollkommen gutes Wesen macht
die Welt stets besser, als sie andernfalls sein würde, sofern dies nicht
logisch unmöglich ist. (aus 4,5)

(7) Es ist für ein allwissendes, allmächtiges und vollkommen gutes
Wesen niemals logisch notwendig, die Welt schlechter zu machen, als sie
andernfalls sein würde. Es ist für ein allwissendes, allmächtiges und
vollkommen gutes Wesen niemals logisch unmöglich, die Welt besser zu
machen, als sie andernfalls sein würde.

(8) Ein allwissendes, allmächtiges und vollkommen gutes Wesen macht
die Welt niemals schlechter, sondern stets besser, als sie andernfalls sein
würde, (aus 3,6,7)

(8 i) Die Welt ist nicht unendlich verbesserbar.
(8 ii) Es ist nicht der Fall, dass die Welt absolut vollkommen ist bzw.

sein wird (d.h. es gibt und wird immer Übel in der Welt geben).
[Schlussfolgerung: Kein allwissendes, allmächtiges und vollkommen gutes

Wesen existiert.]
(9) Was im Bittgebet erbeten wird, stellt einen Sachverhalt dar bzw. hat

einen solchen zur Folge, dessen Realisierung die Welt besser oder schlechter

macht, als sie andernfalls (wenn der Sachverhalt nicht realisiert worden
wäre) sein würde.

(10) Wenn das, was im Bittgebet erbeten wird, einen Sachverhalt
darstellt bzw. einen solchen zur Folge hat, dessen Realisierung die Welt
schlechter macht, als sie andernfalls sein würde, so wird ein allwissendes,
allmächtiges und vollkommen gutes Wesen diese Bitte nicht erfüllen, (aus
8)

(11) Wenn das, was im Bittgebet erbeten wird, einen Sachverhalt
darstellt bzw. einen solchen zur Folge hat, dessen Realisierung die Welt besser

macht, als sie ansonsten sein würde, so wird ein allmächtiges, allwissendes
und vollkommen gutes Wesen diesen Sachverhalt auch dann herbeiführen,
wenn keine entsprechende Gebetsbitte vorliegt.

(12) Das Bittgebet ist wirkungslos, (aus 9,10,11)
(13) Das Bittgebet ist sinnlos, (aus 12)"16

16 STUMP, Eleonore: Petitionary prayer. In: STUMP, Eleonore / MURRAY, Michael J. (eds.):
Philosophy of Religion. The Big Questions. Maiden: Blackwell 1999, 355-357 [= STUMP:

Petitionary Prayer (1999)].



234 Christoph J. Amor

In ihrer Replik auf das angeführte argument from evil attackiert Stump
Prämisse (7), wonach es für ein allwissendes, allmächtiges und vollkommen
gutes Wesen, nämlich Gott, niemals logisch notwendig sei, die Welt durch
sein Tun bzw. Unterlassen schlechter, bzw. niemals logisch unmöglich sei,
die Welt besser zu machen, als sie andernfalls sein würde. Stump verteidigt
die Möglichkeit, dass es für Gott logisch notwendig sein könne, zuzulassen,
dass die Weltsituation aufgrund unterbliebener göttlicher Interventionen
schlechter ausfalle, als sie es bei erfolgtem Eingreifen Gottes sein würde.
Stumps Dafürhalten nach ist auch ein allmächtiger Gott etwa außerstande,
die Ankunft seines Reiches auf Erden zu bewirken, in dem alle Menschen
ihn aus freiem Entschluss lieben, obwohl die Verwirklichung des Gottesreiches

eine signifikante Verbesserung der Welt darstellen würde. Denn
Gott vermöge nicht zu bewerkstelligen, dass die Menschen ihn aus freien
Stücken (freely) liebend7 Ferner bezweifelt Stump, dass Gott in der Lage
sei, kraft seiner Allmacht, gleichsam magisch, ein freundschaftliches
Verhältnis zu den Menschen herzustellen, ohne dabei die menschliche Willensfreiheit

zu untergraben.18
Auf dem Grundsatz, dass Gott einige Güter und Werte nicht unabhängig

von der nicht erzwingbaren Partizipation der Menschen zu realisieren fähig
sei, basiert Stumps eigene Deutung der Praxis des Bittgebets. Von zentraler
Bedeutung für ihren Entwurf ist die Annahme, dass Gott den Menschen
liebevoll zugeneigt sei und eine freundschaftliche Beziehung zu ihnen
unterhalten möchte. Da der Mensch gegenüber Gott einen benachteiligten
(disadvantaged) und untergeordneten (inferior) Partner darstelle, sei seine
Freundschaft zu Gott von einer doppelten Gefährdung bedroht. Zum einen
laufe der Mensch Gefahr, von Gott völlig beherrscht zu werden. Zum
anderen drohe dem Menschen, von Gott verzogen und verwöhnt zu werden:

„Entweder wird das überlegene Glied des Paares das untergeordnete
als seinen Lakaien verwenden, oder das untergeordnete Glied wird das ihm
überlegene als seine persönliche Kraftquelle gebrauchen".19 Die erste
Gefahr, dass der Ranghöhere den Untergeordneten beherrscht, illustriert
Stump anhand eines Lehrers, der ungebeten einem säumigen Studenten
Hilfestellungen bei der Verfassung einer Hausarbeit anbietet. Die zweite
Gefahr, dass der Untergeordnete durch die Beziehung zum Ranghöheren
missrät, veranschaulicht sie am Beispiel der Mitglieder eines Königshauses.

17 STUMP: Petitionary prayer (1999), 364: „But I think that it is not possible for God to
make the world better in this way [the advent of God's kingdom on earth, in which all people
freely love God], because I think it is not possible for him to make men freely do anything."

18 STUMP: Petitionary prayer (1999), 360: „It is hard to see how God could bring about
such a friendship [between himself and human beings] magically, by means of his

omnipotence, and yet permit the people involved to have free will. If he could do so, he

could make a person freely love him in the right sort of way, and it does not seem reasonable

to think he could do so."
19 STUMP: Petitionary prayer (1999), 360.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 235

Diese seien, aufgrund der ihnen zur Verfügung stehenden Macht, stets der
Versuchung ausgesetzt, sich zu tyrannischen und maßlosen Individuen zu
entwickeln.20

Durch beide Formen ungesunder Nähe (unhealthy closeness) könne die
Freundschaft des Menschen mit Gott Schaden nehmen. Einen bedeutenden
Beitrag zur Vermeidung bzw. Eindämmung des Schadens, welcher der Gott-
Mensch-Beziehung drohe, leistet laut Stump das Bittgebet. Dem Bittgebet
komme diesbezüglich eine doppelte Funktion zu: Das im Bittgebet sich
ausdrückende Gott-Vertrauen erlaube einerseits, die Distanz zwischen den
Menschen und ihrem Schöpfer zu überbrücken. Andererseits fungiere das

Gebet als Puffer (buffer) für jene schädliche Nähe, die sich in einer Beziehung

einstellen könne, in der ein Partner unter mehrfacher oder jeglicher
Rücksicht dem anderen überlegen sei. Für Stump schützt das Bittgebet
sowohl vor der Gefahr, dass der Mensch in und durch seine Gottesbeziehung
verzogen und verwöhnt (overwhelming spoiling) werde, als auch vor
erdrückender Überwältigung (oppressive overwhelming) und Beherrschung
(overwhelming domination) durch Gott. Beim Bittgebet ersuche der
Mensch Gott ausdrücklich um Hilfe. Er anerkenne dabei seine Angewiesenheit

auf Gott bei der Befriedigung seiner Bedürfnisse. Aufgrund „der
unbestreitbaren Ungewissheit der Gebetserhörung" schütze das Bittgebet den
Menschen so vor „tyrannischem und maßlosem Stolz".21 Zugleich bewahre
es den Menschen vor Gottes erdrückender Einmischung (oppressive
meddling). Aus Achtung vor der Autonomie des Menschen gewähre Gott
einige Güter und Wohltaten erst auf eine ausdrückliche Bitte hin. Würde
Gott andauernd ungefragt intervenieren, so hätte dies fatale Folgen für den
Menschen. Angesichts eines allmächtigen Gottes liefe der Mensch Gefahr,
das Bewusstsein der eigenen Identität (sense of identity) zu verlieren.22 Laut
Stump vermag Gott nicht zu bewerkstelligen, dass die Menschen ihn aus
freiem Entschluss um alles Benötigte bitten. Daher widerspreche es nicht
der Güte Gottes, wenn er, sofern die Menschen ihn nicht um alle Güter
ersuchen würden, um die sie ihn bitten könnten und sollten, in einigen
Fällen diese nicht gewähre. Lasse Gott den Menschen auch ungebeten
Wohltaten zukommen, so geschehe dies auf Kosten der Güter, die durch
das Bittgebet sich einstellen würden und erhalten blieben, nämlich die
Überbrückung der Distanz zwischen Schöpfer und Geschöpf im Rahmen
eines freundschaftlichen Verhältnisses sowie die Bewahrung des Menschen
davor, von Gott beherrscht bzw. verzogen und verwöhnt zu werden.23

20 STUMP: Petitionary prayer (1999), 360. Vgl. STUMP: Petitionary prayer (1997), 582.
21 STUMP: Petitionary prayer (1999), 360.
22 STUMP: Petitionary prayer (1997), 583: „Because God waits to do some good things

until he is asked and does not simply intervene unasked every time he deals with human
beings, God helps safeguard the psychological autonomy of a human person who might
otherwise easily lose his sense of identity in his relation with an omnipotent, omniscient,
perfectly good God."

23 STUMP: Petitionary prayer (1999), 364.



236 Christoph J. Amor

2.1 Die ambivalente Zuordnung menschlicher und göttlicher Freiheit bei
Stump

Stumps Ausführungen zum Bittgebet weisen eine zweifache Spannung auf.24

Die erste Spannung betrifft das Verhältnis von menschlicher Freiheit und
göttlicher Interventionsmöglichkeit. Zum einen betont Stump stark
Autonomie und Freiheit des Menschen, die in den Augen Gottes einen so hohen
Wert darstellen, dass er, um sie nicht zu gefährden, den Menschen einige
Flilfestellungen nur dann gewährt, wenn er darum gebeten wird. Zum
anderen spricht sich Stump dafür aus, dass Gott die Bedürfnisse der
Menschen mitunter auch dann befriedigt, wenn sie ihn nicht um Beistand
ersuchen. Sie führt dazu das Beispiel eines Kindes an, das mehrfach
behindert ist, so dass es nicht darum weiß, einen Vater zu haben, den es um
etwas bitten kann. Auch ungefragt werde der gute Vater auf die Bedürfnisse
seines Kindes eingehen und sie erfüllen. Angesichts dieses Beispiels könnte
man meinen, Gott werde laut Stump nur hinsichtlich jener Menschen auch

ungefragt tätig, die geistig außerstande sind, ihn um etwas zu bitten. Dieser
Deutung scheint Stump prima facie zuzustimmen. Denn sie bemerkt, dass

der Vater nur dann seinen Grundsatz, erst einzugreifen, wenn er darum
ersucht wird, nicht ad absurdum führt, wenn es zu seinen vorrangigen
Anliegen gehört, das Kind durch seine Intervention in die Lage zu
versetzen, eigenständig Bitten zu formulieren.25 Die Angemessenheit dieser

Deutung wird jedoch durch Stumps Aussage, Gott hätte Augustinus auch
ohne die Gebete seiner Mutter Monica errettet, desavouiert. Denn in
diesem zweiten Fall greift Gott markant in das Leben eines Menschen ein, der
prinzipiell in der Lage ist, ihn aus eigenem Antrieb um Hilfe zu ersuchen.
Eine wohlwollende Interpretation könnte zwar zugunsten von Stump
geltend machen, dass nach ihrem Dafürhalten Gott zwar auch unabhängig von
Monicas Gebeten sich ihres Sohnes Augustinus angenommen hätte, aber
nicht in derselben Zeitspanne bzw. nicht durch denselben Vorgang und
ohne dieselbe Wirkung dabei zu erzielen.26 Diese Einschränkungen ändern
jedoch nichts an der Tatsache, dass Gott hier ungefragt und signifikant in
das Leben eines Menschen eingreift. Den Vorwurf, Gott mache sich
diesbezüglich stets einer erdrückenden Einmischung (oppressive meddling)
schuldig, weist Stump unter Anführung eines weiteren Beispiels zurück: Ein
Professor werde von einem Studenten gebeten, einem befreundeten Kom-

24 Zu einer kritischen Würdigung weiterer Probleme von Stumps Entwurf siehe: AMOR,
Christoph J.: "Asking makes a difference...". Das Bittgebet bei Thomas von Aquin in der
neueren Diskussion. In: NZSTh 50 (2008) 37-61.

25 STUMP: Petitionary prayer (1999), 362: „So I think a good father will fulfil the child's
need unasked; but I think that he can do so without making a mockery of his practice of
bestowing benefits in response to requests only if putting the child in a position to make

requests is among his first concerns."
26 STUMP: Petitionary prayer (1999), 362f.: „It is possible, for example, to argue that

God would have saved Augustine without Monica's prayers but not in the same amount of
time or not by the same process or not with the same effect."



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 237

militonen bei der Fertigstellung einer überfälligen Hausarbeit unter die
Arme zu greifen. Laut Stump vermag der Professor seine Hilfestellung
gegenüber dem säumigen Studenten durch den Hinweis auf die Bitte des

besorgten Freundes zu rechtfertigen.27 Stumps Beispiel lässt sich aber nur
schwer auf die Beziehung Gottes zum Menschen übertragen, wie Michael J.

Murray und Kurt Meyers zu Recht bemerkt haben. Im Normalfall könne
der Beter Gott nämlich nicht wegen des unaufgeforderten Eingriffs zur
Rede stellen. Da Gott dem Beter diesbezüglich zumeist nicht Rede und
Antwort stehe, sei der Beter unfähig zu realisieren, dass ein Mitmensch Gott
für ihn um Hilfe ersucht habe und dass Gott in Reaktion auf diese konkrete
Bitte hin tätig geworden sei. Da der Beter in Unkenntnis dieser
Zusammenhänge bleibe, könne er Gott sein Eingreifen nicht verzeihen und
müsse es als störende Einmischung empfinden.28

Vor dem Hintergrund der kritischen Anmerkungen von Murray und
Meyers wird deutlich, dass Stumps Ausführungen zum Bittgebet einer
doppelten Spezifizierung bedürfen. Zum einen müsste geklärt werden, wie
beschaffen bzw. wie zahlreich die ungefragten Interventionen Gottes im
Leben eines Menschen sein dürfen, um dessen Autonomie und Freiheit
nicht zu gefährden. Zum anderen hätte Stump darzulegen, welche Arten
von Gütern Gott nur aufgrund von Bitten gewährt. Wie ihr Beispiel des

stark behinderten Kindes nahelegt, dessen Bedürfnisse Gott auch ungefragt
befriedigt, kann es sich dabei nicht um überlebensnotwendige Güter
handeln. Die Annahme, auch zum Empfang derart lebensrelevanter Güter
seien Gebetsbitten notwendig, erscheint nur schwer mit der Behauptung der
vollkommenen Güte Gottes vereinbar. Zumal mit der Möglichkeit gerechnet

werden muss, dass Menschen, die Gott entweder nicht kennen oder
ihn, ohne eigenes Verschulden nicht als Urheber alles Guten anerkennen,
ihn nie um etwas bitten werden. Eine hilfreiche Unterscheidung, die sich
mit Gewinn auch auf Stumps Ansatz anwenden lässt, hat David Basinger
erarbeitet. Er ordnet die Güter, die Gott den Menschen zuteilt, zwei
Kategorien zu: zum einen der Grundfürsorge (basic provision), welche die
Lebensqualität der Menschen langfristig vor signifikanten Einschränkungen
des physischen und psychischen Wohlbefindens bewahrt. Zum anderen der
Ermessensfürsorge (discretionary provision), die der Steigerung der
Lebensqualität der Menschen dient und von Basinger „the little extras" genannt
wird. Gemäß der Grundfürsorge wünsche Gott etwa eine Person vor
Missbrauch zu bewahren; gemäß der Ermessensfürsorge stelle Gott sicher, dass
sich jemand eine neue und größere Wohnung leisten könne.29 Stumps
Entwurf ließe sich meines Erachtens dahingehend präzisieren, dass Gott nur

27 STUMP: Petitionary prayer (1999), 361.
28 MURRAY, Michael J. / MEYERS, Kurt: Ask and it will be given to you. In: Religious

Studies 30 (1994) 311-330, hier 326: „The one being helped would be unable to realize that
someone else had prayed for him, and so be unable to excuse God for his meddling."

29 BASINGER, David: Petitionary prayer. A response to Murray and Meyers. In: Religious
Studies 31 (1995) 475-484, hier 481.



238 Christoph J. Amor

jene Güter, die unter seine Ermessensfürsorge fallen, auf eine explizite Bitte
hin gewährt.30

Möchte man demgegenüber die Ansicht vertreten, Gott mache auch die
Realisierung seiner Grundfürsorge von einer konkreten Gebetsbitte abhängig,

und zugleich an der These der vollkommenen Güte Gottes festhalten,
so ließe sich dafür mit dem Konzept des mittleren Wissens (scientia media)
argumentieren. Einen Versuch in diese Richtung haben jüngst Michael J.

Murray und Kurt Meyers unternommen.31 Sie weisen den Vorwurf, Gott
gleiche Rabeneltern, wenn er seine Grundfürsorge den Menschen solange
vorenthalte, bis er darum gebeten werde, scharf zurück. Die Eltern-Kind-
Analogie ist für Murray und Meyers aus zwei Gründen nicht auf die
Beziehung Gottes zum Menschen anwendbar. Die beiden Autoren machen
erstens darauf aufmerksam, dass menschliche Eltern, die sich mit dem
Gedanken tragen, ihren Kindern erst dann beizustehen, wenn diese sie darum
ersuchen, nicht im Voraus wissen können, ob ihre Kinder sie de facto um
Unterstützung bitten werden. Gott verfüge aber über ein mittleres Wissen,
d.h. eine Kenntnis des frei Zukünftigen (futuribilia contingentia). Er wisse
daher, ob sein Vorhaben, die Gewährung der Grundfürsorge von den Bitten
der Menschen abhängig zu machen, moralisch inakzeptable Härtefälle zur
Folge hätte. Gott könne sich daher entschließen, von den möglichen Welten

nur jene zu realisieren, in der, obwohl die Menschen ihn darum
ersuchen müssten, niemandem die Grundfürsorge in einem kritischen Ausmaß
(to a severe extent) vorenthalten bliebe.

Murray und Meyers verweisen zweitens darauf, dass menschliche Eltern
nicht abschätzen können, ob ihr Vorhaben, nur dann helfend einzugreifen,
wenn sie darum ersucht werden, tatsächlich jene Güter zeitigt, die sie sich
davon erhoffen. Im Gegensatz zu menschlichen Eltern aber, die stets mit
dem Risiko rechnen müssten, vergeblich eine derartige Praktik (policy) zu
etablieren, wisse Gott auf vollkommene Weise, welche Folgen ein derartiges

Vorhaben mit sich bringen würde. Aufgrund dieser Kenntnis sei Gott
in der Lage, die Gewährung seiner Grundfürsorge derart an das Vorbringen
von Bitten zu knüpfen, dass die daraus resultierenden Vorteile
(outweighing goods) zum größten Teil bzw. vollständig die sich einstellenden
Nachteile überwiegen würden. Gott könne daher die Erteilung seiner
Grundfürsorge von den Bitten der Menschen abhängig machen, ohne das

Risiko einzugehen, dass jemand ihn nicht um das Lebensnotwendige
ersuchen werde.32 Gott sei daher gerechtfertigt, nicht nur seine Ermessens-,

30 Siehe auch: MURRAY, Michael J.: God responds to prayer. In: PETERSON, Michael
L. / VanArragon, Raymond J. (eds.): Contemporary Debates in Philosophy of Religion.
Maiden: Blackwell 2004, 242-255, hier 244, der zwischen „the big things" bzw. „the most
serious events we face in life" und „discretionary goods" bzw. „the insignificant little extras"
unterscheidet.

31 MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you, 311-330.
32 MURRAY: God responds to prayer, 254. Siehe auch: MURRAY / MEYERS: Ask and it will

be given to you, 324: Unter Voraussetzung der scientia media gelte: „God could make



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 239

sondern auch seine Grundfürsorge den Menschen einzig und allein auf
deren konkrete Anfrage hin zu gewähren.33

Die Beurteilung dieses Lösungsvorschlags hängt entscheidend davon ab,
ob Gott die scientia media, wie sie Luis de Molina im 16. Jahrhundert
konzipiert hat, zugestanden wird. Die Palette der Anfragen an das molinistische
Konzept ist vielfältig. Sie erstreckt sich von der Frage, auf welche Weise
Gott den Wahrheitswert kontrafaktischer Konditionalsätze erkennen kann
über die Beanstandung des im mittleren Wissen implizierten Gottesbildes,
das Armin Kreiner wie folgt charakterisiert: „Gott handelt quasi wie ein
perfekter Dompteur, der die Entscheidungen seiner Tiere vollständig
kontrollieren kann, ohne sie zu verursachen, weil er weiß, wie diese sich unter
den jeweiligen Bedingungen verhalten werden."34 Es ist daher abzuwägen,
ob man bereit ist, den Preis zu zahlen, den das Operieren mit dem Konzept
der scientia media mitunter mit sich bringt.

2.2 Freiheit oder Beziehung? Auf der Suche nach Stumps Leitidee

Neben dem spannungsreichen Verhältnis von menschlicher Freiheit und
göttlichem Interventionsspielraum durchzieht eine zweite Ambivalenz
Stumps Ausführungen. Es handelt sich hierbei um die Frage, welche
Leitvorstellung Stumps Entwurf zugrunde liegt. Ist dieser um die Autonomiebzw.

Freiheits-, oder um die Beziehungskategorie zentriert? David
Basinger35 hat darauf hingewiesen, Stump habe in ihren Erläuterungen zum
Bittgebet zwei ähnliche, aber verschiedene Argumente miteinander
vermengt. Zum einen begründe sie die Sinnhaftigkeit des Bittgebets im Kontext

der Wahrung der menschlichen Freiheit, zum anderen im Kontext der
Gelingensbedingungen der Freundschaft des Menschen mit Gott.

Entsprechend der ersten Argumentationsfigur rechtfertige Stump die
Praxis des Bittgebets durch die Behauptung, die Respektierung der mensch-

provision hang on freely offered creaturely petition with no risk that creatures will fail to
petition for a good essential to their well-being." Eine kritische Auseinandersetzung findet
sich bei BASINGER: Petitionary prayer. A response to Murry and Meyers, 481-484. DERS.: God
does not necessarily respond to prayer. In: PETERSON, Michael L. / VANArRAGON, Raymond
J. (eds.): Contemporary debates in philosophy of religion. Maiden: Blackwell 2004, 255-263,
hier 262-263.

33 MURRAY: God responds to prayer, 254: „Thus, if the parents had perfect middle
knowledge, and knew perfectly if and when the child would refuse to request provision, and
further knew just what outweighing goods would be secured by establishing such a policy
[making provision depend on petition], it is clear that the parent would be justified in setting
up such a dependence between provision and petition."

34 KREINER, Armin: Das wahre Antlitz Gottes oder was wir meinen, wenn wir Gott sagen. Freiburg

i.Br.: Herder 2006, 345—369, hier 351. Siehe auch: CRAIG, William L.: The problem ofdivine
foreknowledge and future contingents from Aristotle to Suarez. Leiden: Brill 1988. FLINT, Thomas P.:

Divine Providence. The Molinist Account. Ithaca, NY: Cornell University Press 1998, 109—176. FRED-

DOSO, Alfred J.: Objections to Molinism, and Replies. In: HASKER, William /BASINGER, David /
DEKKER, Eef (eds.): Middle Knowledge. Theory and applications. Frankfurt a.M.: Lang 2000, 22-34.

35 BASINGER, David: Why petition an omnipotent, omniscient, wholly good God? In:
Religious Studies 19 (1983) 25-41.



240 Christoph J. Amor

liehen Freiheit erfordere, dass Gott im Normalfall nicht unaufgefordert
interveniere.36 Für Basinger bildet folgende Uberzeugung die Grundannahme

von Stumps Freiheits-Modell (freedom model): „Gott schätzt die

signifikante menschliche Freiheit, d.h. die Fähigkeit von Individuen, die
Kontrolle über bedeutsame Aspekte ihres Lebens zu bewahren, derart hoch,
dass er, als generelle Regel, niemals seine geschaffenen und moralisch
verantwortlich handelnden Wesen (moral agents) zu Handlungen drängt
(force), die diese nicht durchzuführen wünschen".37

Gemäß der zweiten Argumentsfigur legitimiere Stump die Sinnhaftigkeit
des Bittgebets mittels seiner Funktion, eine ernsthafte Beziehung (meaningful

relationship) zwischen Gott und Mensch zu ermöglichen, indem das

Bittgebet den Menschen davor bewahre, von Gott beherrscht oder
verwöhnt zu werden. Den grundlegenden Unterschied zwischen dem Freiheitsund

dem Beziehungs-Modell verortet Basinger im Handlungsspielraum
Gottes. Für das Freiheits-Modell finde Gottes Verfügungsmacht an der
Freiheit des Menschen ihre Grenze. „The freedom model presupposes that
to the extent to which individuals are significantly free, God's control is

limited."38 Im Gegensatz dazu erfordere die Wahrung der menschlichen
Freiheit im Beziehungs-Modell keine Beschneidung des göttlichen
Handlungsspielraums. Im Beziehungs-Modell könne Gott prinzipiell nach
Belieben in das Leben der Menschen eingreifen. Von Zeit zu Zeit (at times)
beschließe Gott aber, zugunsten des Beters erst dann tätig zu werden, wenn
er darum ersucht werde. Denn Gott wolle durch seine Interventionen die
Menschen weder beherrschen noch verwöhnen. Daher stelle das Bittgebet
eine sinnvolle und wirksame Praxis dar.39

Basingers Behauptung, Gott könne laut Stump im Beziehungs-Modell
nach Belieben in das Leben der Menschen eingreifen, muss korrigiert
werden. Auch im Beziehungs-Modell sind Gottes Interventionsmöglichkeiten

nach Stump Grenzen gesetzt. Im Gegensatz zum Freiheits-Modell hat
Gott seine Eingriffe im Beziehungs-Modell nicht aus Achtung vor der
menschlichen Freiheit einzuschränken, sondern um seine Beziehung zum
Menschen nicht zu gefährden. Basingers Kritik an Stump ist dennoch unter
der Rücksicht zuzustimmen, als der Handlungsspielraum Gottes im
Beziehungs-Modell gegenüber dem Freiheits-Modell größer erscheint. Im
Freiheits-Modell wünscht Gott, dass die Menschen „eine beachtliche

36 BASINGER: Why petition, 30: „The basic claim is that petitionary prayer is justifiable
because genuine human freedom requires that God not normally intervene unless requested."

37 BASINGER: Why petition, 30.
38 BASINGER: Why petition, 32f.
39 BASINGER: Why petition, 32f.: „It is perfectly consistent with the relational model to

argue that human freedom in no sense limits God's control, but that, at times, God simply
decides not to intervene until requested for the sake of the petitioner. [..] The God of the
relational model can intervene whenever he desires to do so."



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 241

Kontrolle über bedeutsame Aspekte ihres Lebens behalten"40 und verletzt
(violate) daher nicht ihre Freiheit. Er hat sich folglich hinsichtlich
unaufgeforderter Eingriffe stärker zurückzuhalten, als wenn er die Menschen
„nur" davor behüten möchte, in und durch die Beziehung zu ihm
fremdbestimmt oder verzogen zu werden. Im Freiheits-Modell kann eine
unaufgeforderte Intervention Gottes grundsätzlich als unerwünschte
Einmischung gewertet werden. Im Beziehungs-Modell wird ein Eingriff Gottes
erst dann als unerbeten qualifiziert, wenn er der Beziehung zwischen Gott
und Mensch Schaden zufügt. Ist man jedoch der Ansicht, jeder
unaufgeforderte Eingriff Gottes stelle eine Bedrohung seiner Beziehung zum
Menschen dar, so wäre der legitime Handlungsspielraum Gottes auch im
Beziehungs-Modell gleich groß wie der im Freiheits-Modell. Erneut stellt
sich die dringliche Frage, wie geartet bzw. mit welcher Häufigkeit und
Intensität Gottes unaufgeforderte Interventionen erfolgen dürfen, um in den

jeweiligen Modellen nicht als unerwünschte Einmischungen zu gelten. Wie
Stump, so lässt auch Basinger unbeantwortet, wo in den beiden Modellen
die kritische Grenze anzusiedeln ist, die Gott durch seine Interventionen
nicht überschreiten darf, um weder der menschlichen Autonomie noch der
Beziehung des Menschen zu ihm zu schaden. Diesbezüglich herrscht für
eine plausible Theorie des Bittgebets in der zeitgenössischen religionsphilosophischen

Debatte Klärungsbedarf.
Als ergänzungsbedürftig erweisen sich Stumps Ausführungen zum

Bittgebet auch insofern, als sie die Praxis des gemeinschaftlichen Fürbitt-
Gebets nicht plausibel machen können. Das Neue Testament bezeugt die
bereits im Frühchristentum geläufige Praxis,41 andere zu ersuchen, bei Gott
Fürsprache für uns einzulegen und ihn zu unseren Gunsten um etwas zu
bitten. Eine christliche Theorie des Bittgebets muss dem Umstand Rechnung
tragen, dass selbst dann, wenn der Beter Gott in eigenen Belangen bittet, er
unter Umständen der Fürsprache (intercession) anderer bedarf.42 Die
Funktion dieser gemeinschaftlichen Gebetsbitte (corporate prayer) kann nicht
darin bestehen, Gott vor dem Vorwurf unerbetener Einmischung in das

Leben des Beters zu bewahren. Um Gott von einer derartigen Anklage
freizusprechen, ist es sowohl nach dem Freiheits-, als auch nach dem
Beziehungs-Modell hinreichend, dass der Beter selbst Gott um etwas ersucht.
Indem er sich aktiv an Gott wendet und ihn um Beistand bittet, ist in beiden

Modellen sichergestellt, dass Gottes Intervention nicht als störende

40 BASINGER: Why petition, 32: „A crucial assumption in the freedom model is the belief
that God desires individuals to retain considerable control over significant aspects of their
lives."

41 Rom 15,30: „Ich bitte euch [..]: Steht mir bei, und betet für mich zu Gott". Kol 4,3:
„Betet auch für uns". Jak 5,16: „Betet füreinander". 2 Kor 1,11: „Ihr wirkt durch das Gebet
für uns mit".

42 MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you, 326: „Somehow the Christian must
account for the fact that even when one petitions on his own behalf he still needs the
intercession of others."



242 Christoph J. Amor

Einmischung wahrgenommen wird. Eine bedenkenswerte Erläuterung des

gemeinsamen Bitt- bzw. des Fürbitt-Gebets stammt von Murray und
Meyers. Für die beiden Autoren stärkt das Gebet für andere den
Gemeinschaftssinn und das Verantwortungsgefühl.43 Indem Menschen in Gemeinschaft

bzw. füreinander beten, würden sie für die Sorgen ihrer
Mitmenschen sensibilisiert und seien dadurch motiviert, diesen nach Kräften
beizustehen. Dem zwischenmenschlichen Zusammenhalt sei es förderlich,
dass für die Erhörung einiger, von den Autoren nicht näher spezifizierter
Gebetsanliegen, das gemeinschaftliche Bittgebet erforderlich sei.44 Die
berechtigte Hoffnung, die Fürsprache anderer sei der Erhörung des eigenen
Gebetsanliegens förderlich, motiviere die Glieder einer Gemeinschaft, sich
über die eigenen Wünsche und Bedürfnisse auszutauschen und stärke so
den sozialen Zusammenhalt.45 Einen weiteren Aspekt bei der Verteidigung
der Praxis des Fürbitt-Gebets hat Lawrence Masek in die Diskussion
eingebracht. Für ihn befriedigt das Fürbitt-Gebet ebenso wie das an die Heiligen
gerichtete Gebet, den Wunsch der Menschen, Mitglied einer Gemeinschaft
zu sein und bewahre sie so vor Isolation und Einsamkeit.46

3. Die Verteidigung des Bittgebets durch Keith Ward

Zu Stumps modifiziertem argument from evil gegen die Sinnhaftigkeit des

Bittgebets hat auch der Oxforder Emeritus Keith Ward Stellung bezogen. In
seiner 1990 veröffentlichten und 2007 neu aufgelegten Monographie zum
Handeln Gottes47 widmet sich Ward in einem Kapitel explizit dem (Bitt-)
Gebet. Die größte Herausforderung für eine überzeugende Theorie des

Bittgebets stellt für Ward die Frage dar, ob die Annahme vernünftig sei, ein

43 MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you, 327: „One reason why God may
make provision of certain goods contingent upon corporate requests is because His creatures
assisting one another in this way generates interdependence among believers". Ebd. 330:
„The practice of corporate petitionary prayer can be justified in the light of the fact that God
has an overriding desire to cultivate and maintain a harmonious interdependence amongst
members of the church."

44 MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you, 327: „Corporate prayer forces
believers' interdependence since God has, to some extent, made the granting of petitions
contingent upon them recruiting others to pray for their needs."

45 MURRAY: God responds to prayer, 252: „By making the efficaciousness of prayer
depend, at least in some cases, on other-directed petition being made, the believer has a

powerful and immediate incentive to share those needs with others in the community."
46 MASEK, Lawrence: Petitionary prayer to an omnipotent and omnibenevolent God. In:

Proceedings of the American Catholic Philosophical Association 74 (2000) 273-283, hier
281: „Human desires to avoid isolation and to belong to a community. [..] Petitionary prayer
benefits the living by helping to alleviate isolation here on earth."

47 WARD, Keith: Divine action. Examining God's role in an open and emergent universe.
Philadelphia: Templeton Foundation Press 2007.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 243

allmächtiger Gott modifiziere seine Absichten wegen oftmals einfältiger
menschlicher Bitten.48

Im Gegensatz zu Stump, die Prämisse (7) des modifizierten argument
from evil angreift, beanstandet Ward Prämisse (II).49 Dieser zufolge werde
ein allwissendes, allmächtiges und vollkommen gutes Wesen, sofern es dazu
in der Lage sei und die Gewährung des Erbetenen die Welt verbessere,
diesen Sachverhalt auch ohne menschliche Bitten realisieren. An Prämisse

(11) beanstandet Ward sowohl die Annahme, Gott tue unabhängig von
menschlichen Bitten stets das jeweils Beste, als auch die Ansicht, Gott
bedürfe der Gebete der Menschen nicht, da er um ihre Anliegen immer schon
wisse.50

Die Behauptung, ein allmächtiger, allwissender und vollkommen guter
Gott vollbringe in jeder Situation das Bestmögliche, verkennt nach Ward,
dass die beste Handlungsweise an sich nicht eruierbar ist. Ebenso wenig
ließe sich über die beste aller möglichen Welten spekulieren. Da jedes
endliche System prinzipiell optimierbar sei, existiere keine bestmögliche
Systemkonstellation. Des Weiteren sind verschiedene Wert-Arten für Ward
inkommensurabel. Die Frage, ob mit der Realisierung eines bestimmten
Wertes ein unüberbietbares Optimum vorliege, lasse sich daher nicht
beantworten.51 Die These, Gott realisiere auch ungefragt stets das Bestmögliche,
unterschlage die Einschränkungen, denen Gottes Handeln unterliege. Gott
ist - so Ward - hinsichtlich dessen, was und wie oft er etwas tun kann,
limitiert. Gottes Handeln unterliege vier Arten von Einschränkungen
(constraints):52 Gott vermag nach Ward erstens nicht schlechthin alles zu
vollbringen; vielmehr stehe ihm eine endliche Anzahl an möglichen
Aktionen zur Auswahl. So sei Gott zum Beispiel als unkörperliche und
allmächtige Entität außerstande, eine kräftezehrende Wanderung zu
unternehmen.53 Da Gott vollkommen sei, vermöge er des Weiteren nichts zu tun,
das seiner Natur widerspreche.54 Nachdem er notwendig existiere, könne er

48 WARD: Divine action, 160: „Is it reasonable to suppose that an omniscient God should
have his „Mind changed" by very limited and no doubt often silly, even if well meaning,
human requests?"

49 Zu einer ausführlicheren Darstellung von Wards Entwurf siehe AMOR: Esking makes

a difference...", 37-61.
50 WARD: Divine action, 159: „There are two points here: first, God will do what is best

anyway; and second, God does not need our prayers, since he knows what we want."
51 WARD: Divine action, 23: „There will not be a „best possible" set, precisely because

one could always add more to any finite set [..]. Further, different sorts of value are
incommensurable - such that it makes no sense to compare one with another".

52 WARD: Divine action, 123f.: „One can identify four sorts of constraints upon Divine
action - a range of possible acts must be specified; a probability-pattern must be conserved; a

general set of values must be selected from a wider possible range; and the particular pattern
of their implementation must be intelligibly developed."

53 WARD: Divine action, 24: „However infinitely blissful God may be, he cannot enjoy a

tiring walk, since he has no body and is logically incapable of getting tired."
54 WARD: Divine action, 43: „Such a being, the most perfect there could possibly be,

cannot do anything which is incompatible with his own necessary nature."



244 Christoph J. Amor

ferner seinem Dasein kein Ende bereiten.55 Zweitens sei Gott nicht nur
hinsichtlich dessen, was er vollbringen könne, sondern auch in Bezug auf
die Häufigkeit seiner Interventionen eingeschränkt. Solle die stochastische
Struktur des Naturgeschehens erhalten bleiben, so dürfe Gott das
Wahrscheinliche öfters, das Unwahrscheinliche jedoch weitaus seltener
bewirken.56 Drittens sei Gottes Handlungsraum durch die Grundoption,
bestimmte Werte zu verwirklichen und viertens durch die spezifische Weise,
wie diese aktualisiert werden sollten, eingeschränkt.57

Die vierfache Begrenzung, der Gottes Handeln unterliegt, ergibt sich für
Ward aus Gottes Wesen und seiner Schöpfungsabsicht. Gottes Schöpfungsabsicht

ziele auf die Hervorbringung rationaler Wesen, die für Werte
empfänglich und zur Gottesliebe fähig seien. Das Schöpfungsmotiv gründet
nach Ward in Gottes Vorhaben, neue Wert-Arten und Lebewesen, die für
diese empfänglich sind, hervorzubringen, um auch selbst neue
Werterfahrungen machen zu können.58 Indem Gott fühlende Lebewesen erschaffe,
erlange er Kenntnis davon, wie es sich etwa für einen Menschen anfühle,
Zahnschmerzen zu haben. Dieses Wissen verändere den Charakter der
Erfahrungen Gottes und wecke seine Empathie.59 Gott zeichnet sich für Ward
durch verständnisvolle Einfühlung und einzigartige Vertrautheit mit den
menschlichen Empfindungen aus.60

Weitere Einschränkungen des Handlungsspielraums Gottes ergeben sich
für Ward aus Gottes Wesen. Gott existiere notwendig, d.h. in allen
möglichen Welten.61 Da ihm sein Wesen notwendig zukomme, könne er
dieses nicht verändern.62 Insofern der Kosmos in Gottes unveränderlichem

55 WARD: Divine action, 42: „God cannot make himself not exist". Zur Frage, ob es Gott
möglich ist, Suizid zu begehen, siehe: SWINBURNE: The Coherence of Theism.

56 WARD: Divine action, 121 f.: „[God] is limited in the number of changes he can bring
about. Crudely, he can bring about more probable changes quite often, and less probable
changes very rarely."

57 WARD: Divine action, 123: „We have uncovered another sort of constraint on Divine
action, the constraint imposed both by the general values God wishes to implement and by
the particular creative ways in which those values are implemented."

58 WARD: Divine action, 26: „This is a third sort of reason for creation - not only that
additional subjects of value exist, and that new and distinctive sorts of values will exist, but
also that God himself will experience new sorts of value, as he comes to know as actual those
finite values which he chooses to create."

59 WARD: Divine action, 25f.: „God will not have my toothache, but he will know and
appreciate exactly what it is like for me to have toothache. That knowledge will change the
character of God's experience, by causing a resonant and wholly empathetic feeling in God."

60 WARD: Divine action, 26: „[God] has a total empathetic responsiveness to and
uniquely inward acquaintance with my feelings."

61 WARD: Divine action, 16: „No possible being is beyond God's power, so he must exist
in all possible worlds, as the origin of all possible things. That is precisely the doctrine of
Divine necessity."

62 WARD: Divine action, 27: „God, being necessarily what he is, cannot choose his own
nature, nor is there any alternative to it, in any possible world. Even for God there is

something 'given', which is unchangeable."



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 245

Wesen wurzle, sei Gott außerstande, dieses Makrosystem zu modifizieren.63
Des Weiteren: Ward bestimmt Gottes Wesen als Liebe. Er verteidigt die

Möglichkeit, dass Gott entsprechend seinem Wesen eine personale
Beziehung zu seinen Geschöpfen aufzunehmen wünscht.64 Zumindest einige
Geschöpfe sollen Gott erkennen und ihn lieben.65 Zur Entstehung von
selbstbewussten und vernunftbegabten Lebewesen müssen - so Ward -
bestimmte physikalische Größen, wie spezifische Anfangsbedingungen sowie
bestimmte Naturgesetze und Naturkonstanten, im Kosmos gegeben sein.
Dieselben Naturgesetze, die Bio- und Anthropogenese ermöglichten, würden

für viele natürliche Übel verantwortlich zeichnen. Nur auf Kosten der
Entstehung menschlichen Lebens könne Gott folglich die Naturgesetze
optimieren.66 Nach Wards Dafürhalten ist Gottes Vorsehung nicht auf die
Maximierung menschlichen Glücks, sondern auf die Zunahme von Wissen
und Gottesliebe unter den Menschen ausgerichtet. Gottes providentielles
Engagement hebe die Freiheit des Menschen nicht auf.67 Der Mensch könne

aber nur dann verantwortlich handeln, wenn spezifische Naturgesetze in
Kraft seien und somit bestimmte Handlungen mit einiger Konstanz
vorhersehbare Folgen zeitigen würden. In diese regelmäßigen Abläufe in
der Natur, die für den Vollzug menschlicher Freiheit konstitutiv seien,
dürfe Gott nicht derart häufig eingreifen, dass er die stochastischen
Gesetzmäßigkeiten verletze. Andernfalls seien die Folgen freier sittlicher Entscheidungen

nicht mehr absehbar.68
Innerhalb des Gott möglichen Aktionsrahmens hält es Ward für denkbar,

dass Gott das Auftreten bestimmter Ereignisse von den Entscheidungen
der Menschen abhängig macht. Beim Schöpfungsakt erschaffe Gott einen
Ausgangszustand und lege Rahmenbedingungen fest, welche die zukünftige
Entwicklung des Kosmos nicht völlig determinierten. Laut Ward sind auch
menschliche Akteure in der Lage, da von Gott dazu befähigt, zur Ge-

63 WARD: Divine action, 49: „Since he [God] cannot change the nature of the system (it
is necessarily rooted in his immutable nature), he can properly be said to desire the existence
of a world containing many particular events that he does not desire."

64 WARD: Divine action, 35f.: „The possibility that God should enter into a personal
form of relationship with creatures, and that this is itself an essential part of his nature as

love, is a fifth consideration helping to show why a necessary and infinite creator should
create a universe, and what sort of universe he might create."

65 Ward vermerkt in Bezug auf die Schöpfungsabsicht Gottes: WARD: Divine action, 118:
„Those goals will involve conscious knowledge and love of the God towards whom the whole
process is directed."

66 WARD: Divine action, 59: „If I am to exist, it has to be in this universe as a whole, or
in one extremely similar." Ebd., 68: „[God cannot] make the laws of nature, which bring
about much natural suffering, quite other than they are, while still creating us, since we can
only exist in this universe, with these laws."

67 WARD: Divine action, 143: „God's providential action does not have human
happiness, whatever its character, as its aim. His purpose [sic!] to increase true knowledge
and love of the Divine nature, without undermining human freedom."

68 WARD: Divine action, 115: „God can determine just so many outcomes as leave the
general probability laws of nature intact".



246 Christoph J. Amor

staltung des offenen (open) und „emergenten" Kosmos beizutragen.69 Gott
gewähre den Menschen mitunter, durch ihre Gebetsbitten aktiv an der
Weltgestaltung mitzuwirken. Da Gott eine Bandbreite an Handlungsoptionen

zur Verfügung stünde, die aber keine best action umfasse, könne
er sich durch ein Gebet zu einer bestimmten Tat veranlasst sehen, zu der es

ohne Bitte nicht gekommen wäre. Dass Gott einer Bitte Gehör schenkt,
erachtet Ward für eine rationale Annahme, da die Gebetserhörung unter
mehrfacher Rücksicht ein Gut darstelle: Die Gebetserhörung manifestiere
Gottes Liebe zum Menschen und räume dem Menschen einen aktiven Part
bei der Zukunftsgestaltung ein. Sie stärke den liebenden Gehorsam des

Menschen gegenüber Gott durch die Einladung, sich Gott anzuvertrauen.
Schließlich erweise sich Gott durch die Gebetserhörung als kooperative
Kraft für das Gute, welche die Beziehung zu den Menschen nicht nach Art
eines paternalistischen Tyrannen gestalte.70

Neben der Behauptung, Gott werde durch seine Interventionen die Welt
stets verbessern, beanstandet Ward die in Prämisse (11) enthaltene These,
Gott seien die Anliegen der Menschen auch ohne deren Bitten vertraut. In
seiner Replik unterscheidet Ward zwischen Wunsch (desire), Absicht (intention)

und Bitte (request). Die Bitte siedelt er zwischen Wunsch und Absicht
an. Wer etwas wünsche, erachte die Erlangung des Erwünschten für
erstrebenswert. Wer etwas beabsichtige, engagiere sich, um sein Vorhaben
umzusetzen. Wer hingegen im Gebet um etwas bitte, wende sich an jemanden,
der zugesagt habe, Anliegen zu erhören. Ward räumt ein, dass Gott
vermutlich besser als der Betende selbst weiß, was dieser braucht (want).
Gott wisse aber nur dann, was der Beter verlange (request), wenn dieser ihn
darum ersuche.71

Ward bringt in die Debatte um die Sinnhaftigkeit der Bittgebets-Praxis
mehrere wichtige Aspekte ein. Zum einen schärft er das Bewusstsein dafür,
dass mit der These, Gott werde auch ungefragt das Beste für seine
Geschöpfe bewerkstelligen, kein Totschlagargument gegen das Bittgebet
vorliegt. Wards Behauptung, es gebe in einer konkreten Situation auch für
Gott nicht eine zu Gebote stehende best action sensibilisiert dafür, dass jede
Handlung bzw. Unterlassung unter mehrfacher Rücksicht beurteilt werden
kann. Das Augenmerk kann etwa darauf gelegt werden, ob eine Handlung
kurz- oder langfristig, qualitativ oder quantitativ, für viele oder nur wenige
Individuen positive Auswirkungen zeitigt etc.

Zum anderen betont Ward durch die Unterscheidung zwischen dem, was
der Mensch objektiv benötigt und dem, was er subjektiv wünscht, die
Würde des Menschen. Gott wisse zwar bestens über die Bedürfnisse der

69 WARD: Divine action, 32: „One might think [..] of God bringing some initial state into
existence, which has a future development not entirely determinate, but which he can help to
determine by the exercise of his supremely imaginative creativity."

70 WARD: Divine action, 162.
71 WARD: Divine action, 162: „God may know what we want, better than we do. But he

only knows what we request, if we actually request it."



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 247

Menschen Bescheid. Um die Menschen aber nicht zu bevormunden,
gewähre er ihnen manche Güter nur dann, wenn sie ihn darum ersuchten.
Bedauerlicherweise spezifiziert Ward ebenso wenig wie Stump die Art jener
Güter, zu deren Erhalt Bitten notwendig seien. Unter dieser Rücksicht ist
auch Wards Entwurf ergänzungsbedürftig.

Positiv hervorzuheben ist des Weiteren Wards Betonung der Güter, die
dem Menschen aus der Gebetspraxis erwachsen. Das (Bitt-)Gebet stellt für
Ward die eigentliche Vollform der personalen Beziehung des Menschen zu
Gott dar.72 Durch das Vorbringen eines Gebetsanliegens richte der Mensch
seine Aufmerksamkeit auf Gott und wende sich ihm im Vertrauen auf seine
Macht und sein Wohlwollen zu. Ohne das Vorbringen expliziter
Gebetsanliegen käme es nicht zur Realisierung dieser wertvollen Haltungen
(attitudes).73

Das Bittgebet ist nach Ward nicht nur von psychologischem Nutzen für
den Beter; vielmehr eignet ihm auch eine kausale Wirksamkeit. Diese
Wirksamkeit des Bittgebets thematisiert Ward vor allem im Kontext der sozialen

Verantwortung der Menschen füreinander. Laut Ward sind Christen
verpflichtet, zu beten und Gott um ihr eigenes Wohlergehen und das ihrer
Mitmenschen zu bitten. Würden Christen dieser Pflicht (duty) nicht
nachkommen, so stehe Gott den Menschen unter Umständen nicht bei. Diese

Zurückhaltung sei nicht Anzeichen von Amoralität oder Desinteresse
Gottes am Los der Menschen, sondern Konsequenz der gottgewollten
Verantwortung der Menschen füreinander.74 Wer Gott unterlassene
Hilfeleistung vorwerfe, obwohl er selbst dem Notleidenden beistehen könnte,
handle unvernünftig und erweise sich als unempfindlich für die Nöte seiner
Mitmenschen. Ebenso herzlos agiere, wer für einen Mitmenschen nicht
bete, obwohl es ihm ein Leichtes wäre.75 Da Ward derart stark die

Verantwortung der Menschen füreinander thematisiert, der auch und gerade
im gegenseitigen Gebet nachzukommen sei, wirft sein Ansatz die Frage
nach der Werthaftigkeit der menschlichen Willensfreiheit auf.76 Stellt die

72 WARD: Divine action, 158: „The full and proper form of personal relationship to God
is prayer". Ebd., 162: „So it is precisely in petitionary prayer that the deepest form of
personal relationship between rational creatures and God takes form."

73 WARD: Divine action, 163: „To request something of God requires that we think of
him, that we turn to him to rely upon his power, and that we trust him to be favourable to
us."

74 WARD: Divine action, 164: „Just as I am free to help others or not, so I am free to
pray for others or not. God will give certain goods to people only if they are asked for, in
prayer. Again, this is not unfair, for it is a consequence of our responsibility for one another
before God."

75 WARD: Divine action, 166: „It is not sensible to complain that, if I fail to pull my
neighbour out of a ditch when I could easily do so, God is responsible for leaving him there.
It is not more sensible to complain that, if I fail to pray for my neighbour when I could easily
do so, God is responsible for not doing what my prayer might have effected."

76 Zur Debatte um die Werthaftigkeit der menschlichen Freiheit siehe: KREINER, Armin:
Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Erweiterte Neuausgabe. Freiburg
i.Br.: Flerder 2005, 248-251. STOSCH: Gott - Macht - Geschichte, 269-288.



248 Christoph J. Amor

Existenz freier Personen einen derart hohen Wert dar, dass die aus dem
Missbrauch der Freiheit resultierenden Übel gerechtfertigt erscheinen? Ist
die Gewährung und Aufrechterhaltung der menschlichen Freiheit Gott ein
so großes Anliegen, dass er seine Fürsorge für die Menschheit zum Teil von
der bittenden Fürsprache der Menschen abhängig macht?

Bedenkenswert ist schließlich Wards Kriteriologie erhörungswürdiger
Bitten: Gebetsanliegen haben erstens im Geist aufrichtiger Gottesliebe und
Ehrfurcht vorgebracht zu werden. Zweitens müsse das Erbetene dem Wohl
der Mitmenschen dienen. Und drittens habe es im Bereich des Möglichen
zu liegen. Was Gott im bestehenden Kosmos möglich sei, hänge unter
anderem von „Wahrscheinlichkeitsfaktoren und der Systemstabilität" ab.77

Wards Verweis auf die Notwendigkeiten, denen Gott aufgrund seines Wesens

unterliege bzw. auf die Systemzwänge, denen Gott nicht zuwiderhandle,

um sein Schöpfungsziel nicht zu desavouieren, ist nicht unproblematisch.

Da dem Menschen die Einsicht in diese Notwendigkeiten verwehrt
sei,78 weist Wards Argumentation Züge einer Immunisierungsstrategie auf.
Diskutabel sind des Weiteren seine Äußerungen zur Theodizeeproblematik.
Aufgrund der mehrfachen Einschränkungen seines Handlungsspielraums
vermag Gott nach Ward nicht alle leidvollen Übel in der Schöpfung zu
verhindern. Unter der Voraussetzung, dass Gott nicht allen Menschen Leid
ersparen könne, werde er jenen helfen, denen eine potentiell wichtigere
Rolle bei der Realisierung von Gottes Vorhaben, die Liebe unter den
Menschen zu stärken bzw. Hass und Gier einzudämmen, zukomme.79 Diese
Annahme kann jedoch nur schwer vereinbart werden mit der
jüdischchristlichen Überzeugung, wonach jeder einzelne Mensch in den Augen
Gottes teuer und wertvoll ist (vgl. Jes 43,4).

4. Apologie des Bittgebets bei Lawrence Masek

Explizit zu dem von Stump rekonstruierten argument from evil gegen die
Praxis des Bittgebets hat auch Lawrence Masek Stellung bezogen.80 In
seinen Ausführungen verteidigt er unter der Voraussetzung von Gottes
Allmacht und Allgüte, die Sinnhaftigkeit und Wirksamkeit des Bittgebets,

77 WARD: Divine action, 167: „I have suggested that what is possible for God, within the
structure he has created, will depend upon factors of probability, system-stability and
alternative causal pathways".

78 WARD: Divine action, 145.
79 WARD: Divine action, 152: „Given that God cannot help both x and y, it is a good

reason for helping x that in some way x has a more important potential role in the working
out of the Divine purpose than y. [..] [God's purposes in general] are to encourage love to
grow and lead hatred and greed to self-destruction."

80 MASEK, Lawrence: Petitionary prayer to an omnipotent and omnibenevolent God. In:
Proceedings of the American Catholic Philosophical Association 74 (2000) 273—283.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 249

bei dem der Beter für sich selbst, für andere und zu den Heiligen betet.81

Im Gegensatz zu Stump, die Prämisse (7) des modifizierten argument from
evil angreift, wendet sich Masek gegen Prämisse (4). Entsprechend dieser
Prämisse werde ein vollkommen gutes Wesen, sofern es dazu in der Lage
sei, die Welt durch sein Tun bzw. Unterlassen stets zu einem besseren Ort
wandeln, als sie es ansonsten sein würde. Wie ausgeführt, erachtet es Stump
für logisch notwendig, dass Gott mitunter den Menschen erst dann seine

Fürsorge angedeihen lasse, wenn sie ihn darum bitten. Um die Menschen
nicht zu bevormunden oder zu verwöhnen, lasse Gott bisweilen zu, dass die
Welt, da er nicht andauernd ungefragt eingreife, schlechter sei, als sie bei

erfolgter Intervention sein würde. Masek spricht sich demgegenüber dafür
aus, dass Gott manchmal Interventionen, welche die Welt zu einem
besseren Ort machen würden, unterlässt, um die Geschöpfe aktiv an der
Verbesserung ihrer Lebensbedingungen mitwirken zu lassen. Gott befähige
seine Geschöpfe, Gutes zu tun bzw. zu wirken. Da die Geschöpfe jedoch
oftmals dieses Vermögen missbrauchen würden, sei die Welt nicht in dem
Maße gut, wie sie nach Gottes Vorstellung und Plan sein könnte und
sollte.82 Schützenhilfe für seine These, Gott unterlasse es bisweilen, die
Welt durch seine Eingriffe zu verbessern, holt sich Masek bei Thomas von
Aquin. Masek verweist auf Thomas' Ausführungen in Summa theologiae I,
q.25, a.6, ad 1 und ad 3 sowie In IV Sententiarum, d.45, q.3, a.2, ad 1,
wonach Gott hinsichtlich der Art und Weise, wie er die Welt erschaffen
habe, außerstande sei, die Schöpfung zu verbessern. Da Gott alles auf
vollkommene Weise vollbringe, hätte er das Schöpfungswerk nicht mit
größerer Weisheit und Güte umsetzen können. Sehr wohl aber sei er in der
Lage, die Welt in dem Sinn zu verbessern, dass er ihre Qualitäten vermehre
bzw. steigere. Maseks Rückgriff auf Thomas ließe sich folgendermaßen
vertiefen und spezifizieren: Das Geschaffene weist für Thomas mit der
wesentlichen (essentialis) und der akzidentellen (accidentalis) eine
zweifache Gutheit (bonitas) auf. Zur wesentlichen Gutheit des Menschen zählt
Thomas etwa die Vernunftbegabung, zur akzidentellen Güte Gesundheit,
Weisheit und Tugendhaftigkeit. Hinsichtlich der wesentlichen Gutheit sei

Gott außer Stande, unter Wahrung des Wesens des Geschaffenen, sein

Schöpfungswerk zu verbessern. Denn durch die Veränderung ihrer
wesentlichen Gutheit werde eine Entität zu einem Vorkommnis einer anderen
Art. Hinsichtlich der akzidentellen Gutheit ist Gott nach Thomas in der Lage,

seine Schöpfung zu optimieren, indem er das Geschaffene mit zusätzlichen

Gütern ausstattet. In Bezug auf die akzidentelle Gutheit vermöge

81 MASEK: Petitionary prayer, 273: „I argue that the efficacy of petitionary prayer -
including prayer for oneself, for others, and to saints - does not contradict the doctrine of
divine omnipotence and omnibenevolence."

82 MASEK: Petitionary prayer, 274: „[God] leaves part of the job of making the world a

better place up to creatures by giving them the power to cause goodness in each other.
However, creatures sometimes fail to exercise this power, so the world is not as good as it
could be."



250 Christoph J. Amor

Gott dem Geschaffenen zu einer vorteilhafteren Existenzweise (modus
essendi) zu verhelfen.83

Gott unterlässt diese Art der Verbesserung laut Masek jedoch zum Teil,
damit die Geschöpfe selbst einen aktiven Part bei der Hervorbringung von
Gutem übernehmen können. Masek verweist beispielhaft auf einen
liebevollen Vater, dessen Kinder ein Baumhaus bauen. Obwohl der Vater wisse,
dass seinen Kindern die Umsetzung dieses Vorhabens Schwierigkeiten
bereite, interveniere er nicht, um ihnen die Möglichkeit zu geben, durch
das gemeinsame Projekt voneinander zu lernen und zu profitieren. Auf analoge

Weise greife ein allgütiger Gott nicht jedes Mal ein, wenn die
Menschen ihre Fähigkeit, einander Gutes zu tun, missbrauchen würden.
Täte er dies, so würde er dadurch das seinen Geschöpfen und insbesondere
den Menschen verliehene Vermögen, eigenständig Gutes zu bewirken,
unterlaufen.84

Vor diesem Hintergrund wendet sich Masek den verschiedenen Formen
des Bittgebets zu. Zunächst versucht er die Sinnhaftigkeit von Bitten zu
verteidigen, in denen der Beter Gott um Beistand für sich selbst ersucht
(petitionary prayer for oneself). Masek schließt sich diesbezüglich den
Überlegungen von Stump, Murray und Meyers an. Das Bittgebet führe den
Beter zur Anerkennung Gottes als Urheber aller Güter und bewahre ihn so

vor Selbstüberschätzung und Hybris. Darüber hinaus verhindere es, dass

der Mensch durch die Beziehung zu Gott bevormundet und verwöhnt
werde.83

Hinsichtlich des Bittgebets für andere (petitionary prayer for others)
distanziert sich Masek von Murray und Meyers. Deren Lösungsvorschlag
lasse sich nur auf jene Bittgebete anwenden, in denen Gottes Beistand für
Menschen erfleht werde, die dem Beter vertraut seien. In Bezug etwa auf
die zahlreichen Opfer einer Naturkatastrophe, die niemals erfahren würden,

dass jemand für sie gebetet habe, könne das Bittgebet seine Funktion,
die Gemeinschaft unter den Menschen zu stärken, nicht erfüllen.86 Mit
seiner Kritik wird Masek dem Vorschlag von Murray und Meyers aber
nicht ganz gerecht. Denn Murray und Meyers betonen, dass Gott seine

83 In I Sententiarum, d.44, q.l, a.l, c: „Loquendo de bonitate accidentali, unicuique rei
maiorem bonitatem Deus conferre potuisset. [..] Deus non potest facere quod haec res maneat
eadem, et maiorem bonitatem essentialem habeat vel minorem." Siehe auch: Summa
theologiae I, q.25, a.6, ad 1: „[Deus] potest dare rebus a se factis meliorem modum essendi

quantum ad accidentialia, licet non quantum ad essentialia."
84 MASEK: Petitionary prayer, 277: „I use the example of the way a loving father might

raise his children to argue that an omnibenevolent God might not act as a safety net if we fail
to exercise our power to cause goodness in each other. If God always acted as a safety net,
then this would trivialize the power he gives creatures."

83 MASEK: Petitionary prayer, 278f.
86 MASEK: Petitionary prayer, 279: In Bezug auf Murray und Meyers merkt Masek an:

„This argument seems to apply only to prayer for others whom we know. Consider the
example of my praying for hurricane victims in Central America. My prayer might make me
feel closer to them, but this does not show that my prayer helps the hurricane victims, who
do not know about my prayer and who have no contact with me."



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 251

Fürsorge zum Teil davon abhängig mache, dass er von mehreren Menschen
um Beistand ersucht werde. Die Wirksamkeit des Bittgebets für andere
erschöpft sich für Murray und Meyers nicht darin, den Beter für die Sorgen
und Nöte seiner Mitmenschen zu sensibilisieren und dadurch den sozialen
Zusammenhalt zu festigen. Das Bittgebet für andere könne vielmehr eine
kausale Wirksamkeit entfalten und Anlass dafür sein, dass Gott helfend
eingreife.87 Recht betrachtet bezieht Masek gegenüber Murray und Meyers
keinen differenten Standpunkt, wenn er behauptet, Gebete für andere
könnten zum einen insofern wirksam sein, als sie eine Ereignis-Kette
initiieren, die jenen, für die gebetet werde, zu Gute komme. Zum anderen,
insofern Gebete für andere zur Stärkung der Gemeinschaft zwischen dem
Beter und jenen, für die er bete, beitrügen.88

Hinsichtlich des an die Heiligen gerichteten Bittgebets (petitionary
prayer to Saints) betont Masek, wie bereits erwähnt, dessen Funktion, die
Einsamkeit des Beters zu lindern. Indem sich der Beter an die Heiligen
wende, könne er sich als Mitglied einer Himmel und Erde umspannenden
Gemeinschaft empfinden. Zugleich ermögliche der Beter durch seine
Fürbitte, dass die Heiligen ihre gottgegebene Fähigkeit, Gutes zu tun, verwirklichen

könnten.89
Zusammenfassend kann festgehalten werden: Für Masek stellt das

Bittgebet, in dem der Beter für sich selbst, für andere und zu den Heiligen
betet, eine Möglichkeit dar, das gottgegebene Vermögen, Gutes zu wirken, zu
aktualisieren. Maseks Konzeption weist unter dieser Rücksicht Parallelen zu
Wards Entwurf auf, der das Bittgebet als Teilhabe des Menschen am
Handeln Gottes versteht.

Maseks Bemühen, mit Thomas von Aquin einen bedeutenden
mittelalterlichen Denker in die aktuelle Debatte einzubringen, ist zu begrüßen.
Dennoch muss sein selektiver Umgang mit Thomas beanstandet werden.
Maseks Behauptung, Gott greife mitunter nicht verbessernd in die Welt ein,
um die Eigentätigkeit seiner Geschöpfe nicht zu unterlaufen, gilt es im Blick
auf das Corpus thomisticum zu spezifizieren. Hier ist nicht der Ort, um
näher auf die diffizile Theodizeeproblematik bei Thomas einzugehen.90 Einige

87 Die schwierige Frage, warum Gott den Opfern einer Naturkatastrophe unter Um-
ständen erst dann beisteht, wenn er auch von nicht unmittelbar betroffenen Menschen darum
angefleht wird, ist damit nicht beantwortet und als Problemüberhang Murray und Meyers
aufgegeben.

88 MASEK: Petitionary prayer, 280: „These prayers [for others] can be efficacious both
because they can initiate a chain of events that benefits the person for whom the prayer is

offered and because they can help to strengthen the community between those who pray and
those for whom the prayers are offered."

89 MASEK: Petitionary prayer, 281.
90 Siehe dazu: AMOR, Christoph J.: „Si malum est, Deus est". Annäherungen an die

Theodizeeproblematik bei Thomas von Aquin im Kontext der aktuellen religionsphilosophischen

Debatte. In: DERS. / LADNER, Gertraud (Hgg.): Die Macht des Bösen. Vorträge der
Neunten Innsbrucker Theologischen Sommertage (theologische trends 18). Innsbruck:
Innsbruck University Press 2009 (im Erscheinen).



252 Christoph J. Amor

Hinweise müssen genügen: Zunächst ist auf Gottes Schöpfungsmotiv zu
verweisen. Nach Thomas will Gott das Andere seiner selbst nur insofern er
sein Wesen bzw. seine Fülle in es auszugießen (diffundere) beabsichtigt.91
Da alles nur entsprechend der Natur des Empfangenden rezipierbar sei,

vermag das Geschaffene nach Thomas - aufgrund seiner Endlichkeit -
Gottes unendliche Fülle nicht auf vollkommene (perfecte), sondern nur auf
begrenzte Weise zu empfangen und darzustellen.92 Nachdem Gott seiner
Fülle in keinem einzelnen Geschöpf bzw. in keiner einzigen Art (species)
hinreichend (sufficienter) Ausdruck verleihen könne, erschaffe er viele
unterschiedliche Kreaturen. Das eine Geschöpf ergänze bei der
Manifestation der göttlichen Fülle, wozu das andere durch seine individuelle
bzw. artspezifische Beschaffenheit nicht in der Lage sei.93 Um Gottes Fülle
bestmöglich zu repräsentieren, bedarf es für Thomas der Gesamtheit des

Geschaffenen. Indem Gott in der Schöpfung dazu alle Seinsgrade (gradus
essendi) verwirkliche, vollende er den Kosmos. Die perfectio universi bilde
neben Gottes eigener Güte den Hauptgegenstand seines Willens94 und habe

91 Compendium theologiae /., c.101 [n.195]: „Propter hoc ommia facta sunt ut divinae
bonitati assimilentur". Summa contra gentiles I, c.96 [806]: „Voluntas Dei in alia a se fertur
[..] inquantum, volendo et amando suum esse et suam bonitatem vult earn diffundi, secundum
quod possibile est". Summa contra gentiles I, c.75 [641]: „Vult igitur Deus rerum
multitudinem ex hoc quod suam essentiam et perfectionem vult et amat." Summa theologiae
1, q.19, a.3, c: „Alia autem a se Deus vult, inquantum ordinantur ad suam bonitatem, ut in
finem."

92 In III Sententiarum, d.14, q.l, a.l, qc.3, c: „Cum enim omne quod recipitur in aliquo,
sit in eo per modum recipientis, essentiae divinae similitudo non potest in aliqua creatura
recipi, quae perfecte repraesentet ipsam, propter infinitam distantiam creaturae ad Deum: et
inde est quod illud quod est in Deo unum et simplex, creaturae diversis formis et
perfectionibus repraesentant, unaquaque earum déficiente a perfecta repraesentatione divinae
essentiae." Quaestiones de quodlibet VII, q.l, a.l, c: „Cum autem omne quod recipitur in
aliquo, recipiatur in eo per modum recipientis, impossibile est in intellectu creato
similitudinem divinae essentiae recipi, quae earn perfecte secundum totam suam rationem
repraesentet."

93 Summa theologiae I, q.47, a.l, c: „Distinctio rerum et multitudo est ex intentione
primi agentis, quod est Deus. Produxit enim res in esse propter suam bonitatem
communicandam creaturis, et per eas repraesentandam. Et quia per unam creaturam
sufficienter repraesentari non potest, produxit multas creaturas et diversas; ut quod deest uni
ad repraesentandam divinam bonitatem, suppleatur ex alia. Bonitas, quae in Deo est

simpliciter et uniformiter, in creaturis est multipliciter et divisim." Summa contra gentiles II,
c.45 [1220]: „Perfectam Dei similitudinem non possunt consequi res creatae secundum unam
solam speciem creaturae: quia, cum causa excedat effectum, quod est in causa simpliciter et
unite, in effectu invenitur composite et multipliciter, nisi effectus pertingat ad speciem
causae; quod in proposito dici non potest, non enim creatura potest esse Deo aequalis.
Oportuit igitur esse multiplicitatem et varietatem in rebus creatis, ad hoc quod inveniretur in
eis Dei similitudo perfecta secundum modum suum." Compendium theologiae I, c.102 [201]:
„Est enim multitudo rerum et distinctio ab intellectu divino excogitata et instituta in rebus ad
hoc quod diversimode divina bonitas a rebus creatis repraesentetur, et earn secundum
diversos gradus diversa participarent, ut sic ex ipso diversarum rerum ordine quaedam
pulchritudo resultet, quae divinam Sapientiam commendaret."

94 Summa theologiae I, q.22, a.4, c: „Post bonitatem autem divinam, quae est finis a

rebus separatus, principale bonum in ipsis rebus existens est perfectio universi; quae quidem



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 253

eine Ungleichheit (inaequalitas) unter den Geschöpfen zur Folge.95 Zwecks
der Vollendung des Kosmos umfasse die Schöpfung einfache und
zusammengesetzte, unvergängliche und vergängliche Entitäten.96 Zur Vollendung
des Kosmos sei es ferner erforderlich (requirere), dass einige Geschöpfe von
der Güte prinzipiell abfallen (deficere) könnten und dies auch faktisch
täten. Insofern es sich nach Thomas beim Übel {malum) um ein
unvollkommenes und vermindertes Gut {bonum imperfectum et diminutum)
handelt, leiste es per accidens einen Beitrag zur Schönheit der Schöpfung,
die sich aus den Stufungen der bonitas konstituiere.97 Ein Kosmos ohne
Übel wäre für Thomas von geringerer Gutheit als die de facto von Gott
erschaffene Welt mit ihren vielfältigen Mängeln. Ein Kosmos, in dem manchen

Naturgütern Übel beigefügt seien, besitze eine größere Gutheit als ein
Kosmos, in dem die Gutheit des Geschaffenen nicht durch das Übel auf
vielfältige Weise eingeschränkt werde. Eine Welt, die sich durch eine Vielfalt

an unterschiedlichen Gütern auszeichne, sei einer Welt, in der die Güte
der Dinge nicht durch Übel variiert würde, vorzuziehen.98

Resümierend bleibt zu vermerken: Maseks Behauptung, Gott unterlasse
manchmal verbessernd in die Welt einzugreifen, um den Geschöpfen zu
ermöglichen, selbst Gutes zu tun, wird Thomas nur zum Teil gerecht. Maseks
Deutung ist zwar zugute zu halten, dass Thomas dezidiert die These der
Alleinwirksamkeit Gottes als inakzeptabel zurückweist, da sie der den
Geschöpfen verliehenen Würde der Wirkursächlichkeit {dignitas causalitatis)
widerspreche.99 Die Wahrung der Fähigkeit der Geschöpfe, eigenständig zu
wirken, figuriert im Corpus thomisticum aber nicht als hinreichende
Erklärung für die Existenz der innerweltlichen Übel. In einem Thomas
verpflichteten Lösungsansatz hätte angesichts der Frage, weshalb Gott die

non esset, si non omnes gradus essendi invenirentur in rebus." Summa theologiae 1, q.50, a.3,
c: „Perfectio universi est illud quod praecipue Deus intendit in creatione rerum".

95 Summa theologiae I, q.22, a.4, c: „Perfectio universi requirit inaequalitatem esse in
rebus, ut omnes bonitatis gradus impleantur." Summa theologiae I, q.89, a.l, c: „Hoc autem
perfectio universi exigebat, ut diversi gradus in rebus essent."

96 De potentia, q.3, a.16, c: „Ipsa universi perfectio et multitudinem et diversitatem
rerum requirat, quia in una earum inveniri non potest propter recessum a complemento
bonitatis primae; necesse fuit ex suppositione formae intentae quod Deus multas creaturas et
diversas produceret; quasdam simplices, quasdam compositas; et quasdam corruptibiles, et
quasdam incorruptibiles."

97 In II Sententiarum, d.34, q.l, a.l, c: „Malum nihil aliud est nisi bonum imperfectum.
Si autem nullum bonum esset in aliquo diminutum, omnia bona aequalia essent, et sie

pulchritudo universi deperiret, quae ex gradibus bonitatis colligitur". Summa theologiae I,
q.48, a.2, c: „Perfectio universi requirit inaequalitatem esse in rebus, ut omnes bonitatis
gradus impleantur. [..] Perfectio universi requirit ut sint quaedam quae a bonitate deficere
possint; ad quod sequitur ea interdum deficere."

98 In I Sententiarum, d.44, q.l, a.2, ad 5: „Universum in quo nihil mali esset, non esset
tantae bonitatis quantae hoc Universum: quia non essent tot bonae naturae in illo sicut in isto,
in quo sunt quaedam naturae bonae quibus non adiungitur malum, et quaedam quibus
adiungitur: et est melius utrasque naturas esse, quam alteras tantum."

99 Gott verleiht den Geschöpfen die dignitas causalitatis. Siehe: In I Sententiarum, d.45,
q.l, a.3, ad 4. Summa theologiae I, q.22, a.3, c. Summa theologiae I, q.23, a.8, ad 2.



254 Christoph J. Amor

Welt nicht zu einem besseren Ort umwandle, vom Endzweck des Schöpfers
(finis operantis) und der Schöpfung (finis operis) bzw. von der perfectio uni-
versi die Rede zu sein.100

5. Fazit oder Prolegomena zu einer Theorie des Bittgebets

Wie die bisherigen Ausführungen gezeigt haben, handelt es sich bei der
Verteidigung der Praxis des Bittgebets nicht bloß um eine marginale
Fragestellung. Durch die Verschränkung der Bittgebets- mit der Theodizee-
problematik stehen zentrale Uberzeugungen des Theismus auf dem Spiel.
Die dargestellten Ansätze machen deutlich, dass eine Theorie des Bittgebets
vor allem drei Momente in ein logisch konsistentes und existentiell
tragfähiges Verhältnis zu bringen hat: die Freiheit des Menschen, die Güte
Gottes und die Wirksamkeit des Bittgebets.

Vor allem auf dem Hintergrund von Stumps Entwurf stellt sich die Frau-

ge, ob und gegebenenfalls in welchem Ausmaß Autonomie und Willensfreiheit

des Menschen durch partikulare innerweltliche Eingriffe Gottes
Schaden nehmen. Das Spektrum möglicher Antworten ist breit. Es erstreckt
sich von der Ansicht, jede Intervention Gottes stelle eine Bedrohung für die
Freiheit des Menschen dar, über die Annahme, Gottes Eingriffe würden
erst, wenn sie ein bestimmtes Maß überschritten zur Gefahr für Autonomie
und Freiheit des Menschen, bis hin zur Uberzeugung, dass Gottes Interventionen

die Schöpfungsordnung nicht stören, sondern vielmehr das

Schöpfungsziel exemplarisch verdeutlichen.101 Das extra- und das intramentale
Handeln bzw. Wirken Gottes in der Welt hat dabei stets so gedacht zu
werden, dass es weder eine verdeckte Form der Manipulation des
Menschen darstellt, die ohne seine Zustimmung und Kenntnis erfolgt. Noch
dürfen Gottes Interventionen eine derart massive Einschränkung der
Regelmäßigkeit des Naturverlaufs zur Folge haben, dass die Verlässlichkeit der
Rahmenbedingungen für den menschlichen Freiheits-Vollzug nicht mehr
gegeben ist.

Wards Ausführungen zu Gottes Schöpfungs- und Vorsehungshandeln
werfen einen weiteren Fragenkomplex auf, den eine überzeugende Theorie
des Bittgebets zu klären hat: Was ist unter der Annahme der vollkommenen
Güte Gottes zu verstehen? Was folgt daraus für die Geschöpfe und
insbesondere den Menschen? Was darf der Mensch vernünftigerweise von einem
vollkommen guten Gott an Wohltaten für sich und seine Mit- und Umwelt
erhoffen? Bei Stump und Masek bleibt diese Frage offen. Ward beantwortet
sie indirekt durch den Hinweis, dass Gottes Schöpfungsabsicht auf den

Erkenntnisgewinn bzw. die Intensivierung von Liebe und Empathie unter
den vernunftbegabten Geschöpfen abziele. Unterschiedliche Deutungen der

100 Siehe dazu: STUFLER, Johann: Die Lehre des hl. Thomas von Aquin über den Endzweck
des Schöpfers und der Schöpfung. In: ZKTh 41 (1917) 656-700.

101 Siehe dazu: STOSCH: Gott - Macht - Geschichte, 89-115.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 255

Güte Gottes listet Basinger auf. Das theistische Bekenntnis zu einem
vollkommen guten Gott könne die Erwartungshaltung implizieren, dass

Gott alles in seiner Macht Stehende unternehme, um die Lebensqualität
jedes einzelnen seiner (vernunftbegabten) Geschöpfe zu maximieren.102 Ebenso

könne Gott aber auch in dem Sinn vollkommen gut genannt werden, als

er sich bemühe, jedem (vernunftbegabten) Geschöpf im Großen und Ganzen

(on the whole) ein zufriedenstellendes Leben zu ermöglichen.103
Schließlich ließe sich an Gottes vollkommener Güte mitunter auch dann
noch festhalten, wenn Gott eine Welt erschaffe, die alles in allem (on
balance) gut sei.104

Eine überzeugende Theorie des Bittgebets hat darüber hinaus die Art der
Wirksamkeit von Gebetsbitten darzulegen. Die besprochenen Autoren
schreiben dem Bittgebet in dem Sinn eine Wirksamkeit zu, dass Gott anläss-
lich einer Bitte anders handelt, als er es ohne Bitte getan hätte. Sie
beschränken somit die Wirksamkeit des Bittgebets nicht bloß auf den Nutzen,
der für den Beter aus seiner Bitte, unabhängig von ihrer Erhörung,
erwächst. Hinsichtlich des Nutzens der Gebetspraxis für den Beter lässt sich

grundsätzlich zweifach argumentieren: zum einen, indem die Güter
hervorgehoben werden, die das Bittgebet zeitigt, etwa geistliche Tröstung,
Intensivierung der Gottesbeziehung (Ward), Bewahrung vor Hochmut (Murray
und Meyers) und Einsamkeit (Masek) etc. Zum anderen, indem auf den
Schaden abgestellt wird, der sich einstellt, wenn Gott unaufgefordert in das

Leben der Menschen eingreift.105 Stumps Entwurf ist der zweiten
Argumentationsfigur zuzuordnen. Eine Würdigung der Sinnhaftigkeit des Bittgebets
unter beiderlei Rücksicht wäre wünschenswert.

Klärungsbedarf herrscht bei den vorgestellten religionsphilosophischen
Entwürfen hinsichtlich der Frage, welche Bitten in den Augen Gottes er-
hörungswürdig sind. Mit Ausnahme von Wards Entwurf findet sich in der
aktuellen religionsphilosophischen Debatte kaum eine Kriteriologie
gottgefälliger Gebetsanliegen. Dieses Manko gilt es schleunigst zu beheben.
Hervorzuheben an Wards Ausführungen ist die Betonung des Sozialcharakters

des Bittgebets. Erhörungswürdig sind für ihn in erster Linie Bitten,
deren Erfüllung positive Auswirkungen für die Mitmenschen zeitigen.

Zu begrüßen wäre es des Weiteren, wenn es verstärkt zu einer doppelten
Zusammenschau der aktuellen Bittgebet-Debatten kommen würde: zum
einen zwischen den im angelsächsischen und den im kontinental-

102 BASINGER: Why petition, 30: „A perfecdy good God is always doing everything
within his power to maximize the quality of life for each of his created moral agents."

103 BASINGER: Why petition, 38: „God is perfectly good in the sense that he is always
attempting to insure that each of his created moral agents leads on the whole a satisfying
existence."

104 BASINGER: Why petition, 39: „God is perfectly good in the sense that he is obligated
to actualize a world which is on balance good."

105 Zu dieser Unterscheidung siehe: MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you,
322.



256 Christoph J. Amor

europäischen Raum geführten Diskussionen. Zum anderen zwischen den

religionsphilosophischen und den theologischen, insbesondere
fundamentaltheologischen106 Überlegungen zum Bittgebet.

Abstract
Why shall we petition an omnipotent, omniscient, perfectly good God? If
God is omnipotent and omniscient, then it seems that he does not need our
prayers for already in advance He knows best what we pray for. If God is

perfectly good, won't he do what is best anyway? Is petitionary prayer
therefore pointless? The paper presents and discusses the recent accounts of
petitionary prayer put forward by Eleonore Stump, Keith Ward and
Lawrence Masek.

106 Für den deutschsprachigen Raum siehe: GRESHAKE, Gisbert: Theologische Grundlagen
des Bittgebets. In: ThQ 157 (1977) 27-40. WERBICK, Jürgen: Zwiesprache mit Gott oder
Erhebung zum Göttlichen? Fundamentaltheologische Reflexionen zum Gebet. In:
Informationes theologiae Europae. Internationales Jahrbuch für Theologie 11 (2002) 195-
209. DERS.: Gebetsglaube und Gotteszweifel. Münster: LIT 22005. MENKE, Karl-Heinz:
Handelt Gott, wenn ich ihn bitte? Regensburg: Friedrich Pustet 32008.


	"Bittet, und ihr werdet empfangen" : das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte

