Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: "Bittet, und ihr werdet empfangen” : das Bittgebet in der aktuellen
religionsphilosophischen Debatte

Autor: Amor, Christoph J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760779

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760779
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPH J. AMOR

,Bittet, und ihr werdet empfangen®.
Das Bittgebet in der aktuellen
religionsphilosophischen Debatte

Zu beten, stellt fiir religiose Menschen und insbesondere fiir Christen eine
vertraute und selbstverstindliche Praxis dar. Christen sind angehalten, un-
ablidssig zu beten (vgl. 1 Thess 5,17). Im Vertrauen darauf, dass ,jeder
Bittende empfiangt” (Lk 11,10),! sollen sie Gott um das tigliche Brot bitten
(vgl. Mt 6,11). Diese zentrale religiose Praxis sieht sich heute mit viel-
faltigen kritischen Anfragen konfrontiert. In der angelsichsischen Religi-
onsphilosophie ist eine rege Debatte iiber die Sinnhaftigkeit des Bittgebets
im Gange. Wesentliche Anregungen verdankt die aktuelle religionsphilo-
sophische Diskussion Eleonore Stump, die sich wiederholt mit den Ein-
winden gegen die Bittgebets-Praxis auseinandergesetzt und einen eigen-
stindigen Entwurf vorgelegt hat. Im Folgenden werden in einem ersten
Schritt Stumps Repliken auf naturwissenschaftliche, religiose und einige
philosophische Einwinde gegen das Bittgebet vorgestellt. Die schwer-
wiegendsten philosophischen Anfragen an die Praxis des Bittgebets ergeben
sich fiir Stump aus der fiir Theisten geliufigen Bestimmung Gottes als
allwissendes, allmichtiges und vollkommen gutes Wesen. Diese Einwinde,
welche Stump im Rahmen eines modifizierten argument from evil syste-
matisiert, werden gesondert in einem zweiten Schritt behandelt. Neben
Stump stellt die Untersuchung mit Keith Ward und Lawrence Masek zwei
weitere Autoren vor, welche die Praxis des Bittgebets zu verteidigen suchen
und dabei explizit zu Stumps argument from evil Stellung beziehen. Thre
Uberlegungen stellen exemplarische Argumentationsfiguren dar, wie die
Praxis des Bittgebets rational verantwortet werden kann. Eine kritische
Wiirdigung der vorgestellten Ansitze und einige Voriiberlegungen zu einer
addquaten Theorie des Bittgebets schlieflen die Untersuchung ab.

I Siehe auch: ,Bittet, und es wird euch gegeben werden (Lk 11,4; Mt 7,7). ,Und alles,
was immer ihr im Gebet glaubend begehrt, werdet ihr empfangen® (Mt 21,22). ,Ihr habt
nichts, weil ihr nicht bittet* (Jak 4,3).



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 229

1. DAS BITTGEBET UNTER ANKLAGE

In ihrer Verteidigung der Bittgebetspraxis setzt sich Stump zunichst mit
verschiedenen Einwiinden auseinander.2 In einem ersten Schritt entkriftet
Stump die Behauptung, die Sinnlosigkeit des Bittgebets sei durch die mo-
derne Wissenschaft zweifelsfrei erwiesen. Laut Einwand stellt jede Gebets-
erhérung ein Wunder dar. Die Mdoglichkeit eines Wunders, welches als
Durchbrechung eines Naturgesetzes zu denken sei, habe aus wissenschaft-
licher Sicht ausgeschlossen zu werden.3 Demgegeniiber verweist Stump da-
rauf, dass der Kompetenzbereich des Naturwissenschaftlers sich auf die
Untersuchung der Natur und der Naturgesetze zu beschrinken hat. Die
Frage, ob etwas Ubernatiirliches in der Lage sei, die Naturgesetze zu durch-
brechen, miisse in den Naturwissenschaften offen gehalten werden. Des
Weiteren gibt Stump zu bedenken, dass es unter Wissenschaftstheoretikern
umstritten ist, ob den idealisierenden und simplifizierenden Annahmen, mit
denen in den Naturwissenschaften operiert wird, ein Wahrheitswert zuzu-
sprechen ist oder ob es sich dabei nur um pragmatische Forschungs-Voraus-
setzungen (pragmatic presuppositions) handelt. Durch die Tatsache allein,
dass Naturwissenschaftler ihren Forschungen bestimmte Auffassungen tiber
die Wirklichkeit zugrunde legen, sind diese fiir Stump noch nicht als wahr
erwiesen.# Dariiber hinaus weist Stump die Behauptung zuriick, jede Ge-
betserhorung sei ein Wunder. Die Gebetserhérung impliziert fiir Stump
zwar einen innerweltlichen Eingriff Gottes. Dieser miisse jedoch nicht eo
ipso wundersam sein und den bekannten Naturgesetzen zuwiderlaufen.s

In einem zweiten Schritt befasst sich Stump mit dem philosophischen
Einwand, Gott sei als reiner Geist nicht in der Lage, in die Welt einzu-
greifen, da zwischen dem Korperlichen und dem Unkérperlichen keine
Kausalbeziehungen bestehen kéonnten. In ihrer Replik macht Stump geltend,
dass die Interaktionsweise materieller Substanzen noch nicht ausreichend
erforscht wurde. Bis zum Gegenbeweis diirfe daher nicht ausgeschlossen
werden, dass materielle Substanzen in der Lage seien, auch zu immateriel-
len Substanzen Kausalbeziehungen zu unterhalten. Das Bestehen derartiger

2 STUMP, Eleonore: Petitionary prayer. In: QUINN, Philip L. / TALIAFERRO, Charles (eds.):
A Companion to Philosophy of Religion. Malden: Blackwell 1997, 577-583 [= STUMP: Pe-
titionary Prayer (1997)].

3 STUMP: Petitionary prayer (1997), 578: ,Some people have supposed [..] that any
answer to petitionary prayer would constitute a miracle (understood as a violation of a
natural law) and that science rules out the possibility of miracles®.

4 STUMP: Petitionary prayer (1997), 578: ,The fact that science presupposes such views
[simplifying assumptions, certain global or cosmological assumptions] does not show them to
be true, and philosophers of science find it perfectly rational to question them.*

5 STUMP: Petitionary prayer (1997), 578: It is not true that every answer to prayer
requires a miracle. [..] Answering petitionary prayer does require God’s intervention in the
world, but divine intervention need not be miraculous.“



230 Christoph J. Amor

Kausalbeziehungen sieht Stump durch den momentanen Kenntnisstand iiber
die Wechselwirkung der Elementarteilchen gedeckt.®

In einem dritten Schritt wendet sich Stump den ,religiosen“ Griinden
(religious grounds) zu, welche die Annahme eines besonderen, innerwelt-
lichen Handeln Gottes in Abrede stellen. Sie verweist dazu auf den Deis-
mus. Innerhalb einer deistischen Position werden gottliche Eingriffe fiir un-
vereinbar mit der Wiirde des allmichtigen Schépfers gehalten. Die Voll-
kommenheit der Schoépfung erfordere keine nachtriglichen Korrekturen
von Seiten Gottes. Demgegeniiber verteidigt Stump die Moglichkeit, dass
Gott nicht allein um Mingel in seiner Schépfung zu beheben, innerweltlich
titig wird. Die Erschaffung vernunftbegabter Lebewesen legt fiir Stump die
Vermutung nahe, dass Gottes innerweltliches Engagement dem Aufbau und
der Erhaltung einer personlichen Beziehung zu diesen gilt.”

In einem vierten Schritt nimmt sich Stump der vermeintlichen Schwie-
rigkeiten Gottes an, angemessen (appropriately) allen, somit auch einander
widersprechenden Gebetsanliegen zu entsprechen. In ihrem Loésungsvor-
schlag macht Stump darauf aufmerksam, dass kontradiktorische Bitten
oftmals nur prima facie im Konflikt miteinander liegen bzw. einem Kom-
promiss zugefithrt werden konnen. Ein adiquater Umgang mit einander
ausschliefenden Gebetsanliegen liegt fiir Stump auch dann vor, wenn Gott
Bitten nicht erfiillt, unabhingig davon, ob der Bittende den Grund fiir die
Verweigerung des Erbetenen erfihrt oder nicht, wie sie unter Verweis auf
Mt 20,20-23 und 1 Kon 19,4-8 festhilt.8

In einem weiteren Schritt widmet sich Stump dem Einwand, das Bitt-
gebet sei zwar aus theoretischer Sicht nicht sinnlos, bleibe aber tiblicher-
weise (routinely) wirkungslos. Kime dem Bittgebet eine Wirksamkeit zu, so
miisste etwa die Sterblichkeitsrate von Menschen, fiir die gebetet werde,
signifikant niedriger sein als bei Menschen, welche niemand ins Gebet ein-
schlieffe. Laut Stump beruht der Einwand auf zwei Voraussetzungen, die
mit dem traditionellen theistischen Gottesbild unvereinbar sind: zum einen
auf der Annahme, Gott enthalte bestindig (invariably) manchen Menschen
bestimmte Giiter, wie Gesundheit, allein deswegen vor, weil er nicht um die
Gewihrung dieser Giiter gebeten werde. Zum anderen fuflt der Einwand
fir Stump auf der fiir sie inakzeptablen Uberzeugung, Gott bewillige stets
exakt das, worum er ersucht worden sei. Ohne ihre Griinde fiir die Zuriick-
weisung der zwei genannten Voraussetzungen niher zu entfalten, verweist

6 STUMP: Petitionary prayer (1997), 579: ,And nothing in what we do know about the
interaction of elementary particles demonstrates that they could not be acted upon except by
other material entities.

7 STUMP: Petitionary prayer (1997), 579: It is difficult to know what the point of God’s
creating rational persons could be if not to engage in personal relations with them.*

8 STUMP: Petitionary prayer (1997), 579: ,[There] are many ways to deal appropriately
with conflicting petitions, short of granting them all. Some cases of conflict are only apparent
[..]. Compromise is also possible when human desires collide. [..] As far as that goes, a prayer
can also be dealt with appropriately by explaining why it is denied, [..] or even by denying
the petition without explanation®,



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 231

Stump des Weiteren darauf, dass es prinzipiell unméglich sei, mit Sicherheit
festzustellen, fiir welche Menschen gebetet werde und fiir welche nicht.
Daher habe der Versuch, im Rahmen empirischer Erhebungen die Nutz-
losigkeit des Bittgebets nachzuweisen, als gescheitert zu gelten.?

Mit den angefithrten Repliken entschiarft Stump nicht nur einige
Standard-Einwinde gegen die Sinnhaftigkeit der Bittgebets-Praxis. Ihre Ent-
gegnungen sind dariiber hinaus auch als Beitrag zur Debatte um die Ange-
messenheit der Rede von einem besonderen Handeln bzw. Wirken Gottes
in der Welt zu wiirdigen.10 Da die bisher behandelten Einwinde fiir Stump
nicht die grofite Bedrohung fiir das Bittgebet darstellen, sind ihre Entgeg-
nungen zum Teil nur skizzenhaft gehalten, wodurch eine kritische Wiirdi-
gung ihrer Stellungnahmen erschwert wird.

Die schwerwiegendsten Anfragen an die Sinnhaftigkeit des Bittgebets
sind laut Stump philosophischer Natur und resultieren aus der Beriick-
sichtigung der Allwissenheit, der Unverdnderlichkeit und der Giite Gottes.

Unter Voraussetzung der Allwissenheit Gottes ergebe sich fiir das Bitt-
gebet folgende Problematik: Im Voraus zum Gebetsakt wisse Gott bereits
darum, welche Anliegen an ithn herangetragen wiirden und habe bereits a
priori entschieden, wie er diese erwidern werde. Da Gott nicht auf das
Ergehen einer konkreten Bitte warten miisse, um sie zu beantworten, finde
keine Kommunikation zwischen ihm und dem Beter statt. Streng ge-
nommen reagiere Gott nicht auf die Bitte der Menschen.11

In ihrer Antwort referiert Stump zwei philosophische Losungsansitze,
welche die Praxis des Bittgebets in Schutz nehmen. Gemifs dem ersten
Ansatz habe Gott zwar a priori festgelegt, auf welche Weise er mit einer an
ihn gerichteten Bitte verfahren werde, dennoch reagiere er auf das Gebet.
Entscheidend fiir die gottliche Reaktion sei nicht die zeitliche Abfolge
(timing), die zwischen dem Vorbringen des Anliegens und Gottes Er-
widerung bestehe. Relevant sei vielmehr die Tatsache, dass Gott etwas
aufgrund eines Gebetes vollbringe bzw. unterlasse, unabhingig davon, dass
er seine Entscheidung nicht erst im Anschluss an die Bitte treffe.

Der zweite Losungsversuch, dem Stump sich anschliefdt, argumentiert
fiir die Sinnhaftigkeit des Bittgebets durch den Verweis auf Gottes A-Tem-
poralitit. Nachdem Gott auflerhalb der Zeit stehe, erfolge die Festlegung
seiner Entgegnung auf ein Bittgebet nicht zu einem dem Gebet voraus-
liegenden Zeitpunkt. Laut Stump fillt ein a-temporaler Gott seine Ent-
scheidung aber auch nicht nachtriglich, sondern vielmehr gleichzeitig
(simultaneously) mit dem Bittakt. Dennoch handle es sich dabei um eine

9 STUMP: Petitionary prayer (1997), 580.

10 Zur sog. divine action debate sieche: BERNHARDT, Reinhold: Was heiffit ,,Handeln
Gottes”? Eine Rekonstruktion der Lehre von der Vorsehung. Giitersloh: Kaiser 1999. STOSCH,
Klaus von: Gottes Handeln denken. Ein Literaturbericht zur Debatte der letzten 15 Jahre. In:
ThRv 101 (2005) 89-108. DERS.: Gott — Macht — Geschichte. Versuch einer theodizeesen-
siblen Rede vom Handeln Gottes in der Welt. Freiburg i.Br.: Herder 2006.

L1 STUMP: Petitionary prayer (1997), 580.



232 Christoph J. Amor

Reaktion Gottes, welche aber keine Verinderung Gottes impliziere. Da der
Gebetsakt und Gottes Antwort simultan erfolgen wiirden, kénne ein zeit-
loser und unverinderlicher Gott wegen einer Bitte etwas tun, das er an-
dernfalls unterlassen hitte, ohne dabei seine urspriinglichen Vorhaben
revidieren zu miissen.!2 Im Rahmen dieses Ansatzes gelingt es nach Stump
den Einwand, das Bittgebet sei aufgrund der Unverinderlichkeit Gottes
zwecklos, zu entkriften. Entsprechend diesem Einwand stehe bereits im
Vorfeld zu einer formulierten Bitte fest, ob Gott das Erbetene gewihren
oder verweigern werde: Da Gottes Natur unwandelbar sei, vermoge das
Bittgebet Gottes Entscheidungen nicht zu beeinflussen. Demgegeniiber ver-
tritt Stump den Standpunkt, dass ein ewiger und unwandelbarer Gott
aufgrund einer an ihn adressierten Bitte unter Umstinden anders handelt,
als er es ohne Bitte getan hitte, ohne sich deswegen zu verindern: Denn
der Akt der Bitte und die Determination von Gottes Antwort wiirden
»zugleich® erfolgen.13

2. THEODIZEE IM BITTGEBET BEI ELEONORE STUMP14

Die grofite Herausforderung fiir die Praxis des Bittgebets ergibt sich fiir
Stump aus der Annahme der Giite Gottes (goodness). In ithrem 1979 er-
schienenen und mehrfach wieder aufgelegtem Artikel Petitionary prayerls
hatte Stump die durch die Behauptung der Giite Gottes provozierten
Anfragen an das Bittgebet im Kontext der Theodizeeproblematik systema-
tisiert. Laut Stump liegt den Einwinden gegen die Praxis des Bittgebets die
folgende modifizierte Variante eines argument from evil against God’s exis-
tence zu Grunde:

»(1) Ein vollkommen gutes Wesen macht die Welt niemals schlechter,
als sie andernfalls sein wiirde, sofern es in der Lage ist, dies zu verhindern.

12 STUMP: Petitionary prayer (1997), 581: ,Although an atemporal God does not frame
his response to a prayer after the prayer, any more than he determines it in advance of the
prayer, he can still act simultaneously with the prayer (where simultaneity has to be
understood in a more sophisticated way than temporal cooccurrence), and nothing in the
nature of simultaneity keeps God’s action from being a response to the prayer, a divine action
done because of the petition in the prayer.“

13 STUMP: Petitionary prayer (1997), 581: ,But if God is eternal as well as immutable, it
is possible for him to do something just because a prayer for it was made, without himself
undergoing any change, since the prayer and God’s determination about his own actions are
simultaneous.*

14 Vgl. GROSSE, Sven: Theodizee im Bittgebet. Melanchthons Position zum Theodizee-
problem. In: NZSTh 46 (2004) 149-167.

15 StuMP, Eleonore: Petitionary prayer. In: American Philosophical Quarterly 16 (1979)
81-91. Nachgedruckt u.a. in: SWINBURNE, Richard (ed.): Miracles. New York: Macmillan
1989, 167-188; in: CLARK, Kelly J. (ed.): Readings in the Philosophy of Religion. Ontario:
Broadview 2000, 299-308 und in: CRAIG, William L./ MORELAND, James P./ MEEKER,
Kevin (eds.): Philosophy of Religion. A Reader and Guide. Edinburgh: University Press 2002,
609-624.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 233

(2) Ein allwissendes und allmichtiges Wesen kann all dasjenige zu tun
unterlassen, was nicht logisch notwendig ist.

(3) Ein allwissendes, allmichtiges und vollkommen gutes Wesen macht
die Welt niemals schlechter als sie andernfalls sein wiirde, es sei denn, dies
ist logisch notwendig. (aus 1,2)

(4) Ein vollkommen gutes Wesen macht, sofern es dies vermag, die Welt
stets besser, als sie andernfalls sein wiirde.

(5) Ein allwissendes und allmichtiges Wesen vermag alles, was nicht lo-
gisch unméglich ist, zu tun.

(6) Ein allwissendes, allmichtiges und vollkommen gutes Wesen macht
die Welt stets besser, als sie andernfalls sein wiirde, sofern dies nicht lo-
gisch unmaoglich ist. (aus 4,5)

(7) Es ist fiir ein allwissendes, allmichtiges und vollkommen gutes
Wesen niemals logisch notwendig, die Welt schlechter zu machen, als sie
andernfalls sein wiirde. Es ist fiir ein allwissendes, allmichtiges und voll-
kommen gutes Wesen niemals logisch unmdéglich, die Welt besser zu ma-
chen, als sie andernfalls sein wiirde.

(8) Ein allwissendes, allmichtiges und vollkommen gutes Wesen macht
die Welt niemals schlechter, sondern stets besser, als sie andernfalls sein
wiirde. (aus 3,6,7)

(8 i) Die Welt ist nicht unendlich verbesserbar.

(8 1i) Es ist nicht der Fall, dass die Welt absolut vollkommen ist bzw.
sein wird (d.h. es gibt und wird immer Ubel in der Welt geben).

[Schlussfolgerung: Kein allwissendes, allmichtiges und vollkommen gu-
tes Wesen existiert. |

(9) Was im Bittgebet erbeten wird, stellt einen Sachverhalt dar bzw. hat
einen solchen zur Folge, dessen Realisierung die Welt besser oder schlech-
ter macht, als sie andernfalls (wenn der Sachverhalt nicht realisiert worden
wiire) sein wiirde.

(10) Wenn das, was im Bittgebet erbeten wird, einen Sachverhalt dar-
stellt bzw. einen solchen zur Folge hat, dessen Realisierung die Welt
schlechter macht, als sie andernfalls sein wiirde, so wird ein allwissendes,
allmichtiges und vollkommen gutes Wesen diese Bitte nicht erfiillen. (aus
8)

(11) Wenn das, was im Bittgebet erbeten wird, einen Sachverhalt dar-
stellt bzw. einen solchen zur Folge hat, dessen Realisierung die Welt besser
macht, als sie ansonsten sein wiirde, so wird ein allmichtiges, allwissendes
und vollkommen gutes Wesen diesen Sachverhalt auch dann herbeifiihren,
wenn keine entsprechende Gebetsbitte vorliegt.

(12) Das Bittgebet ist wirkungslos. (aus 9,10,11)

(13) Das Bittgebet ist sinnlos. (aus 12)“16

16 STUMP, Eleonore: Petitionary prayer. In: STUMP, Eleonore / MURRAY, Michael J. (eds.):
Philosophy of Religion. The Big Questions. Malden: Blackwell 1999, 355-357 [= STUMP:
Petitionary Prayer (1999)].



234 Christoph J. Amor

In ihrer Replik auf das angefiihrte argument from evil attackiert Stump
Pramisse (7), wonach es fiir ein allwissendes, allmichtiges und vollkommen
gutes Wesen, nimlich Gott, niemals logisch notwendig sei, die Welt durch
sein Tun bzw. Unterlassen schlechter, bzw. niemals logisch unmdoglich sei,
die Welt besser zu machen, als sie andernfalls sein wiirde. Stump verteidigt
die Moglichkeit, dass es fiir Gott logisch notwendig sein kénne, zuzulassen,
dass die Weltsituation aufgrund unterbliebener gottlicher Interventionen
schlechter ausfalle, als sie es bei erfolgtem Eingreifen Gottes sein wiirde.
Stumps Dafiirhalten nach ist auch ein allmichtiger Gott etwa auferstande,
die Ankunft seines Reiches auf Erden zu bewirken, in dem alle Menschen
ihn aus freiem Entschluss lieben, obwohl die Verwirklichung des Gottes-
reiches eine signifikante Verbesserung der Welt darstellen wiirde. Denn
Gott vermoge nicht zu bewerkstelligen, dass die Menschen ihn aus freien
Stiicken (freely) lieben.1” Ferner bezweifelt Stump, dass Gott in der Lage
sei, kraft seiner Allmacht, gleichsam magisch, ein freundschaftliches Ver-
hiltnis zu den Menschen herzustellen, ohne dabei die menschliche Willens-
freiheit zu untergraben.18

Auf dem Grundsatz, dass Gott einige Giiter und Werte nicht unabhingig
von der nicht erzwingbaren Partizipation der Menschen zu realisieren fihig
sei, basiert Stumps eigene Deutung der Praxis des Bittgebets. Von zentraler
Bedeutung fiir ihren Entwurf ist die Annahme, dass Gott den Menschen lie-
bevoll zugeneigt sei und eine freundschaftliche Beziehung zu ihnen
unterhalten mochte. Da der Mensch gegeniiber Gott einen benachteiligten
(disadvantaged) und untergeordneten (inferior) Partner darstelle, sei seine
Freundschaft zu Gott von einer doppelten Gefihrdung bedroht. Zum einen
laufe der Mensch Gefahr, von Gott véllig beherrscht zu werden. Zum
anderen drohe dem Menschen, von Gott verzogen und verwohnt zu wer-
den: ,Entweder wird das iiberlegene Glied des Paares das untergeordnete
als seinen Lakaien verwenden, oder das untergeordnete Glied wird das ihm
iiberlegene als seine personliche Kraftquelle gebrauchen®.1? Die erste Ge-
fahr, dass der Ranghohere den Untergeordneten beherrscht, illustriert
Stump anhand eines Lehrers, der ungebeten einem siumigen Studenten
Hilfestellungen bei der Verfassung einer Hausarbeit anbietet. Die zweite
Gefahr, dass der Untergeordnete durch die Beziehung zum Ranghd6heren
missrit, veranschaulicht sie am Beispiel der Mitglieder eines Konigshauses.

17 STUMP: Petitionary prayer (1999), 364: ,But I think that it is not possible for God to
make the world better in this way [the advent of God’s kingdom on earth, in which all people
freely love God], because I think it is not possible for him to make men freely do anything.”

I8 STUMP: Petitionary prayer (1999), 360: ,It is hard to see how God could bring about
such a friendship [between himself and human beings] magically, by means of his
omnipotence, and yet permit the people involved to have free will. If he could do so, he
could make a person freely love him in the right sort of way, and it does not seem reasonable
to think he could do so.“

19 STUMP: Petitionary prayer (1999), 360.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 235

Diese seien, aufgrund der ihnen zur Verfiigung stehenden Macht, stets der
Versuchung ausgesetzt, sich zu tyrannischen und maflosen Individuen zu
entwickeln.20

Durch beide Formen ungesunder Nihe (unhealthy closeness) kénne die
Freundschaft des Menschen mit Gott Schaden nehmen. Einen bedeutenden
Beitrag zur Vermeidung bzw. Eindimmung des Schadens, welcher der Gott-
Mensch-Beziehung drohe, leistet laut Stump das Bittgebet. Dem Bittgebet
komme diesbeziiglich eine doppelte Funktion zu: Das im Bittgebet sich aus-
driickende Gott-Vertrauen erlaube einerseits, die Distanz zwischen den
Menschen und ihrem Schopfer zu tiberbriicken. Andererseits fungiere das
Gebet als Puffer (buffer) fiir jene schidliche Nihe, die sich in einer Bezie-
hung einstellen kénne, in der ein Partner unter mehrfacher oder jeglicher
Riicksicht dem anderen tiberlegen sei. Fiir Stump schiitzt das Bittgebet so-
wohl vor der Gefahr, dass der Mensch in und durch seine Gottesbeziehung
verzogen und verwohnt (overwhelming spoiling) werde, als auch vor er-
driickender Uberwiltigung (oppressive overwhelming) und Beherrschung
(overwhelming domination) durch Gott. Beim Bittgebet ersuche der
Mensch Gott ausdriicklich um Hilfe. Er anerkenne dabei seine Angewiesen-
heit auf Gott bei der Befriedigung seiner Bediirfnisse. Aufgrund ,,der unbe-
streitbaren Ungewissheit der Gebetserh6rung® schiitze das Bittgebet den
Menschen so vor ,tyrannischem und mafflosem Stolz“.21 Zugleich bewahre
es den Menschen vor Gottes erdriickender Einmischung (oppressive
meddling). Aus Achtung vor der Autonomie des Menschen gewihre Gott
einige Giiter und Wohltaten erst auf eine ausdriickliche Bitte hin. Wiirde
Gott andauernd ungefragt intervenieren, so hitte dies fatale Folgen fiir den
Menschen. Angesichts eines allmichtigen Gottes liefe der Mensch Gefahr,
das Bewusstsein der eigenen Identitit (sense of identity) zu verlieren.22 Laut
Stump vermag Gott nicht zu bewerkstelligen, dass die Menschen ihn aus
freiem Entschluss um alles Benotigte bitten. Daher widerspreche es nicht
der Giite Gottes, wenn er, sofern die Menschen ihn nicht um alle Giiter
ersuchen wiirden, um die sie ihn bitten konnten und sollten, in einigen
Fillen diese nicht gewihre. Lasse Gott den Menschen auch ungebeten
Wohltaten zukommen, so geschehe dies auf Kosten der Giiter, die durch
das Bittgebet sich einstellen wiirden und erhalten blieben, nimlich die
Uberbriickung der Distanz zwischen Schopfer und Geschopf im Rahmen
eines freundschaftlichen Verhiltnisses sowie die Bewahrung des Menschen
davor, von Gott beherrscht bzw. verzogen und verwéhnt zu werden.23

20 STUMP: Petitionary prayer (1999), 360. Vgl. STUMP: Petitionary prayer (1997), 582.

21 STUMP: Petitionary prayer (1999), 360.

22 STUMP: Petitionary prayer (1997), 583: ,Because God waits to do some good things
until he is asked and does not simply intervene unasked every time he deals with human
beings, God helps safeguard the psychological autonomy of a human person who might
otherwise easily lose his sense of identity in his relation with an omnipotent, omniscient,
perfectly good God.“

23 STUMP: Petitionary prayer (1999), 364.



236 Christoph J. Amor

2.1 Die ambivalente Zuordnung menschlicher und géttlicher Freibeit bei
Stump

Stumps Ausfithrungen zum Bittgebet weisen eine zweifache Spannung auf.24
Die erste Spannung betrifft das Verhiltnis von menschlicher Freiheit und
gottlicher Interventionsmoglichkeit. Zum einen betont Stump stark Auto-
nomie und Freiheit des Menschen, die in den Augen Gottes einen so hohen
Wert darstellen, dass er, um sie nicht zu gefihrden, den Menschen einige
Hilfestellungen nur dann gewihrt, wenn er darum gebeten wird. Zum
anderen spricht sich Stump dafiir aus, dass Gott die Bediirfnisse der
Menschen mitunter auch dann befriedigt, wenn sie ihn nicht um Beistand
ersuchen. Sie fiihrt dazu das Beispiel eines Kindes an, das mehrfach be-
hindert ist, so dass es nicht darum weifS, einen Vater zu haben, den es um
etwas bitten kann. Auch ungefragt werde der gute Vater auf die Bediirfnisse
seines Kindes eingehen und sie erfiillen. Angesichts dieses Beispiels konnte
man meinen, Gott werde laut Stump nur hinsichtlich jener Menschen auch
ungefragt titig, die geistig auflerstande sind, ihn um etwas zu bitten. Dieser
Deutung scheint Stump prima facie zuzustimmen. Denn sie bemerkt, dass
der Vater nur dann seinen Grundsatz, erst einzugreifen, wenn er darum er-
sucht wird, nicht ad absurdum fithrt, wenn es zu seinen vorrangigen
Anliegen gehort, das Kind durch seine Intervention in die Lage zu ver-
setzen, eigenstindig Bitten zu formulieren.2’ Die Angemessenheit dieser
Deutung wird jedoch durch Stumps Aussage, Gott hitte Augustinus auch
ohne die Gebete seiner Mutter Monica errettet, desavouiert. Denn in die-
sem zweiten Fall greift Gott markant in das Leben eines Menschen ein, der
prinzipiell in der Lage ist, ihn aus eigenem Antrieb um Hilfe zu ersuchen.
Eine wohlwollende Interpretation konnte zwar zugunsten von Stump gel-
tend machen, dass nach ihrem Dafiirhalten Gott zwar auch unabhingig von
Monicas Gebeten sich ihres Sohnes Augustinus angenommen hitte, aber
nicht in derselben Zeitspanne bzw. nicht durch denselben Vorgang und
ohne dieselbe Wirkung dabei zu erzielen.26 Diese Einschrinkungen dndern
jedoch nichts an der Tatsache, dass Gott hier ungefragt und signifikant in
das Leben eines Menschen eingreift. Den Vorwurf, Gott mache sich diesbe-
ziiglich stets einer erdriickenden Einmischung (oppressive meddling)
schuldig, weist Stump unter Anfiihrung eines weiteren Beispiels zuriick: Ein
Professor werde von einem Studenten gebeten, einem befreundeten Kom-

24 Zu einer kritischen Wiirdigung weiterer Probleme von Stumps Entwurf siche: AMOR,
Christoph J.: “Asking makes a difference...”. Das Bittgebet bei Thomas von Aquin in der
neueren Diskussion. In: NZSTh 50 (2008) 37-61.

25 STUMP: Petitionary prayer (1999), 362: ,So I think a good father will fulfil the child’s
need unasked; but I think that he can do so without making a mockery of his practice of
bestowing benefits in response to requests only if putting the child in a position to make
requests is among his first concerns.”

26 STUMP: Petitionary prayer (1999), 362f.: It is possible, for example, to argue that
God would have saved Augustine without Monica’s prayers but not in the same amount of
time or not by the same process or not with the same effect.”



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 237

militonen bei der Fertigstellung einer iiberfilligen Hausarbeit unter die
Arme zu greifen. Laut Stump vermag der Professor seine Hilfestellung ge-
geniiber dem siumigen Studenten durch den Hinweis auf die Bitte des
besorgten Freundes zu rechtfertigen.2’? Stumps Beispiel ldsst sich aber nur
schwer auf die Beziehung Gottes zum Menschen tibertragen, wie Michael J.
Murray und Kurt Meyers zu Recht bemerkt haben. Im Normalfall kénne
der Beter Gott nidmlich nicht wegen des unaufgeforderten Eingriffs zur
Rede stellen. Da Gott dem Beter diesbeziiglich zumeist nicht Rede und Ant-
wort stehe, sei der Beter unfihig zu realisieren, dass ein Mitmensch Gott
fiir ihn um Hilfe ersucht habe und dass Gott in Reaktion auf diese konkrete
Bitte hin titig geworden sei. Da der Beter in Unkenntnis dieser
Zusammenhinge bleibe, konne er Gott sein Eingreifen nicht verzeihen und
miisse es als storende Einmischung empfinden.28

Vor dem Hintergrund der kritischen Anmerkungen von Murray und
Meyers wird deutlich, dass Stumps Ausfithrungen zum Bittgebet einer dop-
pelten Spezifizierung bediirfen. Zum einen miisste geklirt werden, wie be-
schaffen bzw. wie zahlreich die ungefragten Interventionen Gottes im
Leben eines Menschen sein diirfen, um dessen Autonomie und Freiheit
nicht zu gefihrden. Zum anderen hitte Stump darzulegen, welche Arten
von Giitern Gott nur aufgrund von Bitten gewadhrt. Wie ihr Beispiel des
stark behinderten Kindes nahelegt, dessen Bediirfnisse Gott auch ungefragt
befriedigt, kann es sich dabei nicht um iiberlebensnotwendige Giiter
handeln. Die Annahme, auch zum Empfang derart lebensrelevanter Giiter
seien Gebetsbitten notwendig, erscheint nur schwer mit der Behauptung der
vollkommenen Giite Gottes vereinbar. Zumal mit der Méglichkeit gerech-
net werden muss, dass Menschen, die Gott entweder nicht kennen oder
ihn, ohne eigenes Verschulden nicht als Urheber alles Guten anerkennen,
ihn nie um etwas bitten werden. Eine hilfreiche Unterscheidung, die sich
mit Gewinn auch auf Stumps Ansatz anwenden ldsst, hat David Basinger er-
arbeitet. Er ordnet die Giiter, die Gott den Menschen zuteilt, zwei Kate-
gorien zu: zum einen der Grundfiirsorge (basic provision), welche die Le-
bensqualitit der Menschen langfristig vor signifikanten Einschrinkungen
des physischen und psychischen Wohlbefindens bewahrt. Zum anderen der
Ermessensfiirsorge (discretionary provision), die der Steigerung der Lebens-
qualitit der Menschen dient und von Basinger ,the little extras“ genannt
wird. Gemifd der Grundfiirsorge wiinsche Gott etwa eine Person vor Miss-
brauch zu bewahren; gemifl der Ermessensfiirsorge stelle Gott sicher, dass
sich jemand eine neue und groffere Wohnung leisten kénne.2? Stumps Ent-
wurf liefle sich meines Erachtens dahingehend prizisieren, dass Gott nur

27 STUMP: Petitionary prayer (1999), 361.

28 MURRAY, Michael J./ MEYERS, Kurt: Ask and it will be given to you. In: Religious
Studies 30 (1994) 311-330, hier 326: ,The one being helped would be unable to realize that
someone else had prayed for him, and so be unable to excuse God for his meddling.

29 BASINGER, David: Petitionary prayer. A response to Murray and Meyers. In: Religious
Studies 31 (1995) 475-484, hier 481.



238 Christoph J. Amor

jene Giiter, die unter seine Ermessensfiirsorge fallen, auf eine explizite Bitte
hin gewihrt.30

Mochte man demgegeniiber die Ansicht vertreten, Gott mache auch die
Realisierung seiner Grundfiirsorge von einer konkreten Gebetsbitte abhin-
gig, und zugleich an der These der vollkommenen Giite Gottes festhalten,
so liefe sich dafiir mit dem Konzept des mittleren Wissens (scientia media)
argumentieren. Einen Versuch in diese Richtung haben jiingst Michael J.
Murray und Kurt Meyers unternommen.3! Sie weisen den Vorwurf, Gott
gleiche Rabeneltern, wenn er seine Grundfiirsorge den Menschen solange
vorenthalte, bis er darum gebeten werde, scharf zuriick. Die Eltern-Kind-
Analogie ist fiir Murray und Meyers aus zwei Griinden nicht auf die Be-
ziehung Gottes zum Menschen anwendbar. Die beiden Autoren machen
erstens darauf aufmerksam, dass menschliche Eltern, die sich mit dem Ge-
danken tragen, ihren Kindern erst dann beizustehen, wenn diese sie darum
ersuchen, nicht im Voraus wissen kénnen, ob ihre Kinder sie de facto um
Unterstiitzung bitten werden. Gott verfiige aber {iber ein mittleres Wissen,
d.h. eine Kenntnis des frei Zukiinftigen (futuribilia contingentia). Er wisse
daher, ob sein Vorhaben, die Gewidhrung der Grundfiirsorge von den Bitten
der Menschen abhingig zu machen, moralisch inakzeptable Hirtefille zur
Folge hitte. Gott kénne sich daher entschlieffen, von den moglichen Wel-
ten nur jene zu realisieren, in der, obwohl die Menschen ihn darum er-
suchen miissten, niemandem die Grundfiirsorge in einem kritischen Ausmaf$
(to a severe extent) vorenthalten bliebe.

Murray und Meyers verweisen zweitens darauf, dass menschliche Eltern
nicht abschitzen kénnen, ob ihr Vorhaben, nur dann helfend einzugreifen,
wenn sie darum ersucht werden, tatsichlich jene Giiter zeitigt, die sie sich
davon erhoffen. Im Gegensatz zu menschlichen Eltern aber, die stets mit
dem Risiko rechnen miissten, vergeblich eine derartige Praktik (policy) zu
etablieren, wisse Gott auf vollkommene Weise, welche Folgen ein derar-
tiges Vorhaben mit sich bringen wiirde. Aufgrund dieser Kenntnis sei Gott
in der Lage, die Gewihrung seiner Grundfiirsorge derart an das Vorbringen
von Bitten zu kniipfen, dass die daraus resultierenden Vorteile (out-
weighing goods) zum grofSten Teil bzw. vollstindig die sich einstellenden
Nachteile tiberwiegen wiirden. Gott konne daher die Erteilung seiner
Grundfiirsorge von den Bitten der Menschen abhingig machen, ohne das
Risiko einzugehen, dass jemand ihn nicht um das Lebensnotwendige er-
suchen werde.32 Gott sei daher gerechtfertigt, nicht nur seine Ermessens-,

30 Siehe auch: MURRAY, Michael J.: God responds to prayer. In: PETERSON, Michael
L./ VANARRAGON, Raymond J. (eds.): Contemporary Debates in Philosophy of Religion.
Malden: Blackwell 2004, 242-255, hier 244, der zwischen ,the big things“ bzw. ,the most
serious events we face in life“ und , discretionary goods“ bzw. ,the insignificant little extras“
unterscheidet.

31 MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you, 311-330.

32 MURRAY: God responds to prayer, 254. Sieche auch: MURRAY / MEYERS: Ask and it will
be given to you, 324: Unter Voraussetzung der scientia media gelte: ,God could make



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 239

sondern auch seine Grundfiirsorge den Menschen einzig und allein auf
deren konkrete Anfrage hin zu gewihren.33

Die Beurteilung dieses Losungsvorschlags hingt entscheidend davon ab,
ob Gott die scientia media, wie sie Luis de Molina im 16. Jahrhundert kon-
zipiert hat, zugestanden wird. Die Palette der Anfragen an das molinistische
Konzept ist vielfiltig. Sie erstreckt sich von der Frage, auf welche Weise
Gott den Wahrheitswert kontrafaktischer Konditionalsitze erkennen kann
iiber die Beanstandung des im mittleren Wissen implizierten Gottesbildes,
das Armin Kreiner wie folgt charakterisiert: ,,Gott handelt quasi wie ein
perfekter Dompteur, der die Entscheidungen seiner Tiere vollstindig kon-
trollieren kann, ohne sie zu verursachen, weil er weifs, wie diese sich unter
den jeweiligen Bedingungen verhalten werden.“34 Es ist daher abzuwigen,
ob man bereit ist, den Preis zu zahlen, den das Operieren mit dem Konzept
der scientia media mitunter mit sich bringt.

2.2 Freiheit oder Beziehung? Auf der Suche nach Stumps Leitidee

Neben dem spannungsreichen Verhiltnis von menschlicher Freiheit und
gottlichem Interventionsspielraum durchzieht eine zweite Ambivalenz
Stumps Ausfithrungen. Es handelt sich hierbei um die Frage, welche Leit-
vorstellung Stumps Entwurf zugrunde liegt. Ist dieser um die Autonomie-
bzw. Freiheits-, oder um die Beziehungskategorie zentriert? David Ba-
singer3’ hat darauf hingewiesen, Stump habe in ihren Erliuterungen zum
Bittgebet zwei dhnliche, aber verschiedene Argumente miteinander ver-
mengt. Zum einen begriinde sie die Sinnhaftigkeit des Bittgebets im Kon-
text der Wahrung der menschlichen Freiheit, zum anderen im Kontext der
Gelingensbedingungen der Freundschaft des Menschen mit Gott.
Entsprechend der ersten Argumentationsfigur rechtfertige Stump die
Praxis des Bittgebets durch die Behauptung, die Respektierung der mensch-

provision hang on freely offered creaturely petition with no risk that creatures will fail to
petition for a good essential to their well-being. Eine kritische Auseinandersetzung findet
sich bei BASINGER: Petitionary prayer. A response to Murry and Meyers, 481-484. DERS.: God
does not necessarily respond to prayer. In: PETERSON, Michael L. / VANARRAGON, Raymond
J. (eds.): Contemporary debates in philosophy of religion. Malden: Blackwell 2004, 255-263,
hier 262-263.

33 MURRAY: God responds to prayer, 254: ,Thus, if the parents had perfect middle
knowledge, and knew perfectly if and when the child would refuse to request provision, and
further knew just what outweighing goods would be secured by establishing such a policy
[making provision depend on petition], it is clear that the parent would be justified in setting
up such a dependence between provision and petition.“

34 KREINER, Armin: Das wabre Antlitz Gottes oder was wir meinen, wenn wir Gott sagen. Frei-
burg i.Br.: Herder 2006, 345-369, hier 351. Siehe auch: CRAIG, William L.: The problem of divine fore-
knowledge and future contingents from Aristotle to Suarez. Leiden: Brill 1988. FLINT, Thomas P.:
Divine Providence. The Molinist Account. Ithaca, NY: Cornell University Press 1998, 109-176. FRED-
DOSO, Alfred J.: Objections to Molinism, and Replies. 1n: HASKER, William /BASINGER, David /
DEKKER, Eef (eds.): Middle Knowledge. Theory and applications. Frankfurt a.M.: Lang 2000, 22-34.

35 BASINGER, David: Why petition an omnipotent, omniscient, wholly good God? In:
Religious Studies 19 (1983) 25-41.



240 Christoph J. Amor

lichen Freiheit erfordere, dass Gott im Normalfall nicht unaufgefordert
interveniere.36 Fiir Basinger bildet folgende Uberzeugung die Grundan-
nahme von Stumps Freiheits-Modell (freedom model): ,,Gott schitzt die
signifikante menschliche Freiheit, d.h. die Fihigkeit von Individuen, die
Kontrolle tiber bedeutsame Aspekte ihres Lebens zu bewahren, derart hoch,
dass er, als generelle Regel, niemals seine geschaffenen und moralisch ver-
antwortlich handelnden Wesen (moral agents) zu Handlungen dringt
(force), die diese nicht durchzufiihren wiinschen®.37

Gemif$ der zweiten Argumentsfigur legitimiere Stump die Sinnhaftigkeit
des Bittgebets mittels seiner Funktion, eine ernsthafte Beziehung (meaning-
ful relationship) zwischen Gott und Mensch zu ermoglichen, indem das
Bittgebet den Menschen davor bewahre, von Gott beherrscht oder ver-
wohnt zu werden. Den grundlegenden Unterschied zwischen dem Freiheits-
und dem Beziehungs-Modell verortet Basinger im Handlungsspielraum
Gottes. Fiir das Freiheits-Modell finde Gottes Verfiigungsmacht an der
Freiheit des Menschen ihre Grenze. ,, The freedom model presupposes that
to the extent to which individuals are significantly free, God’s control is
limited.“38 Im Gegensatz dazu erfordere die Wahrung der menschlichen
Freiheit im Beziehungs-Modell keine Beschneidung des gottlichen Hand-
lungsspielraums. Im Beziehungs-Modell kénne Gott prinzipiell nach Be-
lieben in das Leben der Menschen eingreifen. Von Zeit zu Zeit (at times)
beschliefle Gott aber, zugunsten des Beters erst dann titig zu werden, wenn
er darum ersucht werde. Denn Gott wolle durch seine Interventionen die
Menschen weder beherrschen noch verwohnen. Daher stelle das Bittgebet
eine sinnvolle und wirksame Praxis dar.39

Basingers Behauptung, Gott kénne laut Stump im Beziehungs-Modell
nach Belieben in das Leben der Menschen eingreifen, muss korrigiert
werden. Auch im Beziehungs-Modell sind Gottes Interventionsmoglich-
keiten nach Stump Grenzen gesetzt. Im Gegensatz zum Freiheits-Modell hat
Gott seine Eingriffe im Beziehungs-Modell nicht aus Achtung vor der men-
schlichen Freiheit einzuschrinken, sondern um seine Beziehung zum
Menschen nicht zu gefihrden. Basingers Kritik an Stump ist dennoch unter
der Riicksicht zuzustimmen, als der Handlungsspielraum Gottes im Be-
ziechungs-Modell gegeniiber dem Freiheits-Modell grofler erscheint. Im
Freiheits-Modell wiinscht Gott, dass die Menschen ,eine beachtliche

36 BASINGER: Why petition, 30: ,The basic claim is that petitionary prayer is justifiable
because genuine human freedom requires that God not normally intervene unless requested.”

37 BASINGER: Why petition, 30.

38 BASINGER: Why petition, 32f.

39 BASINGER: Why petition, 32f.: It is perfectly consistent with the relational model to
argue that human freedom in no sense limits God’s control, but that, at times, God simply
decides not to intervene until requested for the sake of the petitioner. [..] The God of the
relational model can intervene whenever he desires to do so.“



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 241

Kontrolle iiber bedeutsame Aspekte ihres Lebens behalten“40 und verletzt
(violate) daher nicht ihre Freiheit. Er hat sich folglich hinsichtlich unauf-
geforderter Eingriffe stirker zuriickzuhalten, als wenn er die Menschen
»nur® davor behiiten mochte, in und durch die Beziehung zu ihm fremd-
bestimmt oder verzogen zu werden. Im Freiheits-Modell kann eine
unaufgeforderte Intervention Gottes grundsitzlich als unerwiinschte Ein-
mischung gewertet werden. Im Beziehungs-Modell wird ein Eingriff Gottes
erst dann als unerbeten qualifiziert, wenn er der Beziehung zwischen Gott
und Mensch Schaden zufiigt. Ist man jedoch der Ansicht, jeder unauf-
geforderte Eingriff Gottes stelle eine Bedrohung seiner Beziehung zum
Menschen dar, so wire der legitime Handlungsspielraum Gottes auch im
Beziehungs-Modell gleich grof§ wie der im Freiheits-Modell. Erneut stellt
sich die dringliche Frage, wie geartet bzw. mit welcher Haufigkeit und In-
tensitit Gottes unaufgeforderte Interventionen erfolgen diirfen, um in den
jeweiligen Modellen nicht als unerwiinschte Einmischungen zu gelten. Wie
Stump, so ldsst auch Basinger unbeantwortet, wo in den beiden Modellen
die kritische Grenze anzusiedeln ist, die Gott durch seine Interventionen
nicht iiberschreiten darf, um weder der menschlichen Autonomie noch der
Beziehung des Menschen zu ihm zu schaden. Diesbeziiglich herrscht fiir
eine plausible Theorie des Bittgebets in der zeitgendssischen religionsphilo-
sophischen Debatte Klirungsbedarf.

Als erginzungsbediirftig erweisen sich Stumps Ausfithrungen zum Bitt-
gebet auch insofern, als sie die Praxis des gemeinschaftlichen Fiirbitt-
Gebets nicht plausibel machen kénnen. Das Neue Testament bezeugt die
bereits im Frithchristentum geldufige Praxis,4! andere zu ersuchen, bei Gott
Fiirsprache fiir uns einzulegen und ihn zu unseren Gunsten um etwas zu bit-
ten. Eine christliche Theorie des Bittgebets muss dem Umstand Rechnung
tragen, dass selbst dann, wenn der Beter Gott in eigenen Belangen bittet, er
unter Umstinden der Fiirsprache (intercession) anderer bedarf.42 Die Fun-
ktion dieser gemeinschaftlichen Gebetsbitte (corporate prayer) kann nicht
darin bestehen, Gott vor dem Vorwurf unerbetener Einmischung in das
Leben des Beters zu bewahren. Um Gott von einer derartigen Anklage
freizusprechen, ist es sowohl nach dem Freiheits-, als auch nach dem Be-
ziehungs-Modell hinreichend, dass der Beter selbst Gott um etwas ersucht.
Indem er sich aktiv an Gott wendet und ihn um Beistand bittet, ist in bei-
den Modellen sichergestellt, dass Gottes Intervention nicht als storende

40 BASINGER: Why petition, 32: ,A crucial assumption in the freedom model is the belief
that God desires individuals to retain considerable control over significant aspects of their
lives.“

41 Rém 15,30: ,,Ich bitte euch [..]: Steht mir bei, und betet fiir mich zu Gott®. Kol 4,3:
»Betet auch fiir uns®. Jak 5,16: ,Betet fiireinander®. 2 Kor 1,11: ,Ihr wirkt durch das Gebet
fiir uns mit*.

42 MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you, 326: ,Somehow the Christian must
account for the fact that even when one petitions on his own behalf he still needs the
intercession of others.“



242 Christoph J. Amor

Einmischung wahrgenommen wird. Eine bedenkenswerte Erliuterung des
gemeinsamen Bitt- bzw. des Fiirbitt-Gebets stammt von Murray und
Meyers. Fiir die beiden Autoren stirkt das Gebet fiir andere den Gemein-
schaftssinn und das Verantwortungsgefiihl.43 Indem Menschen in Gemein-
schaft bzw. fiireinander beten, wiirden sie fiir die Sorgen ihrer Mit-
menschen sensibilisiert und seien dadurch motiviert, diesen nach Kriften
beizustehen. Dem zwischenmenschlichen Zusammenhalt sei es forderlich,
dass fiir die Erh6rung einiger, von den Autoren nicht ndher spezifizierter
Gebetsanliegen, das gemeinschaftliche Bittgebet erforderlich sei.44 Die
berechtigte Hoffnung, die Fiirsprache anderer sei der Erhérung des eigenen
Gebetsanliegens forderlich, motiviere die Glieder einer Gemeinschaft, sich
tiber die eigenen Wiinsche und Bediirfnisse auszutauschen und stirke so
den sozialen Zusammenhalt.45 Einen weiteren Aspekt bei der Verteidigung
der Praxis des Fiirbitt-Gebets hat Lawrence Masek in die Diskussion einge-
bracht. Fiir ihn befriedigt das Fiirbitt-Gebet ebenso wie das an die Heiligen
gerichtete Gebet, den Wunsch der Menschen, Mitglied einer Gemeinschaft
zu sein und bewahre sie so vor Isolation und Einsamkeit.46

3. DIE VERTEIDIGUNG DES BITTGEBETS DURCH KEITH WARD

Zu Stumps modifiziertem argument from evil gegen die Sinnhaftigkeit des
Bittgebets hat auch der Oxforder Emeritus Keith Ward Stellung bezogen. In
seiner 1990 verdffentlichten und 2007 neu aufgelegten Monographie zum
Handeln Gottes#7 widmet sich Ward in einem Kapitel explizit dem (Bitt-)
Gebet. Die grofite Herausforderung fiir eine iiberzeugende Theorie des
Bittgebets stellt fiir Ward die Frage dar, ob die Annahme verniinftig sei, ein

43 MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you, 327: ,One reason why God may
make provision of certain goods contingent upon corporate requests is because His creatures
assisting one another in this way generates interdependence among believers®. Ebd. 330:
»The practice of corporate petitionary prayer can be justified in the light of the fact that God
has an overriding desire to cultivate and maintain a harmonious interdependence amongst
members of the church.”

44 MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you, 327: ,Corporate prayer forces
believers’ interdependence since God has, to some extent, made the granting of petitions
contingent upon them recruiting others to pray for their needs.“

45 MURRAY: God responds to prayer, 252: ,By making the efficaciousness of prayer
depend, at least in some cases, on other-directed petition being made, the believer has a
powerful and immediate incentive to share those needs with others in the community.*

46 MASEK, Lawrence: Petitionary prayer to an omnipotent and omnibenevolent God. In:
Proceedings of the American Catholic Philosophical Association 74 (2000) 273-283, hier
281: ,Human desires to avoid isolation and to belong to a community. [..] Petitionary prayer
benefits the living by helping to alleviate isolation here on earth.”

47 WARD, Keith: Divine action. Examining God’s role in an open and emergent universe.
Philadelphia: Templeton Foundation Press 2007.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 243

allmichtiger Gott modifiziere seine Absichten wegen oftmals einfiltiger
menschlicher Bitten.48

Im Gegensatz zu Stump, die Priamisse (7) des modifizierten argument
from evil angreift, beanstandet Ward Pramisse (11).49 Dieser zufolge werde
ein allwissendes, allmichtiges und vollkommen gutes Wesen, sofern es dazu
in der Lage sei und die Gewihrung des Erbetenen die Welt verbessere,
diesen Sachverhalt auch ohne menschliche Bitten realisieren. An Primisse
(11) beanstandet Ward sowohl die Annahme, Gott tue unabhingig von
menschlichen Bitten stets das jeweils Beste, als auch die Ansicht, Gott be-
diirfe der Gebete der Menschen nicht, da er um ihre Anliegen immer schon
wisse.50

Die Behauptung, ein allmichtiger, allwissender und vollkommen guter
Gott vollbringe in jeder Situation das Bestmogliche, verkennt nach Ward,
dass die beste Handlungsweise an sich nicht eruierbar ist. Ebenso wenig
liefe sich iiber die beste aller moglichen Welten spekulieren. Da jedes
endliche System prinzipiell optimierbar sei, existiere keine bestmogliche
Systemkonstellation. Des Weiteren sind verschiedene Wert-Arten fiir Ward
inkommensurabel. Die Frage, ob mit der Realisierung eines bestimmten
Wertes ein uniiberbietbares Optimum vorliege, lasse sich daher nicht beant-
worten.5! Die These, Gott realisiere auch ungefragt stets das Bestmogliche,
unterschlage die Einschriankungen, denen Gottes Handeln unterliege. Gott
ist — so Ward - hinsichtlich dessen, was und wie oft er etwas tun kann,
limitiert. Gottes Handeln unterliege vier Arten von Einschrinkungen
(constraints):52 Gott vermag nach Ward erstens nicht schlechthin alles zu
vollbringen; vielmehr stehe ihm eine endliche Anzahl an méglichen
Aktionen zur Auswahl. So sei Gott zum Beispiel als unkérperliche und all-
michtige Entitdt auflerstande, eine kriftezehrende Wanderung zu unter-
nehmen.53 Da Gott vollkommen sei, vermoge er des Weiteren nichts zu tun,
das seiner Natur widerspreche.54 Nachdem er notwendig existiere, kénne er

48 WARD: Divine action, 160: ,ls it reasonable to suppose that an omniscient God should
have his ,Mind changed“ by very limited and no doubt often silly, even if well meaning,
human requests?*

49 Zu einer ausfiihrlicheren Darstellung von Wards Entwurf siehe AMOR: ,Asking makes
a difference...”, 37-61.

S0 WARD: Divine action, 159: ,There are two points here: first, God will do what is best
anyway; and second, God does not need our prayers, since he knows what we want.“

51 WARD: Divine action, 23: , There will not be a ,best possible® set, precisely because
one could always add more to any finite set [..]. Further, different sorts of value are
incommensurable — such that it makes no sense to compare one with another®.

52 WARD: Divine action, 123f.: ,One can identify four sorts of constraints upon Divine
action — a range of possible acts must be specified; a probability-pattern must be conserved; a
general set of values must be selected from a wider possible range; and the particular pattern
of their implementation must be intelligibly developed.*

53 WARD: Divine action, 24: ,However infinitely blissful God may be, he cannot enjoy a
tiring walk, since he has no body and is logically incapable of getting tired.

54 WARD: Divine action, 43: ,Such a being, the most perfect there could possibly be,
cannot do anything which is incompatible with his own necessary nature.“



244 Christoph J. Amor

ferner seinem Dasein kein Ende bereiten.55 Zweitens sei Gott nicht nur
hinsichtlich dessen, was er vollbringen konne, sondern auch in Bezug auf
die Hiufigkeit seiner Interventionen eingeschrinkt. Solle die stochastische
Struktur des Naturgeschehens erhalten bleiben, so diirfe Gott das Wahr-
scheinliche o6fters, das Unwahrscheinliche jedoch weitaus seltener be-
wirken.5¢ Drittens sei Gottes Handlungsraum durch die Grundoption, be-
stimmte Werte zu verwirklichen und viertens durch die spezifische Weise,
wie diese aktualisiert werden sollten, eingeschrinkt.57

Die vierfache Begrenzung, der Gottes Handeln unterliegt, ergibt sich fiir
Ward aus Gottes Wesen und seiner Schépfungsabsicht. Gottes Schopfungs-
absicht ziele auf die Hervorbringung rationaler Wesen, die fiir Werte
empfinglich und zur Gottesliebe fihig seien. Das Schépfungsmotiv griindet
nach Ward in Gottes Vorhaben, neue Wert-Arten und Lebewesen, die fiir
diese empfinglich sind, hervorzubringen, um auch selbst neue Werter-
fahrungen machen zu kénnen.58 Indem Gott fiihlende Lebewesen erschaffe,
erlange er Kenntnis davon, wie es sich etwa fiir einen Menschen anfiihle,
Zahnschmerzen zu haben. Dieses Wissen verindere den Charakter der Er-
fahrungen Gottes und wecke seine Empathie.5¥ Gott zeichnet sich fiir Ward
durch verstindnisvolle Einfithlung und einzigartige Vertrautheit mit den
menschlichen Empfindungen aus.60

Weitere Einschrinkungen des Handlungsspielraums Gottes ergeben sich
fiir Ward aus Gottes Wesen. Gott existiere notwendig, d.h. in allen
moglichen Welten.61 Da ihm sein Wesen notwendig zukomme, kénne er
dieses nicht verindern.62 Insofern der Kosmos in Gottes unverdnderlichem

55 WARD: Divine action, 42: ,,God cannot make himself not exist“. Zur Frage, ob es Gott
moglich ist, Suizid zu begehen, siche: SWINBURNE: The Coherence of Theism.

56 WARD: Divine action, 121f.: ,[God] is limited in the number of changes he can bring
about. Crudely, he can bring about more probable changes quite often, and less probable
changes very rarely.”

57 WARD: Divine action, 123: ,,We have uncovered another sort of constraint on Divine
action, the constraint imposed both by the general values God wishes to implement and by
the particular creative ways in which those values are implemented.*

58 WARD: Divine action, 26: ,This is a third sort of reason for creation — not only that
additional subjects of value exist, and that new and distinctive sorts of values will exist, but
also that God himself will experience new sorts of value, as he comes to know as actual those
finite values which he chooses to create.”

59 WARD: Divine action, 25f.: ,God will not have my toothache, but he will know and
appreciate exactly what it is like for me to have toothache. That knowledge will change the
character of God’s experience, by causing a resonant and wholly empathetic feeling in God.“

60 WARD: Divine action, 26: ,[God] has a total empathetic responsiveness to and
uniquely inward acquaintance with my feelings.“

61 WARD: Divine action, 16: ,No possible being is beyond God’s power, so he must exist
in all possible worlds, as the origin of all possible things. That is precisely the doctrine of
Divine necessity.*

62 WARD: Divine action, 27: ,,God, being necessarily what he is, cannot choose his own
nature, nor is there any alternative to it, in any possible world. Even for God there is
something ‘given’, which is unchangeable.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 245

Wesen wurzle, sei Gott aufSerstande, dieses Makrosystem zu modifizieren.63
Des Weiteren: Ward bestimmt Gottes Wesen als Liebe. Er verteidigt die
Maoglichkeit, dass Gott entsprechend seinem Wesen eine personale
Beziehung zu seinen Geschopfen aufzunehmen wiinscht.64 Zumindest einige
Geschopfe sollen Gott erkennen und ihn lieben.65 Zur Entstehung von
selbstbewussten und vernunftbegabten Lebewesen miissen — so Ward — be-
stimmte physikalische Groflen, wie spezifische Anfangsbedingungen sowie
bestimmte Naturgesetze und Naturkonstanten, im Kosmos gegeben sein.
Dieselben Naturgesetze, die Bio- und Anthropogenese ermdéglichten, wiir-
den fiir viele natiirliche Ubel verantwortlich zeichnen. Nur auf Kosten der
Entstehung menschlichen Lebens koénne Gott folglich die Naturgesetze
optimieren.6¢ Nach Wards Dafiirhalten ist Gottes Vorsehung nicht auf die
Maximierung menschlichen Gliicks, sondern auf die Zunahme von Wissen
und Gottesliebe unter den Menschen ausgerichtet. Gottes providentielles
Engagement hebe die Freiheit des Menschen nicht auf.67 Der Mensch kén-
ne aber nur dann verantwortlich handeln, wenn spezifische Naturgesetze in
Kraft seien und somit bestimmte Handlungen mit einiger Konstanz
vorhersehbare Folgen zeitigen wiirden. In diese regelmifiigen Abliufe in
der Natur, die fiir den Vollzug menschlicher Freiheit konstitutiv seien,
diirfe Gott nicht derart hiufig eingreifen, dass er die stochastischen Gesetz-
mifigkeiten verletze. Andernfalls seien die Folgen freier sittlicher Entschei-
dungen nicht mehr absehbar.63

Innerhalb des Gott moglichen Aktionsrahmens hilt es Ward fiir denk-
bar, dass Gott das Auftreten bestimmter Ereignisse von den Entscheidungen
der Menschen abhingig macht. Beim Schépfungsakt erschaffe Gott einen
Ausgangszustand und lege Rahmenbedingungen fest, welche die zukiinftige
Entwicklung des Kosmos nicht véllig determinierten. Laut Ward sind auch
menschliche Akteure in der Lage, da von Gott dazu befihigt, zur Ge-

63 WARD: Divine action, 49: ,Since he [God] cannot change the nature of the system (it
is necessarily rooted in his immutable nature), he can properly be said to desire the existence
of a world containing many particular events that he does not desire.“

64 WARD: Divine action, 35f.: ,The possibility that God should enter into a personal
form of relationship with creatures, and that this is itself an essential part of his nature as
love, is a fifth consideration helping to show why a necessary and infinite creator should
create a universe, and what sort of universe he might create.”

65 Ward vermerkt in Bezug auf die Schopfungsabsicht Gottes: WARD: Divine action, 118:
» Those goals will involve conscious knowledge and love of the God towards whom the whole
process is directed.

66 WARD: Divine action, 59: ,If I am to exist, it has to be in this universe as a whole, or
in one extremely similar.“ Ebd., 68: ,[God cannot] make the laws of nature, which bring
about much natural suffering, quite other than they are, while still creating us, since we can
only exist in this universe, with these laws.“

67 WARD: Divine action, 143: ,God’s providential action does not have human
happiness, whatever its character, as its aim. His purpose [sic!] to increase true knowledge
and love of the Divine nature, without undermining human freedom.*

68 WARD: Divine action, 115: ,God can determine just so many outcomes as leave the
general probability laws of nature intact®.



246 Christoph J. Amor

staltung des offenen (open) und ,,emergenten® Kosmos beizutragen.®® Gott
gewihre den Menschen mitunter, durch ihre Gebetsbitten aktiv an der
Weltgestaltung mitzuwirken. Da Gott eine Bandbreite an Handlungs-
optionen zur Verfiigung stiinde, die aber keine best action umfasse, konne
er sich durch ein Gebet zu einer bestimmten Tat veranlasst sehen, zu der es
ohne Bitte nicht gekommen wire. Dass Gott einer Bitte Gehor schenkt, er-
achtet Ward fiir eine rationale Annahme, da die Gebetserhérung unter
mehrfacher Riicksicht ein Gut darstelle: Die Gebetserhérung manifestiere
Gottes Liebe zum Menschen und riume dem Menschen einen aktiven Part
bei der Zukunftsgestaltung ein. Sie stirke den liebenden Gehorsam des
Menschen gegeniiber Gott durch die Einladung, sich Gott anzuvertrauen.
SchliefSlich erweise sich Gott durch die Gebetserhérung als kooperative
Kraft fiir das Gute, welche die Beziehung zu den Menschen nicht nach Art
eines paternalistischen Tyrannen gestalte.70

Neben der Behauptung, Gott werde durch seine Interventionen die Welt
stets verbessern, beanstandet Ward die in Primisse (11) enthaltene These,
Gott seien die Anliegen der Menschen auch ohne deren Bitten vertraut. In
seiner Replik unterscheidet Ward zwischen Wunsch (desire), Absicht (inten-
tion) und Bitte (request). Die Bitte siedelt er zwischen Wunsch und Absicht
an. Wer etwas wiinsche, erachte die Erlangung des Erwiinschten fiir erstre-
benswert. Wer etwas beabsichtige, engagiere sich, um sein Vorhaben umzu-
setzen. Wer hingegen im Gebet um etwas bitte, wende sich an jemanden,
der zugesagt habe, Anliegen zu erhéren. Ward riumt ein, dass Gott
vermutlich besser als der Betende selbst weifs, was dieser braucht (want).
Gott wisse aber nur dann, was der Beter verlange (request), wenn dieser ihn
darum ersuche.”!

Ward bringt in die Debatte um die Sinnhaftigkeit der Bittgebets-Praxis
mehrere wichtige Aspekte ein. Zum einen schirft er das Bewusstsein dafiir,
dass mit der These, Gott werde auch ungefragt das Beste fiir seine Ge-
schopfe bewerkstelligen, kein Totschlagargument gegen das Bittgebet vor-
liegt. Wards Behauptung, es gebe in einer konkreten Situation auch fiir
Gott nicht eine zu Gebote stehende best action sensibilisiert dafiir, dass jede
Handlung bzw. Unterlassung unter mehrfacher Riicksicht beurteilt werden
kann. Das Augenmerk kann etwa darauf gelegt werden, ob eine Handlung
kurz- oder langfristig, qualitativ oder quantitativ, fiir viele oder nur wenige
Individuen positive Auswirkungen zeitigt etc.

Zum anderen betont Ward durch die Unterscheidung zwischen dem, was
der Mensch objektiv benétigt und dem, was er subjektiv wiinscht, die
Wiirde des Menschen. Gott wisse zwar bestens iiber die Bediirfnisse der

69 WARD: Divine action, 32: ,One might think [..] of God bringing some initial state into
existence, which has a future development not entirely determinate, but which he can help to
determine by the exercise of his supremely imaginative creativity.*

70 WARD: Divine action, 162.

71 WARD: Divine action, 162: ,,God may know what we want, better than we do. But he
only knows what we request, if we actually request it.“



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 247

Menschen Bescheid. Um die Menschen aber nicht zu bevormunden, ge-
wihre er ihnen manche Giiter nur dann, wenn sie ihn darum ersuchten.
Bedauerlicherweise spezifiziert Ward ebenso wenig wie Stump die Art jener
Giiter, zu deren Erhalt Bitten notwendig seien. Unter dieser Riicksicht ist
auch Wards Entwurf ergidnzungsbediirftig.

Positiv hervorzuheben ist des Weiteren Wards Betonung der Giiter, die
dem Menschen aus der Gebetspraxis erwachsen. Das (Bitt-)Gebet stellt fiir
Ward die eigentliche Vollform der personalen Beziehung des Menschen zu
Gott dar.72 Durch das Vorbringen eines Gebetsanliegens richte der Mensch
seine Aufmerksamkeit auf Gott und wende sich ihm im Vertrauen auf seine
Macht und sein Wohlwollen zu. Ohne das Vorbringen expliziter Gebets-
anliegen kime es nicht zur Realisierung dieser wertvollen Haltungen
(attitudes).?3

Das Bittgebet ist nach Ward nicht nur von psychologischem Nutzen fiir
den Beter; vielmehr eignet ihm auch eine kausale Wirksamkeit. Diese Wirk-
samkeit des Bittgebets thematisiert Ward vor allem im Kontext der sozialen
Verantwortung der Menschen fiireinander. Laut Ward sind Christen
verpflichtet, zu beten und Gott um ihr eigenes Wohlergehen und das ihrer
Mitmenschen zu bitten. Wiirden Christen dieser Pflicht (duty) nicht nach-
kommen, so stehe Gott den Menschen unter Umstinden nicht bei. Diese
Zuriickhaltung sei nicht Anzeichen von Amoralitit oder Desinteresse
Gottes am Los der Menschen, sondern Konsequenz der gottgewollten
Verantwortung der Menschen fiireinander.74+ Wer Gott unterlassene Hilfe-
leistung vorwerfe, obwohl er selbst dem Notleidenden beistehen konnte,
handle unverniinftig und erweise sich als unempfindlich fiir die Note seiner
Mitmenschen. Ebenso herzlos agiere, wer fiir einen Mitmenschen nicht
bete, obwohl es ihm ein Leichtes wire.7”s Da Ward derart stark die Ver-
antwortung der Menschen fiireinander thematisiert, der auch und gerade
im gegenseitigen Gebet nachzukommen sei, wirft sein Ansatz die Frage
nach der Werthaftigkeit der menschlichen Willensfreiheit auf.”76 Stellt die

72 WARD: Divine action, 158: ,The full and proper form of personal relationship to God
is prayer“. Ebd., 162: ,So it is precisely in petitionary prayer that the deepest form of
personal relationship between rational creatures and God takes form.“

73 WARD: Divine action, 163: ,To request something of God requires that we think of
him, that we turn to him to rely upon his power, and that we trust him to be favourable to
us.

74 WARD: Divine action, 164: ,Just as I am free to help others or not, so I am free to
pray for others or not. God will give certain goods to people only if they are asked for, in
prayer. Again, this is not unfair, for it is a consequence of our responsibility for one another
before God.“

75 WARD: Divine action, 166: It is not sensible to complain that, if I fail to pull my
neighbour out of a ditch when I could easily do so, God is responsible for leaving him there.
It is not more sensible to complain that, if I fail to pray for my neighbour when I could easily
do so, God is responsible for not doing what my prayer might have effected.”

76 Zur Debatte um die Werthaftigkeit der menschlichen Freiheit siche: KREINER, Armin:
Gott im Leid. Zur Stichhaltigkeit der Theodizee-Argumente. Erweiterte Neuausgabe. Freiburg
i.Br.: Herder 2005, 248-251. STOSCH: Gott — Macht — Geschichte, 269-288.



248 Christoph J. Amor

Existenz freier Personen einen derart hohen Wert dar, dass die aus dem
Missbrauch der Freiheit resultierenden Ubel gerechtfertigt erscheinen? Ist
die Gewihrung und Aufrechterhaltung der menschlichen Freiheit Gott ein
so grofles Anliegen, dass er seine Fiirsorge fiir die Menschheit zum Teil von
der bittenden Fiirsprache der Menschen abhingig macht?

Bedenkenswert ist schliefflich Wards Kriteriologie erhérungswiirdiger
Bitten: Gebetsanliegen haben erstens im Geist aufrichtiger Gottesliebe und
Ehrfurcht vorgebracht zu werden. Zweitens miisse das Erbetene dem Wohl
der Mitmenschen dienen. Und drittens habe es im Bereich des Moglichen
zu liegen. Was Gott im bestehenden Kosmos moglich sei, hinge unter
anderem von ,,Wahrscheinlichkeitsfaktoren und der Systemstabilitit® ab.77
Wards Verweis auf die Notwendigkeiten, denen Gott aufgrund seines We-
sens unterliege bzw. auf die Systemzwinge, denen Gott nicht zuwider-
handle, um sein Schépfungsziel nicht zu desavouieren, ist nicht unproble-
matisch. Da dem Menschen die Einsicht in diese Notwendigkeiten verwehrt
sei,’8 weist Wards Argumentation Ziige einer Immunisierungsstrategie auf.
Diskutabel sind des Weiteren seine AuRerungen zur Theodizeeproblematik.
Aufgrund der mehrfachen Einschrinkungen seines Handlungsspielraums
vermag Gott nach Ward nicht alle leidvollen Ubel in der Schépfung zu ver-
hindern. Unter der Voraussetzung, dass Gott nicht allen Menschen Leid
ersparen konne, werde er jenen helfen, denen eine potentiell wichtigere
Rolle bei der Realisierung von Gottes Vorhaben, die Liebe unter den Men-
schen zu stirken bzw. Hass und Gier einzudimmen, zukomme.”® Diese
Annahme kann jedoch nur schwer vereinbart werden mit der jiidisch-
christlichen Uberzeugung, wonach jeder einzelne Mensch in den Augen
Gottes teuer und wertvoll ist (vgl. Jes 43,4).

4. APOLOGIE DES BITTGEBETS BEI LAWRENCE MASEK

Explizit zu dem von Stump rekonstruierten argument from evil gegen die
Praxis des Bittgebets hat auch Lawrence Masek Stellung bezogen.80 In sei-
nen Ausfithrungen verteidigt er unter der Voraussetzung von Gottes
Allmacht und Allgiite, die Sinnhaftigkeit und Wirksamkeit des Bittgebets,

77 WARD: Divine action, 167: ,I have suggested that what is possible for God, within the
structure he has created, will depend upon factors of probability, system-stability and
alternative causal pathways®.

78 WARD: Divine action, 145.

79 WARD: Divine action, 152: ,Given that God cannot help both x and vy, it is a good
reason for helping x that in some way x has a more important potential role in the working
out of the Divine purpose than y. [..] [God’s purposes in general] are to encourage love to
grow and lead hatred and greed to self-destruction.*

80 MASEK, Lawrence: Petitionary prayer to an omnipotent and omnibenevolent God. In:
Proceedings of the American Catholic Philosophical Association 74 (2000) 273-283.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 249

bei dem der Beter fiir sich selbst, fiir andere und zu den Heiligen betet.8!
Im Gegensatz zu Stump, die Primisse (7) des modifizierten argument from
evil angreift, wendet sich Masek gegen Primisse (4). Entsprechend dieser
Primisse werde ein vollkommen gutes Wesen, sofern es dazu in der Lage
sei, die Welt durch sein Tun bzw. Unterlassen stets zu einem besseren Ort
wandeln, als sie es ansonsten sein wiirde. Wie ausgefiihrt, erachtet es Stump
fiir logisch notwendig, dass Gott mitunter den Menschen erst dann seine
Fiirsorge angedeihen lasse, wenn sie ihn darum bitten. Um die Menschen
nicht zu bevormunden oder zu verwohnen, lasse Gott bisweilen zu, dass die
Welt, da er nicht andauernd ungefragt eingreife, schlechter sei, als sie bei
erfolgter Intervention sein wiirde. Masek spricht sich demgegeniiber dafiir
aus, dass Gott manchmal Interventionen, welche die Welt zu einem bes-
seren Ort machen wiirden, unterlisst, um die Geschépfe aktiv an der Ver-
besserung ihrer Lebensbedingungen mitwirken zu lassen. Gott befihige
seine Geschopfe, Gutes zu tun bzw. zu wirken. Da die Geschopfe jedoch
oftmals dieses Vermdgen missbrauchen wiirden, sei die Welt nicht in dem
Mafle gut, wie sie nach Gottes Vorstellung und Plan sein kénnte und
sollte.82 Schiitzenhilfe fiir seine These, Gott unterlasse es bisweilen, die
Welt durch seine Eingriffe zu verbessern, holt sich Masek bei Thomas von
Aquin. Masek verweist auf Thomas® Ausfithrungen in Summa theologiae I,
q.25, a.6, ad 1 und ad 3 sowie In IV Sententiarum, d.45, q.3, a.2, ad 1,
wonach Gott hinsichtlich der Art und Weise, wie er die Welt erschaffen
habe, auferstande sei, die Schopfung zu verbessern. Da Gott alles auf voll-
kommene Weise vollbringe, hitte er das Schopfungswerk nicht mit
groflerer Weisheit und Giite umsetzen kénnen. Sehr wohl aber sei er in der
Lage, die Welt in dem Sinn zu verbessern, dass er ihre Qualititen vermehre
bzw. steigere. Maseks Riickgriff auf Thomas liefSe sich folgendermafSen
vertiefen und spezifizieren: Das Geschaffene weist fiir Thomas mit der
wesentlichen (essentialis) und der akzidentellen (accidentalis) eine zwei-
fache Gutheit (bonitas) auf. Zur wesentlichen Gutheit des Menschen zihlt
Thomas etwa die Vernunftbegabung, zur akzidentellen Giite Gesundheit,
Weisheit und Tugendhaftigkeit. Hinsichtlich der wesentlichen Gutheit sei
Gott aufler Stande, unter Wahrung des Wesens des Geschaffenen, sein
Schopfungswerk zu verbessern. Denn durch die Verinderung ihrer we-
sentlichen Gutheit werde eine Entitit zu einem Vorkommnis einer anderen
Art. Hinsichtlich der akzidentellen Gutheit ist Gott nach Thomas in der La-
ge, seine Schopfung zu optimieren, indem er das Geschaffene mit zusitz-
lichen Giitern ausstattet. In Bezug auf die akzidentelle Gutheit vermoge

81 MASEK: Petitionary prayer, 273: ,1 argue that the efficacy of petitionary prayer —
including prayer for oneself, for others, and to saints — does not contradict the doctrine of
divine omnipotence and omnibenevolence.“

82 MASEK: Petitionary prayer, 274: ,[God] leaves part of the job of making the world a
better place up to creatures by giving them the power to cause goodness in each other.
However, creatures sometimes fail to exercise this power, so the world is not as good as it

could be.«



250 Christoph J. Amor

Gott dem Geschaffenen zu einer vorteilhafteren Existenzweise (modus
essendi) zu verhelfen.83

Gott unterldsst diese Art der Verbesserung laut Masek jedoch zum Teil,
damit die Geschopfe selbst einen aktiven Part bei der Hervorbringung von
Gutem iibernehmen kénnen. Masek verweist beispielhaft auf einen liebe-
vollen Vater, dessen Kinder ein Baumhaus bauen. Obwohl der Vater wisse,
dass seinen Kindern die Umsetzung dieses Vorhabens Schwierigkeiten
bereite, interveniere er nicht, um ihnen die Moglichkeit zu geben, durch
das gemeinsame Projekt voneinander zu lernen und zu profitieren. Auf ana-
loge Weise greife ein allgiitiger Gott nicht jedes Mal ein, wenn die
Menschen ihre Fihigkeit, einander Gutes zu tun, missbrauchen wiirden.
Tite er dies, so wiirde er dadurch das seinen Geschépfen und insbesondere
den Menschen verlichene Vermégen, eigenstindig Gutes zu bewirken,
unterlaufen.84

Vor diesem Hintergrund wendet sich Masek den verschiedenen Formen
des Bittgebets zu. Zunichst versucht er die Sinnhaftigkeit von Bitten zu ver-
teidigen, in denen der Beter Gott um Beistand fiir sich selbst ersucht
(petitionary prayer for oneself). Masek schliefit sich diesbeziiglich den
Uberlegungen von Stump, Murray und Meyers an. Das Bittgebet fithre den
Beter zur Anerkennung Gottes als Urheber aller Giiter und bewahre ihn so
vor Selbstiiberschitzung und Hybris. Dariiber hinaus verhindere es, dass
der Mensch durch die Beziehung zu Gott bevormundet und verwéhnt wer-
de.85

Hinsichtlich des Bittgebets fiir andere (petitionary prayer for others)
distanziert sich Masek von Murray und Meyers. Deren Losungsvorschlag
lasse sich nur auf jene Bittgebete anwenden, in denen Gottes Beistand fiir
Menschen erfleht werde, die dem Beter vertraut seien. In Bezug etwa auf
die zahlreichen Opfer einer Naturkatastrophe, die niemals erfahren wiir-
den, dass jemand fiir sie gebetet habe, konne das Bittgebet seine Funktion,
die Gemeinschaft unter den Menschen zu stirken, nicht erfillen.8¢ Mit
seiner Kritik wird Masek dem Vorschlag von Murray und Meyers aber
nicht ganz gerecht. Denn Murray und Meyers betonen, dass Gott seine

83 In I Sententiarum, d.44, q.1, a.1, c: ,Loquendo de bonitate accidentali, unicuique rei
maiorem bonitatem Deus conferre potuisset. [..] Deus non potest facere quod haec res maneat
eadem, et maiorem bonitatem essentialem habeat vel minorem.” Siehe auch: Summa
theologiae 1, q.25, a.6, ad 1: ,[Deus] potest dare rebus a se factis meliorem modum essendi
quantum ad accidentialia, licet non quantum ad essentialia.

84 MASEK: Petitionary prayer, 277: ,] use the example of the way a loving father might
raise his children to argue that an omnibenevolent God might not act as a safety net if we fail
to exercise our power to cause goodness in each other. If God always acted as a safety net,
then this would trivialize the power he gives creatures.

85 MASEK: Petitionary prayer, 278f.

86 MASEK: Petitionary prayer, 279: In Bezug auf Murray und Meyers merkt Masek an:
»This argument seems to apply only to prayer for others whom we know. Consider the
example of my praying for hurricane victims in Central America. My prayer might make me
feel closer to them, but this does not show that my prayer helps the hurricane victims, who
do not know about my prayer and who have no contact with me.“



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 251

Fiirsorge zum Teil davon abhingig mache, dass er von mehreren Menschen
um Beistand ersucht werde. Die Wirksamkeit des Bittgebets fiir andere
erschopft sich fiir Murray und Meyers nicht darin, den Beter fiir die Sorgen
und Note seiner Mitmenschen zu sensibilisieren und dadurch den sozialen
Zusammenhalt zu festigen. Das Bittgebet fiir andere konne vielmehr eine
kausale Wirksamkeit entfalten und Anlass dafiir sein, dass Gott helfend ein-
greife.87 Recht betrachtet bezieht Masek gegeniiber Murray und Meyers
keinen differenten Standpunkt, wenn er behauptet, Gebete fiir andere
konnten zum einen insofern wirksam sein, als sie eine Ereignis-Kette ini-
tileren, die jenen, fiir die gebetet werde, zu Gute komme. Zum anderen,
insofern Gebete fiir andere zur Stirkung der Gemeinschaft zwischen dem
Beter und jenen, fiir die er bete, beitriigen.88

Hinsichtlich des an die Heiligen gerichteten Bittgebets (petitionary
prayer to Saints) betont Masek, wie bereits erwihnt, dessen Funktion, die
Einsamkeit des Beters zu lindern. Indem sich der Beter an die Heiligen
wende, konne er sich als Mitglied einer Himmel und Erde umspannenden
Gemeinschaft empfinden. Zugleich ermégliche der Beter durch seine Fiir-
bitte, dass die Heiligen ihre gottgegebene Fihigkeit, Gutes zu tun, verwirk-
lichen kénnten.8?

Zusammenfassend kann festgehalten werden: Fiir Masek stellt das Bitt-
gebet, in dem der Beter fiir sich selbst, fiir andere und zu den Heiligen be-
tet, eine Moglichkeit dar, das gottgegebene Vermogen, Gutes zu wirken, zu
aktualisieren. Maseks Konzeption weist unter dieser Riicksicht Parallelen zu
Wards Entwurf auf, der das Bittgebet als Teilhabe des Menschen am
Handeln Gottes versteht.

Maseks Bemiihen, mit Thomas von Aquin einen bedeutenden mittel-
alterlichen Denker in die aktuelle Debatte einzubringen, ist zu begriiflen.
Dennoch muss sein selektiver Umgang mit Thomas beanstandet werden.
Maseks Behauptung, Gott greife mitunter nicht verbessernd in die Welt ein,
um die Eigentitigkeit seiner Geschopfe nicht zu unterlaufen, gilt es im Blick
auf das Corpus thomisticum zu spezifizieren. Hier ist nicht der Ort, um ni-
her auf die diffizile Theodizeeproblematik bei Thomas einzugehen.?0 Einige

87 Die schwierige Frage, warum Gott den Opfern einer Naturkatastrophe unter Um-
stinden erst dann beisteht, wenn er auch von nicht unmittelbar betroffenen Menschen darum
angefleht wird, ist damit nicht beantwortet und als Problemiiberhang Murray und Meyers
aufgegeben.

88 MASEK: Petitionary prayer, 280: ,These prayers [for others] can be efficacious both
because they can initiate a chain of events that benefits the person for whom the prayer is
offered and because they can help to strengthen the community between those who pray and
those for whom the prayers are offered.”

89 MASEK: Petitionary prayer, 281.

90 Siehe dazu: AMOR, Christoph J.: ,,Si malum est, Deus est“. Anndberungen an die
Theodizeeproblematik bei Thomas von Aquin im Kontext der aktuellen religionsphilo-
sophischen Debatte. In: DERS. /| LADNER, Gertraud (Hgg.): Die Macht des Bésen. Vortrige der
Neunten Innsbrucker Theologischen Sommertage (theologische trends 18). Innsbruck:
Innsbruck University Press 2009 (im Erscheinen).



252 Christoph J. Amor

Hinweise miissen geniigen: Zunichst ist auf Gottes Schopfungsmotiv zu
verweisen. Nach Thomas will Gott das Andere seiner selbst nur insofern er
sein Wesen bzw. seine Fiille in es auszugieflen (diffundere) beabsichtigt.91
Da alles nur entsprechend der Natur des Empfangenden rezipierbar sei,
vermag das Geschaffene nach Thomas - aufgrund seiner Endlichkeit -
Gottes unendliche Fiille nicht auf vollkommene (perfecte), sondern nur auf
begrenzte Weise zu empfangen und darzustellen.92 Nachdem Gott seiner
Fiille in keinem einzelnen Geschopf bzw. in keiner einzigen Art (species)
hinreichend (sufficienter) Ausdruck verleihen konne, erschaffe er viele
unterschiedliche Kreaturen. Das eine Geschopf ergidnze bei der Mani-
festation der gottlichen Fiille, wozu das andere durch seine individuelle
bzw. artspezifische Beschaffenheit nicht in der Lage sei.?3 Um Gottes Fiille
bestmoglich zu reprisentieren, bedarf es fiir Thomas der Gesamtheit des
Geschaffenen. Indem Gott in der Schépfung dazu alle Seinsgrade (gradus
essendi) verwirkliche, vollende er den Kosmos. Die perfectio universi bilde
neben Gottes eigener Giite den Hauptgegenstand seines Willens%4 und habe

91 Compendium theologiae 1., c.101 [n.195]: ,Propter hoc ommia facta sunt ut divinae
bonitati assimilentur. Summa contra gentiles I, ¢.96 [806]: ,Voluntas Dei in alia a se fertur
[..] inquantum, volendo et amando suum esse et suam bonitatem vult eam diffundi, secundum
quod possibile est“. Summa contra gentiles 1, ¢.75 [641]: ,Vult igitur Deus rerum
multitudinem ex hoc quod suam essentiam et perfectionem vult et amat.” Summa theologiae
I, q.19, a.3, c: ,Alia autem a se Deus vult, inquantum ordinantur ad suam bonitatem, ut in
finem.*

92 In 1l Sententiarum, d.14, q.1, a.1, qc.3, ¢: ,,Cum enim omne quod recipitur in aliquo,
sit in eo per modum recipientis, essentiae divinae similitudo non potest in aliqua creatura
recipi, quae perfecte repraesentet ipsam, propter infinitam distantiam creaturae ad Deum: et
inde est quod illud quod est in Deo unum et simplex, creaturae diversis formis et
perfectionibus repraesentant, unaquaque earum deficiente a perfecta repraesentatione divinae
essentiae.“ Quaestiones de quodlibet VII, q.1, a.1, ¢: ,,Cum autem omne quod recipitur in
aliquo, recipiatur in eo per modum recipientis, impossibile est in intellectu creato
similitudinem divinae essentiae recipi, quae eam perfecte secundum totam suam rationem
repraesentet.

93 Summa theologiae I, q.47, a.1, c¢: ,Distinctio rerum et multitudo est ex intentione
primi agentis, quod est Deus. Produxit enim res in esse propter suam bonitatem
communicandam creaturis, et per eas repraesentandam. Et quia per unam creaturam
sufficienter repraesentari non potest, produxit multas creaturas et diversas; ut quod deest uni
ad repraesentandam divinam bonitatem, suppleatur ex alia. Bonitas, quae in Deo est
simpliciter et uniformiter, in creaturis est multipliciter et divisim.* Summa contra gentiles 11,
c.45 [1220]: ,Perfectam Dei similitudinem non possunt consequi res creatae secundum unam
solam speciem creaturae: quia, cum causa excedat effectum, quod est in causa simpliciter et
unite, in effectu invenitur composite et multipliciter, nisi effectus pertingat ad speciem
causae; quod in proposito dici non potest, non enim creatura potest esse Deo aequalis.
Oportuit igitur esse multiplicitatem et varietatem in rebus creatis, ad hoc quod inveniretur in
eis Dei similitudo perfecta secundum modum suum.“ Compendium theologiae 1, c.102 [201]:
»Est enim multitudo rerum et distinctio ab intellectu divino excogitata et instituta in rebus ad
hoc quod diversimode divina bonitas a rebus creatis repraesentetur, et eam secundum
diversos gradus diversa participarent, ut sic ex ipso diversarum rerum ordine quaedam
pulchritudo resultet, quae divinam Sapientiam commendaret.“

94 Summa theologiae I, q.22, a.4, c¢: ,Post bonitatem autem divinam, quae est finis a
rebus separatus, principale bonum in ipsis rebus existens est perfectio universi; quae quidem



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 253

eine Ungleichheit (inaequalitas) unter den Geschopfen zur Folge.?5 Zwecks
der Vollendung des Kosmos umfasse die Schopfung einfache und zusam-
mengesetzte, unvergingliche und vergingliche Entititen.?¢ Zur Vollendung
des Kosmos sei es ferner erforderlich (requirere), dass einige Geschépfe von
der Giite prinzipiell abfallen (deficere) kéonnten und dies auch faktisch
titen. Insofern es sich nach Thomas beim Ubel (malum) um ein unvoll-
kommenes und vermindertes Gut (bonum imperfectum et diminutum)
handelt, leiste es per accidens einen Beitrag zur Schonheit der Schépfung,
die sich aus den Stufungen der bomnitas konstituiere.®7 Ein Kosmos ohne
Ubel wire fiir Thomas von geringerer Gutheit als die de facto von Gott er-
schaffene Welt mit ihren vielfiltigen Mingeln. Ein Kosmos, in dem man-
chen Naturgiitern Ubel beigefiigt seien, besitze eine gréfere Gutheit als ein
Kosmos, in dem die Gutheit des Geschaffenen nicht durch das Ubel auf
vielfiltige Weise eingeschrinkt werde. Eine Welt, die sich durch eine Viel-
falt an unterschiedlichen Giitern auszeichne, sei einer Welt, in der die Giite
der Dinge nicht durch Ubel variiert wiirde, vorzuziehen.9

Resiimierend bleibt zu vermerken: Maseks Behauptung, Gott unterlasse
manchmal verbessernd in die Welt einzugreifen, um den Geschopfen zu er-
moglichen, selbst Gutes zu tun, wird Thomas nur zum Teil gerecht. Maseks
Deutung ist zwar zugute zu halten, dass Thomas dezidiert die These der
Alleinwirksamkeit Gottes als inakzeptabel zuriickweist, da sie der den Ge-
schopfen verliehenen Wiirde der Wirkursichlichkeit (dignitas causalitatis)
widerspreche.?? Die Wahrung der Fihigkeit der Geschopfe, eigenstindig zu
wirken, figuriert im Corpus thomisticum aber nicht als hinreichende
Erklirung fiir die Existenz der innerweltlichen Ubel. In einem Thomas ver-
pflichteten Losungsansatz hitte angesichts der Frage, weshalb Gott die

non esset, si non omnes gradus essendi invenirentur in rebus.“ Summa theologiae I, q.50, a.3,
c: ,Perfectio universi est illud quod praecipue Deus intendit in creatione rerum®.

95 Summa theologiae I, q.22, a.4, c: ,Perfectio universi requirit inaequalitatem esse in
rebus, ut omnes bonitatis gradus impleantur. Summa theologiae 1, q.89, a.1, ¢: ,Hoc autem
perfectio universi exigebat, ut diversi gradus in rebus essent.”

96 De potentia, q.3, a.16, c: ,Ipsa universi perfectio et multitudinem et diversitatem
rerum requirat, quia in una earum inveniri non potest propter recessum a complemento
bonitatis primae; necesse fuit ex suppositione formae intentae quod Deus multas creaturas et
diversas produceret; quasdam simplices, quasdam compositas; et quasdam corruptibiles, et
quasdam incorruptibiles.*

97 In II Sententiarum, d.34, q.1, a.1, ¢: ,Malum nihil aliud est nisi bonum imperfectum.
Si autem nullum bonum esset in aliquo diminutum, omnia bona aequalia essent, et sic
pulchritudo universi deperiret, quae ex gradibus bonitatis colligitur®. Summa theologiae I,
q.48, a.2, c: ,Perfectio universi requirit inaequalitatem esse in rebus, ut omnes bonitatis
gradus impleantur. [..] Perfectio universi requirit ut sint quaedam quae a bonitate deficere
possint; ad quod sequitur ea interdum deficere.”

98 In I Sententiarum, d.44, q.1, a.2, ad 5: ,Universum in quo nihil mali esset, non esset
tantae bonitatis quantae hoc universum: quia non essent tot bonae naturae in illo sicut in isto,
in quo sunt quaedam naturae bonae quibus non adiungitur malum, et quaedam quibus
adiungitur: et est melius utrasque naturas esse, quam alteras tantum.“

99 Gott verleiht den Geschopfen die dignitas causalitatis. Siehe: In I Sententiarum, d.45,
q.1, a.3, ad 4. Summa theologiae I, q.22, a.3, c. Summa theologiae I, q.23, a.8, ad 2.



254 Christoph J. Amor

Welt nicht zu einem besseren Ort umwandle, vom Endzweck des Schépfers
(finis operantis) und der Schopfung (finis operis) bzw. von der perfectio uni-
versi die Rede zu sein.100

5. FAZIT ODER PROLEGOMENA ZU EINER THEORIE DES BITTGEBETS

Wie die bisherigen Ausfithrungen gezeigt haben, handelt es sich bei der
Verteidigung der Praxis des Bittgebets nicht bloff um eine marginale Frage-
stellung. Durch die Verschrinkung der Bittgebets- mit der Theodizee-
problematik stehen zentrale Uberzeugungen des Theismus auf dem Spiel.
Die dargestellten Ansitze machen deutlich, dass eine Theorie des Bittgebets
vor allem drei Momente in ein logisch konsistentes und existentiell trag-
fihiges Verhiltnis zu bringen hat: die Freiheit des Menschen, die Giite
Gottes und die Wirksamkeit des Bittgebets.

Vor allem auf dem Hintergrund von Stumps Entwurf stellt sich die Frau-
ge, ob und gegebenenfalls in welchem Ausmaff Autonomie und Willens-
freiheit des Menschen durch partikulare innerweltliche Eingriffe Gottes
Schaden nehmen. Das Spektrum mdéglicher Antworten ist breit. Es erstreckt
sich von der Ansicht, jede Intervention Gottes stelle eine Bedrohung fiir die
Freiheit des Menschen dar, iiber die Annahme, Gottes Eingriffe wiirden
erst, wenn sie ein bestimmtes MafS {iberschritten zur Gefahr fiir Autonomie
und Freiheit des Menschen, bis hin zur Uberzeugung, dass Gottes Interven-
tionen die Schopfungsordnung nicht stéren, sondern vielmehr das Schop-
fungsziel exemplarisch verdeutlichen.101 Das extra- und das intramentale
Handeln bzw. Wirken Gottes in der Welt hat dabei stets so gedacht zu
werden, dass es weder eine verdeckte Form der Manipulation des Men-
schen darstellt, die ohne seine Zustimmung und Kenntnis erfolgt. Noch
diirfen Gottes Interventionen eine derart massive Einschrinkung der Regel-
mifiigkeit des Naturverlaufs zur Folge haben, dass die Verlisslichkeit der
Rahmenbedingungen fiir den menschlichen Freiheits-Vollzug nicht mehr
gegeben ist.

Wards Ausfithrungen zu Gottes Schopfungs- und Vorsehungshandeln
werfen einen weiteren Fragenkomplex auf, den eine iiberzeugende Theorie
des Bittgebets zu kliren hat: Was ist unter der Annahme der vollkommenen
Giite Gottes zu verstehen? Was folgt daraus fiir die Geschopfe und insbe-
sondere den Menschen? Was darf der Mensch verniinftigerweise von einem
vollkommen guten Gott an Wohltaten fiir sich und seine Mit- und Umwelt
erhoffen? Bei Stump und Masek bleibt diese Frage offen. Ward beantwortet
sie indirekt durch den Hinweis, dass Gottes Schopfungsabsicht auf den
Erkenntnisgewinn bzw. die Intensivierung von Liebe und Empathie unter
den vernunftbegabten Geschopfen abziele. Unterschiedliche Deutungen der

100 Siehe dazu: STUFLER, Johann: Die Lehre des hl. Thomas von Aquin iiber den Endzweck
des Schopfers und der Schopfung. In: ZKTh 41 (1917) 656-700.
101 Siehe dazu: STOSCH: Gott — Macht — Geschichte, 89-115.



Das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte 255

Giite Gottes listet Basinger auf. Das theistische Bekenntnis zu einem
vollkommen guten Gott konne die Erwartungshaltung implizieren, dass
Gott alles in seiner Macht Stehende unternehme, um die Lebensqualitit je-
des einzelnen seiner (vernunftbegabten) Geschopfe zu maximieren.102 Eben-
so konne Gott aber auch in dem Sinn vollkommen gut genannt werden, als
er sich bemiihe, jedem (vernunftbegabten) Gesch6pf im Groflen und Gan-
zen (on the whole) ein zufriedenstellendes Leben zu erméglichen.103
Schliefllich liefle sich an Gottes vollkommener Giite mitunter auch dann
noch festhalten, wenn Gott eine Welt erschaffe, die alles in allem (on
balance) gut sei.104

Eine {iberzeugende Theorie des Bittgebets hat dariiber hinaus die Art der
Wirksamkeit von Gebetsbitten darzulegen. Die besprochenen Autoren
schreiben dem Bittgebet in dem Sinn eine Wirksamkeit zu, dass Gott anléss-
lich einer Bitte anders handelt, als er es ohne Bitte getan hitte. Sie be-
schrinken somit die Wirksamkeit des Bittgebets nicht blof§ auf den Nutzen,
der fiir den Beter aus seiner Bitte, unabhingig von ihrer Erhoérung, er-
wichst. Hinsichtlich des Nutzens der Gebetspraxis fiir den Beter lisst sich
grundsitzlich zweifach argumentieren: zum einen, indem die Giiter hervor-
gehoben werden, die das Bittgebet zeitigt, etwa geistliche Trostung, Inten-
sivierung der Gottesbeziehung (Ward), Bewahrung vor Hochmut (Murray
und Meyers) und Einsamkeit (Masek) etc. Zum anderen, indem auf den
Schaden abgestellt wird, der sich einstellt, wenn Gott unaufgefordert in das
Leben der Menschen eingreift.105 Stumps Entwurf ist der zweiten Argumen-
tationsfigur zuzuordnen. Eine Wiirdigung der Sinnhaftigkeit des Bittgebets
unter beiderlei Riicksicht wire wiinschenswert.

Kliarungsbedarf herrscht bei den vorgestellten religionsphilosophischen
Entwiirfen hinsichtlich der Frage, welche Bitten in den Augen Gottes er-
hérungswiirdig sind. Mit Ausnahme von Wards Entwurf findet sich in der
aktuellen religionsphilosophischen Debatte kaum eine Kriteriologie gottge-
filliger Gebetsanliegen. Dieses Manko gilt es schleunigst zu beheben.
Hervorzuheben an Wards Ausfiihrungen ist die Betonung des Sozialcha-
rakters des Bittgebets. Erhorungswiirdig sind fiir ihn in erster Linie Bitten,
deren Erfiillung positive Auswirkungen fiir die Mitmenschen zeitigen.

Zu begriiflen wire es des Weiteren, wenn es verstirkt zu einer doppelten
Zusammenschau der aktuellen Bittgebet-Debatten kommen wiirde: zum
einen zwischen den im angelsichsischen und den im kontinental-

102 BASINGER: Why petition, 30: ,A perfectly good God is always doing everything
within his power to maximize the quality of life for each of his created moral agents.“

103 BASINGER: Why petition, 38: ,God is perfectly good in the sense that he is always
attempting to insure that each of his created moral agents leads on the whole a satisfying
existence.“

104 BASINGER: Why petition, 39: ,God is perfectly good in the sense that he is obligated
to actualize a world which is on balance good.*

105 Zu dieser Unterscheidung siehe: MURRAY / MEYERS: Ask and it will be given to you,
322.



256 Christoph J. Amor

europdischen Raum gefiihrten Diskussionen. Zum anderen zwischen den
religionsphilosophischen und den theologischen, insbesondere fundamen-
taltheologischen106 Uberlegungen zum Bittgebet.

Abstract

Why shall we petition an omnipotent, omniscient, perfectly good God? If
God is omnipotent and omniscient, then it seems that he does not need our
prayers for already in advance He knows best what we pray for. If God is
perfectly good, won’t he do what is best anyway? Is petitionary prayer
therefore pointless? The paper presents and discusses the recent accounts of
petitionary prayer put forward by Eleonore Stump, Keith Ward and
Lawrence Masek.

106 Fiir den deutschsprachigen Raum siehe: GRESHAKE, Gisbert: Theologische Grundlagen
des Bittgebets. In: ThQ 157 (1977) 27-40. WERBICK, Jiirgen: Zwiesprache mit Gott oder
Erhebung zum Gottlichen? Fundamentaltheologische Reflexionen zum Gebet. In:
Informationes theologiae Europae. Internationales Jahrbuch fiir Theologie 11 (2002) 195-
209. DERS.: Gebetsglaube und Gotteszweifel. Miinster: LIT 22005. MENKE, Karl-Heinz:
Handelt Gott, wenn ich ibn bitte? Regensburg: Friedrich Pustet 32008.



	"Bittet, und ihr werdet empfangen" : das Bittgebet in der aktuellen religionsphilosophischen Debatte

