
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Evangelische Predigtrhetorik : Überlegungen zum hermeneutischen
Kontrast von Internität und Externität in der Rede

Autor: Klein, Rebekka A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rebekka A. Klein

Evangelische Predigtrhetorik.
Überlegungen zum hermeneutischen Kontrast

von Internität und Externität in der Rede

Der vorliegende Aufsatz beschäftigt sich mit dem hermeneutischen Kontrast
von Innerlichkeit und Äusserlichkeit am Beispiel der Predigtrhetorik. Er
geht von der Prämisse aus, dass das Evangelium in reformatorischer Tradition

eine Sache ist, die vorzüglich in der Mündlichkeit, d.h. im Sprechen
und Gehörtwerden zur Geltung gebracht werden will. Seine Leitfrage ist:
Wie kann die Sache der Predigt sich in der Rhetorik als eine Wahrheit extra
nos präsentieren, die sich nicht der Immanenz der eigenen Erfahrungswirklichkeit

verdankt und dennoch in ihr zur Geltung kommt?
Die Predigt thematisiert Wahrheit als eine Frage der praktischen

Lebensorientierung. Wenn Wahrheit nicht als philosophische Idee, sondern
als Sache der praktischen Lebensorientierung1 aufgefasst wird, so zeigt sie
sich im Auffinden und Realisieren von Lebensmöglichkeiten in unserer
Erfahrungswirklichkeit. Wahres unterscheidet sich in dieser Perspektive vom
Falschen, insofern es Anhaltspunkte der Lebensorientierung erschliesst
anstatt sie zu verdecken. Im Horizont dieses praktischen Wahrheitsverständnisses

zeigt sich die Wahrheit des Evangeliums als eine Wahrheit extra
nos. Das heisst, sie zeigt sich im Auffinden von unverfügbaren Lebensmöglichkeiten,

die nicht durch eigenes Tun und Lassen allein ermöglicht oder
realisiert sind. Die Wahrheit des Evangeliums ist in dieser Perspektive dem
eigenen Lebensvollzug äusserlich, aber dennoch nicht gänzlich unzugänglich.

Das erscheint zunächst paradox, ist es aber nicht, wenn die Struktur,
in der die Wahrheit einer Lebensmöglichkeit realisiert ist, als Kontrast bzw.
Verschränkung zweier gegenläufiger Erfahrungsmomente aufgefasst wird.

Der vorliegende Aufsatz geht der kurz skizzierten Fragestellung nach,
indem er folgende Punkte klärt:

Was ist ein hermeneutischer Kontrast? Kontrast wird in diesem Aufsatz
als Grenzbegriff aufgefasst. In einem Kontrast stehen zwei Dinge in Bezug
aufeinander und geben durch ihre Differenz einen Anhaltspunkt für die
Orientierung des Lebensvollzuges. Werden sie vermischt oder zur Deckung
gebracht, bleibt Orientierung aus.

1 Orientierung ist „als die Leistung zu verstehen, sich in wechselnden Situationen
zurechtzufinden und in ihnen Handlungsmöglichkeiten zu erschliessen." STEGMAIER, Werner:
Einleitung. In: DERS. (Hg.): Orientierung. Philosophische Perspektiven. Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2005, 14-50, hier 16.



Evangelische Predigtrhetorik 213

Welche Rolle spielen hermeneutische Kontrastfiguren in der
Predigtrhetorik? Zur Beantwortung dieser Frage wird das exordium einer
Predigtnachschrift Martin Luthers herangezogen. In der rhetorischen Einleitung
zur Predigt wird die Erkenntnis des Evangeliums nach dem Modell der
Auffassung eines Wahrnehmungsdinges begreiflich gemacht. Die Rhetorik
möchte zur Annahme des gepredigten Evangeliums anleiten, indem sie seine

Wahrnehmung im Lebensalltag vor Augen stellt. Das Evangelium wird vor
dem Hintergrund vertrauter Lebenserfahrungen dargestellt und als eine
erfahrbare Lebensmöglichkeit ins Spiel gebracht.

Wie lässt sich der Kontrast von Innerlichkeit und Äusserlichkeit paradigmatisch

in der Anthropologie der Predigtrhetorik aufgreifen? Um diesen
Punkt zu klären, werden zunächst die Implikationen einer so genannten
Herzensrhetorik im Anschluss an den biblischen Sprachgebrauch dargestellt.

Das Innere des Herzens fungiert in dieser Perspektive als ein
rhetorischer Topos, an dem sich die Begegnung des menschlichen Herzens mit
dem Herzen Gottes realisiert.

Wie kann die Alternative zwischen Besitz oder Mangel der Wahrheit in
der Predigtrhetorik durch den Gebrauch von Kontrastfiguren unterlaufen
werden? Bereits Augustin wies in seiner Rhetorikdarstellung in De doctrina
christiana darauf hin, dass die Rhetorik in einer moralisch neutralen Mitte
zu stehen komme, da sie sowohl zum Wahren wie zum Falschen bewegen
kann.2 Ein rhetorisches Besitzergreifen von der Wahrheit kann in der Predigt

nicht intendiert sein. Dieser Aufsatz versucht aufzuzeigen, in welcher
hermeneutischen Struktur die Wahrheit des Evangeliums im Predigtgeschehen

zur Geltung kommt.

I. Wie kann sich die Sache der Predigt als eine Wahrheit extra nos
PRÄSENTIEREN?

Das Leben von Christen ist orientierungsbedürftig wie jede andere Lebensform

auch. Es sucht und findet orientierende Anhaltspunkte in der „Wort
gewordenen" Wahrheit des Evangeliums. Dies soll hier Thema sein. Die
Predigt hat in reformatorischer Tradition die Aufgabe, die Wahrheit des

Evangeliums zu bezeugen, sie also zu sagen und zu Gehör zu bringen.
Predigt ist deshalb zuerst gesprochenes Wort (oder Rede3) und nicht

2 AUGUSTINUS, Aurelius: Die christliche Bildung (De doctrina christiana), IV 1.5. Stuttgart:
Reclam 2002, 150.

3 Vgl. LUTHER, Martin: Ein klein Unterricht, was man in den Evangeliis suchen und
gewarten soll, WA 10.1.1. Weimar: Bühlau 1910, 8-18: Martin Luther stellt in seiner
Einleitung zur Weihnachtspostille 1522 heraus, dass das Evangelium keine Textgattung oder ein
bestimmter Text, sondern „eyn rede von Christo" (9.18) ist. Die Predigt ist damit selbst

Evangelium („Dauon heyst solch predigt Euangelium", 12.1).
Vgl. für das Verständnis von Evangelium als Rede weiterhin WA 10.1.1, 17.7-12: „Und

Euangeli eygentlich nitt schrifft, ßondern mundlich wort seyn solt [...] Darumb auch Christus
selbs nichts geschrieben, ßondern nur geredt hatt, und seyn lere nit schrifft, sonder Euangeli,



214 Rebekka A. Klein

geschriebener Text. Das heisst, sie ist eine mündliche Form, die ihren
Gegenstand im Reden und Erzählen darstellt. In der Mündlichkeit, in der
„Stimme" liegen Sprechen und Gehörtwerden dicht beieinander, wenn es

um die Hervorbringung der Sprache geht. Denn die Stimme ist nicht fertige
Sprache wie der Text, sondern gibt zunächst Anzeichen (l'indice) für das,
was zu hören ist. Sie ist Ubergang eines Sprachlauts in Bedeutung. Alles
Gesagte bleibt in ihr in einer Schwebe, bis es sich in eine sprechende und
eine hörende Instanz verdoppelt, die ihr feste Bedeutungen gibt. Dieser
Übergang von der Stimme zum Wort wird getragen von der Sache, die sich
im mitteilenden Wesen der Stimme zugänglich macht. Aber die Stimme ist
als ein leiblich situiertes Phänomen niemals nur sich selbst gegeben. Sie ist
im Sprechen für andere da und lässt sich deshalb nicht vom Selbstbezug her
rekonstruieren.4 Sie richtet sich in der Offenheit des Sprechens an jemanden

und will ihn erreichen. Dies führt dazu, dass es in der rhetorischen
Intensivierung der Stimme vor allem um Anreden und Zuhören geht. Dieses
Anreden und Zuhören ist im Fall der Predigt gerechtfertigt durch den

Bezug auf die Wahrheit des Evangeliums, auf das zu predigende Wort. Die
Verschränkung von Sprechen und Gehörtwerden, von Anreden und
Zuhören in der Predigt zeigt an, dass eine Sache, die für sich steht, zur
Geltung kommen kann.

Die Predigt ist zudem offen für die Erfahrungswirklichkeit ihrer
Zuhörer, weil sie sich der Reduktion des Evangeliums auf eine abgeschlossene
Tatsache verschliesst.5 Sie öffnet die Lebenswelt der Zuhörer, indem sie die
Sache des Evangeliums als ein unabgeschlossenes Ereignis mitteilt. Dieses

Ereignis steht ausserhalb der eigenen oder gemeinsamen Erfahrungswirklichkeit

und lässt sich nicht in die Immanenz der Erfahrung einschliessen
bzw. auf sie begrenzen. Die Predigt vollzieht exemplarisch das extra nos der
evangelischen Wahrheit. Sie kann dies tun, weil ihre Sprache die Zugänglichkeit

des Evangeliums unter dem Aspekt des Gehörtwerdens ist. Weil
ihre Sache auf eine lebendige Gegenwart im Erfahrungshorizont der
Angesprochenen drängt, kann die Predigt sie für andere verlauten lassen. Aber
ihre Sprache ist kein Instrument, das eine fertige Wahrheit für andere
zugänglich macht. Die Sprachlichkeit des Sprechens ist vielmehr eine
Wesenseigenschaft ihrer Sache, von der die Rede ist.

das ist eyn gutt botschafft odder vorkundigung genennet hatt, das nit mit der feddernn,
ßondern mit dem mund soll getrieben werden."

4 Die Stimme gilt an dieser Stelle nicht als Instanz des Erlebens von spontaner (Selbst-)
Tätigkeit, die Vorstellungen ohne äusserliche Vermittlung vergegenwärtigt (Vgl.: DERRIDA,
Jacques: Sémiologie et Grammatologie. In: DERS. : Positions. Entretiens avec Henri Ronse,

Julia Kristeva, Jean-Louis Houdebine, Guy Scarpetta. Paris: Edition de Minuit 1972, 32-33).
Stattdessen ist die Stimme ihrem Wesen nach „Verlauten". Sie ist sich selbst bereits im
Gehörtwerden äusserlich. Vgl. zur Kritik an Derridas Dekonstruktion der Stimme: FlGAL, Günter:

Gegenständlichkeit. Tübingen: Mohr Siebeck 2006, 266-277.
5 An dieser Stelle kann wieder an Martin Luthers Akzentuierung der Gegenwärtigkeit des

Gotteswortes erinnert werden: „Denn Euangeli predigen ist nichts anders, denn Christum tzu
uns komen odder uns tzu yhm bringen." (LUTHER: Ein klein Unterricht, 13.22-14.1).



Evangelische Predigtrhetorik 215

Mit der Wahrheit extra nos ist ein Wahrheitsverständnis gemeint, das

nicht die Richtigkeit einer subjektiven Meinung, sondern die Wirklichkeit
einer Sache bezeugt. Inwiefern trägt die rhetorische Dimension der Predigt
zur Orientierung an einer Wahrheit extra nos bei? Rhetorik impliziert ein
pragmatisches Verständnis von Sprache. Sie legt ihr Gewicht auf die
Wirksamkeit des Sagens und nicht auf die Bedeutung des Gesagten. Das heisst,
es geht ihr nicht darum, dass etwas als etwas kommuniziert wird und
Bedeutung gewinnt, sondern darum, dass etwas in etwas (in der Sprache oder
in der Wahrnehmung) wirksam wird und präsent ist. Deshalb ist „das
Rhetorische"6, d.h. die eigene Denk- und Sprachform der Rhetorik, für eine

Erörterung des Zusammenhanges von Wahrheit und Sprachwirken zentral.
Die Bedeutung des Rhetorischen für den Orientierungsprozess evangelischer

Wahrheit ist allerdings in der jüngeren Vergangenheit nicht selten
marginalisiert worden.7 Zu erinnern ist daran, dass Rhetorik in der Predigtlehre

zuweilen als bloss formale und abstrakte „Bedingung der Möglichkeit"

eines gelingenden Dialogs über Wahrheit definiert worden ist.8 Eine
formale Rhetorik ist darauf beschränkt, der Wahrheitsfindung in der Predigt

zuzuarbeiten, indem sie Regeln des Sprechens über Wahrheit
bereitstellt. Sie wird allerdings der eigentlichen Aufgabe der Predigt, das

Ereignis zu inszenieren, in dem Wahrheit sich einstellt und so entdeckt,
gefunden und erlebt werden kann, nicht gerecht. Deshalb ist es wichtig, die

Eigenart der Wahrheit, die sich in der rhetorischen Form präsentiert,
wahrzunehmen und bewusst zu machen.9

Bei Hans Blumenberg lässt sich lesen, dass die Frage, ob die
Predigtrhetorik von einem Besitz oder einem Mangel der Wahrheit ausgehen kann,
in der christlichen Tradition im weiteren Sinn eine offene Frage geblieben
ist.10 Die so gestellte Alternative führt in die Irre, wenn sie der Dichotomie

6 Ich verwende den Terminus „das Rhetorische" in Anlehnung an Thomas Ernes Studie
zu Rhetorik und Religion. Siehe: ERNE, Thomas: Rhetorik und Religion. Studien zur
Praktischen Theologie des Alltags. Gütersloh: Kaiser, Gütersloher Verlagshaus 2002, 98ff.

7 „Abstrahiert eine Predigtlehre vom Inhalt, um sich dem Rhetorischen zuzuwenden, in
Absehung von dem, was zu verkündigen ist, verliert sie den Inhalt an ein fremdes Gesetz."
BOHREN, Rudolf: Predigtlehre, München: Kaiser 1980, 57.

8 Es ist bereits gezeigt worden, dass auch die so genannte „Wiederentdeckung" der
Rhetorik durch Gert Otto (OTTO, Gert: Predigt als Rede. Stuttgart: Kohlhammer 1976, 35-
58) ganz unter dem Vorzeichen einer Diskurs- und Konsenstheorie der Wahrheit
stattgefunden hat. Siehe: NEMBACH, Ulrich: Predigen heute - ein Handbuch. Stuttgart:
Kohlhammer 1996, 81; ERNE: Rhetorik und Religion, 98ff. Auch Rolf Zerfaß ist in die Linie
Ottos einzuordnen, wenn er in seinem Predigtgrundkurs schreibt, es gehe der Rhetorik
darum, die Bedingungen der Möglichkeit von Kommunikation offen zu halten. Er benennt in
seinem Predigtlehrbuch lediglich eine instrumentelle und eine kritische Perspektive der
Rhetorik (ZERFAß, Rolf: Grundkurs Predigt 1. Spruchpredigt. Düsseldorf: Patmos 1987, 35).

9 Einen solchen Versuch unternimmt Thomas Erne in seiner Rhetorikstudie - allerdings
fehlt die Akzentuierung von Sprache als Sprechen (ERNE: Rhetorik und Religion, 89-99).

10 „Die christliche Tradition schwankt zwischen den beiden möglichen Konsequenzen aus
der Prämisse des Wahrheitsbesitzes, dass einerseits die göttliche Wahrheit der menschlichen
Hilfestellungen rhetorischer Art nicht bedarf und sich aufs schmuckloseste selbst darbieten
sollte [...] und dass andererseits eben diese Wahrheit sich im kanonisierten Gehäuse der



216 Rebekka A. Klein

zwischen fertiger dogmatischer Wahrheit und mitzuteilender Sache

verhaftet bleibt. Gerade dieser Gegensatz soll mit dem Sprach- und
Wirklichkeitsverständnis der Rhetorik und seiner hermeneutischen Sachlichkeit
unterlaufen werden. Es besagt: Wahrheit ist nicht ohne Mitteilung, genauso
wie Mitteilung nicht ohne Wahrheit ist, wenn sie von ihrer Sache getragen
wird.

Eine Predigtrhetorik, die sich am Rhetorischen als einer eigenen Dimension

von Mitteilung orientiert, begreift Sprache als Sprechen, das eine
Wahrheit zur Geltung bringt, die gehört werden will. Sie fasst Sprache als

Medium einer Wahrheit auf, die in der Verschränkung von Sprechen und
Gehörtwerden situiert ist. Aber was heisst es für die Sprache, rhetorisch zu
wirken? Durch die rhetorische Dimension bekommt das Sagen der Wahrheit

einen unverkennbar pragmatischen Zug. Denn die rhetorische Sprache
trägt alltagsweltliche Wirklichkeit an sich, wenn sie sich der Zugänglichkeit
ihrer Sache annimmt. Sie orientiert das Leben, indem sie alltägliche und
selbstverständliche Erfahrungen als Standorte in Anspruch nimmt und von
ihnen aus Anhaltspunkte für die praktische Wahrheit ihrer Sache ins Auge
fasst. Die Pragmatik des Sagens ist auf den alltäglichen Sprachgebrauch und
seine Lebensformen angewiesen, denn diese sind im Reden und Verstehen
stets mitpräsent und prägen den Verstehensprozess.

Dennoch bleibt das Rhetorische nicht bei der unmittelbar gegebenen
Selbstverständlichkeit der Dinge stehen. Denn das rhetorische Sprechen ist
in der Predigt von der Sache des Evangeliums getragen. Es knüpft an
vertraute Erfahrungshorizonte an und lässt in ihnen die Sache des Evangeliums
so zur Geltung kommen, dass sie als immanente Grenze der
Erfahrungswirklichkeit in ihrer Andersartigkeit erkennbar bleibt. Von den vertrauten
Erfahrungen aus gesehen, erschliesst sich das Evangelium in der Lebenswelt
deshalb als Kontrastfigur.

II. Was ist ein hermeneutischer Kontrast?

Das Rhetorische impliziert ein eigenes Verständnis von Sprache und
Wirklichkeit. Es stellt nicht die Semantik und Bedeutung des Gesagten, sondern
die Pragmatik des Sagens ins Zentrum seines Sprach- und
Wirklichkeitsverständnisses. Dass gerade die Zugänglichkeit ihres Gegenstandes in der
Ausserlichkeit des Sagens für die evangelische Predigtrhetorik zentral ist,
soll im Folgenden gezeigt werden. Dazu ist zunächst zu klären, was mit
dem hermeneutischen Kontrast von Innerlichkeit und Ausserlichkeit
gemeint ist.

Die Kontrastworte „Innen" und „Aussen" stammen aus der
Wahrnehmung lebendiger Dinge (Lebewesen) und bezeichnen ursprünglich eine
räumliche Richtungsdivergenz. Helmuth Plessner hat in seiner philoso-

rhetorischen Regeln humanisiert." (BLUMENBERG, Hans: Anthropologische Annäherung an die
Aktualität der Rhetorik. In: DERS.: Wirklichkeiten in denen wir leben. Stuttgart: Reclam 1981,
104-136, hier 105).



Evangelische Predigtrhetorik 217

phischen Darstellung des menschlichen Lebens als „Ontologie des
Möglichen"11 gezeigt, dass sich die Erfahrung der Dinge in der Wahrnehmung
lebendiger Körper in besonderer Weise verdichtet und intensiviert.12 Hier
ist der Entdeckungszusammenhang für die räumlich zu verstehende
Differenz von Innen und Aussen. Jeder Körper kann zwar wie ein
ausgedehntes und begrenztes Ding im Cartesianischen Sinn angesehen werden,
aber damit ist gerade seine Lebendigkeit als eine phänomenale Qualität der
Anschauung nicht erfasst.

Lebendigkeit zeigt sich im Verhältnis eines Körpers zu seiner Grenze.
Ein lebendiger Körper ist nicht einfach äusserlich begrenzt, weil er an etwas
anderes angrenzt, sondern im Vollzug von Grenzübergängen tritt seine

lebendige Körperlichkeit als eine besondere Eigenschaft des Körperdinges
zutage. Das Wesen einer solchen lebendigen Körperlichkeit ist, dass ein
Ding sich im Doppelaspekt von (prinzipiell divergentem) Innen- und Aus-
sensein zeigt.13 Das heisst, Innen und Aussen markieren in der Anschauung
zwei Blickpunkte einer Grenze bzw. eines Grenzgeschehens. Was „innen"
und was „aussen" ist, lässt sich beschreiben, weil eine Grenze anders als

eine Ab- oder Begrenzung von zwei Seiten her begangen werden kann. Sie
ist Ubergang bzw. Transformationsgestalt zweier relativer Richtungsgegensätze,

nämlich „eines ins Aussen transformierbaren Innen"14 und „eines ins
Innen transformierbaren Aussen".15

Ein Grenzübergang verortet also das Begrenzte, indem er es gegen ein
umgebendes Aussen abschliesst oder aufschliesst.16 Auf der Grenze wird die
Trennung in ein umschlossenes und ein ausgeschlossenes Gebiet manifest
und sie wird zugleich offen gehalten. Eine Grenze im Übergang lässt ein
gegensinniges Verhältnis zwischen zwei Gebieten entstehen. Dieses Verhältnis
ist nicht zu verwechseln mit dem Verhältnis einer wechselseitigen
Abgrenzung, in dem die Grenze des einen Dinges den Anfang und das Ende
eines anderen Dinges angibt. Die Grenze selbst wäre in einem wechselseitigen

Verhältnis nur ein leerer Übergang,17 der beiden Dingen äusserlich
(im Sinne von nicht wesentlich) ist. Dagegen ist die Grenze als Übergang
verstanden ein Ort, der nicht durch die Vermittlung eines Dritten
überschritten, sondern nur „passiert" werden kann, indem das Innerliche
äusserlich oder das Äusserliche innerlich wird.

Um die Dynamik des Grenzüberganges zu verstehen, ist es entscheidend,
dass die Umgebung des Begrenzten sprachlich nicht in ein(e) Aussen(welt)

11 HAUCKE, Kai: Plessner zur Einführung. Hamburg: Junius 2002, 16.
12 Ich orientiere mich im Folgenden an: PLESSNER, Helmuth: Die Stufen des Organischen

und der Mensch. Einleitung in die philosophische Anthropologie (GS IV), hg. von G. Dux et al.
Frankfurt a.M.: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2003.

13 PLESSNER: Die Stufen des Organischen, 116.
14 PLESSNER: Die Stufen des Organischen, 152.
15 PLESSNER: Die Stufen des Organischen, 152.
' 6 PLESSNER: Die Stufen des Organischen, 213 f.
17 PLESSNER: Die Stufen des Organischen, 154.



218 Rebekka A. Klein

verlegt wird. Das Begrenzte ist nicht gegen etwas abgegrenzt, sondern es

grenzt an etwas, an dessen Ausserlichkeit sich ein Grenzgeschehen allererst
ausbildet. In diesem Sinn lässt sich die Richtungsdivergenz von Innen und
Aussen auch für die Darstellung und Interpretation von Grenzphänomenen
und ihren Kontrastgestalten im Allgemeinen fruchtbar machen. Ausserlich
ist dann das, was „aussen vor" ist und sich in den Vollzugssinn des eigenen
Daseins nicht einfügen lässt. Innerlich ist dagegen das, was im Vollzugssinn
in einen (vermittelbaren) Zusammenhang tritt und deshalb einbezogen ist.

In seinen hermeneutischen Überlegungen zur Gegenständlichkeit widmet
Günter Figal auch dem Verhältnis der Interpretation zur Ausserlichkeit
ihres Gegenstandes einen eigenen Abschnitt,18 in dem er den Kontrast von
Innen und Aussen beschreibt:

„Aussen ist ein Kontrastwort, es bezeichnet das, was nicht innen ist. Das
Innere ist das Abgeschlossene. Zu ihm muss man durch die Oberfläche oder
durch eine Umhüllung vordringen; umgekehrt ist die Oberfläche oder
Umhüllung das, was gegen ein solches Vordringen schützt. Sie schliesst das Innere
ein; was sie ausschliesst, ist das Äussere."19

Das Zitat beschreibt, wie Ausserlichkeit und Innerlichkeit in der Begegnung
mit einer Oberfläche oder Umhüllung zu Tage treten, die als Grenzmarkierung

fungiert. Es zeigt auf, dass die Differenz zwischen Innen und
Aussen an einer Grenze entsteht. Je nachdem, von wo aus die Grenzmarkierung

in Augenschein genommen wird, kann sie als Einschluss oder als

Ausschluss „von etwas" aufgefasst werden.
Ausserlichkeit ist in dieser Perspektive nichts Oberflächliches oder

Unwesentliches wie es die umgangssprachliche Ausdrucksweise nahe legt.20
Ausserlichkeit bezeichnet vielmehr einen hermeneutischen Ort, auf den das

Verstehen stösst, wenn es innerhalb einer Sinnordnung an seine Grenzen
kommt. Das Ausserliche im gegenständlichen Sinn ist dann das, was in eine

Sinnordnung nicht integriert werden kann, ohne zum Innerlichen zu
werden und damit anders zu werden als es ist. Um äusserlich zu sein, muss
es deshalb äusserlich bleiben. Das Äusserliche kann nur unter dem Primat
der Ausserlichkeit zur Geltung kommen.

Darum schlägt Günter Figal vor, die Ausserlichkeit „von etwas" als

irreduzible Gegenständlichkeit zu denken: Das Gegenständliche ist „auf
Abstand"21 und kann auf diese Weise als Gegenüber in seiner Gegenläufigkeit
und Andersartigkeit bewahrt werden. Damit ist gesetzt, dass grundsätzlich
alles gegenständlich werden kann, weil Gegenständlichkeit eine
Wesensmöglichkeit der Dinge in der Welt ist. Diese Möglichkeit hat verschiedene

18 FIGAL: Gegenständlichkeit, 79-91.
19 FIGAL: Gegenständlichkeit, 79.
20 Die Ausserlichkeit ist dann im Sinne des umgangssprachlichen „oberflächlich", „nicht

wesentlich" und „gehaltlos" verstanden. Siehe: WERMKE, Matthias et al. (Hgg.): Das
Synonymwörterbuch Duden 8). Mannheim: Dudenverlag 2004, 156.

21 FIGAL: Gegenständlichkeit, 136.



Evangelische Predigtrhetorik 219

Implikationen: „Etwas" kann entgegenstehen, wenn es in der Interpretation
nicht lediglich als Anderes des Eigenen aufgefasst wird. „Etwas", das als

Gegenüber stehen bleibt, entzieht sich einer Vermittlung als Eigenes oder
Gemeinsames und steht für sich. Es setzt aber dennoch einen Bezug frei,
sonst wäre es absolut und für die hermeneutische Erfahrung gegenstandslos.

Die Überlegungen zum Gegenstandsbezug und seiner Positionierung in
der Äusserlichkeit lassen sich folgendermassen formal resümieren:

Eine Verschränkung oder ein hermeneutischer Kontrast liegt vor, wenn
zwei Dinge

- nicht in einem Dritten aufeinander bezogen sind (Vermittlung);
- nicht ineinander überführbar sind (Identität);
- nicht in ihrer Beziehungslosigkeit für sich stehen (Absolutheit).

Der hermeneutische Kontrast von Innerlichkeit und Äusserlichkeit,
Immanenz und Andersartigkeit lässt sich auch für das Rhetorische und seine
Formen der sprachlichen Übertragung und Kontrastierung zwischen
verschiedenen Verstehenskontexten aufzeigen. Eine rhetorische Übertragung
geht davon aus, dass eine Einsicht oder Erkenntnis, die in einem Lebensbereich

gilt, auf einen anderen übertragen werden kann, auch wenn dies auf
den ersten Blick unangemessen erscheinen mag. Der Vorteil der
Übertragung ist, dass in ihr ein Sinn für die Andersartigkeit einer Sache, d.h. ein
Abstandssinn gewahrt bleibt.22 Denn eine Übertragung wäre keine
Übertragung, sondern eine Einbettung oder Einschliessung von anderem, wenn
die thematisierte Sache für sie nicht grundsätzlich vom Eigenen und
Gemeinsamen getrennt wäre.

Die Übertragung einer Sache, welche sich in den rhetorischen Dimensionen

der Sprache vollzieht, ist in besonderem Masse auf die Weckung der
Einbildungskraft angewiesen. Die Imagination ist deshalb das wesentliche
Verfahren des Rhetorischen. In den Sprachbildern und Vorstellungen des

Rhetorischen zeigt sich eine imaginative Arbeit an der Absolutheit des

Wirklichen, das nur scheinbar unausweichlich und bestimmend ist. Durch
eine rhetorische Verschiebung des Wirklichen auf seine immanenten Grenzen

hin, verliert die Erfahrungswirklichkeit ihre unbedingte Geltung. Die
Rhetorik kann auf diese Weise im Spielraum der Imagination andere
Evidenzen und Einsichten in die Wirklichkeitswahrnehmung einbringen. Sie

kann zum Beispiel vertrauensvoll auf das setzen, was in der Perspektive
einer gegebenen Erfahrungswirklichkeit unmöglich oder nicht erwartbar ist.
Denn ihre Orientierungskraft besteht darin, dass sie die unmittelbare und
selbstverständliche Aneignung einer Sache „erschwert". Ihre Sprache kann
das, was nur unzureichend zugänglich und bestimmbar ist, in etwas sinnlich
Greifbarem symbolisieren, nahe bringen und auf diesem Umweg „ersetzen".

Wie bereits angedeutet, lässt sich ein tieferes Verständnis des
Rhetorischen weniger in homiletischen Predigttheorien als vielmehr in konkreten
Predigtbeispielen gewinnen, denn die Predigttheorie hat die Bedeutung des

22 FlGAL: Gegenständlichkeit, 59-67.



220 Rebekka A. Klein

Rhetorischen für die Predigt lange ignoriert. So bildeten bereits 1972 die
Predigten Martin Luthers den Ausgangspunkt für ein neues Interesse am
Rhetorischen.23 Luther hat „nicht nur theoretisch der Predigt einen
bedeutenden Platz innerhalb des evangelischen Gottesdienstes [zugewiesen],
sondern ihr zugleich durch seine eigene Predigtarbeit ein nachhaltiges Echo
verschafft."24 Was liegt also näher, als einen Textabschnitt aus einer
Predigtnachschrift Luthers zum Ausgangspunkt zu nehmen, um die Bedeutung
des Rhetorischen für Predigt und Predigtverstehen aufzuweisen.

III. Wie hat sich die Wahrheit des Evangeliums in der Predigt zur
Geltung gebracht?

Verschiedene Studien haben gezeigt, dass gerade die Predigttexte und
theologischen Schriften von Martin Luther ein genuin rhetorisches
Verständnis von der Wahrheit des Evangeliums realisieren.25 Deshalb soll hier
ein Zitat aus der Nachschrift26 einer Predigt Luthers zum Ausgangspunkt
der Überlegungen gemacht werden. In seiner Predigt über das 8. Kapitel
des Römerbriefes (Rom 8,18ff) aus dem Jahre 1535 erinnert Luther daran,
auf welche Weise der christliche Glaube den Erfahrungshorizont eines
Lebens umfassend bestimmen kann:

„Denn ein Christlich leben gantz und gar inn ubung und erfarung derer dinge
stehet, die man teglich aus gottes wort hoeret und lieset, Darumb ein Christ,
der solche erfarung nicht hat, wird gar ein geringen geschmack oder geruch
aus solchen worten pauli haben, ja sie werden im gar undeudsch sein."27

Die zitierten Sätze stehen zu Beginn des genannten Predigttextes und stellen
eine rhetorische Vorüberlegung (exordium) dar, welche die Aufmerksamkeit
der Hörer für das Gotteswort gewinnen will, indem sie ihnen imaginativ
vor Augen stellt, wie im weiteren Horizont ihres Lebens mit dem Gesagten

umgegangen werden kann. Als Gegenstand der Predigt werden die Dinge

23 NEMBACH, Ulrich: Predigt des Evangeliums. Luther als Prediger, Pädagoge und Rhetor.
Neukirchen-Vluyn: Neukirchener 1972.

24 NEMBACH: Predigen heute, 80.
25 JUNGHANS, Helmar: Martin Luther und die Rhetorik. Leipzig: Verlag der sächsischen

Akademie der Wissenschaften 1998; MAASER, Wolfgang: Die schöpferische Kraft des Wortes.
Die Bedeutung der Rhetorik für Luthers Schöpfungs- und Ethikverständnis. Neukirchen-Vluyn:
Neukirchener 1999; STOLT, Birgit: Martin Luthers Rhetorik des Herzens. Tübingen: Mohr
Siebeck 2000.

26 Selbstverständlich können die Nachschriften von Predigten Luthers nicht im
eigentlichen Sinne als von Luther selbst autorisierte Texte gelten. Die genannte Predigt ist
allerdings eine Nachschrift von Georg Rörer, dessen Texte die Sprache und Gestalt der
Worte Luthers im Vergleich zu anderen Nachschriften besonders genau und vollständig
wiedergeben. Die von ihm selbst entwickelte Kurzschrift machte ihn zu einem auch von Luther
selbst hoch geschätzten Mitarbeiter. Siehe: EDER, Manfred: Art. RÖRER, Georg (Rorarius).
In: Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon, Bd. VIII, Herzberg: Bautz 1995, 523-526.

27 LUTHER, Martin: Predigt am 4. Sonntag nach Trinitatis (20. Juni 1535). Weimarer
Ausgabe 41. Weimar: Böhlau 1910, 301.17-21.



Evangelische Predigtrhetorik 221

benannt, die in Gottes Wort hörbar und lesbar gemacht werden. Die
Aufforderung, das Wort Gottes in Übung und Erfahrung des alltäglichen
Lebens anzueignen und es sich nicht nur passiv gesagt sein zu lassen, nimmt
eine rhetorische Übertragung in Anspruch, deren Funktionsweise im
Folgenden näher beschrieben werden soll.

In dem exordium spiegelt sich zunächst das bekannte Vorurteil wider,
das Predigtwort sei lediglich eine intellektuelle Angelegenheit: eine Sache
des Hörens und des Lesens. Diese Ansicht nimmt der Predigttext implizit
auf, konterkariert sie aber, indem er den Sachbezug des Evangeliums auf
die sinnliche Erfahrung überträgt: Die Dinge, von denen man in Gottes
Wort hört und liest, sind keine geistigen Wahrheiten, die dem Intellekt
zugeordnet werden, sondern Wahrheiten, die sich in der alltäglichen
Wahrnehmung und Erfahrung wieder finden lassen.

Der Predigttext macht deutlich, dass im Lesen und Hören von Gottes
Wort das Evangelium keineswegs wie von selbst gegenwärtig ist. Einen
Zugang zur Sache der Predigt gewinnen die Hörer und Leser vielmehr erst,
wenn das Wort Gottes ihnen an den Dingen aus der alltäglichen Erfahrung
bekannt und vertraut geworden ist. Nur an dem, was vertraut ist, kann sich
das Wort Gottes auch vergegenwärtigen. Der Predigttext zeigt dies auf,
indem er von einer sinnlichen Wahrnehmung (Geschmack und Geruch)
spricht, die sich aus den Worten des Paulus ergibt. Das will heissen, die
Wahrheit des Evangeliums soll nicht nur zum Gegenstand des Hörens der
Predigt werden, sondern sie soll auf allen Ebenen der Erfahrung, bildlich
gesprochen, mit allen Sinnen erfahren werden. Denn sie lässt sich erst
verstehen, wenn ihre Zugänglichkeit in der alltäglichen Wahrnehmung und
Erfahrung aufgesucht wird.

Aber das Evangelium ist nicht von der Art, dass es in der Alltäglichkeit
der Erfahrung aufgeht. Der Predigtabschnitt stellt deshalb dem Lesen und
Hören des Gotteswortes das Schmecken und Riechen der Dinge gegenüber
und nimmt eine rhetorische Übertragung vor. Die Übertragung ist eine
Aneignung besonderer Art. In der Übertragung bleibt der Abstand zur
dargestellten Sache gewahrt. Übertragung heisst: Etwas anderes wird übertragen,
dem Eigenen als Kontrast angenähert und darin erkannt. Das heisst aber
auch: Etwas, das ohnehin in der eigenen Erfahrungswirklichkeit präsent ist,
müsste nicht übertragen werden. Es wäre nicht unter dem Vorzeichen
seiner kontrastierenden Andersartigkeit, sondern lediglich unter dem
Vorzeichen seiner Selbstverständlichkeit und Vertrautheit anzueignen. Dies ist
anders bei der übertragenen „Sache" des Evangeliums: Das aus einer
Übertragung Hervorgehende bleibt grundsätzlich als Anderes erkennbar. Seine

Aneignung geschieht wie unter einem Vorbehalt.
Mit der rhetorischen Übertragung ist im Predigttext eine folgenreiche

Aussage gemacht: Die in der Predigt besprochenen Dinge sollen sich gleichzeitig

im christlichen Leben wahrnehmen und erfahren lassen. Diese Aussage

ist nicht mit der Auffassung gleichzusetzen, dass Dinge sich in
mehreren Dimensionen der Wahrnehmung simultan auffassen lassen, wie es



222 Rebekka A. Klein

etwa bei so genannten Synästhetikern28 der Fall ist, für die das Hören von
Tönen mit dem Sehen einer Farbe verbunden sein kann oder ein bestimmtes

Wort einen süssen Geschmack annimmt. Auf eine solche Erfahrung
spielt Luther hier nicht an. Die Übertragung des Gotteswortes auf
Einsichten, die sich in der sinnlichen Wahrnehmung und Erfahrung einstellen,
muss vielmehr so vorgestellt werden, dass in der Erfahrung ein besonderer
Sachbezug zur Geltung kommt: Der Sachbezug des Wortes Gottes. Es geht
der Predigt also qualifiziert um diejenigen „Dinge" der Erfahrung, die
durch das Wort Gottes erschlossen werden können und an denen sich die
Wahrheit des Evangeliums als diese Wahrheit selbst darstellen lässt.

Die rhetorische Übertragung zeigt ausserdem, dass die Wahrheit des

Wortes Gottes lebensnah eingelöst werden kann. Denn der rhetorische
Sprachgebrauch eröffnet Spielräume der Imagination, in denen das „Sinn"
macht, was für das Verstehen zuweilen sinnlos und leer bleibt, weil es in
einem gegenwärtigen Horizont der Erfahrung als eine solche Möglichkeit
nicht in den Blick gerät. Indem sie das Gotteswort in seiner Andersartigkeit
darstellt und zugleich präsent werden lässt, gibt die rhetorische Übertragung

eine Orientierung, die ohne sie nicht zu haben ist.

IV. Wie zeigt sich die Wahrheit des Evangeliums anthropologisch?

Die Predigttexte Luthers sind ganz an der durchlebten
Erfahrungswirklichkeit des Menschen orientiert. Für Luther ist das persönlich bewegte
Aufnehmen einer Sache dem rein intellektuellen Erfassen einer Wortbedeutung

vorgeordnet. Seine Hochschätzung des affektiven Überzeugens und
der lebendigen Identifikation mit dem Gesagten in der Gefühlserregung
schliesst an die rhetorische Tradition an,29 wie er sie besonders in seiner
Auseinandersetzung mit der Institutio oratoria30 des Quintilian kennen und
schätzen gelernt hatte. Dieses Buch bündelt die Fülle der Erkenntnisse der
antiken Rhetorik und vertieft sie pädagogisch. In der Wittenberger
Universitätsreform von 1518 ist es ausdrücklich in den Lehrplan mit
aufgenommen worden.31 Es zeigt exemplarisch die grosse Bedeutung der

28 NlCKL, Roger: Wenn Töne nach Vollrahm schmecken. In: Unimagazin. Die Zeitschrift
der Universität Zürich, 16/2 (2007) 27-28. Mit Verweis auf den Artikel: BEELI, Gian et al.:
When coloured sounds taste sweet. In: Nature 434 (2005) 38.

29 Dass Luthers Predigten als rhetorische Texte gelesen werden können, ist inzwischen
mehrfach vorgeführt worden: LEROUX, Neil R.: Luther's rhetoric. Strategies and style from
the Invocavit sermons. St. Louis: Concordia Academic 2002; STOLT: Martin Luthers Rhetorik,
62-83; DÄHN, Susanne: Rede als Text. Rhetorik und Stilistik in Luthers Sakramentssermonen
von 1519. Frankfurt a.M.: Lang 1997. Für ältere Literatur zur Rhetorik in den Predigten
Luthers vgl. den Forschungsbericht: ZUR MÜHLEN, Karl-Heinz: Rhetorik in Predigten und
Schriften Luthers. In: Lutherjahrbuch 57 (1990) 257-259.

3" QUINTILIANUS, Marcus F.: Institutio oratoria. Venedig um 1480. Deutsche
Übersetzung: QUINTILIANUS, Marcus F.: Ausbildung des Redners. Zwölf Bücher, hg. u. übers, von
Helmut Rahn, 2 Bde. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006.

31 STOLT: Martin Luthers Rhetorik, 42f.



Evangelische Predigtrhetorik 223

Rhetorik für die Bildungsbemühungen seiner Zeit. Zudem steht Luther
selbst durch seine Ausbildung als Augustinermönch in der so genannten ser-
mo humilis Tradition,32 die auf das vierte Buch der De doctrina christiana
des Augustinus zurückgeht. Diese volkstümlich anmutende christliche
Rhetorik pflegt in starkem Masse das emotionale Element der Rede und
bindet den Stil an die Aufgabe des Predigtwortes, die einzelne Seele für das

Heil zu ergreifen.33
Die Predigtrhetorik Luthers möchte also zu einer Affekt- und Willenshaltung

bewegen. Ihr Verständnis der Sprache ist ganz vom Horizont des

Hörens und Vernehmens des Wortes Gottes geprägt. In dieser Tradition
stehend ist nach Luthers Auffassung das Herz, im Sinne eines Zentrums der
Persönlichkeit, der Sitz des Glaubens und der Ort, an dem die Wahrheit des

Evangeliums zur alles bestimmenden Lebensorientierung wird.34 Das heisst,
das Evangelium wendet sich nicht an den Menschen als solchen, sondern an
den Menschen unter dem Aspekt seines empfänglichen und wollenden
Organs. Das glaubende Herz gilt der Predigtrhetorik im Sinne der
biblischen Anthropologie als „das geistige Erkenntnisorgan des Menschen [...],
das innerste, äusserem Zugriff entzogene und nur Gott einsichtige Zentrum
seiner Persönlichkeit".35 Das Herz (und nicht der Kopf oder das Gehirn) ist
das am häufigsten verwendete biblische Wort für „das Zentrum des bewusst
lebenden Menschen".36 Es ist der Ort von Erkenntnis und Willensent-
schluss und für die Lebensorientierung des Menschen unverzichtbar.

Was es mit dem Inneren des Herzens auf sich hat, möchte ich mit einigen

Unterscheidungen zeigen, die den biblischen Wortgebrauch in systematischer

Perspektive kennzeichnen:

(i) sichtbar/unsichtbar. Die Rede vom Herzen des Menschen bezieht sich
bereits in der Weisheitsliteratur37 auf die Unsichtbarkeit dessen, was mit
dem Herzen erkannt wird. Das im Herzen Gedachte steht nach Prov 24,10
im Gegensatz zum äusserlich vernehmbaren Wort.38 Das Innere des Herzens

zeigt also nicht nur das nicht Sichtbare (im Sinne einer Möglichkeit
des Sichtbaren, sich zu verbergen), sondern es zeigte das Unsichtbare, das

mit dem Sichtbaren nicht mehr vermittelt ist und in einen prinzipiellen
Gegensatz zu ihm treten kann. Das Herz gilt als Ort einer unsinnlichen
Erkenntnis, welche die Dinge unabhängig von der sinnlichen Wahrnehmung
auffasst. Das Innere des Herzens steht für ein Verstehen, das nicht an die

32 STOLT: Martin Luthers Rhetorik, 64-70.
33 AUERBACH, Erich: Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spätantike und im

Mittelalter. Bern: Francke 1958, 25-53.
34 STOLT: Martin Luthers Rhetorik, 49-53.
35 STOLT: Martin Luthers Rhetorik, 50.
36 WOLFF, Hans W.: Anthropologie des Alten Testaments. München: Kaiser 1973, 90.
37 Das Wort „leb" wird in der Weisheitsliteratur der Bibel am häufigsten verwendet.

WOLFF: Anthropologie, 78.
38 WOLFF: Anthropologie, 73.



224 Rebekka A. Klein

Erscheinung oder Gestalt der Dinge gebunden ist, sondern deren wahres
Wesen betrachtet.

(ii) verfügbar/unverfügbar. Der Verstehensprozess des Herzens vollzieht
sich im Inneren einer Person und ist deshalb für andere Menschen nicht
greifbar bzw. ihrem Zugriff entzogen. Der Entzug ins Innere hat zur Folge,
dass die Gedanken und Einsichten des Herzens von Aussen nicht gesteuert
oder beeinflusst werden können. Diese NichtVerfügbarkeit des Herzens ist
allerdings bis zur Unverfügbarkeit gesteigert, wenn die Einsichten des

Herzens sich auch in der persönlichen Selbstwahrnehmung nicht aufdecken
lassen. Der Grund des Herzens bleibt einer reflektierenden Selbstbefragung
des Menschen entzogen. Allerdings ist er in Gottes Wort, in Christus und
im Nächsten zugänglich.39

(iii) offenbar/verborgen. Das Herz ist Ursprung und Ort von geheimen
Willensentschlüssen, die dem Wissen anderer verborgen sind. Die äusser-
liche Verborgenheit dessen, was im Inneren des Herzens geschieht, ist aber
auch eine Garantie für die Verlässlichkeit und Unabänderlichkeit einer
Einsicht, eines Willensentschlusses oder einer Zusage. Die Rede vom Inneren
des Herzens zeigt die Klarheit eines Denkens an, das von unmittelbaren
Einflüssen unbeeindruckt bleibt und dessen Einsicht nicht getäuscht werden
kann.40 Was im Herzen beschlossen ist, ist „wahr" in dem Sinne, dass es für
sich steht und nicht durch anderes bedingt ist.

(iv) spontan/empfänglich. Die Erkenntnis des Herzens vollzieht sich nicht
spontan. Denn das Herz ist ein empfängliches und passibles Organ. Im
Herzen stellt sich keine Einsicht aus eigenem Antrieb ein. Das Herz
erkennt, indem es etwas vernimmt und aus dem Vernommenen heraus
versteht. Deshalb kann es auch der Ort des Gewissens sein (2Sam 24,6),41 an
dem der Mensch von seinem eigenen Tun und Lassen betroffen wird und
seine Schuld erkennt.

Wie lassen sich die Unterscheidungen, welche dem Inneren des Herzens
zugeschrieben werden, für ein anthropologisches Verständnis der Wahrheit
des Evangeliums fruchtbar machen? In theologischer Perspektive entscheidend

ist, dass Einsicht und Lebensorientierung des Herzens in Bezug auf die
Wahrheit des Evangeliums treten. Das Herz des Menschen ist zum
Vernehmen, Hören und Empfangen des Evangeliums bestimmt. Bereits

Augustinus beschreibt die Verbindung des Herzens mit der Anrede durch
das Wort Gottes: „Mein Herz hast Du mit deinem Wort getroffen, und ich

39 LUTHER, Martin: Von der Freyheyt eynisz Christen menschen, Weimarer Ausagbe 7,
Weimar: Bühlau 1897, 38.6ff.

40 Vgl. die Wendung „das Herz stehlen" (Gen 31,20) im Sinne von „jemanden um die
Einsicht bringen, ihn täuschen" (WOLFF: Anthropologie, 80).

43 WOLFF: Anthropologie, 85.



Evangelische Predigtrhetorik 225

war dein."42 Das Herz ist für ihn ein Erinnerungsraum, in dem sich der
Übergang von Anwesenheit und Abwesenheit Gottes vollzieht. Aber wie
wird die Wahrheit des Evangeliums im menschlichen Herzen präsent? Das
Innere des Herzens steht für den intimsten Ort der Eigensphäre des
menschlichen Lebens. Ein Mensch, der an diesem die Wahrheit des
Evangeliums nicht erkennt, ist ausschliesslich zur Verkehrung seines Lebens

fähig. Er erkennt die Dinge der Welt nicht im göttlichen Bezug der
Lebensordnung, sondern reduziert sie auf Objekte seines eigenen
selbstsüchtigen Begehrens. Das Evangelium ist angesichts dieser misslichen Lage
des Herzens ein Aufruf zu Umkehr und Neuanfang, ja zur Erneuerung des

ganzen Herzens von einer anderen, göttlichen Lebenskraft her.43

Die Umkehr des Herzens wird im biblischen Sprachgebrauch erst
vollends transparent, wenn das menschliche Herz mit dem Herzen Gottes
kontrastiert wird.44 Das Innere des menschlichen Herzens ist in dieser
Perspektive der Topos, an dem sich Menschliches und Göttliches miteinander
verschränken und eine Übertragung von Einsichten möglich wird. Denn das

Evangelium ist eine Wahrheit, die sich in der Zuwendung des Herzens
Gottes zum Herzen des Menschen zeigt.45 Das Herz Gottes gibt in dieser
Zuwendung die wahre Lage des Menschen (coram Deo) an. Es ist
Resonanzraum für die Regungen des menschlichen Herzens und deckt
Einsichten auf, die sich der Selbstwahrnehmung des Menschen verbergen.
Gerade das Herz kann deshalb trotz seiner äussersten Intimität für den
Menschen zu einem Ort werden, an dem die Wahrheit des Evangeliums in
ihrer Andersartigkeit erkannt wird. Das Evangelium findet Resonanz im
Herzen des Menschen, indem es sich im Zusammenhang mit der eigenen,
der selbst durchlebten Erfahrung vergegenwärtigt, diese aber kontrastiert
und den Kontrast im Gottesbezug intensiviert.

Die rhetorische Metapher für den Glauben des Herzens ist die
Verschränkung des göttlichen mit dem menschlichen Herzen. Der Glaube,
verstanden als Antwort auf die Wahrheit des Evangeliums, bezeugt die
Andersartigkeit dieser Wahrheit, indem er das Innerste des Menschen in einen
Aussenbezug coram Deo treten lässt. Am Ort des Herzens ist der Mensch
sich, d.h. der selbstverständlichen Immanenz seines Denkens und Wollens
entzogen, weil das Evangelium zugegen ist, in dem das Herz und die
Zuwendung Gottes zum Menschen sich aussprechen.

42 AUGUSTINUS, Aurelius: Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus Bekenntnisse
Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, 18; Augustinus 7), übers, v. A. Hofmann,

Kempten/München: Kösel 1914, Conf X 6.7.
43 An dieser Stelle wäre zu verweisen auf Ez 18,31. Erneuerung und Umkehr des Herzens

stehen hier für das Leben. Abkehr und Übertretung der Lebensordnungen Gottes für den
Tod.

44 WOLFF: Anthropologie, 90ff.
43 „Mit seinem Herzen wendet Gott sein Beobachten und Vernehmen, seine Achtung und

seine Fürsorge dem Geschöpf zu." WOLFF: Anthropologie, 93.



226 Rebekka A. Klein

V. ZUSAMMENFASSUNG: EINE „EVANGELISCHE" RHETORIK

Zum Schluss ist die Frage nach Besitz oder Mangel der Wahrheit in der
christlichen Rhetorik aufzugreifen, an die bereits zu Beginn erinnert worden

war.46 In der in diesem Artikel skizzierten Perspektive, die das

Wahrheitsgeschehen in der Predigt auf einen hermeneutischen Verstehens-
kontrast zurückführt, kann die grosse Alternative von Besitz oder Mangel
der Wahrheit nicht mehr geltend gemacht werden. Die Predigt konfrontiert
einerseits mit der menschlichen Unmöglichkeit, die Wahrheit des
Evangeliums zu besitzen oder festzulegen. Sie lehnt den Wahrheitsbesitz ab.
Aber sie verfällt andererseits auch nicht dem Diktum vom Wahrheitsmangel
und verlegt ihre Sache in ein Jenseits menschlicher Wahrheitsfindung,
indem sie die Wahrheit des Evangeliums für unzugänglich hält. Die Predigt
orientiert menschliches Leben vielmehr durch den Kontrast zwischen der
Innerlichkeit und der Ausserlichkeit einer Sache und nimmt das Rhetorische
unter dem Aspekt der Zugänglichkeit von Wahrheit ernst. Dies wurde am
Beispiel der rhetorischen Übertragung des Gotteswortes in den Sinn- und
Lebenshorizont der alltäglichen Erfahrung demonstriert. Nähe und Ferne,
Vertrautes und Unvertrautes sind in der Erfahrung des Evangeliums miteinander

verschränkt. Sie liegen dicht beieinander, ohne deckungsgleich zu
sein. Gerade in der Übertragung der Einsichten des Gotteswortes auf die
Erfahrung wird der Spielraum für das Sichereignen der Wahrheit auf der
Grenze zwischen Innerlichkeit und Ausserlichkeit offen gehalten.

Auch in der so genannten Rhetorik des Herzens kann eine solche

Kontrastierung und Verschränkung von Aussen- und Innenbezug der
Erfahrung ausgemacht werden. Martin Luther empfiehlt eine Aneignung des

Predigtwortes bevorzugt im menschlichen Herzen, d.h. in der Innerlichkeit
und Intimität der eigenen Person. Doch das menschliche Herz ist coram
Deo, d.h. in der Perspektive des Glaubens der Resonanzraum des göttlichen
Herzens. Es erkennt sein wahres Wesen, indem es die Zuwendung des
göttlichen Herzens vernimmt und dessen Einsichten als Wahrheit seines eigenen

Lebens in sich aufnimmt.
In der Predigt werden Innerliches und Ausserliches, Immanentes und

Andersartiges miteinander verschränkt, ohne Divergenzen aufzugeben.
Denn nur als immanente Grenze der Erfahrung kommt auch das extra nos
der Wahrheit in der Mitteilung des Evangeliums zur Geltung.

46 „Rhetorik hat es zu tun mit den Folgen aus dem Besitz von Wahrheit oder mit den
Verlegenheiten, die sich aus der Unmöglichkeit ergeben, Wahrheit zu erreichen." (BLUMEN-
BERG: Anthropologische Annäherung, 104).



Evangelische Predigtrhetorik 111

Abstract
The article discusses the hermeneutical contrast between inwardness and
outwardness in the rhetorical presentation of the truth of the gospel in
preaching. It shows that this contrast shall not be construed in terms of an
external relation between things but in terms of a dynamic differentiation in
understanding. The thesis is exemplified with respect to Martin Luther's
view about the rhetorical transfer of the preached gospel into everyday life
and the reception of its truth in the human heart.


	Evangelische Predigtrhetorik : Überlegungen zum hermeneutischen Kontrast von Internität und Externität in der Rede

