Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Naturrecht zwischen den Extremen : Anmerkungen zu einer aktuellen
Debatte

Autor: Demmer, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS DEMMER

Naturrecht zwischen den Extremen.
Anmerkungen zu einer aktuellen Debatte

Das Naturrecht, seit jeher ein Eckpfeiler der katholischen Moraltheologie,
ist immer eine Bemerkung wert. Unlingst hat Eberhard Schockenhoff eine
kompakte Stellungnahme zum Thema vorgelegt, die von kompetenten Vor-
arbeiten gedeckt ist. Sie kam nicht ohne Grund. Thr Anlass liegt in einem
offenkundigen Sinneswandel, den Schockenhoff bei Papst Benedikt XVI.
feststellt. Den jungen Konzilstheologen und spiteren Prifekten der Glau-
benskongregation leitete eine unverhohlene Zuriickhaltung in Sachen
Naturrecht: Was als Briickenschlag zwischen Glaube und Welt gedacht ist,
wird — so in dem bekannten Gesprich mit Jiirgen Habermas — gegenwirtig
iiber weite Strecken als antiquierte katholische Besonderheit wahrgenom-
men. Als Papst hingegen legt Joseph Ratzinger ein emphatisches Bekenntnis
zum Naturrecht ab, das als Richtschnur dem Menschsein vom Schopfer ein-
gezeichnet ist. Kann er sich — so die gedusserte Vermutung — nicht mehr
jenen intellektuellen Freiraum zur Problematisierung leisten, den er als
Theologe und Kardinal noch besass? Eine Klarstellung scheint also an der
Zeit. In ihr schwingt — das wird der Kenner erspiiren — verhaltene Kritik
mit. Leitet den Papst in allen seinen Schaffensperioden eine profunde Ver-
trautheit mit der katholischen Naturrechtslehre und ihrer Ausdiffe-
renzierung, wie sie insbesondere in den letzten Dezennien zu beobachten
ist?1

1. SCHWACHEN UND STARKEN DER NATURRECHTSLEHRE

Schockenhoff zogert nicht, offenkundige und dem kenntnisreichen Leser
vertraute Schwichen der klassischen Naturrechtslehre aufzulisten. Da ist
zum einen die fehlende Eindeutigkeit des Naturbegriffs: Zuerst muss ge-
klart sein, was man eigentlich unter Natur versteht, wenn man zu eindeu-
tigen Aussagen im Namen des Naturrechts vorstossen will. Erinnert wird,
mit vollem Recht, an die wechselnden Bedeutungen, die im Verlauf der
Geistesgeschichte mit der Vorstellung eines naturgemissen Lebens ver-

1 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Stdrken und innere Grenzen. Wie leistungsfihig sind
naturrechtliche Ansitze in der Ethik? In: Herderkorrespondenz 62 (2008) 236-241; HABER-
MAS, Jiirgen / RATZINGER, Joseph: Dialektik der Sikularisierung. Uber Vernunft und Religion.
Freiburg i.Br. 2005; BENEDIKT XVI.: Ansprache an die Teilnehmer am Internationalen Kon-
gress der Pipstlichen Lateranuniversitit anldsslich des 40. Jahrestages der Enzyklika Humanae
vitae (10. Mai 2008). In: L’Osservatore Romano, 11. Mai 2008, 1.



Naturrecht zwischen den Extremen 195

bunden waren. Bemiiht wird die Stoa, aber Ernst Bloch und Leo Strauss
kommen ebenfalls zu Wort. Und die eklatanten Widerspriiche, die sich
beim besten Willen nicht einebnen lassen, werden nicht verschwiegen: Dies
zum einen im Blick auf Stoiker und Epikurier, die jeweils kontrastierenden
Leitvorstellungen folgten, zum anderen im Blick auf die Traditionslinie des
revolutiondren Naturrechts wie der amerikanischen Unabhingigkeitsbe-
wegung. So legt sich die Folgerung nahe, das Naturrecht sei nichts anderes
als eine Hohlform, die sich mit beliebigem Inhalt fiillen lasse. Ein logischer
Zirkel liegt vor. Man legt vorlaufend Primissen in die Natur hinein, die
man nachfolgend als normativ wieder herausholt. Als Gewdhrsmann kommt
der Rechtsphilosoph Hans Welzel zu Wort: Die Natur des Menschen sei ein
offener und gestaltbarer Begriff; Naturrecht nehme jeweils diejenige Gestalt
an, die der Naturrechtsethiker sich wiinscht.2

Die kontriren Werturteile erzeugen am Ende Ratlosigkeit. Die Spannung
zwischen ideellem und existentiellem Naturrecht wird nirgends, so scheint
es, allseits befriedigend gelost. Dennoch ist mit dieser erniichternden
Feststellung noch keinesfalls das Ende des Naturrechtsdenkens eingeliutet.
Vielmehr kann der Rekurs auf die Menschenwiirde — so Schockenhoff —
eine Hilfe bieten. In einer pluralen Gesellschaft, in der man sich iiber
verpflichtende Inhalte eines menschenwiirdigen Lebens nicht mehr
verstindigen kann, muss jener Kernbereich ermittelt werden, der einen
unverzichtbaren humanen Uberschuss signalisiert, eine Grenzklausel niher-
hin, unter deren Vorbehalt jede Beférderung menschlicher Lebensver-
hiltnisse steht, und die keinen Verhandlungsspielraum mehr zulisst. Ein
material bescheidenes Naturrecht bleibt also {ibrig. In der redlichen Aner-
kennung seiner Grenze liegt aber zugleich seine Stirke. Indem das Natur-
recht Mindestforderungen des Menschseins umreisst, lisst es geniigend
Freiraum fiir individuelle Lebenserfahrung und kulturelle Unterschiede.3

2. WELCHES VERSTANDNIS VON GESCHICHTLICHKEIT?

Die dusserst geraffte Zusammenfassung ldsst zumindest erkennen, dass
Schockenhoff ein berechtigtes Anliegen verfolgt: Schnelle und hochge-
spannte Verweise auf das Naturrecht fithren zu seiner Uberdehnung und
kénnen nur in einem normativen Fiasko enden. Die genannte Skepsis ge-
geniiber dem Naturrecht ist die Folge. Dem Moraltheologen wird Ver-
trautes gesagt. Das Naturrecht ist alles andere als ein Patentloser.4

2 Vgl. SCHOCKENHOFF, Eberhard: Stdrken und innere Grenzen; DERS.: Naturrecht und
Menschenwiirde. Universale Ethik in einer geschichtlichen Welt. Mainz: Herder 1996; WEL-
ZEL, Hans: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit. Géttingen: Vandenhoeck und Ruprecht
1980, 30f.

3 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Stdrken und innere Grenzen, 240f.

4 Im Rahmen dieses Beitrags kénnen nur die springenden Punkte hervorgehoben werden.
Beim Leser wird eine angemessene Vertrautheit mit dem Problem vorausgesetzt.



196 Klaus Demmer

Dies zugestanden bleiben dennoch Fragen librig. Sie scheinen geeignet, das
gezeichnete Bild hier und da zu erginzen, nicht zu kritisieren. Sie bewegen
sich auf der Ebene der erkenntnistheoretischen Grundlagen. Wer
Naturrecht sagt, deckt ein weit gefasstes denkerisches Spektrum ab. Und
dieses zielt — hier liegt seine Speerspitze — auf das zugrunde liegende
Verstindnis von Geschichtlichkeit. Geistige Prozesse sind geschichtlich ver-
fasst. Aber wie ist Geschichtlichkeit zu verstehen? Das klassische Denk-
modell zielt auf den Dual von invariablem, iibergeschichtlichem Kern und
geschichtlich bedingter Variabilitit in der Peripherie. Es wurde bis in die
jiingste Vergangenheit hinein benutzt.5 Dies in Erinnerung gerufen sei ange-
merkt, dass sich — wohl ungewollt — missverstindliche Assoziationen
einstellen kénnen. Das Denkmodell suggeriert die Vorstellung, der unwan-
delbare Kern lasse sich vermittels Abstraktion erreichen. Man muss dann
allerdings ein Vorverstindnis von Unwandelbarkeit mitbringen, um zu
wissen, was als wandelbar zu gelten hat. Abstrahieren setzt solches Ver-
stehen voraus. Der eingangs erwihnte logische Zirkel erscheint dann als
hermeneutischer Zirkel. Von ihm war in der theologischen Verstehenslehre
der jiingsten Vergangenheit viel die Rede.6

Geschichtlichkeit ist — so legt sich nahe — mit oben erwihnter Denkfigur
nicht angemessen erfasst. Leitend fiir sie ist eine Beobachterperspektive, die
abgeschlossenen Erkenntnisprozessen nachfolgt. Vernachlissigt wird hin-
gegen die intrinsische Dynamik des naturrechtlichen Erkennens selbst. Sie
bewegt sich — um wiederum ein gingiges Wort zu gebrauchen — in der Teil-
nehmerperspektive. Sie ist nicht abstrakt, sondern urspriinglich konkret.
Gemeint ist die Konkretheit des erkennenden Subjekts in seiner Transzen-
denzerschlossenheit, gleich was man niherhin unter Transzendenz versteht.
In ihr liegt jener privilegierte Ort, an dem sich der genannte Zirkel zur Spi-
rale ausweitet. Der Anstoss zu dieser Ausweitung stammt aus schopferischer
Intuition, die nachfolgend durch systematische Reflexion eingeholt, diszi-
pliniert und kontrolliert wird. Dieses Hin und Her steht an der Wurzel
denkerisch verantworteter Geschichtlichkeit.”

Wer von Geschichtlichkeit des Naturrechts spricht, wird die Risiken
sittlicher Einsichtsprozesse nicht ausklammern. Geschichtlichkeit ist ja nicht
im Modell naturaler Abldufe gedacht, die in den Zeitstrahl eingelassen sind.
Sie ist auf der Ebene sittlicher Vernunft aktive Gestaltung zeitlich und

5 Josef Fuchs und Johannes Griindel haben die Metapher von Kern und Schale bisweilen
benutzt.

6 Eine umfassende Darstellung des Vorverstindnisses bei Martin Heidegger und Hans-
Georg Gadamer bei SCHMITT, Hanspeter: Empathie und Wertkommunikation. Theorie des
Einfiiblungsvermdogens in theologisch-ethischer Perspektive. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br.:
Universitdtsverlag 2003, 221-239.

7 BORMANN, Franz ].: Gewissensentscheidung und moralische Intuition. Plidoyer fiir
einen kohirenztheoretischen Ansatz in der Gewissenslehre. In: Theologie und Philosophie 82
(2007) 368-381, hier 377-379: Es ist die Rede von bewegter, komplementirer Zuordnung
unter Berufung auf J. Rawls.



Naturrecht zwischen den Extremen 197

riumlich vorgegebener Konstellationen. Erkennen, Ordnen, Interpretieren
und Werten bilden, wiewohl formell unterschiedlich, eine untrennbare
Einheit. Ein denkerischer Uberschuss wird eingebracht, der sich aus reiner
Vorgegebenheit allein nicht hinreichend herleiten lisst. Eine intensive
Bewegung gibt sich vielmehr ihre Bahn, die, angestossen durch den Wechsel
dusserer kategorialer Umstinde, den inneren, transzendentalen Primissen
des Erkennens auf die Spur zu kommen sucht. Von einem induktiven,
sondierenden Denken koénnte die Rede sein. Das heisst keineswegs, der
iiberkommene erkenntnistheoretische Realismus werde unter der Hand auf-
gegeben, um einen erkenntnisanthropologischen Dualismus zu beférdern.
Aber er wird doch, im Sinne eines erkenntnistheoretisch kritischen Rea-
lismus, auf eine differenziertere Grundlage gestellt. Objektive Geltung liegt
dort, wo der jeweilige Uberschuss von Empirie und Geist sich treffen. Und
dieser Kreuzungspunkt ist in stindiger Bewegung.8

Implikationen liegen auf der Hand. Das Naturrecht ist keine monolithische
Grosse. Dieser Eindruck stellt sich leicht bei der Lektiire lehramtlicher
Texte ein. Der Autorititsgrad scheint immer gleich verteilt. Einflichigkeit
beherrscht die Szene. Die Frage liegt nahe, ob kirchenamtliche Wort-
meldungen Abstufungen der Gewissheit gewollt oder ungewollt nivel-
lieren.® Wer nur ein wenig mit wissenschaftstheoretischen Problemen ver-
traut ist, weiss, dass es ein stindiges Wechselspiel von etablierten Theorien
und unfertigen Hypothesen gibt.10 Solche Selbstverstindlichkeiten sind
auch fiir den Naturrechtsethiker relevant: Das Naturrecht ist eine in sich
gegliederte Grosse. Einzelaussagen treten mit unterschiedlicher Gewissheit
auf und miissen sich eventuell modifizieren oder korrigieren, erginzen oder
prizisieren lassen. Das hat Riickwirkungen auf den als unwandelbar gel-
tenden Kern. Begriffe und Sitze kénnen wohl auf den ersten Blick gleich
bleiben, und dennoch hat sich ihre Bedeutung im Lauf der Zeit veridndert.
Im Konkreten entscheidet sich, was mit dem Abstrakten gemeint ist.11
Folgen fiir das Verstindnis ethischer Einsichtsgeschichte bleiben nicht aus.
Wenn der hermeneutische Zirkel zur Spirale ausgeweitet wird, dann ist eine
lineare Dynamik am Werk. Es liegt bei der sittlichen Vernunft, der

8 Der Begriff Uberschuss findet in einem analogen Sinn Verwendung. Sein ,analogatum
princeps® liegt in der Fiille des Seins, sein ,analogatum secundarium® in der Welt gegen-
stindlicher Empirie. Beide Male ist ein Ausgriff am Werk, der sich iiber sondierendes Denken
nach Innen wie nach Aussen abarbeitet.

9 Vorbehalte kénnen sich zumal bei der Lektiire solcher Texte regen, die zu bioethischen
Themen Stellung nehmen, wie jiingst die Instruktion der GLAUBENSKONGREGATION Dignitas
personae (2008). Bei moglichen Zweifeln in Einzelfragen entscheidet die iiberzeugende Sach-
argumentation.

10 DEMMER, Klaus: Moraltheologische Methodenlehre. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br.:
Universititsverlag 1989, 34-52.

11 DEMMER, Klaus: Sittlich handeln aus Versteben. Strukturen hermeneutisch orientierter
Fundamentalmoral. Diisseldorf: Patmos Verlag 1980, 124-128. — Zu Hans G. Gadamer vgl.
SCHMITT, Hanspeter: Empathie und Wertkommunikation, 229-238.



198 Klaus Demmer

Verinderung eine Richtung einzustiften. Faktizitit und Idealitit werden
gezielt zu stindig neuer Spannungseinheit miteinander vermittelt. So
kommt es zu Einsichtsschwellen, die festgeschrieben werden. Erkenntnis-
fortschritt zeichnet sich ab, der gleichwohl - weil Freiheit beteiligt ist —
riskiert bleibt. Wer Naturrecht sagt, ist sich dessen durchaus bewusst. Er
betritt eine ,Baustelle®, auf der alle Glieder einer Kommunikations-
gemeinschaft, je nach Massgabe ihrer Kompetenz, mitarbeiten.12

3. NATURRECHT ALS OFFENES SYSTEM

Wer das Wort vom Kernbestand benutzt, denkt unwillkiirlich an die tra-
ditionelle Unterscheidung von primirem und sekundirem Naturrecht. Mit
dem ersten sind die obersten, universal geltenden und unwandelbaren
Prinzipien bezeichnet, mit dem zweiten die konkret-situativen Anwen-
dungen, oder besser: Ubersetzungen. Der Uberschritt vom einen zum
anderen erfolgt iiber Deduktion. Beide bilden ein bewegtes Ganzes. Dessen
ungeachtet darf die immanente Logik des Systems nicht aufgebrochen
werden. Im Hintergrund steht der ,,mos geometricus“. Die Mathematik galt
als Leitwissenschaft.13

Dies in Erinnerung gerufen war der Moraltheologie die Induktion nicht
fremd. Die anfallenden Situationen wurden diagnostiziert und analysiert,
die obersten Prinzipien wurden gleichsam auf sie zugeschnitten.
Handlungsnormen, wiewohl in unterschiedlicher Prizision formuliert,
wurden — und werden es noch immer — als Briickenschlige oder Mittler-
instanzen angesehen. Einen wichtigen Part iibernahm — und auch das gilt
bis in die Gegenwart hinein — die gern gescholtene Kasuistik. Sie zielt auf
die Dichte der Situation, sucht ihr, in ihrer Einmaligkeit, méglichst ange-
messen nahe zu kommen. Man wiirde der Kasuistik aber nicht gerecht, sihe
man nur diese Funktion. Situationsanalysen haben auch eine Riickwirkung
auf Normen und Prinzipien. Sie erfiillen so etwas wie eine Pilotfunktion.
Man koénnte geradezu von einem Laboratorium sittlicher Einsicht sprechen.
Nur werden die Versuchsanordnungen nicht vom Forscher erstellt, sondern
dem induktiven Denken durch das Leben zugespielt. Sittliche Vernunft
sucht Komplexitit zu entwirren, und indem sie dies tut, leistet sie einen
Beitrag nicht nur zur Klirung, sondern auch zum Fortschritt. Denkerische
Durchbriiche stammen aus dem Andrang konkreter Situationen.14

12 Dazu gehort, neben den prozeduralen Bedingungen, guter Wille. Fortschritt stellt sich
nicht von selbst ein.

13 Vgl. DEMMER, Klaus: Fundamentale Theologie des Ethischen. Freiburg i.Ue./Freiburg
1.Br.: Universitidtsverlag 1999, 145-150; KLEBER, Karl-Heinz: Historia docet. Zur Geschichte
der Moraltheologie. Miinster: LIT 2005, 28f.; 71-75.

14 Das Urteil iiber die Kasuistik fillt durchgehend negativ aus. Eine Darstellung der
geschichtlichen Formen bei KLEBER, Karl-Heinz: Historia docet. Der intellektuelle Ernst, der
die Kasuistik beseelte auf der Suche nach tragbaren Losungen angesichts neuer und ver-



Naturrecht zwischen den Extremen 199

Dass an der Wurzel von Durchbriichen Intuitionen stehen, wurde bereits
erwihnt. Sie sind argumentativ rechenschaftspflichtig. Allseits iiberzeu-
gende Argumentationen brauchen allerdings ihre Zeit, ehe sie Gemeingut
werden. Das ist eine Binsenwahrheit; auch naturrechtliche Einsicht muss
mit dem Zeitfaktor rechnen. Intuition bringt den Uberschuss, Argumen-
tation seine Disziplinierung. Ein Hin und Her der Denkbewegungen lduft
ab. Allerdings ist die Beziehung beider asymmetrisch. Intuitiv erkannte
Durchbriiche tiberzeugen durch ihre autonome Qualitit; Argumentationen
bleiben nachgeordnet.15

4. DIE BRUCKENFUNKTION DES NATURRECHTS

Wer Geschichtlichkeit sagt, denkt an die vielfiltigen Brechungen und
Perspektivierungen, denen der Zugang zur sittlichen Wahrheit unterliegt.
In der jiingsten Vergangenheit hat die Polaritit zwischen Lebensweltethiken
und Verfahrensethiken die ethische Auseinandersetzung geprigt. Die
Diskussion muss hier nicht nachgezeichnet werden.'¢ Nur unbedingt Not-
wendiges sei erwihnt, und dies im Blick auf die zunehmende Globa-
lisierung. Diese ist ja nicht nur eine Sache der Okonomie, sondern ur-
spriinglicher noch des Denkens. Lebenswelten speichern starke Einsichten
und Wertungen, die als Tradition abrufbar zur Verfiigung stehen. In einer
Welt stindiger Grenzverwischungen kann dies nur als segensreich ange-
sehen werden. Der Ortlosigkeit des Denkens wird eine heilsame Grenze
gesetzt, erste Verhaltenssicherheit wird erzeugt. Lebenswelten sind ein
privilegierter Ort der Genese sittlicher Einsicht. Allerdings sind sie auch
kein monolithischer Block. In ihrem Inneren laufen hermeneutisch orien-
tierte Verstindigungsprozesse ab, die einen — wiewohl iiberschaubaren -
Pluralismus entstehen lassen.

Lebenswelten schliessen sich nicht nur hermetisch gegeneinander ab, sie
gehen auch hermeneutisch aufeinander zu oder ziehen sich wieder zuriick.
Briicken des Verstehens werden geschlagen, aber eventuell wieder abge-
brochen, weil der Verstindigungsprozess nicht gelingen will.17 Die Griinde

worrener Probleme bei KEENAN, James F./SHANNON, Thomas A. (Hgg.): The Context of
Casuistry. Washington D.C.: Georgetown University Press 1995. Die Verzahnung von Kasu-
istik und Prinzipienethik bei ROMELT, Josef: Christliche Ethik in moderner Gesellschaft I.
Freiburg i.Br.: Herder 2008, 149 unter Verweis auf Julian Nida-Riimelin.

15 Intuitionen sind argumentativ rechenschaftspflichtig, aber die Welt der Argumen-
tationen ist keine Sonderwelt; sie ist mit Intuitionen verschrinkt.

16 Eine ausfiihrliche Darstellung bei MUNK, Hans J.: Theologische Ethik und Pluralismus.
Theologische Sozialethik im Spannungsfeld der philosophischen Diskussion einer Trennung von
Gutem und Gerechtem. In: DERS. / DURST, Michael (Hgg.): Christliche Identitit in pluraler
Gesellschaft. Reflexionen zu einer Lebensfrage von Theologie und Kirche heute. Freiburg i.Ue.:
Paulusverlag 2005, 190-256.

17 Der Vorgang ist zur Geniige bekannt aus der Begegnung biblischer und griechischer
Denkwelt. Er setzt sich in einer globalisierten Welt unter geéindertem Vorzeichen fort. Allbe-
kannte Symptome einer Nichtbewiltigung sind Netzwerke, die in der Weise moderner Stam-
mesmoralen wirken.



200 Klaus Demmer

fiir dieses Nichtgelingen konnen auseinander treten: unterschiedliche, ja,
konfligierende Pramissen, zeitliche Versetztheit geistesgeschichtlicher Ent-
wicklungen, und nicht zuletzt fehlender guter Wille.18 Wie dem auch sei:
Naturrecht liegt nicht wie eine Naturtatsache vor, sondern ist das Resultat
frei gewollter und durchgehaltener Verstindigung. Eine sittliche Leistung
ist am Werk. Der selbstzentrierte Blick wird ausgeweitet und fiir das
beunruhigend Unvertraute bereit gemacht. Er wird zum Lernen und Ver-
gleichen geradezu gezwungen. Vorurteilsfreies Priifen wird zum Denk-
programm. Was ldsst sich als Bereicherung oder Korrektur in die eigene
Lebenswelt integrieren, gleichsam anverwandeln, ohne ihre innere Stimmig-
keit aufzubrechen? Dieser Prozess hingt nicht in der Luft. Er entwirft sich
in den Raum der gemeinsamen Natur hinein. Eine Vorlage wird geliefert;
sie ist das Notenpapier, das bereit ist, die Melodie aufzunehmen.1?

Briickenschlige lassen sich, mit einigem Recht, als Artefakte der Vernunft
bezeichnen. Eine solche Sprachregelung kann missverstindlich wirken. Der
Eindruck einer kontraktualistischen, metaphysikfreien Ethik legt sich
zweifelsohne nahe. Er lisst sich aber, schaut man genauer hin, ausloschen.20
Dazu ist ein nochmaliger Verweis auf das erkenntnistheoretische
Fundament des kritischen Realismus notig: Das Band zwischen empirischer
Gegenstindlichkeit und sittlicher Erkenntnis bleibt in ihm zwar gekniipft,
widersetzt sich aber einer schnellen apriorisch harmonischen Direktver-
bindung. Kritische Reflexion und determinierende Interpretation bleiben
zwischengeschaltet. Dahinter verbergen sich zwei Anliegen. Kritische Re-
flexion sucht moglichen Sinnestduschungen auf die Spur zu kommen, im
vorwissenschaftlichen wie im wissenschaftlichen Raum. Der Status affirma-
tiver Aussagen wird in der Folge festgelegt und notfalls korrigiert. Und der
Bedeutungsgehalt von Phinomenen bleibt, weil von sich aus offen, durch
eine interpretative Mehrleistung zu erheben. Diese speist sich aus trans-
empirischen Primissen. Beide Leistungen, die kritische wie die inter-

18 Verlangt sind darum Fihigkeit sowie Bereitschaft, sich in fremde Weltbilder, mithin
auch Menschenbilder, einzudenken, um so sensibilisiert, zu den eigenen Urspriingen zuriick-
zukehren. Wie weit lisst sich die Ebene des Gemeinsamen ausweiten? — STOSCH, Klaus von:
Komparative Theologie als Herausforderung fiir die Theologie des 21. Jahrbunderts. In:
Zeitschrift fiir katholische Theologie 130 (2008), 401-422, hier 421.

19 SCHWOBEL, Christoph: Toleranz im Gesprich. Toleranzbegriindung und Toleranzpraxis
im interreligiosen Dialog. In: Theologische Quartalschrift 188 (2008) 275-292, hier 282-
286: Toleranz vereinigt Ablehnung und Annahme in gleichzeitiger Riickbindung an ein Wahr-
heitsbewusstsein. Gemeinsamkeit wird angezielt und perspektivenspezifisch begriindet. Das
geht nicht ohne Selbstkritik, die durch die Kritik vonseiten des Dialogpartners in Gang ge-
setzt wird. Ein solcher Prozess braucht seine Zeit.

20 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Moralische Normen als Artefakte der Vernunft? Kritische
Anmerkungen zur Stellung des sozialwissenschaftlichen Normbegriffes in der Moraltheologie.
In: ARNTZ, Klaus / SCHALLENBERG, Peter (Hgg.): Ethik zwischen Anspruch und Zuspruch.
Gottesfrage und Menschenbild in der katholischen Moraltheologie. Freiburg i.Ue./Freiburg
i.Br.: Universititsverlag 1996, 150-176. Meines Erachtens miissten die erkenntnistheore-
tischen Hintergrundannahmen sorgsam ausgeleuchtet werden.



Naturrecht zwischen den Extremen 201

pretative, arbeiten der eigenstindigen sittlichen Vernunft zu. Bei ihr liegt es
letztinstanzlich, normative Anspriiche zu erstellen.2! Das Wort Artefakt
lasst sich auf diesem Hintergrund rechtfertigen. Artefakte sind alles andere
als frei schwebende Gebilde, sondern besitzen einen Anhalt in der vorge-
gebenen Wirklichkeit, gehen aber {iber diese hinaus. Man mag in diesem
Zusammenhang auch von Zusatzannahmen sprechen. Eine solche Sprachre-
gelung ist solange berechtigt, als sie keinem tendenziellen Dualismus Vor-
schub leistet.22

Dies zu betonen erscheint zumal in einer Zeit rasant zunehmender Globa-
lisierung angemessen. Eine Tendenz zur Nivellierung kann sich abzeichnen.
Eine Haltung der Austauschbarkeit greift um sich. Der Preis fiir eine solche
Entwicklung ist allerdings hoch. Es ist dann eine Art Kulturalismus am
Werk, der Unterschiede, anstatt kritisch zu bearbeiten, kurzerhand stehen
lisst und somit nivelliert. Eine Kultur ist so gut wie die andere. Kon-
senslosungen sind einzig durch Sachzwinge bedingt. Die Schnittmenge
entscheidet, nicht ihre durch Vergleichen, Deuten und Bewerten erreichte
Schnittqualitdt. Das ist das Ende des Naturrechts.23

5. DER NATURRECHTSTHEOLOGE UND DIE SAKULARE VERNUNFT

Fiir den Theologen gleich welcher Einzeldisziplin steht das Verstindnis von
Vernunft auf dem Priifstand. Vernunft ist nicht gleich Vernunft: Sie nimmt,
je nach Gegenstandsbereich, unterschiedliche Konnotationen an. In ihnen
spiegelt sich die plurifizierte und ausdifferenzierte Gesellschaft wider. Wer
naturrechtlich denkt, sollte darauf achten. Dies gilt nicht zuletzt fiir den
Moraltheologen, sofern er sich der Stirken wie Schwichen seines denke-
rischen Instrumentariums bewusst ist.24

In der katholischen Moraltheologie gilt es seit jeher als eine
Selbstverstindlichkeit, dass man an die besten Elemente griechischer
Philosophie ankniipft, wenn das Naturrechtsargument nach Form und In-
halt zum Thema wird. Thomas von Aquin steht beispielhaft fiir dieses Vor-
gehen. Er ist massgeblich von Aristoteles gepriagt; das entsprach dem
Wissenschaftsverstindnis und Modernititsschub seiner Zeit. Dariiber darf
allerdings die Patristik mit ihren stoischen und neuplatonischen Elementen

21 Es bedarf mehr als hochgradig formalisierter Diskursregeln. — Vgl. ROMELT, Josef:
Christliche Ethik in moderner Gesellschaft I, 146f.

22 Unter Beachtung des erkenntnistheoretischen kritischen Realismus bedarf es einer Me-
taphysik unter seinen Bedingungen. Vorgabe und Zugabe sind komplementir zu verstehen.

23 Ein zweckrationales und technokratisches Denken gewinnt die Oberhand. Anders
JOHANNES PAUL 1l.: Enzyklika Fides et Ratio (1998), Nr. 70f.: Es wird dezidiert kulturiiber-
greifend gedacht, ohne die kulturelle Riickbindung zu bagatellisieren.

24 Klassischer Referenzpunkt fiir die Plurifizierung und funktionsspezifische Fragmen-
tierung des Vernunftbegriffs ist Niklas Luhmann. Vgl. DERS.: Die Moral der Gesellschaft.
Hrsg. von Detlev Horster. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2008.



202 Klaus Demmer

nicht vergessen werden. Das kirchliche Lehramt ruft diesen Briickenschlag
in Erinnerung, nicht nur in den Enzykliken Aeterni Patris und Fides et
Ratio, sondern auch in jiingsten Ausserungen von Papst Benedikt XVI.25
Dieses Vorgehen sollte nicht — in der Weise einer schnellen Harmo-
nisierung — dariiber hinwegtiuschen, dass der Ubergang alles andere als
ungebrochen und unproblematisch war. Denn es hat eine geradezu revo-
lutiondre Hintergrundverschiebung stattgefunden. Das Wort Logos ist zwar
gleich geblieben, aber man meint fortan etwas radikal Neues. Der Glaube
eroffnet einen unvergleichlichen Denkhorizont, der eine ihm eigene Wir-
kungsgeschichte auf die Vernunft, auch und zumal die sittliche, ausiibt.
Man wird in diesem Zusammenhang an die vergangenen Auseinander-
setzungen um die autonome Moral im Kontext des Glaubens erinnert. Der
Glaube bewirkt nicht nur einen Motivationsschub. Dieser ist vielmehr in
einen umfassenden Intentionalititshorizont eingebettet, von dem die kriti-
sierende, stimulierende und integrierende Funktion ausgeht. Wirkungsge-
schichte ist Uberbietungsgeschichte.26

Das Wort Enthellenisierung ist an just dieser Stelle festzumachen. Mit ihm
ist ein komplexes Geschehen bezeichnet, das nicht nur in einer Richtung
verlduft. Enthellenisierung setzt bereits Christianisierung als Maoglich-
keitsbedingung voraus. Eine privilegierte Synthese von biblischem und
griechischem Geist liegt vor, an der fortan kritisch-konstruktiv weiterge-
arbeitet wird.27 Von einer Zeitgrenze nach vorn kann keine Rede sein. Der
Beginn liegt bei der Unterstellung, dass griechisches Denken keinen Ver-
fremdungseffekt ausiibt, sondern ein geeignetes Instrumentarium fiir
theologische Reflexion anbietet.28 Das Gegenteil trigt die volle Beweislast.
Das Denkprogramm der Enthellenisierung wird stindig abgearbeitet.
Einzelelemente werden auf ihre Eignung gepriift. Sind sie in den christ-
lichen Denkhorizont integrierbar? Bedarf es sorgsamer Abschichtung und

25§, Anm. 1. Dass der Umgang Benedikts XVI. mit der philosophisch-theologischen Tra-
dition umstritten ist, haben die vielerlei Wortmeldungen zur Regensburger Vorlesung gezeigt.

26 Man vgl. insbesondere KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der
Subjektivitit. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006, 138-151 (Epoptie: Meta-
physik des inneren Menschen). — Zu Thomas v. Aquin knapp ROMELT, Josef: Christliche
Ethik in moderner Gesellschaft I, 105f.

27 Das Thema der Enthellenisierung ist ein Dauerbrenner; es lisst sich nicht mit Radikal-
forderungen einlosen. Der Glaube ist zwangsldufig auf ein denkerisches Instrumentarium an-
gewiesen, wenn er denkender Glaube sein will. Ein reiner Glaube existiert nicht. Dazu
RICKEN, Friedo: Nachmetaphysische Vernunft und Religion. In: REDER, Michael / SCHMIDT,
Josef (Hgg.): Ein Bewusstsein von dem, was feblt. Eine Diskussion mit Jiirgen Habermas.
Frankfurt: Suhrkamp 2008, 69-78. Die griechische Philosophie hat als Werkzeug gedient, sie
ist nicht an die Stelle der biblischen Botschaft getreten.

28 Die Moraltheologie als Teil der spekulativen Theologie reklamiert fiir sich keinen Son-
derstatus. Sie hat an allen Herausforderungen der Theologie teil, und sollte dies auch in
eigener Akzentuierung geschehen. Sie bearbeitet ihr Feld in fachlicher Autonomie. Betroffen
ist zumal der interdisziplinidre Dialog.



Naturrecht zwischen den Extremen 203

Umdeutung? Sind Umbriiche notwendig? Im Alten und Neuen Testament
finden sich diese Bemiihungen paradigmatisch vorexerziert.29

Der so dialektisch verstandene Prozess der Enthellenisierung, welcher
Anverwandlung und Abstossung in sich vereinigt, mag als ein Bildungs-
ereignis ersten Ranges bezeichnet werden. Der gesetzte Anfang pflanzt sich
unter gednderten geistesgeschichtlichen Bedingungen fort. Neue philoso-
phische Aufbriiche stellen eine Herausforderung dar. Sich ihr zu stellen
wird zu einer Frage des geistigen Uberlebens. Das Problem des Anfangs
stellt sich also jeweils neu. Eine gewisse Ambivalenz lisst sich allerdings be-
obachten: Philosophische Stromungen konnen bereits auf den ersten Blick
willkommen sein, bisweilen aber auch sperrig. Das verhindert — auf den
zweiten Blick — geduldiges Abarbeiten nicht. Der augenscheinliche Feind
kann sich auf Dauer als bester Freund erweisen. Denn er lenkt den Blick
auf Frageiiberhinge, vor denen man nur zu gern die Augen verschliesst.
Vielleicht wird das eigene Denkgebiude durch Auseinandersetzung be-
reichert; verfithrerische Glitte kann sich heilsam aufrauen.30

In dieser Perspektive bliebe die scholastische Tradition zu beurteilen. Sie ist
selber ein Konglomerat heterogener Einfliisse. Sie stellt ein Standbein zur
Verfiigung, das dem Spielbein der offenen Auseinandersetzung den ersten
Halt gibt. Sie ist ein Angeld, auf das man nicht — um der problemlosen
Verstindigung willen — leichten Herzens verzichtet. Das schliesst den
Dreischritt von Vertiefen, Prizisieren und Korrigieren nicht aus.3!

6. JURGEN HABERMAS ALS GESPRACHSPARTNER?

Die genannte Enthellenisierung wird vom denkenden Glauben getragen.
Eine enggefiihrte Vernunft — gar in Opposition zum Glauben oder in
wohlwollender Neutralitit ihm gegeniiber — ist fiir den Theologen kein
Massstab, sei sie nun als sikular oder postsikular apostrophiert.32 Das seit
geraumer Zeit gefiithrte Gesprich mit Jiirgen Habermas mag als lehrreiches

29 Dem exegetisch kundigen Moraltheologen sind die Umstrukturierungen hinreichend
bekannt. Als Referenzpunkte dienen neben der Weisheitsliteratur die paulinischen Tugend-
und Lasterkataloge. Gleichfalls vertraut ist die wechselvolle Fortschreibung in der friithen
Kirche.

30 Vgl. SEDMAK, Clemens: Katholisches Lehramt und Philosophie. Eine Verbdltnis-
bestimmung. Freiburg i.Br.: Herder 2003, 341-403. Dem aufmerksamen Leser von Fides et
Ratio fallen die grossen Abwesenden wie Kant und Heidegger auf. Ohne die Wirkungsge-
schichte beider wiire aber die gegenwirtige Moraltheologie nur unvollstindig erfasst.

31 Man sollte sich die Kritik an der Neuscholastik nicht zu leicht machen. Die Bollwerk-
mentalitit wurde durch die Umstdnde auch aufgezwungen.

32 HABERMAS, Jiirgen: Ein Bewusstsein von dem, was feblt. In: REDER, Michael/
SCHMIDT, Josef (Hgg.): Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Eine Diskussion mit [iirgen
Habermas, 26-36. Der katholische Moraltheologe denkt auf der Ebene jener reziproken
kritischen Wirkungsgeschichte, wie sie zwischen Glaube und Vernunft abliuft. Fiir ihn gibt es
weder den reinen Glauben noch die reine Vernunft.



204 Klaus Demmer

Beispiel dienen. Denn es legt den Weg zu Uberlegungen frei, welche das
Verstindnis wie die Anwendung des Naturrechts unter den Bedingungen
der Moderne betreffen. Die Frage des katholischen Moraltheologen lautet,
ob und inwieweit er sich auf das Ensemble der -einschligigen
Voraussetzungen seines Gegeniiber — nimlich J. Habermas — einlassen kann.
Denn sie tragen eine bestimmte Perspektive in das Gesprich ein und
beeinflussen seinen Ausgang.33

Als von Habermas thesenhaft hingestellte Primisse gilt, dass die moderne,
sikulare Vernunft nachmetaphysisch sei. Wird hier eine Tatsache
beschrieben oder ein Denkprogramm formuliert? Gleitet der Blick unver-
sehens und unmittelbar von der einen Ebene auf die andere? Wird im
Ubrigen ein Verstindnis von Metaphysik eingefiihrt, auf das sich der katho-
lische Moraltheologe nicht einlassen kann, und durch das er sich auch nicht
beeinflussen lisst? Denn Metaphysik wird auf die geschichtliche Variante
ihrer Verklammerung mit religiés-weltanschaulichen Hintergriinden festge-
legt.34 Diese Verklammerung ist nun gewiss ein herausgehobenes Faktum,
darum aber nicht denknotwendig. Kann nach erfolgter Arbeitsteilung Meta-
physik nicht dennoch weiter bestehen? Man denke an die Autonomie-
debatte. Das Band zum Glauben hebt die Autonomie der Philosophie nicht
auf. Das kirchliche Lehramt ist dafiir ein unverdichtiger Zeuge. In der
Enzyklika Fides et Ratio ist von starker, ja, autonomer Vernunft die Rede.
Es darf gewiss unterstellt werden, dass metaphysikfihige Vernunft gemeint
ist, sonst wire der Duktus des Gesamttextes verlassen. Auch die erkenntnis-
theoretischen Primissen seien nochmals erwihnt. Die Wende zum Subjekt
hat lingst in die katholische Moraltheologie Eingang gefunden, und zwar
als Erkenntnismetaphysik.35

Des Weiteren bliebe hervorzuheben, dass fiir Habermas die leitende Per-
spektive durch das Gegeniiber von Religion und sikularer Vernunft be-
stimmt ist. Religionssoziologische und -philosophische Kategorien sind be-
herrschend. Entspricht ein solches Gegeniiber jener Wirklichkeit, die der
katholische Moraltheologe bedenkt, oder wird eine offenkundige Perspek-
tivenverkiirzung importiert, die ihm Fesseln anlegt? Seine Denkperspektive

33 STRIET, Magnus: Grenzen der Ubersetzbarkeit. Theologische Anniherungen an J.
Habermas. In: LANGTHALER, Rudolf / NAGL-DOCEKAL, Herta (Hgg.): Glauben und Wissen.
Ein Symposium mit [iirgen Habermas. Wien: Oldenbourg 2007, 259-282. Vgl. auch LUNING,
Peter: Glaube, Vernunft und Willen. Anmerkungen zum Disput zwischen Papst Benedikt und
Jiirgen Habermas. In: Theologische Revue 103 (2007) 361-374, hier 363. Es gibt keine fried-
liche Koexistenz von Vernunft und Glaube, sondern nur ein Verhiltnis dialektischer Interde-
pendenz.

34 DI FABIO, Udo: Gewissen, Glaube, Religion. Wandelt sich die Religionsfreibeit? Berlin:
University Press 2008, 43-50 spricht von reflexiver Aufklirung, die selbstkritische Riickbe-
ziige kennt. Gilt dies nicht auch fiir die Moraltheologie?

35 JOHANNES PAUL II.: Enzyklika Fides et Ratio, nr. 85. In der Enzyklika wird die Wende
zum Subjekt in der Transzendentalphilosophie katholischer Provenienz nicht eigens erwihnt:
In letzter wird eine Erkenntnismetaphysik entworfen.



Naturrecht zwischen den Extremen 205

ist ja durch das Komplementirverhiltnis von Glaube und Vernunft be-
stimmt. Den Glauben zu denken versuchen, so lautet sein Programm. Sozio-
logisch erfasste Religion bewegt sich indes auf einer nachgeordneten Ebene.
Sie bleibt unspezifisch und wird dem einmaligen Denkanspruch des
christlichen Glaubens nicht gerecht. Sie vermag wohl festzustellen, ob und
inwieweit der Faktor Religion zum Funktionieren des demokratischen Ge-
meinwesens beitrigt. Aber wird sie der Wahrheitsfrage — so wie der Theo-
loge sie stellt — gerecht?36

Religionen zeichnen sich fiir Habermas durch einen opaken Kern aus. Das
hindert die sidkulare Vernunft nicht, sie auf ihr ungehobenes Sinnpotential
abzufragen, um es in den universalen Diskurs einzuspeisen. Religionen
fungieren, so gesehen, als Platzhalterin der Vernunft. Wer Naturrecht sagt,
hitte das Endprodukt dieser Translation vor Augen. Der katholische
Moraltheologe wird an diesem Punkt seine Vorbehalte anmelden. Dazu
weiss er die Lehre vom ,intellectus fidei“ und von der ,analysis fidei“ in
seinem Riicken. Fiir ihn ist der ,opake“ Kern der Religionen Gottes
unergriindliches Geheimnis, das seine Denkkraft bis zum Aussersten
anfordert, um dann doch iiber ein Ahnen nicht hinauszukommen. Das
Verhiltnis von Glaube und Vernunft ist ihm ein Grenzverhiltnis. Den-
kerische Grenzregie (D. Henrich) ist verlangt. Die Grenziiberschreitungen
verlaufen in beiden Richtungen. Fiir die Vernunft erscheint der Glaube
sperrig, aber Gleiches gilt auch umgekehrt. Beide bringen, je auf ihre Wie-
se, einen Uberschuss ein. Sie sind unterschieden, nicht aber getrennt. Nur
unter dieser Voraussetzung erscheint es moglich, dass der Glaube auf sein
ungehobenes Sinnpotential abgefragt wird.37

Von Enthellenisierung war bereits die Rede. Offensichtliche Schiibe lassen
sich feststellen, die auch fiir den Moraltheologen belangreich sind. So sind
schon bei Augustinus Anzeichen zu erkennen: Theologische und bio-
grafische Dimension werden miteinander verklammert. Gleichfalls zeichnen
sich erste Umrisse einer negativen Theologie ab, die nachfolgend vom
Aquinaten und von Cusanus, nicht zuletzt aber auch vom kirchlichen Lehr-
amt selbst aufgenommen wird. Das gesamte theologische Denkgebiude ist
in ihrem Hell-Dunkel verortet.38 Und bei Scotus bricht ein Freiheits-

36 Die Perspektive der Theologie ist tiefer und weiter als jene der Religionsphilosophie
oder -soziologie. Sie ldsst sich nicht auf funktionale Kriterien festlegen, sondern sie stellt un-
erbittlich die Wahrheitsfrage. In diesem Sinne ist sie fiir die Gesellschaft relevant. Geltung ist
mehr als Funktionieren.

37 Die durch den Glauben erleuchtete Vernunft wird bis an die dusserste Grenze ihrer
Denkkraft beansprucht. Das hat mit versteckter Selbstrechtfertigung nicht das mindeste zu
tun. Der reine Fiduzialglaube mit der ihm entsprechenden Denkform ist dem katholischen
Moraltheologen fremd.

38 1V. Laterankonzil: DS 806; 1. Vatikanisches Konzil: DS 300l; THOMAS VON AQUIN;
Summa contra Gentiles, 1 30; De pot. q. 7 a. 2 ad 11: Quid est Deus nescimus. — REDER,
Michael: Wie weit kinnen Glaube und Vernunft unterschieden werden? Religionsphiloso-



206 Klaus Demmer

verstindnis durch, das sich vom Nezessitarismus der antiken Metaphysik —
zumal in ihrer arabischen Vermittlung — verabschiedet, ohne bei der
Vorstellung eines Willkiirgottes zu enden.39 Der Nominalismus liutet eine
neue wissenschaftstheoretische Epoche ein, die das Aufkommen der em-
pirischen Wissenschaften philosophisch und theologisch zu bewiltigen
sucht.40 Und auch mit Kant hat es eine konstruktive Auseinandersetzung
gegeben. Gegen wen dachte er an? Ist seine Problematik noch die heutige?
Gibt es eine Metaphysik unter nach-kantischen Bedingungen?4! Diese An-
deutungen mogen geniigen, um einen behutsamen Umgang mit dem Wort
Enthellenisierung in der katholischen Theologie nahe zu legen. Fiir die
Moraltheologie taugt es nur bedingt. Es ist alles andere als ein Passe-
partout.

7. DER VERSTANDIGE UMGANG MIT LEHRAMTSTEXTEN

Die katholische Moraltheologie — das wurde deutlich — kennt keine frei-
schwebende Vernunft. Fiir sie ist Vernunft in ein Ensemble transzen-
dentaler Primissen wie kategorialer Bedingungen eingebettet, das sie im
Zuge stindiger Selbstaufklirung zu erheben und aufzuschliessen sucht.42
Die Vernunft des Moraltheologen ist hermeneutisch orientiert, weil sie
geschichtliche Vernunft ist. Das gilt fiir ihren theologischen wie philoso-
phischen Gebrauch gleicherweise. Der Moraltheologe reklamiert fiir die
vom Glauben erleuchtete Vernunft ein Voraus, einen Erkenntnisiiberschuss,
der als Bringschuld gegeniiber jedermann abzutragen ist. Diese arbeitet sich
an der sikularen Vernunft und ihren anthropologischen wie ethischen Ent-
wiirfen ab. Das kann auch lernend geschehen.

Eine solche Sicht der Vernunft ist imstande, den Umgang mit Lehramts-
texten zu entkrampfen. Dass im Lauf der Zeit bestimmte Einsichtsstinde
tiberholt, wenn nicht gar tiberboten werden, ist dem Moraltheologen eine
hinliangliche Selbstverstindlichkeit. Die Anreicherung des denkerischen In-
strumentariums hat auch zu Paradigmenwechseln gefiihrt. Die theologische

phische und ethische Anmerkungen. In: DERS. / SCHMIDT, Josef (Hgg.): Ein Bewusstsein von
dem, was fehlt, 51-68, hier 62.

39 SCHMIDT, Axel: Rationalitit im Dienst der Liebe. Zum 700. Todestag von Johannes
Duns Scotus. In: Theologische Revue 104 (2008) 355-370. HONNEFELDER, Ludger: Woher
kommen wir? Urspriinge der Moderne im Denken des Mittelalters. Berlin: University Press
2008, 114-132: Es geht nicht um eine Verabschiedung der Metaphysik, sondern um eine
Metaphysik unter neuen geistesgeschichtlichen Bedingungen.

40 Die Bedeutung des Einzelfalls gewinnt an Boden. Sie will philosophisch bewiltigt wer-
den. Beobachtung und Spekulation miissen auf eine neue Ebene gestellt werden. — MULLER,
Sigrid: Handeln in einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der rechten Vernunft
(recta ratio) bei Wilhelm von Ockbham. Tiibingen: Francke 2000.

41 In diesem Zusammenhang sei u.a. an das Lebenswerk Richard Schaefflers erinnert. —
Vgl. TRAPPE, Tobias (Hg.): Wahrbeit und Erfahrung. Chancen der Transzendentalphilosophie.
Wiirzburg: Echter 2004.

42 Selbstaufklirung metaphysischen Denkens bedeutet kontrollierte Enthellenisierung,
verbunden mit Ausweitung, Umdeutung und Selektion.



Naturrecht zwischen den Extremen 207

Denktradition verliuft nicht kontinuierlich nach dem Modell zeitlicher
Bewegung. Das gilt dann auch fiir die lehramtliche Naturrechtstradition.
Weil sie geistesgeschichtliche Entwicklungen nicht tiberspielt, und weil sie
zugleich den Mut zu Inhalten aufbringt, macht sie sich auch verletzlich und
mithin korrekturfihig. Von Zeit zu Zeit ist ein privilegierter Moment er-
reicht, an dem man iiber einen Einsichtsstand hinausgewachsen ist. Ein
solcher Schub iiberzeugt dann durch sich selbst, durch seine intrinsische
Qualitdt.43 Die gedankliche Ausrichtung an den obersten Prinzipien des
primidren Naturrechts oder an einem material bescheidenen Kernbestand ist
demgegeniiber eine nachgeordnete kontrollierende Denkoperation.44 Ganz
anders eine hochgradig formalisierte Vernunft: Sie bleibt starr und unge-
schichtlich, mithin unkorrigierbar, weil sie unkontrollierbar ist. Sie fithrt zu
einem Lehramt des Verfahrens.4s

Die beanspruchte Fiihrungsfunktion des Lehramts ist in die Einsichts-
geschichte der Gesamtkirche eingebunden. Diese Einbindung teilt der Mo-
raltheologie eine herausgehobene Verantwortung zu. Sie nimmt im Zuge
kirchlicher Bewusstseinsbildung in vorderster Front Denkanstosse auf, die
aus Frageiiberhingen an der kirchlichen und gesellschaftlichen Basis stam-
men. Eine erste Bearbeitung in eigener Kompetenz findet statt. So auf-
bereitet kann die Weitergabe des Problems an das Lehramt erfolgen. Das
bedeutet nicht, es sei aus der eigenen Denkverantwortung entlassen.
Weitere Nacharbeit ist allerdings verlangt. Sie vollzieht sich in der Form
priazisierender Ausdifferenzierungen. Lehramtliche Impulse werden aufge-
nommen und in komplexe Situationen hinein iibersetzt. Und wenn es in der
Moraltheologie unterschiedliche Gewissheitsgrade gibt, dann werden diese
durch das Lehramt nicht als gegenstandslos erklirt: Sie bleiben in abge-
stuften Autorititsgraden gegenwirtig. Der Gefahr schleichender Nivel-
lierung des Naturrechtsarguments ist durch theologische Bewusstseins-
bildung zuvorzukommen. Je iiberzeugender und loyaler dies geschieht,
umso unverkrampfter gestaltet sich der Umgang mit lehramtlichen Wort-
meldungen.46

43 Die Instruktion der Glaubenskongregation: Dignitas personae. Uber einige Fragen der
Bioethik (2008) unterstellt ein linear-kontinuierliches Traditionsverstindnis: (Nrn. 1-3). —
Man denke demgegeniiber an den Umbau im Kontext der Enzyklika Humanae vitae und an
die ein wenig krampfhaft wirkenden Versuche, sie im Sinne kirchenamtlicher Linearitiit fort-
zuschreiben.

44 In der manualistischen Tradition hat diese Denkform einen festen Platz. Sie lisst sich
nur rechtfertigen, wenn man das Ensemble ihrer stillen Primissen beriicksichtigt.

45 Das Vertrauen in Verfahren setzt Vertrauen in jene Protagonisten voraus, die Ver-
fahrensregeln erdenken und in die Tat umsetzen. Auch das beste Verfahren schiitzt vor Irrtum
nicht, es wirkt bestenfalls risikomindernd.

46 Das Fehlen von ,notae theologicae® in der Moraltheologie kann nur wettgemacht
werden durch Verweis auf die Rangordnung der Dokumente, auf die Argumentations-
kompetenz sowie den konkreten Anlass. Gegen wen wird angedacht? Haben sich Probleme



208 Klaus Demmer

Das Lehramt ist mehr als ein Notar sittlicher Uberzeugungsbildungen in der
kirchlichen Offentlichkeit. Es begleitet den Prozess kritisch und sucht ihn
im Rahmen lehramtlicher Tradition zu halten. Das ist ein unverzichtbarer
Dienst an der Einheit. Dennoch ist — wie bereits betont — mit der
Moglichkeit von Einsichtsschiiben zu rechnen; man wichst iiber gegen-
wirtige Einsichtsschwellen hinaus. Fiir gewohnlich stammen die entschei-
denden Impulse von der kirchlichen Basis. Aber ist nicht auch einmal mit
der umgekehrten Moglichkeit zu rechnen? Selbstverstindlich nicht im auto-
kratischen Alleingang, sondern im vertrauensvollen Austausch mit allen
Beteiligten. Den Ausschlag gibt — wie immer — argumentativ abgesicherte
Einsicht.47

Der konstruktive Dialog in der Kirche bekommt den genannten Prozess der
Enthellenisierung zu spiiren. Einzelelemente miissen ausgewechselt werden,
wenn {iberzeugendere Alternativen zur Stelle sind. In diesem Zusammen-
hang taucht die aristotelische Lehre von der Sukzessivbeseelung des Fotus
auf, die vom Aquinaten im Zuge der Aristotelesrezeption iibernommen
wurde. Dem Kenner der Materie ist vertraut, dass von ihm eine
Gedankenlinie zu zahlreichen folgenden Generationen von Moraltheologen
ausgegangen ist, die sich bis in die Gegenwart hinein verfolgen ldsst. Aller-
dings hat es auch zu allen Zeiten Gegenstimmen gegeben. Gregor von
Nyssa und Albertus Magnus werden gemeinhin als klassische Beispiele an-
gefiihrt. Im Zuge der Enthellenisierung ist nachzufragen, welche natur-
wissenschaftlichen, naturphilosophischen, anthropologischen und mytholo-
gischen Hintergrundannahmen das aristotelische Denken geprigt haben.
Sind sie mit der christlichen Schépfungslehre kompatibel? Oder ist die lehr-
amtliche Position von der Simultanbeseelung die plausiblere? Dass solche
Einsichtsprozesse umstindlich sind und ihre Zeit brauchen, sollte ein-
leuchten. Vorbehalte von Seiten mancher Ethiker und Naturwissenschaftler
verstirken naturgemdss die Schwierigkeit.48

Weitere Beispiele sind zur Hand. Sie liegen auf dem Feld des Person-
begriffs, der Freiheitslehre und des Verstindnisses von Teleologie. Als
Grundforderung gilt, dass naturwissenschaftliche Forschungsergebnisse —

vielleicht schon stillschweigend erledigt? Entsprechen die eigenen denkerischen Primissen
dem verhandelten Problem? Es gibt eine loyale Problematisierung um der Wahrheit willen.

47 Darum gibt es auch keine Kritik an einem Lehrdokument in Bausch und Bogen. Ins-
besondere dann nicht, wenn sie von einer prinzipiellen Hermeneutik des Verdachts geleitet
ist. Man denke an Wortmeldungen zum Thema Lebenserhaltung. Befiirchtungen von Seiten
des Lehramts sind ernst zu nehmen. Sind sie aber immer durch Tatsachen gedeckt? So unter-
stellt Dignitas personae mangelnden Respekt vor der Personwiirde des Embryo (Nr. 15). Das
muss nicht in jedem Fall zutreffen.

48 Es eriibrigt sich, an dieser Stelle die lehramtliche Entwicklung nachzuzeichnen. Jo-
hannes Paul II. fasst sie interpretierend zusammen in der Enzyklika Evangelium vitae (1995),
Nr. 60f. — Vgl. neuerdings die Instruktion der Glaubenskongregation Dignitas personae
(2008), Nrn. 4-10. Zu den geistesgeschichtlichen Hintergriinden der aristotelischen Lehre
von der Sukzessivbeseelung vgl. WILLAM, Michael: Mensch von Anfang an? Eine historische
Studie zum Lebensbeginn im Judentum, Christentum und Islam. Freiburg 1.Ue./ Freiburg i.Br.:
Herder 2007.



Naturrecht zwischen den Extremen 209

nach Klirung ihres epistemologischen Status — naturphilosophisch zu
bearbeiten sind. Dabei spielen erkenntnistheoretische Gesichtspunkte eine
herausgehobene Rolle. In den unterschiedlichen Zugingen zur einen Wirk-
lichkeit ist der Kreuzungspunkt zu entdecken. Es diirfen keine Parallel-
welten aufgebaut werden.4?

Das ist fiir den verstindigen Umgang mit dem naturrechtlichen Argument
bedeutsam. So bliebe im Einzelnen genau abzukliren, welche iiber-
kommenen Kategorien bestehen bleiben kénnen, ohne den Eindruck eines
erratischen Blocks in der Landschaft des Geistes zu erzeugen und allge-
meines Unverstindnis zu riskieren. Wieweit ist zum Beispiel der klassische
Substanzbegriff ersetzbar? Lisst er sich mit Prozesshaftigkeit vermitteln?
Und wie steht es um das Verstindnis von Naturfinalitit? Ist eine -
naturwissenschaftlich gesehen — extrem schwache Finalitdt hinreichender
Ankniipfungspunkt fiir einen starken Lebensschutz? Wiirde man eine solche
Position iibernehmen, hitte man stillschweigend eine erkenntnistheore-
tische Option getroffen: Empirische Daten liefern einen Anhalt — nicht
mehr aber auch nicht weniger — fiir einen interpretierenden Umgang, der
von transempirischen Hintergrundannahmen geleitet ist. Ein anthropolo-
gisches Projekt wiirde an die Empirie herangetragen, ohne die Einheit der
Wirklichkeit zu sprengen. Naturrecht hitte zwar die Wende zum Subjekt
vollzogen, bliebe darum aber nicht in formalisierten Prinzipien hingen.50

SCHLUSS

Es ist keine unbillige Erwartung an den Naturrechtsethiker, mit der philo-
sophischen Tradition — sofern sie sein Fach beriihrt — vertraut zu sein. Dies
zumindest in den grossen Linien. Vergangene Vorreiter gegenwirtiger Pro-
bleme lassen sich dann leicht ausmachen, und man versteht es, letztere in
ihrem Beitrag einzuordnen. Und man erwirbt zugleich die Fihigkeit, nicht

49 Im unmittelbaren Zuschnitt auf die Determinismusdebatte, aber grundsitzlich ausweit-
bar auf das gesamte Feld der interdiszipliniren Berithrungen vgl. KEIL, Geert: Willensfreibeit.
Berlin: de Gruyter 2007. Es gibt eine verhingnisvolle Selbstimmunisierung der Naturwissen-
schaften, die zu einer Verwilderung des Denkens und des sprachlichen Ausdrucks fiihrt.
Semantische Klidrungen sind verlangt, die der Naturphilosoph zu liefern hat. Aber hermen-
eutische Uberlegungen zu den stillen Vorentscheidungen diirfen ebenfalls nicht ausgespart
werden. Was vergangenen Zeiten vielleicht selbstverstindlich war, bedarf gegenwirtig ex-
pliziter Klirung.

50 FRALING, Bernhard: Leben und Freibeit vor dem Horizont der Endlichkeit. In: HIL-
PERT, Konrad / MIETH, Dietmar (Hgg.): Kriterien biomedizinischer Ethik. Theologische Bei-
trdage zum gesellschaftlichen Diskurs. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 112-132, hier 130 verweist
auf die Prozessphilosophie A.N. Whiteheads. Naturphilosophische Reflexionen sind Verlin-
gerung und Deutungen naturwissenschaftlicher Daten. Das gelingt nur auf der Ebene eines
kritischen Realismus.



210 Klaus Demmer

nur auf einen Autor oder eine Schule zu setzen. Komplementires Denken
ist dagegen hilfreich.51

In der moraltheologischen Tradition gilt es als ein Gemeinplatz, dass das
Naturrecht fiir alle Menschen gleich verpflichtend ist. Das ist eine Aussage
auf der Geltungsebene. Davon unterschieden bleibt die Frage, ob und in-
wieweit die geschichtlichen Erkenntnis- und Freiheitsbedingungen immer
und iiberall die gleichen sind. An hermeneutisch orientierter Selbstauf-
klirung der sittlichen Vernunft fiihrt darum kein Weg vorbei. Welchen
Einfluss iibt das Bedingungsfeld auf den naturrechtlichen Einsichtsstand
aus? Solches Nachfragen kann helfen, die Briickenschlige zwischen den
unterschiedlichen Lebenswelten tragfihiger zu machen. Gedankliche Re-
konstruktionen aller einschligigen Bedingungen machen aus dem, was als
Naturrecht bezeichnet wird, ein natiirliches Konstrukt.52

Man konnte sich mit einigem Recht fragen, ob die frithere Skepsis und
jetzige Bejahung des Naturrechts durch den Papst dem Problembewusstsein
in der Moraltheologie voll entspricht. Die Moraltheologie hatte schon zu
Zeiten der pipstlichen Skepsis ihre Hausaufgaben gemacht und ihr Instru-
mentarium modernisiert. Das macht sie fihig, zu Zeiten der emphatischen
Bejahung Differenzierungen anzubringen.53 Die gleiche Frage liesse sich
aber auch an Jiirgen Habermas weiterreichen, sofern er sich iiberhaupt auf
einen solchen Begriff einlassen sollte. Wird seine Denkperspektive der ver-
handelten Sache voll gerecht?54

Das abrufbare Naturrecht besitzt einen material bescheidenen Kernbestand.
Das steht ausser Diskussion. Was nicht zu ihm gehort, bedarf allerdings
gleicher Aufmerksamkeit. Kern und Peripherie stehen ja nicht unverbunden
nebeneinander. Ein lebendiger Austausch findet vielmehr statt. Der Kern
wird durch die Peripherie angereichert und differenziert sich aus.

51 So ist es misslich, wenn beispielsweise in kirchenamtlichen Texten der ungebrochene
Rekurs auf Thomas von Aquin erfolgt. Zur Fraglichkeit eines solchen Vorgehens vgl.
HONNEFELDER, Ludger: Woher kommen wir? Berlin: University Press 2008.

52 Das Vernunftrecht der Aufklirung hat auf vielfiltige Weise die Naturrechtslehre der
Manualistik beeinflusst. Man denke an die allbekannte Auseinandersetzung zwischen Joseph
Mausbach und Victor Cathrein. Die Thematik ist unter geinderten geistesgeschichtlichen Be-
dingungen neu aufzunehmen. Vgl. SCHALLENBERG, Peter: Naturrecht und Sozialtheologie. Die
Entwicklung des theonomen Naturrechts der spiten Neuscholastik im deutschen Sprachraum
(1900-1960). Miinster: Aschendorf 1993; GRILL, Rupert: Wegbereiter einer erneuerten Mo-
raltheologie. Impulse aus der deutschen Moraltheologie zwischen 1900 und dem 1I. Vati-
kanischen Konzil. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br.: Academic Press 2008, 29-85.

53 Man erinnere sich in diesem Zusammenhang u.a. an die friihzeitig einsetzende Ausein-
andersetzung mit Jiirgen Habermas. Im Blick stand die Wahrheitstheorie, aber auch die Be-
ziehung von Geltung und Genese.

54 Der Theologe erinnert sich in diesem Zusammenhang an die erste Phase der Aus-
einandersetzung um die autonome Moral im Kontext des Glaubens, wenn J. Habermas von
der motivationalen Schubkraft des Glaubens spricht. Ist im Ubrigen fiir ihn die Religion, oder
besser der Glaube, nur eine Art Liickenbiisser oder Platzhalterin der Vernunft? Mit einer sol-
chen Rolle kann sich der Theologe nicht abfinden.



Naturrecht zwischen den Extremen 211

Denkerischer Uberschuss wie Nachholbedarf sind wie zwei Phasen dia-
lektisch ineinander vermittelt. Voraussetzungen werden in der Folge selbst-
kritisch reflektiert. Das Naturrecht ist, kurz, wie der Mensch. Es lisst sich
durch kein System bindigen, um doch gleichzeitig auf stindige Syste-
matisierung angewiesen zu sein. Es lebt in vielen Traditionen und verlangt
doch nach iibergreifender Einheit. Es besitzt eine empirisch-naturale Basis,
um diese doch zu iibersteigen. Es ist nicht — nach dem eingangs zitierten
Wort von Hans Welzel — eine Hohlform, sondern ein Hohlspiegel oder ein
Schmelztiegel, in dem sich alle einschligigen Pramissen biindeln und wider-
spiegeln. Die Fundamentalmoral besitzt im Naturrecht einen Kreuzungs-
punkt aller ihrer Einzelthemen.55

Im Gespriach mit Jirgen Habermas darf die Traditionslinie der negativen
Theologie nicht iibersehen werden. Wenn Papst und Lehramt das Natur-
recht in Gott griinden, diirfen an dieses Griindungsverhiltnis keine Uberer-
wartungen gestellt werden. Dies gilt an allen Fronten, nach Innen wie nach
Aussen. Man kann mit Bezug auf den Gottesgedanken eine Sicherheit
vortiuschen, die der konfliktualen Wirklichkeit nicht standhilt.5¢ Es ist
aber auch moglich, dass man sich an die obersten Prinzipien des Natur-
rechts klammert und den Gottesbezug methodisch ausblendet. Das be-
fordert ungewollt eine stille Schizophrenie des theologischen Denkens.
Man iibersieht, dass das Hell-Dunkel der Gotteserkenntnis in konkreten
Entscheidungssituationen durchschligt. Was auf abstrakter Ebene hell er-
scheint, kann konkret zum Dunkel werden. Griindung in Gott entlastet den
Gedanken und sein Griibeln nicht, sondern fordert zu dusserster Denkan-
strengung heraus.57

Abstract

The article is to be understood in terms of a contribution to the present
natural law argument. In a first step it tries to shed light on the attempt to
reduce natural law to a modest contenutistic nucleus. In a second step it
widens the perspective reflecting upon the common ground and challenges of
constructive dialogue with Jiirgen Habermas.

35 Die naturrechtlich hergestellte Einheit bleibt voller Abschattungen und Paradoxien.
Man kénnte sie als ein hélzernes Eisen bezeichnen. Das Ganze ist ein wagemutiges Provi-
sorium, ein synchron wie diachron angelegter Versuch.

56 Das Systemdenken der Aufklirungsmoral tiuschte iiber die Abgriinde des menschlichen
Geistes hinweg. Wird so — ungewollt — die Erlésungsdimension christlicher Sittlichkeit unter-
schlagen? Hat die Kohirenz des Systems einen Ort fiir denkerische und freiheitliche Auf-
briiche?

57 Wenn im Gesprich zwischen Jiirgen Habermas und Joseph Ratzinger (s. Anm. 1) von
einer Einheit ,in operativis® die Rede ist, ungeachtet jeweils unterschiedlicher Begriindungen,
dann bliebe doch niher zu priifen, wieweit eine solche Behauptung trigt. Sie mag im Einzel-
fall zutreffen, ist darum aber nicht als Programmsatz zu verstehen.



	Naturrecht zwischen den Extremen : Anmerkungen zu einer aktuellen Debatte

