
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Naturrecht zwischen den Extremen : Anmerkungen zu einer aktuellen
Debatte

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Naturrecht zwischen den Extremen.
Anmerkungen zu einer aktuellen Debatte

Das Naturrecht, seit jeher ein Eckpfeiler der katholischen Moraltheologie,
ist immer eine Bemerkung wert. Unlängst hat Eberhard Schockenhoff eine
kompakte Stellungnahme zum Thema vorgelegt, die von kompetenten
Vorarbeiten gedeckt ist. Sie kam nicht ohne Grund. Ihr Anlass liegt in einem
offenkundigen Sinneswandel, den Schockenhoff bei Papst Benedikt XVI.
feststellt. Den jungen Konzilstheologen und späteren Präfekten der
Glaubenskongregation leitete eine unverhohlene Zurückhaltung in Sachen
Naturrecht: Was als Brückenschlag zwischen Glaube und Welt gedacht ist,
wird - so in dem bekannten Gespräch mit Jürgen Habermas — gegenwärtig
über weite Strecken als antiquierte katholische Besonderheit wahrgenommen.

Als Papst hingegen legt Joseph Ratzinger ein emphatisches Bekenntnis
zum Naturrecht ab, das als Richtschnur dem Menschsein vom Schöpfer
eingezeichnet ist. Kann er sich - so die geäusserte Vermutung - nicht mehr
jenen intellektuellen Freiraum zur Problematisierung leisten, den er als

Theologe und Kardinal noch besass? Eine Klarstellung scheint also an der
Zeit. In ihr schwingt - das wird der Kenner erspüren - verhaltene Kritik
mit. Leitet den Papst in allen seinen Schaffensperioden eine profunde
Vertrautheit mit der katholischen Naturrechtslehre und ihrer
Ausdifferenzierung, wie sie insbesondere in den letzten Dezennien zu beobachten
ist?2

1. Schwächen und Stärken der Naturrechtslehre

Schockenhoff zögert nicht, offenkundige und dem kenntnisreichen Leser

vertraute Schwächen der klassischen Naturrechtslehre aufzulisten. Da ist
zum einen die fehlende Eindeutigkeit des Naturbegriffs: Zuerst muss
geklärt sein, was man eigentlich unter Natur versteht, wenn man zu eindeutigen

Aussagen im Namen des Naturrechts vorstossen will. Erinnert wird,
mit vollem Recht, an die wechselnden Bedeutungen, die im Verlauf der
Geistesgeschichte mit der Vorstellung eines naturgemässen Lebens ver-

1 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Stärken und innere Grenzen. Wie leistungsfähig sind
naturrechtliche Ansätze in der Ethik? In: Herderkorrespondenz 62 (2008) 236-241; HABERMAS,

Jürgen / RATZINGER, Joseph: Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und Religion.
Freiburg i.Br. 2005; BENEDIKT XVI.: Ansprache an die Teilnehmer am Internationalen Kon-

gress der Päpstlichen Lateranuniversität anlässlich des 40. Jahrestages der Enzyklika Humanae
vitae (10. Mai 2008). In: L'Osservatore Romano, 11. Mai 2008, 1.



Naturrecht zwischen den Extremen 195

bunden waren. Bemüht wird die Stoa, aber Ernst Bloch und Leo Strauss
kommen ebenfalls zu Wort. Und die eklatanten Widersprüche, die sich
beim besten Willen nicht einebnen lassen, werden nicht verschwiegen: Dies
zum einen im Blick auf Stoiker und Epikuräer, die jeweils kontrastierenden
Leitvorstellungen folgten, zum anderen im Blick auf die Traditionslinie des

revolutionären Naturrechts wie der amerikanischen Unabhängigkeitsbewegung.

So legt sich die Folgerung nahe, das Naturrecht sei nichts anderes
als eine Hohlform, die sich mit beliebigem Inhalt füllen lasse. Ein logischer
Zirkel liegt vor. Man legt vorlaufend Prämissen in die Natur hinein, die
man nachfolgend als normativ wieder herausholt. Als Gewährsmann kommt
der Rechtsphilosoph Hans Welzel zu Wort: Die Natur des Menschen sei ein
offener und gestaltbarer Begriff; Naturrecht nehme jeweils diejenige Gestalt
an, die der Naturrechtsethiker sich wünscht.2
Die konträren Werturteile erzeugen am Ende Ratlosigkeit. Die Spannung
zwischen ideellem und existentiellem Naturrecht wird nirgends, so scheint
es, allseits befriedigend gelöst. Dennoch ist mit dieser ernüchternden
Feststellung noch keinesfalls das Ende des Naturrechtsdenkens eingeläutet.
Vielmehr kann der Rekurs auf die Menschenwürde - so Schockenhoff -
eine Hilfe bieten. In einer pluralen Gesellschaft, in der man sich über
verpflichtende Inhalte eines menschenwürdigen Lebens nicht mehr
verständigen kann, muss jener Kernbereich ermittelt werden, der einen
unverzichtbaren humanen Uberschuss signalisiert, eine Grenzklausel näher-
hin, unter deren Vorbehalt jede Beförderung menschlicher Lebensverhältnisse

steht, und die keinen Verhandlungsspielraum mehr zulässt. Ein
material bescheidenes Naturrecht bleibt also übrig. In der redlichen
Anerkennung seiner Grenze liegt aber zugleich seine Stärke. Indem das Naturrecht

Mindestforderungen des Menschseins umreisst, lässt es genügend
Freiraum für individuelle Lebenserfahrung und kulturelle Unterschiede.3

2. Welches Verständnis von Geschichtlichkeit?

Die äusserst geraffte Zusammenfassung lässt zumindest erkennen, dass

Schockenhoff ein berechtigtes Anliegen verfolgt: Schnelle und hochgespannte

Verweise auf das Naturrecht führen zu seiner Uberdehnung und
können nur in einem normativen Fiasko enden. Die genannte Skepsis
gegenüber dem Naturrecht ist die Folge. Dem Moraltheologen wird
Vertrautes gesagt. Das Naturrecht ist alles andere als ein Patentlöser.4

2 Vgl. SCHOCKENHOFF, Eberhard: Stärken und innere Grenzen; DERS.: Naturrecht und
Menschenwürde. Universale Ethik in einer geschichtlichen Welt. Mainz: Herder 1996; WELZEL,

Hans: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht
1980, 3Of.

3 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Stärken und innere Grenzen, 240f.
4 Im Rahmen dieses Beitrags können nur die springenden Punkte hervorgehoben werden.

Beim Leser wird eine angemessene Vertrautheit mit dem Problem vorausgesetzt.



196 Klaus Demmer

Dies zugestanden bleiben dennoch Fragen übrig. Sie scheinen geeignet, das

gezeichnete Bild hier und da zu ergänzen, nicht zu kritisieren. Sie bewegen
sich auf der Ebene der erkenntnistheoretischen Grundlagen. Wer
Naturrecht sagt, deckt ein weit gefasstes denkerisches Spektrum ab. Und
dieses zielt - hier liegt seine Speerspitze - auf das zugrunde liegende
Verständnis von Geschichtlichkeit. Geistige Prozesse sind geschichtlich ver-
fasst. Aber wie ist Geschichtlichkeit zu verstehen? Das klassische
Denkmodell zielt auf den Dual von invariablem, übergeschichtlichem Kern und
geschichtlich bedingter Variabilität in der Peripherie. Es wurde bis in die
jüngste Vergangenheit hinein benutzt.5 Dies in Erinnerung gerufen sei
angemerkt, dass sich - wohl ungewollt - missverständliche Assoziationen
einstellen können. Das Denkmodell suggeriert die Vorstellung, der unwandelbare

Kern lasse sich vermittels Abstraktion erreichen. Man muss dann
allerdings ein Vorverständnis von Unwandelbarkeit mitbringen, um zu
wissen, was als wandelbar zu gelten hat. Abstrahieren setzt solches
Verstehen voraus. Der eingangs erwähnte logische Zirkel erscheint dann als

hermeneutischer Zirkel. Von ihm war in der theologischen Verstehenslehre
der jüngsten Vergangenheit viel die Rede.6
Geschichtlichkeit ist - so legt sich nahe - mit oben erwähnter Denkfigur
nicht angemessen erfasst. Leitend für sie ist eine Beobachterperspektive, die
abgeschlossenen Erkenntnisprozessen nachfolgt. Vernachlässigt wird
hingegen die intrinsische Dynamik des naturrechtlichen Erkennens selbst. Sie

bewegt sich - um wiederum ein gängiges Wort zu gebrauchen - in der
Teilnehmerperspektive. Sie ist nicht abstrakt, sondern ursprünglich konkret.
Gemeint ist die Konkretheit des erkennenden Subjekts in seiner Transzen-
denzerschlossenheit, gleich was man näherhin unter Transzendenz versteht.
In ihr liegt jener privilegierte Ort, an dem sich der genannte Zirkel zur Spirale

ausweitet. Der Anstoss zu dieser Ausweitung stammt aus schöpferischer
Intuition, die nachfolgend durch systematische Reflexion eingeholt,
diszipliniert und kontrolliert wird. Dieses Hin und Her steht an der Wurzel
denkerisch verantworteter Geschichtlichkeit.7
Wer von Geschichtlichkeit des Naturrechts spricht, wird die Risiken
sittlicher Einsichtsprozesse nicht ausklammern. Geschichtlichkeit ist ja nicht
im Modell naturaler Abläufe gedacht, die in den Zeitstrahl eingelassen sind.
Sie ist auf der Ebene sittlicher Vernunft aktive Gestaltung zeitlich und

5 Josef Fuchs und Johannes Gründel haben die Metapher von Kern und Schale bisweilen
benutzt.

6 Eine umfassende Darstellung des Vorverständnisses bei Martin Heidegger und Hans-
Georg Gadamer bei SCHMITT, Hanspeter: Empathie und Wertkommunikation. Theorie des

Einfühlungsvermögens in theologisch-ethischer Perspektive. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br.:
Universitätsverlag 2003, 221-239.

7 BORMANN, Franz J.: Gewissensentscheidung und moralische Intuition. Plädoyer für
einen kohärenztheoretischen Ansatz in der Gewissenslehre. In: Theologie und Philosophie 82

(2007) 368-381, hier 377-379: Es ist die Rede von bewegter, komplementärer Zuordnung
unter Berufung auf J. Rawls.



Naturrecht zwischen den Extremen 197

räumlich vorgegebener Konstellationen. Erkennen, Ordnen, Interpretieren
und Werten bilden, wiewohl formell unterschiedlich, eine untrennbare
Einheit. Ein denkerischer Uberschuss wird eingebracht, der sich aus reiner
Vorgegebenheit allein nicht hinreichend herleiten lässt. Eine intensive
Bewegung gibt sich vielmehr ihre Bahn, die, angestossen durch den Wechsel
äusserer kategorialer Umstände, den inneren, transzendentalen Prämissen
des Erkennens auf die Spur zu kommen sucht. Von einem induktiven,
sondierenden Denken könnte die Rede sein. Das heisst keineswegs, der
überkommene erkenntnistheoretische Realismus werde unter der Hand
aufgegeben, um einen erkenntnisanthropologischen Dualismus zu befördern.
Aber er wird doch, im Sinne eines erkenntnistheoretisch kritischen
Realismus, auf eine differenziertere Grundlage gestellt. Objektive Geltung liegt
dort, wo der jeweilige Uberschuss von Empirie und Geist sich treffen. Und
dieser Kreuzungspunkt ist in ständiger Bewegung.8
Implikationen liegen auf der Hand. Das Naturrecht ist keine monolithische
Grösse. Dieser Eindruck stellt sich leicht bei der Lektüre lehramtlicher
Texte ein. Der Autoritätsgrad scheint immer gleich verteilt. Einflächigkeit
beherrscht die Szene. Die Frage liegt nahe, ob kirchenamtliche
Wortmeldungen Abstufungen der Gewissheit gewollt oder ungewollt
nivellieren.9 Wer nur ein wenig mit wissenschaftstheoretischen Problemen
vertraut ist, weiss, dass es ein ständiges Wechselspiel von etablierten Theorien
und unfertigen Hypothesen gibt.10 Solche Selbstverständlichkeiten sind
auch für den Naturrechtsethiker relevant: Das Naturrecht ist eine in sich

gegliederte Grösse. Einzelaussagen treten mit unterschiedlicher Gewissheit
auf und müssen sich eventuell modifizieren oder korrigieren, ergänzen oder
präzisieren lassen. Das hat Rückwirkungen auf den als unwandelbar
geltenden Kern. Begriffe und Sätze können wohl auf den ersten Blick gleich
bleiben, und dennoch hat sich ihre Bedeutung im Lauf der Zeit verändert.
Im Konkreten entscheidet sich, was mit dem Abstrakten gemeint ist.11

Folgen für das Verständnis ethischer Einsichtsgeschichte bleiben nicht aus.
Wenn der hermeneutische Zirkel zur Spirale ausgeweitet wird, dann ist eine
lineare Dynamik am Werk. Es liegt bei der sittlichen Vernunft, der

8 Der Begriff Uberschuss findet in einem analogen Sinn Verwendung. Sein „analogatum
princeps" liegt in der Fülle des Seins, sein „analogatum secundarium" in der Welt
gegenständlicher Empirie. Beide Male ist ein Ausgriff am Werk, der sich über sondierendes Denken
nach Innen wie nach Aussen abarbeitet.

9 Vorbehalte können sich zumal bei der Lektüre solcher Texte regen, die zu bioethischen
Themen Stellung nehmen, wie jüngst die Instruktion der GLAUBENSKONGREGATION Dignitas
personae (2008). Bei möglichen Zweifeln in Einzelfragen entscheidet die überzeugende
Sachargumentation.

10 DEMMER, Klaus: Moraltheologische Methodenlehre. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br.:
Universitätsverlag 1989, 34-52.

11 DEMMER, Klaus: Sittlich handeln aus Verstehen. Strukturen hermeneutisch orientierter
Fundamentalmoral. Düsseldorf: Patmos Verlag 1980, 124-128. - Zu Hans G. Gadamer vgl.
SCHMITT, Hanspeter: Empathie und Wertkommunikation, 229-238.



198 Klaus Demmer

Veränderung eine Richtung einzustiften. Faktizität und Idealität werden
gezielt zu ständig neuer Spannungseinheit miteinander vermittelt. So

kommt es zu Einsichtsschwellen, die festgeschrieben werden. Erkenntnisfortschritt

zeichnet sich ab, der gleichwohl - weil Freiheit beteiligt ist -
riskiert bleibt. Wer Naturrecht sagt, ist sich dessen durchaus bewusst. Er
betritt eine „Baustelle", auf der alle Glieder einer Kommunikationsgemeinschaft,

je nach Massgabe ihrer Kompetenz, mitarbeiten.12

3. Naturrecht als offenes System

Wer das Wort vom Kernbestand benutzt, denkt unwillkürlich an die
traditionelle Unterscheidung von primärem und sekundärem Naturrecht. Mit
dem ersten sind die obersten, universal geltenden und unwandelbaren
Prinzipien bezeichnet, mit dem zweiten die konkret-situativen
Anwendungen, oder besser: Übersetzungen. Der Überschritt vom einen zum
anderen erfolgt über Deduktion. Beide bilden ein bewegtes Ganzes. Dessen

ungeachtet darf die immanente Logik des Systems nicht aufgebrochen
werden. Im Elintergrund steht der „mos geometricus". Die Mathematik galt
als Leitwissenschaft.13
Dies in Erinnerung gerufen war der Moraltheologie die Induktion nicht
fremd. Die anfallenden Situationen wurden diagnostiziert und analysiert,
die obersten Prinzipien wurden gleichsam auf sie zugeschnitten.
Handlungsnormen, wiewohl in unterschiedlicher Präzision formuliert,
wurden - und werden es noch immer - als Brückenschläge oder
Mittlerinstanzen angesehen. Einen wichtigen Part übernahm - und auch das gilt
bis in die Gegenwart hinein - die gern gescholtene Kasuistik. Sie zielt auf
die Dichte der Situation, sucht ihr, in ihrer Einmaligkeit, möglichst
angemessen nahe zu kommen. Man würde der Kasuistik aber nicht gerecht, sähe

man nur diese Funktion. Situationsanalysen haben auch eine Rückwirkung
auf Normen und Prinzipien. Sie erfüllen so etwas wie eine Pilotfunktion.
Man könnte geradezu von einem Laboratorium sittlicher Einsicht sprechen.
Nur werden die Versuchsanordnungen nicht vom Forscher erstellt, sondern
dem induktiven Denken durch das Leben zugespielt. Sittliche Vernunft
sucht Komplexität zu entwirren, und indem sie dies tut, leistet sie einen
Beitrag nicht nur zur Klärung, sondern auch zum Fortschritt. Denkerische
Durchbrüche stammen aus dem Andrang konkreter Situationen.14

12 Dazu gehört, neben den prozeduralen Bedingungen, guter Wille. Fortschritt stellt sich
nicht von selbst ein.

Vgl. DEMMER, Klaus: Fundamentale Theologie des Ethischen. Freiburg i.Ue./Freiburg
i.Br.: Universitätsverlag 1999, 145-150; KLEBER, Karl-Heinz: Historia docet. Zur Geschichte
der Moraltheologie. Münster: LIT 2005, 28f.; 71-75.

14 Das Urteil über die Kasuistik fällt durchgehend negativ aus. Eine Darstellung der
geschichtlichen Formen bei KLEBER, Karl-Heinz: Historia docet. Der intellektuelle Ernst, der
die Kasuistik beseelte auf der Suche nach tragbaren Lösungen angesichts neuer und ver-



Naturrecht zwischen den Extremen 199

Dass an der Wurzel von Durchbrüchen Intuitionen stehen, wurde bereits
erwähnt. Sie sind argumentativ rechenschaftspflichtig. Allseits überzeugende

Argumentationen brauchen allerdings ihre Zeit, ehe sie Gemeingut
werden. Das ist eine Binsenwahrheit; auch naturrechtliche Einsicht muss
mit dem Zeitfaktor rechnen. Intuition bringt den Überschuss, Argumentation

seine Disziplinierung. Ein Hin und Her der Denkbewegungen läuft
ab. Allerdings ist die Beziehung beider asymmetrisch. Intuitiv erkannte
Durchbrüche überzeugen durch ihre autonome Qualität; Argumentationen
bleiben nachgeordnet.15

4. Die Brückenfunktion des Naturrechts

Wer Geschichtlichkeit sagt, denkt an die vielfältigen Brechungen und
Perspektivierungen, denen der Zugang zur sittlichen Wahrheit unterliegt.
In der jüngsten Vergangenheit hat die Polarität zwischen Lebensweltethiken
und Verfahrensethiken die ethische Auseinandersetzung geprägt. Die
Diskussion muss hier nicht nachgezeichnet werden.16 Nur unbedingt
Notwendiges sei erwähnt, und dies im Blick auf die zunehmende
Globalisierung. Diese ist ja nicht nur eine Sache der Ökonomie, sondern
ursprünglicher noch des Denkens. Lebenswelten speichern starke Einsichten
und Wertungen, die als Tradition abrufbar zur Verfügung stehen. In einer
Welt ständiger Grenzverwischungen kann dies nur als segensreich
angesehen werden. Der Ortlosigkeit des Denkens wird eine heilsame Grenze

gesetzt, erste Verhaltenssicherheit wird erzeugt. Lebenswelten sind ein
privilegierter Ort der Genese sittlicher Einsicht. Allerdings sind sie auch
kein monolithischer Block. In ihrem Inneren laufen hermeneutisch orientierte

Verständigungsprozesse ab, die einen - wiewohl überschaubaren -
Pluralismus entstehen lassen.
Lebenswelten schliessen sich nicht nur hermetisch gegeneinander ab, sie

gehen auch hermeneutisch aufeinander zu oder ziehen sich wieder zurück.
Brücken des Verstehens werden geschlagen, aber eventuell wieder
abgebrochen, weil der Verständigungsprozess nicht gelingen will.17 Die Gründe

worrener Probleme bei KEENAN, James F. / SHANNON, Thomas A. (Hgg.): The Context of
Casuistry. Washington D.C.: Georgetown University Press 1995. Die Verzahnung von Kasuistik

und Prinzipienethik bei RÖMELT, Josef: Christliche Ethik in moderner Gesellschaft I.
Freiburg i.Br.: Herder 2008, 149 unter Verweis auf Julian Nida-Rümelin.

15 Intuitionen sind argumentativ rechenschaftspflichtig, aber die Welt der Argumentationen

ist keine Sonderwelt; sie ist mit Intuitionen verschränkt.
16 Eine ausführliche Darstellung bei MÜNK, Hans J.: Theologische Ethik und Pluralismus.

Theologische Sozialethik im Spannungsfeld der philosophischen Diskussion einer Trennung von
Gutem und Gerechtem. In: DERS. / DURST, Michael (Hgg.): Christliche Identität in pluraler
Gesellschaft. Reflexionen zu einer Lebensfrage von Theologie und Kirche heute. Freiburg i.Ue.:
Paulusverlag 2005, 190-256.

17 Der Vorgang ist zur Genüge bekannt aus der Begegnung biblischer und griechischer
Denkwelt. Er setzt sich in einer globalisierten Welt unter geändertem Vorzeichen fort.
Allbekannte Symptome einer Nichtbewältigung sind Netzwerke, die in der Weise moderner Stam-
mesmoralen wirken.



200 Klaus Demmer

für dieses Nichtgelingen können auseinander treten: unterschiedliche, ja,
konfligierende Prämissen, zeitliche Versetztheit geistesgeschichtlicher
Entwicklungen, und nicht zuletzt fehlender guter Wille.18 Wie dem auch sei:
Naturrecht liegt nicht wie eine Naturtatsache vor, sondern ist das Resultat
frei gewollter und durchgehaltener Verständigung. Eine sittliche Leistung
ist am Werk. Der selbstzentrierte Blick wird ausgeweitet und für das

beunruhigend Unvertraute bereit gemacht. Er wird zum Lernen und
Vergleichen geradezu gezwungen. Vorurteilsfreies Prüfen wird zum
Denkprogramm. Was lässt sich als Bereicherung oder Korrektur in die eigene
Lebenswelt integrieren, gleichsam anverwandeln, ohne ihre innere Stimmigkeit

aufzubrechen? Dieser Prozess hängt nicht in der Luft. Er entwirft sich
in den Raum der gemeinsamen Natur hinein. Eine Vorlage wird geliefert;
sie ist das Notenpapier, das bereit ist, die Melodie aufzunehmen.19
Brückenschläge lassen sich, mit einigem Recht, als Artefakte der Vernunft
bezeichnen. Eine solche Sprachregelung kann missverständlich wirken. Der
Eindruck einer kontraktualistischen, metaphysikfreien Ethik legt sich
zweifelsohne nahe. Er lässt sich aber, schaut man genauer hin, auslöschen.20
Dazu ist ein nochmaliger Verweis auf das erkenntnistheoretische
Fundament des kritischen Realismus nötig: Das Band zwischen empirischer
Gegenständlichkeit und sittlicher Erkenntnis bleibt in ihm zwar geknüpft,
widersetzt sich aber einer schnellen apriorisch harmonischen Direktverbindung.

Kritische Reflexion und determinierende Interpretation bleiben
zwischengeschaltet. Dahinter verbergen sich zwei Anliegen. Kritische
Reflexion sucht möglichen Sinnestäuschungen auf die Spur zu kommen, im
vorwissenschaftlichen wie im wissenschaftlichen Raum. Der Status affirmativer

Aussagen wird in der Folge festgelegt und notfalls korrigiert. Und der
Bedeutungsgehalt von Phänomenen bleibt, weil von sich aus offen, durch
eine interpretative Mehrleistung zu erheben. Diese speist sich aus
transempirischen Prämissen. Beide Leistungen, die kritische wie die inter-

18 Verlangt sind darum Fähigkeit sowie Bereitschaft, sich in fremde Weltbilder, mithin
auch Menschenbilder, einzudenken, um so sensibilisiert, zu den eigenen Ursprüngen
zurückzukehren. Wie weit lässt sich die Ebene des Gemeinsamen ausweiten? - STOSCH, Klaus von:
Komparative Theologie als Herausforderung für die Theologie des 21. Jahrhunderts. In:
Zeitschrift für katholische Theologie 130 (2008), 401-422, hier 421.

19 SCHWÖBEL, Christoph: Toleranz im Gespräch. Toleranzbegründung und Toleranzpraxis
im interreligiösen Dialog. In: Theologische Quartalschrift 188 (2008) 275-292, hier 282-
286: Toleranz vereinigt Ablehnung und Annahme in gleichzeitiger Rückbindung an ein Wahr-
heitsbewusstsein. Gemeinsamkeit wird angezielt und perspektivenspezifisch begründet. Das

geht nicht ohne Selbstkritik, die durch die Kritik vonseiten des Dialogpartners in Gang
gesetzt wird. Ein solcher Prozess braucht seine Zeit.

20 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Moralische Normen als Artefakte der Vernunft? Kritische
Anmerkungen zur Stellung des sozialwissenschaftlichen Normbegriffes in der Moraltheologie.
In: ARNTZ, Klaus / SCHALLENBERG, Peter (Hgg.): Ethik zwischen Anspruch und Zuspruch.
Gottesfrage und Menschenbild in der katholischen Moraltheologie. Freiburg i.Ue./Freiburg
i.Br.: Universitätsverlag 1996, 150-176. Meines Erachtens müssten die erkenntnistheoretischen

Hintergrundannahmen sorgsam ausgeleuchtet werden.



Naturrecht zwischen den Extremen 201

pretative, arbeiten der eigenständigen sittlichen Vernunft zu. Bei ihr hegt es

letztinstanzlich, normative Ansprüche zu erstellen.21 Das Wort Artefakt
lässt sich auf diesem Hintergrund rechtfertigen. Artefakte sind alles andere
als frei schwebende Gebilde, sondern besitzen einen Anhalt in der
vorgegebenen Wirklichkeit, gehen aber über diese hinaus. Man mag in diesem

Zusammenhang auch von Zusatzannahmen sprechen. Eine solche Sprachregelung

ist solange berechtigt, als sie keinem tendenziellen Dualismus
Vorschub leistet.22
Dies zu betonen erscheint zumal in einer Zeit rasant zunehmender
Globalisierung angemessen. Eine Tendenz zur Nivellierung kann sich abzeichnen.
Eine Haltung der Austauschbarkeit greift um sich. Der Preis für eine solche

Entwicklung ist allerdings hoch. Es ist dann eine Art Kulturalismus am
Werk, der Unterschiede, anstatt kritisch zu bearbeiten, kurzerhand stehen
lässt und somit nivelliert. Eine Kultur ist so gut wie die andere.
Konsenslösungen sind einzig durch Sachzwänge bedingt. Die Schnittmenge
entscheidet, nicht ihre durch Vergleichen, Deuten und Bewerten erreichte
Schnittqualität. Das ist das Ende des Naturrechts.23

5. Der Naturrechtstheologe und die säkulare Vernunft

Für den Theologen gleich welcher Einzeldisziplin steht das Verständnis von
Vernunft auf dem Prüfstand. Vernunft ist nicht gleich Vernunft: Sie nimmt,
je nach Gegenstandsbereich, unterschiedliche Konnotationen an. In ihnen
spiegelt sich die plurifizierte und ausdifferenzierte Gesellschaft wider. Wer
naturrechtlich denkt, sollte darauf achten. Dies gilt nicht zuletzt für den

Moraltheologen, sofern er sich der Stärken wie Schwächen seines
denkerischen Instrumentariums bewusst ist.24

In der katholischen Moraltheologie gilt es seit jeher als eine
Selbstverständlichkeit, dass man an die besten Elemente griechischer
Philosophie anknüpft, wenn das Naturrechtsargument nach Form und
Inhalt zum Thema wird. Thomas von Aquin steht beispielhaft für dieses
Vorgehen. Er ist massgeblich von Aristoteles geprägt; das entsprach dem
Wissenschaftsverständnis und Modernitätsschub seiner Zeit. Darüber darf
allerdings die Patristik mit ihren stoischen und neuplatonischen Elementen

21 Es bedarf mehr als hochgradig formalisierter Diskursregeln. - Vgl. RÖMELT, Josef:
Christliche Ethik in moderner Gesellschaft I, 146f.

22 Unter Beachtung des erkenntnistheoretischen kritischen Realismus bedarf es einer
Metaphysik unter seinen Bedingungen. Vorgabe und Zugabe sind komplementär zu verstehen.

23 Ein zweckrationales und technokratisches Denken gewinnt die Oberhand. Anders
JOHANNES Paul II.: Enzyklika Fides et Ratio (1998), Nr. 70f.: Es wird dezidiert kulturübergreifend

gedacht, ohne die kulturelle Rückbindung zu bagatellisieren.
24 Klassischer Referenzpunkt für die Plurifizierung und funktionsspezifische Fragmentierung

des Vernunftbegriffs ist Niklas Luhmann. Vgl. DERS.: Die Moral der Gesellschaft.
Hrsg. von Detlev Horster. Frankfurt am Main: Suhrkamp 2008.



202 Klaus Demmer

nicht vergessen werden. Das kirchliche Lehramt ruft diesen Brückenschlag
in Erinnerung, nicht nur in den Enzykliken Aeterni Patris und Fides et
Ratio, sondern auch in jüngsten Äusserungen von Papst Benedikt XVI.25
Dieses Vorgehen sollte nicht - in der Weise einer schnellen
Harmonisierung - darüber hinwegtäuschen, dass der Übergang alles andere als

ungebrochen und unproblematisch war. Denn es hat eine geradezu
revolutionäre Hintergrundverschiebung stattgefunden. Das Wort Logos ist zwar
gleich geblieben, aber man meint fortan etwas radikal Neues. Der Glaube
eröffnet einen unvergleichlichen Denkhorizont, der eine ihm eigene
Wirkungsgeschichte auf die Vernunft, auch und zumal die sittliche, ausübt.
Man wird in diesem Zusammenhang an die vergangenen Auseinandersetzungen

um die autonome Moral im Kontext des Glaubens erinnert. Der
Glaube bewirkt nicht nur einen Motivationsschub. Dieser ist vielmehr in
einen umfassenden Intentionalitätshorizont eingebettet, von dem die
kritisierende, stimulierende und integrierende Funktion ausgeht. Wirkungsgeschichte

ist Überbietungsgeschichte.26
Das Wort Enthellenisierung ist an just dieser Stelle festzumachen. Mit ihm
ist ein komplexes Geschehen bezeichnet, das nicht nur in einer Richtung
verläuft. Enthellenisierung setzt bereits Christianisierung als

Möglichkeitsbedingung voraus. Eine privilegierte Synthese von biblischem und
griechischem Geist liegt vor, an der fortan kritisch-konstruktiv weitergearbeitet

wird.27 Von einer Zeitgrenze nach vorn kann keine Rede sein. Der
Beginn liegt bei der Unterstellung, dass griechisches Denken keinen
Verfremdungseffekt ausübt, sondern ein geeignetes Instrumentarium für
theologische Reflexion anbietet.28 Das Gegenteil trägt die volle Beweislast.
Das Denkprogramm der Enthellenisierung wird ständig abgearbeitet.
Einzelelemente werden auf ihre Eignung geprüft. Sind sie in den christlichen

Denkhorizont integrierbar? Bedarf es sorgsamer Abschichtung und

25 S. Anm. 1. Dass der Umgang Benedikts XVI. mit der philosophisch-theologischen
Tradition umstritten ist, haben die vielerlei Wortmeldungen zur Regensburger Vorlesung gezeigt.

26 Man vgl. insbesondere KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der
Subjektivität. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006, 138-151 (Epoptie:
Metaphysik des inneren Menschen). - Zu Thomas v. Aquin knapp RÖMELT, Josef: Christliche
Ethik in moderner Gesellschaft /, 105f.

27 Das Thema der Enthellenisierung ist ein Dauerbrenner; es lässt sich nicht mit
Radikalforderungen einlösen. Der Glaube ist zwangsläufig auf ein denkerisches Instrumentarium
angewiesen, wenn er denkender Glaube sein will. Ein reiner Glaube existiert nicht. Dazu
RICKEN, Friedo: Nachmetaphysische Vernunft und Religion. In: Reder, Michael / SCHMIDT,
Josef (Hgg.): Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Eine Diskussion mit Jürgen Habermas.
Frankfurt: Suhrkamp 2008, 69-78. Die griechische Philosophie hat als Werkzeug gedient, sie
ist nicht an die Stelle der biblischen Botschaft getreten.

28 Die Moraltheologie als Teil der spekulativen Theologie reklamiert für sich keinen
Sonderstatus. Sie hat an allen Herausforderungen der Theologie teil, und sollte dies auch in
eigener Akzentuierung geschehen. Sie bearbeitet ihr Feld in fachlicher Autonomie. Betroffen
ist zumal der interdisziplinäre Dialog.



Naturrecht zwischen den Extremen 203

Umdeutung? Sind Umbrüche notwendig? Im Alten und Neuen Testament
finden sich diese Bemühungen paradigmatisch vorexerziert.29
Der so dialektisch verstandene Prozess der Enthellenisierung, welcher
Anverwandlung und Abstossung in sich vereinigt, mag als ein Bildungsereignis

ersten Ranges bezeichnet werden. Der gesetzte Anfang pflanzt sich

unter geänderten geistesgeschichtlichen Bedingungen fort. Neue philosophische

Aufbrüche stellen eine Herausforderung dar. Sich ihr zu stellen
wird zu einer Frage des geistigen Uberlebens. Das Problem des Anfangs
stellt sich also jeweils neu. Eine gewisse Ambivalenz lässt sich allerdings
beobachten: Philosophische Strömungen können bereits auf den ersten Blick
willkommen sein, bisweilen aber auch sperrig. Das verhindert - auf den
zweiten Blick - geduldiges Abarbeiten nicht. Der augenscheinliche Feind
kann sich auf Dauer als bester Freund erweisen. Denn er lenkt den Blick
auf Frageüberhänge, vor denen man nur zu gern die Augen verschliesst.
Vielleicht wird das eigene Denkgebäude durch Auseinandersetzung
bereichert; verführerische Glätte kann sich heilsam aufrauen.30
In dieser Perspektive bliebe die scholastische Tradition zu beurteilen. Sie ist
selber ein Konglomerat heterogener Einflüsse. Sie stellt ein Standbein zur
Verfügung, das dem Spielbein der offenen Auseinandersetzung den ersten
Halt gibt. Sie ist ein Angeld, auf das man nicht - um der problemlosen
Verständigung willen - leichten Herzens verzichtet. Das schliesst den
Dreischritt von Vertiefen, Präzisieren und Korrigieren nicht aus.31

6. Jürgen Habermas als Gesprächspartner?

Die genannte Enthellenisierung wird vom denkenden Glauben getragen.
Eine enggeführte Vernunft - gar in Opposition zum Glauben oder in
wohlwollender Neutralität ihm gegenüber - ist für den Theologen kein
Massstab, sei sie nun als säkular oder postsäkular apostrophiert.32 Das seit

geraumer Zeit geführte Gespräch mit Jürgen Habermas mag als lehrreiches

29 Dem exegetisch kundigen Moraltheologen sind die Umstrukturierungen hinreichend
bekannt. Als Referenzpunkte dienen neben der Weisheitsliteratur die paulinischen Tugend-
und Lasterkataloge. Gleichfalls vertraut ist die wechselvolle Fortschreibung in der frühen
Kirche.

3h Vgl. SEDMAK, Clemens: Katholisches Lehramt und Philosophie. Eine
Verhältnisbestimmung. Freiburg i.Br.: Herder 2003, 341-403. Dem aufmerksamen Leser von Fides et
Ratio fallen die grossen Abwesenden wie Kant und Heidegger auf. Ohne die Wirkungsgeschichte

beider wäre aber die gegenwärtige Moraltheologie nur unvollständig erfasst.
31 Man sollte sich die Kritik an der Neuscholastik nicht zu leicht machen. Die

Bollwerkmentalität wurde durch die Umstände auch aufgezwungen.
32 HABERMAS, Jürgen: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. In: REDER, Michael/

SCHMIDT, Josef (Hgg.J: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Eine Diskussion mit Jürgen
Habermas, 26-36. Der katholische Moraltheologe denkt auf der Ebene jener reziproken
kritischen Wirkungsgeschichte, wie sie zwischen Glaube und Vernunft abläuft. Für ihn gibt es

weder den reinen Glauben noch die reine Vernunft.



204 Klaus Demmer

Beispiel dienen. Denn es legt den Weg zu Überlegungen frei, welche das

Verständnis wie die Anwendung des Naturrechts unter den Bedingungen
der Moderne betreffen. Die Frage des katholischen Moraltheologen lautet,
ob und inwieweit er sich auf das Ensemble der einschlägigen
Voraussetzungen seines Gegenüber - nämlich J. Habermas - einlassen kann.
Denn sie tragen eine bestimmte Perspektive in das Gespräch ein und
beeinflussen seinen Ausgang.33
Als von Habermas thesenhaft hingestellte Prämisse gilt, dass die moderne,
säkulare Vernunft nachmetaphysisch sei. Wird hier eine Tatsache
beschrieben oder ein Denkprogramm formuliert? Gleitet der Blick
unversehens und unmittelbar von der einen Ebene auf die andere? Wird im
Übrigen ein Verständnis von Metaphysik eingeführt, auf das sich der katholische

Moraltheologe nicht einlassen kann, und durch das er sich auch nicht
beeinflussen lässt? Denn Metaphysik wird auf die geschichtliche Variante
ihrer Verklammerung mit religiös-weltanschaulichen Hintergründen festgelegt.34

Diese Verklammerung ist nun gewiss ein herausgehobenes Faktum,
darum aber nicht denknotwendig. Kann nach erfolgter Arbeitsteilung
Metaphysik nicht dennoch weiter bestehen? Man denke an die Autonomiedebatte.

Das Band zum Glauben hebt die Autonomie der Philosophie nicht
auf. Das kirchliche Lehramt ist dafür ein unverdächtiger Zeuge. In der
Enzyklika Fides et Ratio ist von starker, ja, autonomer Vernunft die Rede.
Es darf gewiss unterstellt werden, dass metaphysikfähige Vernunft gemeint
ist, sonst wäre der Duktus des Gesamttextes verlassen. Auch die
erkenntnistheoretischen Prämissen seien nochmals erwähnt. Die Wende zum Subjekt
hat längst in die katholische Moraltheologie Eingang gefunden, und zwar
als Erkenntnismetaphysik.35
Des Weiteren bliebe hervorzuheben, dass für Habermas die leitende
Perspektive durch das Gegenüber von Religion und säkularer Vernunft
bestimmt ist. Religionssoziologische und -philosophische Kategorien sind
beherrschend. Entspricht ein solches Gegenüber jener Wirklichkeit, die der
katholische Moraltheologe bedenkt, oder wird eine offenkundige
Perspektivenverkürzung importiert, die ihm Fesseln anlegt? Seine Denkperspektive

33 STRIET, Magnus: Grenzen der Übersetzbarkeit. Theologische Annäherungen an J.
Habermas. In: LANGTHALER, Rudolf / NaGL-DOCEKAL, Herta (Hgg.): Glauben und Wissen.
Ein Symposium mit Jürgen Habermas. Wien: Oldenbourg 2007, 259-282. Vgl. auch LÜNING,
Peter: Glaube, Vernunft und Willen. Anmerkungen zum Disput zwischen Papst Benedikt und
Jürgen Habermas. In: Theologische Revue 103 (2007) 361-374, hier 363. Es gibt keine friedliche

Koexistenz von Vernunft und Glaube, sondern nur ein Verhältnis dialektischer Interde-
pendenz.

34 Dl FABIO, Udo: Gewissen, Glaube, Religion. Wandelt sich die Religionsfreiheit? Berlin:
University Press 2008, 43-50 spricht von reflexiver Aufklärung, die selbstkritische Rückbe-
züge kennt. Gilt dies nicht auch für die Moraltheologie?

33 JOHANNES Paul II.: Enzyklika Fides et Ratio, nr. 85. In der Enzyklika wird die Wende
zum Subjekt in der Transzendentalphilosophie katholischer Provenienz nicht eigens erwähnt:
In letzter wird eine Erkenntnismetaphysik entworfen.



Naturrecht zwischen den Extremen 205

ist ja durch das Komplementärverhältnis von Glaube und Vernunft
bestimmt. Den Glauben zu denken versuchen, so lautet sein Programm.
Soziologisch erfasste Religion bewegt sich indes auf einer nachgeordneten Ebene.
Sie bleibt unspezifisch und wird dem einmaligen Denkanspruch des
christlichen Glaubens nicht gerecht. Sie vermag wohl festzustellen, ob und
inwieweit der Faktor Religion zum Funktionieren des demokratischen
Gemeinwesens beiträgt. Aber wird sie der Wahrheitsfrage - so wie der Theologe

sie stellt - gerecht?36
Religionen zeichnen sich für Habermas durch einen opaken Kern aus. Das
hindert die säkulare Vernunft nicht, sie auf ihr ungehobenes Sinnpotential
abzufragen, um es in den universalen Diskurs einzuspeisen. Religionen
fungieren, so gesehen, als Platzhalterin der Vernunft. Wer Naturrecht sagt,
hätte das Endprodukt dieser Translation vor Augen. Der katholische
Moraltheologe wird an diesem Punkt seine Vorbehalte anmelden. Dazu
weiss er die Fehre vom „intellectus fidei" und von der „analysis fidei" in
seinem Rücken. Für ihn ist der „opake" Kern der Religionen Gottes
unergründliches Geheimnis, das seine Denkkraft bis zum Aussersten
anfordert, um dann doch über ein Ahnen nicht hinauszukommen. Das
Verhältnis von Glaube und Vernunft ist ihm ein Grenzverhältnis.
Denkerische Grenzregie (D. Henrich) ist verlangt. Die Grenzüberschreitungen
verlaufen in beiden Richtungen. Für die Vernunft erscheint der Glaube
sperrig, aber Gleiches gilt auch umgekehrt. Beide bringen, je auf ihre Wiese,

einen Uberschuss ein. Sie sind unterschieden, nicht aber getrennt. Nur
unter dieser Voraussetzung erscheint es möglich, dass der Glaube auf sein
ungehobenes Sinnpotential abgefragt wird.37
Von Enthellenisierung war bereits die Rede. Offensichtliche Schübe lassen
sich feststellen, die auch für den Moraltheologen belangreich sind. So sind
schon bei Augustinus Anzeichen zu erkennen: Theologische und
biografische Dimension werden miteinander verklammert. Gleichfalls zeichnen
sich erste Umrisse einer negativen Theologie ab, die nachfolgend vom
Aquinaten und von Cusanus, nicht zuletzt aber auch vom kirchlichen Fehr-
amt selbst aufgenommen wird. Das gesamte theologische Denkgebäude ist
in ihrem Hell-Dunkel verortet.38 Und bei Scotus bricht ein Freiheits-

36 Die Perspektive der Theologie ist tiefer und weiter als jene der Religionsphilosophie
oder -Soziologie. Sie lässt sich nicht auf funktionale Kriterien festlegen, sondern sie stellt
unerbittlich die Wahrheitsfrage. In diesem Sinne ist sie für die Gesellschaft relevant. Geltung ist
mehr als Funktionieren.

37 Die durch den Glauben erleuchtete Vernunft wird bis an die äusserste Grenze ihrer
Denkkraft beansprucht. Das hat mit versteckter Selbstrechtfertigung nicht das mindeste zu
tun. Der reine Fiduzialglaube mit der ihm entsprechenden Denkform ist dem katholischen
Moraltheologen fremd.

38 IV. Laterankonzil: DS 806; I. Vatikanisches Konzil: DS 3001; THOMAS VON AQUIN;
Summa contra Gentiles, I 30; De pot. q. 7 a. 2 ad 11: Quid est Deus nescimus. - REDER,
Michael: Wie weit können Glaube und Vernunft unterschieden werden? Religionsphiloso-



206 Klaus Demmer

Verständnis durch, das sich vom Nezessitarismus der antiken Metaphysik -
zumal in ihrer arabischen Vermittlung - verabschiedet, ohne bei der
Vorstellung eines Willkürgottes zu enden.39 Der Nominalismus läutet eine
neue wissenschaftstheoretische Epoche ein, die das Aufkommen der
empirischen Wissenschaften philosophisch und theologisch zu bewältigen
sucht.40 Und auch mit Kant hat es eine konstruktive Auseinandersetzung
gegeben. Gegen wen dachte er an? Ist seine Problematik noch die heutige?
Gibt es eine Metaphysik unter nach-kantischen Bedingungen?41 Diese
Andeutungen mögen genügen, um einen behutsamen Umgang mit dem Wort
Enthellenisierung in der katholischen Theologie nahe zu legen. Für die
Moraltheologie taugt es nur bedingt. Es ist alles andere als ein
Passepartout.

7. Der verständige Umgang mit Lehramtstexten

Die katholische Moraltheologie - das wurde deutlich - kennt keine
freischwebende Vernunft. Für sie ist Vernunft in ein Ensemble transzendentaler

Prämissen wie kategorialer Bedingungen eingebettet, das sie im
Zuge ständiger Selbstaufklärung zu erheben und aufzuschliessen sucht.42
Die Vernunft des Moraltheologen ist hermeneutisch orientiert, weil sie

geschichtliche Vernunft ist. Das gilt für ihren theologischen wie
philosophischen Gebrauch gleicherweise. Der Moraltheologe reklamiert für die
vom Glauben erleuchtete Vernunft ein Voraus, einen Erkenntnisüberschuss,
der als Bringschuld gegenüber jedermann abzutragen ist. Diese arbeitet sich

an der säkularen Vernunft und ihren anthropologischen wie ethischen
Entwürfen ab. Das kann auch lernend geschehen.
Eine solche Sicht der Vernunft ist imstande, den Umgang mit Lehramtstexten

zu entkrampfen. Dass im Lauf der Zeit bestimmte Einsichtsstände
überholt, wenn nicht gar überboten werden, ist dem Moraltheologen eine

hinlängliche Selbstverständlichkeit. Die Anreicherung des denkerischen
Instrumentariums hat auch zu Paradigmenwechseln geführt. Die theologische

phiscbe und ethische Anmerkungen. In: DERS. / SCHMIDT, Josef (Hgg.): Ein Bewusstsein von
dem, was fehlt, 51-68, hier 62.

39 SCHMIDT, Axel: Rationalität im Dienst der Liebe. Zum 700. Todestag von Johannes
Duns Scotus. In: Theologische Revue 104 (2008) 355-370. HONNEFELDER, Ludger: Woher
kommen wir? Ursprünge der Moderne im Denken des Mittelalters. Berlin: University Press

2008, 114-132: Es geht nicht um eine Verabschiedung der Metaphysik, sondern um eine
Metaphysik unter neuen geistesgeschichtlichen Bedingungen.

40 Die Bedeutung des Einzelfalls gewinnt an Boden. Sie will philosophisch bewältigt werden.

Beobachtung und Spekulation müssen auf eine neue Ebene gestellt werden. - MÜLLER,
Sigrid: Handeln in einer kontingenten Welt. Zu Begriff und Bedeutung der rechten Vernunft
(recta ratio) bei Wilhelm von Ockham. Tübingen: Francke 2000.

41 In diesem Zusammenhang sei u.a. an das Lebenswerk Richard Schaefflers erinnert. -
Vgl. TRAPPE, Tobias (Hg.): Wahrheit und Erfahrung. Chancen der Transzendentalphilosophie.
Würzburg: Echter 2004.

42 Selbstaufklärung metaphysischen Denkens bedeutet kontrollierte Enthellenisierung,
verbunden mit Ausweitung, Umdeutung und Selektion.



Naturrecht zwischen den Extremen 207

Denktradition verläuft nicht kontinuierlich nach dem Modell zeitlicher
Bewegung. Das gilt dann auch für die lehramtliche Naturrechtstradition.
Weil sie geistesgeschichtliche Entwicklungen nicht überspielt, und weil sie

zugleich den Mut zu Inhalten aufbringt, macht sie sich auch verletzlich und
mithin korrekturfähig. Von Zeit zu Zeit ist ein privilegierter Moment
erreicht, an dem man über einen Einsichtsstand hinausgewachsen ist. Ein
solcher Schub überzeugt dann durch sich selbst, durch seine intrinsische
Qualität.43 Die gedankliche Ausrichtung an den obersten Prinzipien des

primären Naturrechts oder an einem material bescheidenen Kernbestand ist
demgegenüber eine nachgeordnete kontrollierende Denkoperation.44 Ganz
anders eine hochgradig formalisierte Vernunft: Sie bleibt starr und unge-
schichtlich, mithin unkorrigierbar, weil sie unkontrollierbar ist. Sie führt zu
einem Lehramt des Verfahrens.45
Die beanspruchte Führungsfunktion des Lehramts ist in die
Einsichtsgeschichte der Gesamtkirche eingebunden. Diese Einbindung teilt der
Moraltheologie eine herausgehobene Verantwortung zu. Sie nimmt im Zuge
kirchlicher Bewusstseinsbildung in vorderster Front Denkanstösse auf, die
aus Frageüberhängen an der kirchlichen und gesellschaftlichen Basis stammen.

Eine erste Bearbeitung in eigener Kompetenz findet statt. So
aufbereitet kann die Weitergabe des Problems an das Lehramt erfolgen. Das
bedeutet nicht, es sei aus der eigenen Denkverantwortung entlassen.
Weitere Nacharbeit ist allerdings verlangt. Sie vollzieht sich in der Form
präzisierender Ausdifferenzierungen. Lehramtliche Impulse werden
aufgenommen und in komplexe Situationen hinein übersetzt. Und wenn es in der
Moraltheologie unterschiedliche Gewissheitsgrade gibt, dann werden diese
durch das Lehramt nicht als gegenstandslos erklärt: Sie bleiben in
abgestuften Autoritätsgraden gegenwärtig. Der Gefahr schleichender Nivel-
lierung des Naturrechtsarguments ist durch theologische Bewusstseinsbildung

zuvorzukommen. Je überzeugender und loyaler dies geschieht,
umso unverkrampfter gestaltet sich der Umgang mit lehramtlichen
Wortmeldungen.46

43 Die Instruktion der Glaubenskongregation: Dignitas personae. Über einige Fragen der
Bioethik (2008) unterstellt ein linear-kontinuierliches Traditionsverständnis: (Nrn. 1-3). -
Man denke demgegenüber an den Umbau im Kontext der Enzyklika Humanae vitae und an
die ein wenig krampfhaft wirkenden Versuche, sie im Sinne kirchenamtlicher Linearität
fortzuschreiben.

44 In der manualistischen Tradition hat diese Denkform einen festen Platz. Sie lässt sich
nur rechtfertigen, wenn man das Ensemble ihrer stillen Prämissen berücksichtigt.

45 Das Vertrauen in Verfahren setzt Vertrauen in jene Protagonisten voraus, die
Verfahrensregeln erdenken und in die Tat umsetzen. Auch das beste Verfahren schützt vor Irrtum
nicht, es wirkt bestenfalls risikomindernd.

46 Das Fehlen von „notae theologicae" in der Moraltheologie kann nur wettgemacht
werden durch Verweis auf die Rangordnung der Dokumente, auf die Argumentationskompetenz

sowie den konkreten Anlass. Gegen wen wird angedacht? Haben sich Probleme



208 Klaus Demmer

Das Lehramt ist mehr als ein Notar sittlicher Überzeugungsbildungen in der
kirchlichen Öffentlichkeit. Es begleitet den Prozess kritisch und sucht ihn
im Rahmen lehramtlicher Tradition zu halten. Das ist ein unverzichtbarer
Dienst an der Einheit. Dennoch ist - wie bereits betont - mit der
Möglichkeit von Einsichtsschüben zu rechnen; man wächst über
gegenwärtige Einsichtsschwellen hinaus. Für gewöhnlich stammen die entscheidenden

Impulse von der kirchlichen Basis. Aber ist nicht auch einmal mit
der umgekehrten Möglichkeit zu rechnen? Selbstverständlich nicht im
autokratischen Alleingang, sondern im vertrauensvollen Austausch mit allen
Beteiligten. Den Ausschlag gibt - wie immer - argumentativ abgesicherte
Einsicht.47
Der konstruktive Dialog in der Kirche bekommt den genannten Prozess der
Enthellenisierung zu spüren. Einzelelemente müssen ausgewechselt werden,
wenn überzeugendere Alternativen zur Stelle sind. In diesem Zusammenhang

taucht die aristotelische Lehre von der Sukzessivbeseelung des Fötus
auf, die vom Aquinaten im Zuge der Aristotelesrezeption übernommen
wurde. Dem Kenner der Materie ist vertraut, dass von ihm eine
Gedankenlinie zu zahlreichen folgenden Generationen von Moraltheologen
ausgegangen ist, die sich bis in die Gegenwart hinein verfolgen lässt. Allerdings

hat es auch zu allen Zeiten Gegenstimmen gegeben. Gregor von
Nyssa und Albertus Magnus werden gemeinhin als klassische Beispiele
angeführt. Im Zuge der Enthellenisierung ist nachzufragen, welche
naturwissenschaftlichen, naturphilosophischen, anthropologischen und mythologischen

Hintergrundannahmen das aristotelische Denken geprägt haben.
Sind sie mit der christlichen Schöpfungslehre kompatibel? Oder ist die
lehramtliche Position von der Simultanbeseelung die plausiblere? Dass solche
Einsichtsprozesse umständlich sind und ihre Zeit brauchen, sollte
einleuchten. Vorbehalte von Seiten mancher Ethiker und Naturwissenschaftler
verstärken naturgemäss die Schwierigkeit.48
Weitere Beispiele sind zur Hand. Sie liegen auf dem Feld des
Personbegriffs, der Freiheitslehre und des Verständnisses von Teleologie. Als
Grundforderung gilt, dass naturwissenschaftliche Forschungsergebnisse -

vielleicht schon stillschweigend erledigt? Entsprechen die eigenen denkerischen Prämissen
dem verhandelten Problem? Es gibt eine loyale Problematisierung um der Wahrheit willen.

47 Darum gibt es auch keine Kritik an einem Lehrdokument in Bausch und Bogen.
Insbesondere dann nicht, wenn sie von einer prinzipiellen Hermeneutik des Verdachts geleitet
ist. Man denke an Wortmeldungen zum Thema Lebenserhaltung. Befürchtungen von Seiten
des Lehramts sind ernst zu nehmen. Sind sie aber immer durch Tatsachen gedeckt? So unterstellt

Dignitas personae mangelnden Respekt vor der Personwürde des Embryo (Nr. 15). Das

muss nicht in jedem Fall zutreffen.
48 Es erübrigt sich, an dieser Stelle die lehramtliche Entwicklung nachzuzeichnen.

Johannes Paul II. fasst sie interpretierend zusammen in der Enzyklika Evangelium vitae (1995),
Nr. 60f. - Vgl. neuerdings die Instruktion der Glaubenskongregation Dignitas personae
(2008), Nrn. 4-10. Zu den geistesgeschichtlichen Hintergründen der aristotelischen Lehre
von der Sukzessivbeseelung vgl. WlLLAM, Michael: Mensch von Anfang an? Eine historische
Studie zum Lebensbeginn im Judentum, Christentum und Islam. Freiburg i.Ue./ Freiburg i.Br.:
Herder 2007.



Naturrecht zwischen den Extremen 209

nach Klärung ihres epistemologischen Status - naturphilosophisch zu
bearbeiten sind. Dabei spielen erkenntnistheoretische Gesichtspunkte eine
herausgehobene Rolle. In den unterschiedlichen Zugängen zur einen
Wirklichkeit ist der Kreuzungspunkt zu entdecken. Es dürfen keine Parallelwelten

aufgebaut werden.49
Das ist für den verständigen Umgang mit dem naturrechtlichen Argument
bedeutsam. So bliebe im Einzelnen genau abzuklären, welche
überkommenen Kategorien bestehen bleiben können, ohne den Eindruck eines
erratischen Blocks in der Landschaft des Geistes zu erzeugen und
allgemeines Unverständnis zu riskieren. Wieweit ist zum Beispiel der klassische

Substanzbegriff ersetzbar? Lässt er sich mit Prozesshaftigkeit vermitteln?
Und wie steht es um das Verständnis von Naturfinalität? Ist eine -
naturwissenschaftlich gesehen - extrem schwache Finalität hinreichender
Anknüpfungspunkt für einen starken Lebensschutz? Würde man eine solche
Position übernehmen, hätte man stillschweigend eine erkenntnistheoretische

Option getroffen: Empirische Daten liefern einen Anhalt - nicht
mehr aber auch nicht weniger - für einen interpretierenden Umgang, der
von transempirischen Hintergrundannahmen geleitet ist. Ein anthropologisches

Projekt würde an die Empirie herangetragen, ohne die Einheit der
Wirklichkeit zu sprengen. Naturrecht hätte zwar die Wende zum Subjekt
vollzogen, bliebe darum aber nicht in formalisierten Prinzipien hängen.50

SCHLUSS

Es ist keine unbillige Erwartung an den Naturrechtsethiker, mit der
philosophischen Tradition - sofern sie sein Fach berührt - vertraut zu sein. Dies
zumindest in den grossen Linien. Vergangene Vorreiter gegenwärtiger
Probleme lassen sich dann leicht ausmachen, und man versteht es, letztere in
ihrem Beitrag einzuordnen. Und man erwirbt zugleich die Fähigkeit, nicht

49 Im unmittelbaren Zuschnitt auf die Determinismusdebatte, aber grundsätzlich ausweitbar

auf das gesamte Feld der interdisziplinären Berührungen vgl. KEIL, Geert: Willensfreiheit.
Berlin: de Gruyter 2007. Es gibt eine verhängnisvolle Selbstimmunisierung der Naturwissenschaften,

die zu einer Verwilderung des Denkens und des sprachlichen Ausdrucks führt.
Semantische Klärungen sind verlangt, die der Naturphilosoph zu liefern hat. Aber hermen-
eutische Überlegungen zu den stillen Vorentscheidungen dürfen ebenfalls nicht ausgespart
werden. Was vergangenen Zeiten vielleicht selbstverständlich war, bedarf gegenwärtig
expliziter Klärung.

50 FRALING, Bernhard: Leben und Freiheit vor dem Horizont der Endlichkeit. In:
HILPERT, Konrad / MlETH, Dietmar (Hgg.): Kriterien biomedizinischer Ethik. Theologische
Beiträge zum gesellschaftlichen Diskurs. Freiburg i.Br.: Herder 2006, 112-132, hier 130 verweist
auf die Prozessphilosophie A.N. Whiteheads. Naturphilosophische Reflexionen sind Verlängerung

und Deutungen naturwissenschaftlicher Daten. Das gelingt nur auf der Ebene eines
kritischen Realismus.



210 Klaus Demmer

nur auf einen Autor oder eine Schule zu setzen. Komplementäres Denken
ist dagegen hilfreich.51
In der moraltheologischen Tradition gilt es als ein Gemeinplatz, dass das

Naturrecht für alle Menschen gleich verpflichtend ist. Das ist eine Aussage
auf der Geltungsebene. Davon unterschieden bleibt die Frage, ob und
inwieweit die geschichtlichen Erkenntnis- und Freiheitsbedingungen immer
und überall die gleichen sind. An hermeneutisch orientierter Selbstaufklärung

der sittlichen Vernunft führt darum kein Weg vorbei. Welchen
Einfluss übt das Bedingungsfeld auf den naturrechtlichen Einsichtsstand
aus? Solches Nachfragen kann helfen, die Brückenschläge zwischen den
unterschiedlichen Lebenswelten tragfähiger zu machen. Gedankliche
Rekonstruktionen aller einschlägigen Bedingungen machen aus dem, was als

Naturrecht bezeichnet wird, ein natürliches Konstrukt.52
Man könnte sich mit einigem Recht fragen, ob die frühere Skepsis und
jetzige Bejahung des Naturrechts durch den Papst dem Problembewusstsein
in der Moraltheologie voll entspricht. Die Moraltheologie hatte schon zu
Zeiten der päpstlichen Skepsis ihre Flausaufgaben gemacht und ihr
Instrumentarium modernisiert. Das macht sie fähig, zu Zeiten der emphatischen
Bejahung Differenzierungen anzubringen.53 Die gleiche Frage liesse sich
aber auch an Jürgen Habermas weiterreichen, sofern er sich überhaupt auf
einen solchen Begriff einlassen sollte. Wird seine Denkperspektive der
verhandelten Sache voll gerecht?54
Das abrufbare Naturrecht besitzt einen material bescheidenen Kernbestand.
Das steht ausser Diskussion. Was nicht zu ihm gehört, bedarf allerdings
gleicher Aufmerksamkeit. Kern und Peripherie stehen ja nicht unverbunden
nebeneinander. Ein lebendiger Austausch findet vielmehr statt. Der Kern
wird durch die Peripherie angereichert und differenziert sich aus.

51 So ist es misslich, wenn beispielsweise in kirchenamtlichen Texten der ungebrochene
Rekurs auf Thomas von Aquin erfolgt. Zur Fraglichkeit eines solchen Vorgehens vgl.
HONNEFELDER, Ludger: Woher kommen wir? Berlin: University Press 2008.

52 Das Vernunftrecht der Aufklärung hat auf vielfältige Weise die Naturrechtslehre der
Manualistik beeinflusst. Man denke an die allbekannte Auseinandersetzung zwischen Joseph
Mausbach und Victor Cathrein. Die Thematik ist unter geänderten geistesgeschichtlichen
Bedingungen neu aufzunehmen. Vgl. SCHALLENBERG, Peter: Naturrecht und Sozialtheologie. Die
Entwicklung des theonomen Naturrechts der späten Neuscholastik im deutschen Sprachraum
(1900-1960). Münster: Aschendorf 1993; GRILL, Rupert: Wegbereiter einer erneuerten
Moraltheologie. Impulse aus der deutschen Moraltheologie zwischen 1900 und dem II.
Vatikanischen Konzil. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br.: Academic Press 2008, 29-85.

53 Man erinnere sich in diesem Zusammenhang u.a. an die frühzeitig einsetzende
Auseinandersetzung mit Jürgen Habermas. Im Blick stand die Wahrheitstheorie, aber auch die
Beziehung von Geltung und Genese.

54 Der Theologe erinnert sich in diesem Zusammenhang an die erste Phase der
Auseinandersetzung um die autonome Moral im Kontext des Glaubens, wenn J. Habermas von
der motivationalen Schubkraft des Glaubens spricht. Ist im Übrigen für ihn die Religion, oder
besser der Glaube, nur eine Art Lückenbüsser oder Platzhalterin der Vernunft? Mit einer
solchen Rolle kann sich der Theologe nicht abfinden.



Naturrecht zwischen den Extremen 211

Denkerischer Überschuss wie Nachholbedarf sind wie zwei Phasen
dialektisch ineinander vermittelt. Voraussetzungen werden in der Folge
selbstkritisch reflektiert. Das Naturrecht ist, kurz, wie der Mensch. Es lässt sich
durch kein System bändigen, um doch gleichzeitig auf ständige
Systematisierung angewiesen zu sein. Es lebt in vielen Traditionen und verlangt
doch nach übergreifender Einheit. Es besitzt eine empirisch-naturale Basis,

um diese doch zu übersteigen. Es ist nicht - nach dem eingangs zitierten
Wort von Hans Welzel - eine Hohlform, sondern ein Hohlspiegel oder ein
Schmelztiegel, in dem sich alle einschlägigen Prämissen bündeln und
widerspiegeln. Die Fundamentalmoral besitzt im Naturrecht einen Kreuzungspunkt

aller ihrer Einzelthemen.-55
Im Gespräch mit Jürgen Habermas darf die Traditionslinie der negativen
Theologie nicht übersehen werden. Wenn Papst und Lehramt das Naturrecht

in Gott gründen, dürfen an dieses Gründungsverhältnis keine
Ubererwartungen gestellt werden. Dies gilt an allen Fronten, nach Innen wie nach
Aussen. Man kann mit Bezug auf den Gottesgedanken eine Sicherheit
vortäuschen, die der konfliktualen Wirklichkeit nicht standhält.56 Es ist
aber auch möglich, dass man sich an die obersten Prinzipien des Naturrechts

klammert und den Gottesbezug methodisch ausblendet. Das
befördert ungewollt eine stille Schizophrenie des theologischen Denkens.
Man übersieht, dass das Hell-Dunkel der Gotteserkenntnis in konkreten
Entscheidungssituationen durchschlägt. Was auf abstrakter Ebene hell
erscheint, kann konkret zum Dunkel werden. Gründung in Gott entlastet den
Gedanken und sein Grübeln nicht, sondern fordert zu äusserster
Denkanstrengung heraus.57

Abstract
The article is to be understood in terms of a contribution to the present
natural law argument. In a first step it tries to shed light on the attempt to
reduce natural law to a modest contenutistic nucleus. In a second step it
widens the perspective reflecting upon the common ground and challenges of
constructive dialogue with Jürgen Habermas.

55 Die naturrechtlich hergestellte Einheit bleibt voller Abschattungen und Paradoxien.
Man könnte sie als ein hölzernes Eisen bezeichnen. Das Ganze ist ein wagemutiges
Provisorium, ein synchron wie diachron angelegter Versuch.

56 Das Systemdenken der Aufklärungsmoral täuschte über die Abgründe des menschlichen
Geistes hinweg. Wird so - ungewollt - die Erlösungsdimension christlicher Sittlichkeit
unterschlagen? Hat die Kohärenz des Systems einen Ort für denkerische und freiheitliche
Aufbrüche?

57 Wenn im Gespräch zwischen Jürgen Habermas und Joseph Ratzinger (s. Anm. 1) von
einer Einheit „in operativis" die Rede ist, ungeachtet jeweils unterschiedlicher Begründungen,
dann bliebe doch näher zu prüfen, wieweit eine solche Behauptung trägt. Sie mag im Einzelfall

zutreffen, ist darum aber nicht als Programmsatz zu verstehen.


	Naturrecht zwischen den Extremen : Anmerkungen zu einer aktuellen Debatte

