Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Stockwerkphilosophie gegen Stockwerktheologie? : Zum desiderium
naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin

Autor: Mayer, Rupert Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760776

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUPERT JOHANNES MAYER OP

Stockwerkphilosophie gegen
Stockwerktheologie?' Zum desiderium naturale
bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin

Henri de Lubac fafit sein Verstindnis von Natur und Gnade wie folgt
zusammen: Zwischen beiden liegt eine radikale Verschiedenheit. Dennoch
gibt es eine innige Verbindung zwischen der Natur und dem Ubernatiir-
lichen, insofern die Natur durch das desiderium naturale visionis Dei auf
die Gnade oder die Glorie als Ziel hingeordnet ist. Dies liegt daran, daf§ die
Natur fir die Gnade erschaffen ist. Entsprechend ist die gesamte Ordnung
der Natur vom Ubernatiirlichen durchdrungen, das die Natur anzieht.2 Die
konkrete Wirklichkeit ist also kein reines In-sich, obwohl die Natur als Na-
tur kein einziges iibernatiirliches Element in sich trigt. Alles hat gewisser-
maflen eine tibernatiirliche Finalitit.3

1 Der in dem Titel »Stockwerktheologie“ oder ,,Zwei-Stockwerk-Denken“ angedeutete
Extrinsezismus der Gnade gegeniiber der Natur wurde zuerst von M. Blondel unter diesem
Titel angesprochen: ,De Lubac spricht immer wieder von einer philosophie séparée oder von
einer théologie séparée, was schwer zu libersetzen ist [...]. Im Deutschen hat sich fiir das Ge-
meinte das Bildwort vom Zwei-Stockwerk-Denken eingebiirgert. Damit ist gemeint, daf§ zur
natiirlichen Ordnung unvermittelt die iibernatiirliche Ordnung der Gnade hinzukommt, ohne
daf§ eine innere Zuordnung der beiden Ebenen (,Stockwerke®) aufgezeigt werden kann. Die
Gnade Gottes trifft auf den Menschen, der diese Gnade aufgrund der gottlichen Autoritit
anzunehmen hat. Um der Gnade ihren Geschenkcharakter zu wahren, meinte man in einer
sich seit dem 17. Jahrhundert durchsetzenden Theologie der natura pura, dal der Mensch
prinzipiell auch ohne die Gnade in einer natiirlichen Gliickseligkeit vollendbar sei, die nicht
in der Anschauung Gottes besteht. [...] Man spricht seit Maurice Blondel, der den Begriff
1904 in seinem Buch Geschichte und Dogma ausdriicklich als Wortneuschépfung (8) ein-
fiihrte, in diesem Zusammenhang von Extrinsezismus“ (VODERHOLZER, Rudolf: Henri de Lu-
bac begegnen. Augsburg: Sankt-Ulrich-Verlag 1999, 19).

2 «1l y a entre la nature et le surnaturel, une distinction absolue, une hétérogénéité ra-
dicale [...] ; mais cela n’empéche pas qu’il y ait de I'une a 'autre un rapport intime, une
ordination, une finalité. La nature est faite pour le surnaturel, et sans avoir aucun droit sur
lui, elle ne s’explique pas sans lui. Il en résulte que tout "ordre naturel, non seulement dans
I’homme, mais dans le monde entier qui [...] participe au destin de ’homme, est déja pénétré
par un surnaturel qui le travaille et 'attire lorsqu’il en est absent, cette absence est encore
une sorte de présence. [...] Car, dans la réalité concréte, rien n’est purement en < soi-méme > »
(DE LUBAC, Henri: Théologie dans I’histoire. Bd. II. Paris: Descleé de Brouwer 1990, 20, vgl.
FIGURA, Michael: Theologie aus der Fiille des Glaubens. Zum Tod von Henri de Lubac. In:
IKaZ 20 (1991) 540-549, hier: 545, sowie SCHINDLER, David L.: Introduction. In: DE LUBAC,
Henri: The Mystery of the Supernatural. New York: Crossroad Publishing Company 1998,
XI-XXXI, hier: XV; SALES, Michel: Préface. In: DE LUBAC, Henri: Surnaturel. Etudes histo-
riques. Paris: Descleé de Brouwer 1991, I-XII, hier: VIII-IX).

3 DE LuBAC, Henri: Die Freibeit der Gnade. Bd. 11. Das Paradox des Menschen. Ein-
siedeln: Johannes Verlag 1971, 55.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 165

Insofern kann man sagen: Einerseits ist es de Lubac gelungen, die ur-
spriingliche Dimension des desiderium naturale bei Thomas von Aquin
zuriickzugewinnen. Denn auch fiir Thomas ist der Mensch durch sein desi-
derium naturale auf die visio Dei hingeordnet, obwohl diese Neigung der
Natur keinen motus ordinatus zu diesem Ziel ermdglicht. Dazu ist die
natiirliche Hinneigung zu Gott nach Thomas zu unbestimmt, was auch de
Lubac in seiner Auslegung des Thomas richtig wiedergibt.4 Andererseits
verliert de Lubac durch seine Problemstellung, d.h. durch die Suche nach
der verloren gegangenen Einheit von Natur und Gnade in der Theologie
des Thomas, das urspriingliche Verstindnis dieser Theologie. Denn aus de
Lubacs Sicht kann sich das desiderium naturale fiir Thomas nur als eine im
Denken nachtriglich hinzugefiigte Verbindung von Natur und Gnade er-
geben:

»Thomas sagte: Man kann den Menschen in seiner Natur betrachten, indem
man von seiner Beziehung zu Gott absieht. [...] Nachdem Thomas die beiden
Gesichtspunkte des Philosophen und des Theologen unterschieden hatte, nicht
nur weil diese Unterscheidung in sich giiltig ist, sondern auch, wie gezeigt, um
Aristoteles nicht in ausdriicklichen Gegensatz zum christlichen Glauben zu
bringen, suchte er eine Briicke zwischen diesen beiden Standpunkten zu
schlagen durch seine Lehre von der ,natiirlichen Sehnsucht*.“5

Diese Auslegung hilt fest, dafl die Natur in den Augen des Glaubens durch
die geoffenbarte Ubernatur zu erkliren ist: Das iibernatiirliche Ziel ist der
Gesichtspunkt, von dem aus die Schépfung und die Natur zu betrachten
sind. Schon die Natur des Menschen strebt wegen Gottes freiem Entschlufs,
die Menschen zur visio Dei zu berufen, auf dieses Ziel zu. D.h.: Das iiber-
natiirliche Ziel bedingt nicht nur die Hoffnung als theologische Tugend,
sondern auch das desiderium naturale. Letzteres ist nur aus dem Glauben
und der gnadenhaften Berufung zum iibernatiirlichen Ziel zu erkliren, ge-
mif der die Natur von der Gnade durchdrungen ist.6

So wird deutlich: Die Fragestellung de Lubacs erlaubt nicht mehr, die
Natur rein philosophisch als Natur wahrzunehmen. Die Natur wird zuvor-
derst theologisch bestimmt, nicht aber in ihrer Eigenstindigkeit oder Eigen-
gesetzlichkeit als Natur zugelassen. Damit steht de Lubac in einem Gegen-
satz zum Denken des Thomas, der versucht, die Natur sich von sich her

4 Die Freiheit der Gnade. Bd. 11, 123-129, vgl. THOMAS VON AQUIN: STh I q62 a2, I-II
q3 a8. Die Werke des Thomas werden soweit méglich zitiert nach: Sancti Thomae Aquinatis
Opera omnia iussu Leonis XIII. P.M. edita, cura et studio fratrum praedicatorum. Rom 1882
ff. (Ed. Leonina). Darin noch nicht edierte Texte werden der Ed. Marietti, Turin 1948 ff.
entnommen, sowie der Sentenzenkommentar der Ausgabe S. TOMMASO D’AQUINO: Com-
mento alle Sentenze di Pietro Lombardo. Bologna: PDUL Edizioni Studio Domenicano 2001.

5 DE LuBAC, Henri: Die Freibeit der Gnade. Bd. 1. Das Erbe Augustins. Einsiedeln:
Johannes Verlag 1971, 256-257.

6 ,[...] die Natur wird in den Augen des Glaubens durch das Ubernatiirliche, auf das hin
sie geschaffen wurde, erklirt® (DE LUBAC, Henri: Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 138, vgl. FI-
GURA, Michael: Rubelos ist unser Herz, bis es in dir rubt. Nachwirkungen des augustinischen
cor inquietum (Conf. 1,1) bei Henri de Lubac. In: IKaZ 36 [2007] 567-575).



166 Rupert Johannes Mayer OP

zeigen zu lassen und so ein desiderium naturale in ihr findet. Letzteres hat
demnach auch fiir Thomas nicht zuerst die Stellung eines Bindeglieds zwi-
schen Natur und Gnade. De Lubacs Grundsatz: ,,Einen, um besser zu unter-
scheiden“,” fithrt dagegen zu der Losung: Im desiderium naturale sind
Gnade und Natur gewissermafien vereint. Denn auf Grund der Gnade ist
schon die Natur auf die Gnade ausgerichtet und besitzt eine tibernatiirliche
Zielgerichtetheit, obwohl sich in der Natur keine Gnade findet. Dieser
Zwittercharakter des desiderium naturale erlaubt nach de Lubac, es als in-
nige Verbindung zwischen Natur und Gnade zu sehen und somit beide
Ordnungen besser zu unterscheiden.

Von der Seite des Thomas aus erheben sich also einige Einwinde — so-
wohl dem Denkweg als auch dem Inhalt nach — gegen de Lubacs Beschrei-
bung des desiderium naturale, obwohl sich in beiden eine Grundeinsicht
durchtrigt: Der Mensch ist schon durch seine Natur auf die Schau Gottes
ausgerichtet und dennoch bleibt die Gnade fiir den Menschen eine umsonst
gegebene Gabe. Ob diese Theologen ihrer Grundeinsicht treu bleiben kon-
nten, soll sich im Folgenden kliren.

Die philosophische und theologische Auseinandersetzung, die de Lubac
durch sein Fragen hervorrief, endete in einer gewissen Ausweglosigkeit:$
Einerseits schien seine Kritik am thomistischen System Cajetans berechtigt,
andererseits war seine eigene Auslegung des Verhiltnisses von Natur und
Gnade hinterfragbar. Selbst unter den Auslegern des Thomas besteht bis
heute kein Konsens, ob ohne die Theorie einer natura pura, die kein desi-
derium naturale visionis Dei hat, das Umsonst der Gnade aufrecht erhalten
werden kann.® Auf dem Hintergrund dieser Problemgeschichte soll die
Frauge nach dem Zusammenhang von Natur und Gnade noch einmal auf-
gerollt werden. Denn de Lubac verstand seinen Beitrag innerhalb der
Grenzen der historisch-positiven Theologie, die er als erginzungsbediirftig
ansah.10 Deshalb wird im Folgenden nicht historisch, sondern von den

7 1bid., 54.

8 Vgl. FIGURA, Michael: Theologie aus der Fiille des Glaubens, 544, sowie HALLENSLEBEN,
Barbara: Die Sebnsucht der Natur nach Gott. Was bleibt von Henri de Lubacs Werk ,,Sur-
naturel“? In: ThGI 83 (1993) 131-147, hier: 131. Literaturhinweise zur Diskussion des The-
mas in der Mitte des 20. Jahrhunderts finden sich z.B. bei FIGURA, Michael: Der Anruf der
Gnade. Uber die Beziehung des Menschen zu Gott nach Henri de Lubac. Einsiedeln: Johannes
Verlag 1979, 303-312.

9 Auch in der neueren Literatur finden sich Befiirworter von Cajetans These, vgl. z.B.
LEONARD, André-M.: La nécessité théologique du concept de la nature pure. In: RThom 101
(2001) 345-351; LONG, Steven A.: On the Loss, and the Recovery, of Nature as a Theonomic
Principle: Reflections on the Nature/Grace Controversy. In: Nova et Vetera, English Ed. §
(2007) 133-184; DERS.: On the Possibility of a Purely Natural End for Man. In: Thomist 64
(2000) 211-237. Doch andere widersprechen ihnen, vgl. z.B. TORRELL, Jean-Pierre: Nature
et grace chez Thomas d’Aquin. In: RThom 101 (2001) 167-202; SHANLEY, Brian: Aquinas on
Pagan Virtue. In: Thomist 63 (1999) 553-577, hier: 555; BRADLEY, Denis J.M.: Aquinas on
the Twofold Human Good. Reason and Human Happiness in Aquinas’s Moral Science.
Washington: Catholic University of America Press 1997, besonders 445-473.

10 Dje Freiheit der Gnade. Bd. 11, 9.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 167

Prinzipien der jeweiligen Autoren aus versucht, ihre Beitrige im Licht der
»Sache selbst« zu beurteilen. Dies bedeutet, die verborgenen Leitgedanken
und Zusammenhinge sichtbar zu machen, die ihr Denken vom desiderium
naturale prigen. Nur so kann sich zeigen, ob sie die Grundeinsicht in ihren
Zusammenhingen und Folgen auszufalten und zu iiberschauen vermochten,
oder ob sie daran scheiterten, die Ausrichtung der Natur auf die Schau
Gottes und das Umsonst der Gnade in eins zu denken. Letzteres ist z.B.
unzweifelhaft die Absicht de Lubacs. Doch die Aussageabsicht, ihre denke-
rische Ausfithrung und die Erhellung der Zusammenhinge im Ausgang von
einem Leitgedanken sind im Licht der »Sache selbst« zu unterscheiden, auch
wenn sich daraus ergeben sollte, dafd ein Denken damit im Widerspruch zu
seiner Grundeinsicht steht.

I. DAS DESIDERIUM NATURALE IM DENKEN HENRI DE LUBACS!!

1. Zur Natur gehorend, doch in der Ubernatur verwurzelt

Wie schon angedeutet, konstruiert de Lubac das desiderium naturale als ei-
ne Vermittelung zwischen Natur und Gnade. Diese Idee der Vermittelung
zeigt sich besonders, als er versucht, den Text der Enzyklika Humani gene-
ris in seine Erwidgungen miteinzubeziehen: Alii veram “gratuitatem™ ordinis
supernaturalis corrumpunt, cum autument Deum entia intellectu praedita con-
dere non posse, quin eadem ad beatificam visionem ordinet et vocet.12 De Lubac
legt diesen Satz dhnlich wie Karl Rahner beziiglich des desiderium naturale
aus, d.h. dieses wird als Hinordnung und Berufung zur Schau gesehen.!3
Letzteres ist ein Bruch mit der Tradition, die in der Berufung ein Ge-
schehen der Gnade erblickt, nicht aber der Natur.14

11 Vgl. VANNESTE, Alfred: Nature et grice dans la théologie occidentale. Dialogue avec
Henri de Lubac. Leuven: Univ. Press 1996, besonders 161-183, 251-292, sowie INCIARTE,
Fernando: Natur und Ubernatur. Ihr Verbiltnis zueinander nach Henri de Lubac. In: Theo-
logie und Philosophie 74 (1999) 70-83 ; CHANTRAINE, Georges: Le surnaturel, discernement
de la pensée catholique selon Henri de Lubac. In: RThom 101 (2001) 31-51 ; NARCISSE,
Gilbert: Le surnaturel dans la théologie contemporaine. In: RThom 101 (2001) 312-328 ;
CHANTRAINE, Georges: Le surnaturel chez Henri de Lubac et Hans Urs von Balthasar. In: Re-
vue Catholique Internationale Communio 30 (2005) 106-120. An dieser Stelle soll nicht ver-
sucht werden, die Entwicklung der Position de Lubacs nachzuvollziehen, sondern seine zu-
letzt in Die Freibeit der Gnade, Bd. I und II, erreichte Skizze des Verhiltnisses von Natur und
Gnade wiedergegeben werden. Zur Entwicklung vgl. MILBANK, John: The Suspended Middle.
Henri de Lubac and the Debate concerning the Supernatural. London: SCM Canterbury Press
2008S.

12 Enzyklika Humani generis, n. 16. In: DENZINGER, Heinrich: Enchiridion symbolorum
definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Herausgegeben von Peter HUNER-
MANN. Freiburg/Br., Basel, Rom, Wien: Herder *71991, n. 3891. Den Hinweis auf de Lubacs
Auslegung der Enzyklika Humani generis verdanke ich meinem Kollegen Prof. Walter ]J.
Thompson.

13 Vgl. 2.B. Die Freiheit der Gnade. Bd. 11, 114,

14 vel. z.B. STh I-1l q113 al ad3.



168 Rupert Johannes Mayer OP

Entsprechend verbietet sich nach Rahner eine natiirliche Hinordnung
auf die Schau Gottes. Die Losung kann deshalb nur darin liegen, die Natur
auf eine Restnatur ohne desiderium naturale visionis Dei zu reduzieren.
Dann fordert die Natur die Gnade nicht. Doch miifSte diese Restnatur
durch das gnadenhafte, unverlierbare, iibernatiirliche Existential auf die
Gottesschau ausgerichtet werden.!S De Lubac lehnt eine solche gratia media
ab, da sie das Problem nur verschiebt, nicht aber 16st: Auch das iiberna-
tiirliche Existential scheint die Gottesschau einzufordern.'6 Mit Thomas
konnte man zudem sagen: Wenn wir eine habituelle Gnade brauchen, um
uns auf eine andere habituelle Gnade vorzubereiten, dann sind wir un-
endlich oft der Vorbereitungsgnade bediirftig und gelangen nie iiber das
Vorbereitungsstadium hinaus.17

De Lubac geht deshalb einen anderen Weg, der von von Balthasar wie
folgt christologisch ausgelegt wird: Natur und Gnade sollen eins sein, wie
die zwei Naturen Christi in seiner gottlichen Person eins sind. Der Punkt
der Einheit von Natur und Gnade liegt folglich in der einen, iibernatiir-
lichen Finalitit, die beiden gemeinsam ist, d.h. die Einheit liegt in der
Ubernatur, die die eine, konkrete Weltordnung prigt.!8 Diese Auffassung
einer Dreiteilung spiegelt sich in folgenden Worten de Lubacs wider:

»Gott konnte durch nichts und niemanden [...] dazu veranlafft oder gezwun-
gen werden, mir das Sein zu geben. Genausowenig wird er durch nichts und
niemanden dazu veranlafft oder gezwungen, meinem Sein eine {ibernatiirliche
Finalitit einzuprigen, folglich liegt auch in meiner Natur kein Anspruch
darauf. Wenn wir in legitimer, ja notwendiger Analyse diese drei Dinge wei-
terhin so unterscheiden, dafl wir sie gleichsam in der Zeit ausbreiten: das Fak-
tum der Schépfung eines geistigen Wesens — die iibernatiirliche Finalitdt, die
seiner Natur eingeprigt wird — schliefflich das Angebot an die persdnliche
Freiheit des Menschen, am géttlichen Leben teilzuhaben —, so mifSten wir zu-
geben, dafl weder das erste das zweite noch das zweite das dritte derart nach
sich zieht, dafd die vollkommene Unabhingigkeit Gottes angetastet wiirde.“1?

15 Vgl. RAHNER, Karl: Uber das Verhdltnis von Natur und Gnade. In: DERS.: Schriften zur
Theologie. Bd. 1. Einsiedeln, Ziirich, Kéln: Benziger 1958, 323-345; DERS.: Natur und Gna-
de. In: DERS.: Schriften zur Theologie. Bd. 1V. Einsiedeln, Ziirich, Kéln: Benziger 1960, 209—
236.

16 Die Freiheit der Gnade. Bd. 11, 146, unter Verweis auf eine Kritik von Edward SCHIL-
LEBEECKX am iibernatiirlichen Existential.

17 ygl. 11 Sent d28 q1 a4, STh I-1I q109 aé6.

18 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie.
Einsiedeln: Johannes Verlag #1976, 263-3335, hier: 282-284, 299.

19 Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 120-121. Obwohl von Balthasar die hypostatische
Union als Modell der Einheit von Natur und Gnade betrachtet, kritisiert er die Ausein-
anderfaltung des Verhiltnisses von Natur und Gnade in die drei Momente Schopfung der
Geistnatur, Gabe des desiderium naturale und Begnadung: Zumindest die ersten beiden
Schritte seien als ein Schritt zu denken, da sie begrifflich zusammenfallen (BALTHASAR, Hans
Urs von: Henri de Lubac. Sein organisches Lebenswerk. Einsiedeln: Johannes Verlag 1976, 61,
Anm. 36).



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 169

Mit anderen Worten: Gott ist nicht nur frei, mir Sein und Gnade zu
schenken, er ist auch frei, meiner Menschennatur ein desiderium naturale
visionis Dei zu geben oder nicht.20 Obwohl de Lubac die drei Aspekte nicht
als zeitlich getrennt vorstellen méchte, sind sie fiir den gottlichen Willen
alle frei wihlbar und deshalb nicht geschuldet. Gottes allmédchtiger Wille
formt die Menschennatur nach Belieben, gibt ihr ein desiderium naturale
visionis Dei oder nicht, ohne dabei den Menschen in seinem Wesen zu
indern. Ob mit oder ohne desiderium naturale, der Mensch bleibt ein
Mensch. De Lubac erkennt zwischen der Natur mit oder ohne desiderium
naturale nur eine materielle oder physische Differenz: Die Natur wire
anders, aber immer noch menschlich.21 Dies liegt daran, daf§ der Naturbe-
griff de Lubacs doppeldeutig ist: Einerseits bezeichnet er damit die Men-
schennatur ohne ihre Bestimmtheit durch eine von Gott gewihlte Welt-
ordnung, andererseits die konkrete Natur, die von Gott auf die visio bea-
tifica hingeordnet ist. De Lubac glaubt, diese Unterscheidung treffen zu
miissen, um die Freiheit Gottes zu schiitzen: Gott schuldet es der Natur
nicht, sie zur Gottesschau zu berufen. Das Problem, die Freiheit Gottes auf
Grund des Naturbegriffs schiitzen zu miissen, taucht also da auf, wo zuvor
die Freiheit Gottes konstitutiv in den Naturbegriff hineingenommen wurde:
Die konkrete und einzig existente Natur ist Ausdruck des freien Willens
Gottes, den Menschen zu begnaden. Deshalb stellt sich die Frage: Kann
Gott gegeniiber einer solchen Natur noch frei sein?

Thomas von Aquin wiirde zunichst antworten: Einen Menschen ohne
desiderium naturale visionis Dei zu schaffen, wire dasselbe, wie einen Men-
schen ohne Vernunft zu schaffen, d.h. keinen Menschen zu schaffen. Doch
Gott schuldet es seiner eigenen Weisheit und Gerechtigkeit, einen Men-
schen so zu schaffen, wie er ist.22 Aber diese schnelle Widerlegung konnte
uns daran hindern, de Lubacs Antwort auf Humani generis tiefer zu ver-
stehen. Er erliutert den Zusammenhang zwischen Gnade und desiderium
naturale, wenn er erklirt, warum die Finalitit der Natur iibernatiirlich ist:

»Wenn man im Anschluff an diese Erklirungen nun sagen wird, daf§ sich fiir
unsere geschaffene Geistnatur konkret keine rein-natiirliche [sc. keine natura
pura) Finalitit vorstellen 1ifit, so wird damit [...] die freie, souverine Unge-
schuldetheit der Gaben Gottes in keiner Weise eingeschrinkt werden. Wenn
sogar gesagt werden kann, diesem existierenden, geschaffenen Geist sei jede
rein-natiirliche Finalitit konkret unmoglich geworden, dann wird das niemals
ein Urteil im Absoluten, sondern nur ein Urteil ex suppositione sein kénnen.
Der Geist [...] wird also stets in seiner ,Historizitit® betrachtet, in seiner natu-
ra instituta, oder, wenn man die Redeweise Karl Rahners gebrauchen will, in
seiner ,existentialen‘ Realitit. Man wird also fortan nicht mehr wie E. Bris-
bois sagen diirfen, daff ,im menschlichen Willen naturgemifl ein Verlangen
nach der Gottesschau liegt, unabhingig von der Berufung des Menschen zu

20 1bid., 114-119.
21 Ibid., 93.
22Vgl. STh1q21 al ad3.



170 Rupert Johannes Mayer OP

seiner iibernatiirlichen Bestimmung‘, sondern wird im Gegenteil eher mit dem
Augustinisten Fulgence Lafosse schliefen: Appetitus innatus ad visionem bea-
tificam non est ita naturalis, ut non sit supernaturalis saltem radicaliter, in
quantum fundatur supra elevationem hominis ad finem supernaturalem. Auf
diesem Weg [...] wird man sich mit den Verfechtern der modernen ,reinen
Natur® in der Begriindung ihrer Theorie treffen [...] kénnen.“23

In diesen Zeilen zeigt sich de Lubacs Denken auf tiefere Weise: Das deside-
rium naturale ist sowohl natiirlich als auch iibernatiirlich, d.h. iiberna-
tiirlich in der Wurzel. Denn Gott bestimmt zuerst ein iibernatiirliches Ziel
fiir den Menschen und gibt ihm dann um dieser Bestimmung willen auch
ein desiderium naturale auf dieses Ziel hin. Das desiderium naturale ist auf
das tibernatiirliche Ziel des Menschen gegriindet und gehért in diesem Sinn
nicht zur Natur, sondern zur Ubernatur.24 Entsprechend ist de Lubacs Ver-
stindnis der Frage nicht weit von der Meinung Karl Rahners entfernt: Die
natura pura oder Restnatur ist nun diejenige Natur, die ohne die faktische
Weltordnung betrachtet wird, gewissermafSen ohne natiirliches Ziel. Denn
es lafSt sich fiir unsere geschaffene Natur keine rein natiirliche Finalitit
vorstellen. Vor Augen liegt immer die faktische Welt in ihrer Historizitit
und ihrer konkreten Zielgebundenheit, die in der menschlichen Erkenntnis
von der Natur nicht zu trennen ist.25 Wir diirfen hinzufiigen: De Lubac
unterscheidet selbst zwischen der konkreten oder historischen Natur einer-
seits und der ,Restnatur® ohne desiderium naturale gemiff Gottes Ruf an-
dererseits. Doch diese Unterscheidung wird getroffen, um die Freiheit der
Gnade zu ermdéglichen. Erkennbar ist sie nicht.

Letztere Zielgebundenheit ist iibernatiirlich, d.h. sie ist eine iibernatiir-
liche Finalitit, und wird der Restnatur gewissermaflen ,aufgestockt®,26 um
das Wort de Lubacs zu verwenden, mit dem er die Stockwerktheologie Ca-
jetans kennzeichnet. Denn dieses Ziel kommt der Natur nicht aus sich zu,
sondern allein aus der gottlichen Berufung zur Gottesschau. Ohne diese

23 Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 145-146. Schon frither hatte de Lubac die These ver-
treten, dafl das desiderium naturale die Gnade des gottlichen Willens ausdriickt, uns die
Gottesschau zu schenken: « §’il y a dans notre nature un désir de voir Dieu, ce ne peut étre
que parce que Dieu veut pour nous cette fin surnaturelle qui consiste a le voir. C’est parce
que, la voulant et ne cessant de la vouloir, il en dépose et ne cesse d’en déposer le désir dans
notre nature. En sorte que ce désir n’est autre que son appel. [...] Bien plus, quoiqu’il y ait de
bonnes raisons de "appeler « naturel » (puisqu’il est essentiellement dans la nature et qu’il en
exprime le fond), on doit ajouter qu’il est déja, en un sens, quelque chose de Dieu »
(Surnaturel, 486-487).

24 Milbank beschreibt diese Position de Lubacs zutreffend als eine Nicht-Ontologie, die
ausgespannt ist (suspended middle) zwischen rationaler Philosophie und Offenbarungs-
theologie (vgl. MILBANK, John: The Suspended Middle, passim, sowie BALTHASAR, Hans Urs
von: Henri de Lubac, 12). Der Terminus Nicht-Ontologie verdeutlicht: Die Natur ist durch
die Offenbarung im desiderium naturale bestimmt, nicht durch die Offenbarkeit ihres Seins
fiir die menschliche Vernunft. In diesem Sinn kann de Lubac nicht philosophisch denken,
ohne den Glauben an die Offenbarung als Hilfe anzunehmen. Denn die Natur ist fiir die
Philosophie nicht in ihrer Tiefe erkennbar.

25 Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 88-104.

26 Vgl. Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 106.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 171

Berufung lige kein solches Ziel in der Natur. Der Unterschied zwischen de
Lubac und Karl Rahner in dieser Frage liegt hauptsichlich in der Termino-
logie begriindet: Nach Rahner ist das {ibernatiirliche Existential, das durch
die konkrete Berufungssituation des Menschen gegeben ist, grundsitzlich
eine Gnade, obwohl diese Gnade zur unverlierbaren Ausstattung der Natur
gehort.27 Nach de Lubac findet sich das desiderium naturale grundsitzlich
in der Natur, obwohl es in der Ubernatur befestigt ist. Die konkrete Natur
ist deshalb eine Zusammensetzung von Menschennatur und ihrer iiberna-
tiirlichen Berufung, die die «Natur» innerhalb der von Gott gewihlten Ord-
nung bestimmt.

Gemif diesen Grundstellungen kénnen beide Theologen den Text von
Humani generis nicht anders denken als auf das desiderium naturale be-
zogen: Wenn das desiderium naturale ein Mittelglied zwischen Natur und
Gnade ist, dann mufl Humani generis beziiglich des Anrufs der Gnade, der
schon in der Natur liegt, ausgelegt werden. Rahner nennt deshalb das
desiderium naturale eine Gnade, um das Umsonst-gegeben-sein zu
unterstreichen. De Lubac 16st aus demselben Grund das desiderium naturale
zunichst von der Natur ab, um es dann wieder in sie einzugliedern, und so
die Freiheit Gottes in der Berufung der Geistnatur zu untermauern. Trotz
dieser Ubereinstimmung sind die Theorien grundlegend verschieden: Inso-
weit Rahner das desiderium naturale aus der Natur ausscheidet, kennt er
das ,Paradox®“ des Menschen nicht, auf dem de Lubac besteht. Denn der
Mensch hat nach de Lubac eine natiirliche Sehnsucht nach Gott, obwohl
Gott dieser Natur die Gnade nicht schuldet. Keiner der beiden Theologen
kommt jedoch auf die Idee, dall Humani generis nicht von einer Dreiteilung
ausgehen konnte: Die Berufung zur Gnade ist der Vernunftnatur als solcher
nicht geschuldet, nicht nur dem desiderium naturale, das zwischen Natur
und Gnade vermittelt. Die Gnade bleibt ein Umsonst, weil in der Natur
noch kein Anruf der Gnade als Gnade liegt, sondern immer nur die Eigen-
gesetzlichkeit der Natur, die nicht durch die Gnade oder den Ruf zur Gna-
de gegeben ist.

27 Der Mensch soll diese Liebe, die Gott selbst ist, empfangen kénnen: er mufl die Kon-
genialitdt fiir solche Liebe haben. [...] Insofern ist diese ,Potenz‘ sein Innerstes und Eigent-
lichstes, die Mitte und der Wurzelgrund dessen, was er iiberhaupt ist. Er mufl sie immer ha-
ben: denn noch der Verlorene, der sich fiir ewig von dieser Liebe abgewandt und sich selbst
zum Empfang dieser Liebe unfihig gemacht hat, muf$ diese Liebe [...] real als das erfahren
kénnen, worauf er im Grund seines faktischen Wesens hingeordnet ist, er muff somit immer
bleiben als was er geschaffen war: das brennende Verlangen nach Gott selbst in der Unmit-
telbarkeit seines eigenen dreifaltigen Lebens. [...] Der reale Mensch als realer Partner Gottes
soll diese Liebe empfangen kénnen als das, was diese Liebe notwendig ist: als das freie Ge-
schenk. Das heifdt aber: dieses zentrale bleibende Existential der Hinordnung auf den drei-
faltigen Gott der Gnade und des ewigen Lebens ist selbst als ungeschuldet, als ,iibernatiirlich*
zu kennzeichnen® (RAHNER, Karl: Uber das Verhdiltnis von Natur und Gnade, 338-339).



172 Rupert Johannes Mayer OP

2. Ist die Gnade umsonst, wenn die Natur sie ersebnt?

Eine Frage ist: Kann de Lubac auf diese Weise das Umsonst der Gnade Got-
tes gegeniiber dem desiderium naturale halten? Er selbst argumentiert gegen
die Position, die den Begriff der natura pura ohne desiderium naturale
visionis Dei einfiihrt, um das Nicht-geschuldet-sein der Gnade zu begriin-
den. In der entsprechenden, hypothetisch geltenden, natiirlichen Weltord-
nung gibe es dann keinen Anspruch des Menschen auf die Gnade, weil er
die Gottesschau nicht ersehnt. Dennoch wiirde der Theologe, der die natu-
ra pura denkt, ,einrdumen miissen, daf§ in der gegenwirtigen historischen
und konkreten Ordnung diese Berufung Gott uns gegeniiber verpflichtet,
sosehr, daf wir [...] das Recht hitten, seine Gnade [...] von ihm zu for-
dern.“28 De Lubac reagiert an dieser Stelle gegen einen Thomisten, der
seiner Meinung nach die Gesetzesgerechtigkeit der natiirlichen Ordnung
auf die Ordnung der Gnade iibertridgt. Denn E. Brisbois hatte erklirt, daf$
die begnadete Hinordnung auf die Gottesschau dieses letzte Ziel auch ein-
fordern wiirde.2?

Aber fillt nicht genau dieser Vorwurf auf de Lubac selbst zuriick? Fiir
gewohnlich geht er von dem wahren Prinzip aus, daf§ die Gnade nicht ein
Mittel ist, um die Natur zu erhdhen.30 Vielmehr ist die Natur um der Gna-
de willen erschaffen und nicht umgekehrt die Gnade um der Natur willen.31
Doch in einem zweiten Schritt identifiziert er das Ziel der Natur mit dem
Ziel der Gnade: Es gibt nur ein Ziel in der faktischen Weltordnung. Das
bedeutet: Die Gnade ist in der faktischen Weltordnung notwendig mit der
Natur verkniipft. Denn die Natur strebt nicht auf Grund ihrer Eigenge-
setzlichkeit nach dem letzten Ziel, sondern wegen der gnadenhaften Beru-
fung Gottes, die de Lubac zur Eigengesetzlichkeit der Natur erklirt. In
diesem Sinn fordert die Natur die Gnade notwendig, weil sie in der Gnade
wurzelt.

Anders gesagt: Das desiderium naturale ist nur der Spiegel von Gottes
freiem Entschluf$, die Gnade zu geben.32 Deshalb ist es auch notwendig,
daf es den Entschluf$ so reflektiert, wie er ist. Gott kann sich gegeniiber ei-
ner solchermaflen vorgestellten Natur nicht frei entscheiden, die Gnade zu
geben, weil sie schon diese Entscheidung beinhaltet. Denn das desiderium
naturale ist so in der Natur enthalten, dafl es letztere auf die Ubernatur aus-
richtet und somit die Entscheidung, Gnade zu schenken, voraussetzt. Folg-

28 Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 246.

29 BRISBOIS, E.: Le désir de voir Dieu et la métaphysique de vouloir selon Saint Thomas.
In: NRT 63 (1936) 978-989, 1089-1113, hier: 1103-1104, zitiert nach Die Freibeit der
Gnade. Bd. 11, 247. Diese scotistische Auslegung der Gnade iibersieht, daff die Gnade nur ge-
geniiber der Natur ungeschuldert ist, nicht aber gegeniiber sich selbst: Der Entschluff, die
Gnade zu geben, beinhaltet, daff die ganze Gnade gegeben wird, bis hin zu ihrer Vollendung.
Dies dndert jedoch nichts an dem grundlegenden Umsonst der Gnade gegeniiber der Natur.

30 Vgl. Die Freibeit der Gnade. Bd. 1, 21.

31 Die Freiheit der Gnade. Bd. 11, 138.

32 Surnaturel, 486.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 173

lich ist das dritte Umsonst, von dem de Lubac gesprochen hatte, in seinem
Denken nicht gegeben: Das Angebot an die personliche Freiheit des Men-
schen, am gottlichen Leben teilzuhaben, hingt so vom desiderium naturale
ab, daff die vollkommene Unabhingigkeit Gottes angetastet wird. Wenn das
desiderium naturale gegeben ist, mufS Gott die Gnade geben und um-
gekehrt: Wenn Gott die Gnade geben will, muf§ er auch ein desiderium na-
turale geben. Denn das desiderium naturale ist nicht als Phinomen gesehen,
das die Menschennatur in ihrer Eigengesetzlichkeit offenbart. Vielmehr be-
schreibt es die von der Gnade auf ein iibernatiirliches Ziel ausgerichtete
Natur. De Lubac gelingt es nicht, den Menschen als Menschen in den Blick
zu nehmen, sondern nur den Menschen in seiner tibernatiirlich bestimmten
Natur. Letztere soll zwar die Menschennatur als solche sein, ist aber immer
schon von der Gnade gezeichnet.

Auch ein weiteres Moment seines Denkens fillt so auf de Lubac selbst
zuriick. Er schreibt: ,In der Denkstruktur einer solchen Theorie [sc. der
natura pura] schien nichts der Ansicht im Wege zu stehen, dafd in einem
beliebigen Augenblick durch gottliche Entscheidung, eine gnadenhafte
Gliickseligkeit auf eine wesentlich natiirliche ,aufgestockt’ worden wire.“33
GemifS der Idee der Stockwerktheologie werden zwei nahezu unverbun-
dene Ordnungen, nimlich die der natura pura, die ihr eigenes menschliches
Ziel hat, und die der Gnade, die auf das iibernatiirliche Ziel ausrichtet,
durch einen gottlichen Willensentscheid miteinander verbunden. Da die
Ordnungen nicht durch ein- und dasselbe Ziel zusammengehalten werden,
sind sie eine je eigene Welt fiir sich und unabhingig voneinander. Die
Gnade ist der Natur duflerlich, weil die Natur auch ohne die Gnade ein
zufriedenes Leben fiihren konnte, das sich selbst geniigt: Die Natur kénnte
auch ohne eine letzte Vereinigung mit Gott in der Schau gliicklich sein.

Diese Kritik am thomistischen System ist richtig. Doch de Lubacs
Theorie der Natur enthilt ebenso zwei an sich zusammenhanglose Ebenen.
Denn die (Rest-)Natur wird nur durch einen gottlichen Willensentscheid
mit einem ihr an sich fremden, {iibernatiirlichen Ziel zusammengefiigt
(fremd insofern, als erst der freie gottliche Willensentscheid dieses Ziel
zum Ziel der Menschennatur macht, weil es nicht durch die Restnatur als
solche gegeben ist). De Lubac bemerkt nicht, daf§ er seinem eigenen Denken
einen Spiegel vorhilt, wenn er von der Theorie der natura pura schreibt:

,Die Finalitit wurde also nur als etwas relativ Auerliches angesehen: nicht
als ein inwendiges, der Struktur des Wesens eingeprigtes Geschick, das das
Wesen von innen her lenkt und dem sich dieses ontologisch nicht entziehen
kann, sondern als eine mehr oder weniger duflere Bestimmung, die es nach-
triglich erst empfangen hat.“34

In diesem Sinn erschafft de Lubac eine Stockwerkphilosophie, die einer Na-
tur, die kein rein natiirliches Ziel haben kann, von auflen, d.h. durch einen

33 Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 106.
34 Ibid., 105.



174 Rupert Johannes Mayer OP

gottlichen Willensentscheid, der auch anders lauten konnte, ein bestimmtes,
tibernatiirliches Ziel gemifd einer konkreten Weltordnung aufprigt. Der
Ausdruck Stockwerkphilosophie darf dabei nicht dariiber hinwegtiuschen,
dafl das Vorgehen theologisch motiviert ist: Nur der Glaube kann das
Innerste der Natur erkennen und ihr ein solches Ziel vorschreiben, indem
er es in eine zundchst als leer oder ziellos vorgestellte Natur hineinlegt.3s
Denn nur Glaube und Theologie wissen um den verborgenen Willen Gottes
und kliren den Menschen iiber seine innerste, gottgegebene Bestimmung
auf, die schon in der Natur des Menschen liegt.3¢ Das Ziel der Natur ist
durch den gottlichen Willensentscheid bedingt, nicht aber durch das, was
die Natur durch sich selbst und von sich selbst her ist. Dagegen ist theo-
logisch zu sagen: Wie soll die Menschennatur in ihrem Wollen Bild Gottes
sein, wenn nicht ihr Wille die Liebe und die Sehnsucht nach Gottes unend-
licher Giite in sich trigt, unabhingig davon, ob der Mensch zur Schau Got-
tes bestimmt ist oder nicht? Denn die menschliche Natur ist Bild der gott-
lichen Natur, nicht aber Bild des freien géttlichen Entschlusses, die Men-
schennatur zu begnaden.

De Lubac selbst verstand sein Denken als Synthese des Glaubens. Er
wollte die Einheit des Glaubens der ,,Viter” beziiglich des desiderium natu-
rale herausarbeiten.37 Sein bevorzugter Zeuge fiir diesen Glauben ist Tho-
mas von Aquin. Um zu sehen, ob de Lubacs Thomasauslegung stimmig ist,
miissen wir in kurzen Ziigen das Verstindnis des desiderium naturale in den
Werken des Thomas nachzeichnen.

35 Ibid., 120-121, 138.

36 Vgl. DE LUBAC, Henri: Catholicisme. Paris: Editions du Cerf, 1938, 264, sowie SCHIN-
DLER, David L.: Introduction, XI.

37 Vgl. Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 225-248.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 175

II. DAS DESIDERIUM NATURALE IM DENKEN DES THOMAS VON AQUIN38

1. Das nur iibernatiirlich erreichbare Ziel der Natur

Die Einheit von Thomas® Gedanken zum desiderium naturale spiegelt sich
in folgenden Worten wieder: quamuis enim homo naturaliter inclinetur in
finem ultimum, non tamen potest naturaliter illum consequi set solum per
gratiam; et hoc est propter eminentiam illius finis.3® Er kann auch sagen:
Sed ultimam beatitudinem, quae facultatem naturae excedit, angeli non
statim in principio habuerunt: quia haec beatitudo non est aliquid naturae,
sed naturae finis.40 Damit ist das, was de Lubac ein Paradox nennt, von
Anfang an im Blick des Thomas: Obwohl der Mensch durch seine Natur
auf das Gliick in der Einheit mit Gott angelegt ist, kann er dieses Ziel aus
sich nicht erreichen. Dies liegt weniger an der Schwiche des Menschen als
an diesem Ziel selbst, das jedwede menschliche Anstrengung und Vorstel-
lungskraft iibersteigt. Das Ziel der Natur gehort der Natur in diesem Sinn
nicht, weil sie es nicht aus eigenen Kriften, sondern nur mit Hilfe Gottes
erreichen kann. Doch ist diese Transzendenz des Ziels kein Mangel, son-
dern eine Vollkommenheit, weil es besser ist, das hochste Ziel mit Hilfe
eines anderen zu erreichen, als niedrigere Ziele aus eigener Kraft zu ver-
wirklichen. Denn was wir durch unsere Freunde vermdégen, vermégen wir
gewissermaflen durch uns selbst.4! Ist doch der Freund ein anderes Selbst.42

Entsprechend wird deutlich, warum Thomas manchmal einen finis su-
pernaturalis von einem finis naturalis unterscheidet,# der nicht das letzte

38 Vgl. im Folgenden z.B.: AERTSEN, Jan A.: Nature and Creature. Thomas Aquinas’s Way
of Thought. Leiden: Brill 1988, 364-370; BRADLEY, Denis J.M.: Aquinas on the Twofold
Human Good, passim; TORRELL, Jean-Pierre: Nature et grice chez Thomas d’Aquin. In:
RThom 101 (2001) 167-202 ; DERS., Saint Thomas d’Aquin, maitre spirituel. Initiation 2 (=
Vestigia 19). Paris: Editions du Cerf 1996, 456-462 ; PINCKAERS, Servais: Le désir naturel de
voir Dieu. In: Nova et vetera 51 (1976) 256-273; MANZO, O.: Desiderium naturale, sapienza
e destino dell’'uomo in S. Tommaso. In: Sapienza 52 (1999) 65-75; NARDONE, M.: Il proble-
ma del ‘Desiderium naturale videndi Deum’ nella prospettiva di Fabro. In: Sapienza 50 (1997)
173-240; BUJO, Bénézet: Die Begriindung des Sittlichen. Zur Frage des Eudimonismus bei
Thomas von Aquin (= Veroffentlichungen des Grabmann-Institutes 33). Paderborn, Miin-
chen, Wien, Ziirich: Ferdinand Schéningh, 1984, 93-122; SCHOCKENHOFF, Eberhard: Bo-
num hominis. Die anthropologischen und theologischen Grundlagen der Tugendethik des Tho-
mas von Aquin. Mainz: Matthias Griinewald 1987, 95-128; SECKLER, Max: Instinkt und
Glaubenswille nach Thomas von Aquin. Mainz: Matthias Griinewald 1961, 200-211 ;
MAYER, Rupert J.: De veritate: Quid est? Vom Wesen der Wahrheit. Ein Gesprich mit Thomas
von Aquin (= Studia Friburgensia 92). Freiburg: Universititsverlag Freiburg Schweiz 2002,
72-76, 507-516.

39 Super Boetium De Trin. q6 a4 ad5, vgl. Comp. Theol. I c. 144.

40 STh 1 q62 al.

41 §Th I-11 g5 a$ ad1.

42 §Th 111 q28 al.

43 Beziiglich Engel und Mensch sagt Thomas, daf das fiir sie erreichbare Ziel unter-
schiedlich ist, obwohl sie ein- und dasselbe {ibernatiirliche Ziel haben: ,,ea quorum est unus
finis proximus et naturalis sunt unum secundum speciem. Beatitudo autem uite eterne est fi-



176 Rupert Johannes Mayer OP

Ziel des Menschen ist: Obwohl das Ziel der Natur in Gott liegt, ist dieses
Ziel tibernatiirlich, insoweit es der Natur aus sich unerreichbar ist und der
Natur nicht gehért. Das Wort iibernatiirlich hat hier die Bedeutung von
iber-der-Natur-liegend oder die Krifte der Natur {ibersteigend.44 Der finis
naturalis kann manchmal auch als finis ultimus in aliquo genere vom finis
ultimus simpliciter unterschieden werden,45 ebenso wie die beatitudo im-
perfecta von einer beatitudo perfecta.4¢ In allen diesen Fillen wird das der
Natur erreichbare Ziel dem sie ibersteigenden Ziel entgegengesetzt. Fiir de
Lubac sind diese Betrachtungen nicht ernst zu nehmen, da fiir ihn die Natur
nur ein einziges Ziel hat und Thomas nur zu zeigen versucht, daf§ Aristo-
teles der Offenbarung nicht widerspricht. Entsprechend bewegt sich Tho-
mas hier fiir de Lubac auf eine Stockwerktheologie zu.47

Thomas wiirde diesem Vorwurf antworten: Die Betrachtung eines finis
naturalis ist gewissermafsen hypothetischer Natur, da der Mensch von Gott
in der Gnade erschaffen wurde und somit auf Gott als sein durch die Gnade
erreichbares Ziel ausgerichtet ist. Es gibt nur einen finis ultimus, der jed-
wede menschliche Sehnsucht erfiillt, nicht aber ein natiirliches Ziel, dem
durch die Gnade ein fremdes, iibernatiirliches Ziel aufgestockt wird. Doch
die Betrachtung eines finis naturalis ist sinnvoll, da sie die Grenzen der
pura naturalia auslotet, die der Gnade zugrundeliegen und von der Gnade
vervollkommnet werden.48 Thomas unterscheidet also zwischen einem finis
naturae, der in der Gottesschau liegt, und einem finis naturalis, der von der
Natur aus eigenen Kriften erreicht werden kann. Letzterer ist kein hypo-
thetisches Ziel im Sinne de Lubacs: Die Natur in ihrer Eigengesetzlichkeit
und ihren Grenzen zeigt sich fiir die simplex intelligentia und ist keine
Hypothese, die dadurch zustandekommt, dafd wir von der gottlichen Beruf-
ung des Menschen absehen und behaupten, auf ein anderes, nur mégliches
Universum zu blicken.4® Wie sich noch genauer herausstellen wird: Thomas
kennt keine Natur, die durch den besonderen Ruf der Gnade bestimmt ist.

Die Unterscheidung von finis naturae und finis naturalis offenbart: Ob-
wohl der Mensch ein desiderium naturale hat, das auf ein bonum perfectum
zustrebt,50 so daf§ die Sehnsucht nur in Gott Ruhe finden kann,5! vermag

nis ultimus et supernaturalis® (De An q7 ad10, vgl. STh 1 q75 a7 ad1, sowie LONG, Steven A.:
Omn the Loss, and the Recovery, of Nature as a Theonomic Principle, 137).

44 STh 1 q62 a2, I-11 q110 a2 ad2, IV Sent d17 q1 a5 soll.

45 STh I-1I1 q65 a2, vgl. DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. 1, 250-255.

46 STh I-11 g3 a2 ad4, vgl. BUjO, Bénézet: Die Begriindung des Sittlichen, 72-84.

47 Vgl. DE LUBAC, Henri: ,,Duplex hominis beatitudo® (Saint Thomas 1* 2%, q.62, a.1).
In: RSR 35 (1948) 290-299.

48 Vgl. ,si homo fuit factus in gracia, ut ex uerbis Basilii et Augustini haberi potest, ques-
tio ista locum non habet: manifestum est enim quod existens in gracia, per caritatem diligit
Deum supra se ipsum. — Set, quia possibile fuit Deo ut hominem faceret in puris naturalibus,
utile est considerare ad quantum se dilectio naturalis extendere possit® (Quodl. I q4 a3).

49 Vgl. DE LUBAC, Henri: Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 40-81.

50 Vgl. ,Unde cum ex impressione primae causae, scilicet Dei, hoc animae insit ut bonum
velit; et perfectum bonum tamquam finem ultimum appetat; impossibile est quod contrarium



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 177

die Natur dieses Streben verniinftigerweise nur insoweit zuzulassen, als es
zu etwas Erreichbarem fiihrt.52 Dies liegt daran, daf§ der Wille durch seine
Natur auf das bonum universale ausgerichtet ist, doch in jedem vollzogenen
Wollen sich einem bestimmten Gut gemifl dem Urteil der Vernunft
zuneigen muf$:33 Die unbestimmte, natiirliche Sehnsucht verlangt nach dem,
was universaliter gut ist. Doch der Mensch kann von sich aus, d.h. ohne
Gottes Hilfe, nur begrenzte Giiter erreichen und deshalb die Sehnsucht
auch nur auf diese Dinge richten. Entsprechend sucht jeder Mensch das
Gliick auf allgemeine Weise in héchster Vollkommenheit, obwohl die ver-
schiedene Erkenntnis und Artung der Menschen bedingt, daf§ sie sich im
Einzelfall fiir ein je verschiedenes Gut entscheiden, in dem sie meinen, das
Gliick zu finden.54

Fiir Thomas bedeutet das: Der natiirliche Mensch kann seine Sehnsucht
nach Gott nur soweit zulassen, als es ihm maoglich ist, an Gott teilzuhaben.
Dazu gehort, dafd die Natur Gott iiber alles liebt, weil der Mensch und alle
Dinge das Sein von Gott haben. D.h.: Schon die Natur liebt Gott um seiner
selbst willen oder um seiner Giite willen, wenn sie auch nicht zur Freund-
schaft gelangt, die auf einer Mitteilung des gottlichen Lebens und Wirkens
beruht.55 Denn ein jedes strebt einerseits nach seiner eigenen Vervoll-
kommnung. Doch geschépfliche Vervollkommnung ist Vervollkommnung
durch einen anderen, der deshalb mehr gesucht wird als selbst die eigene
Vervollkommnung. Beruht doch die geschépfliche Vollendung in der Ver-
bindung oder Einheit mit dem, von dem jedes Geschopf sein Sein und seine
Vollendung hat. Je wahrer der Mensch also mit Gott verbunden ist, umso
grofer ist sein Gliick. D.h.: Gott selbst ist das Ziel aufSerhalb des Men-
schen, um dessentwillen der Mensch seine eigene Vollendung in sich selbst
sucht.5¢6 An dieser Stelle zeigt sich: Die eigentliche Transzendenz des

eius in appetitu illius cadat® (IV Sent d49 q1 a3 sol2, vgl. ALFARO, Juan: Supernaturalitas
fidei iuxta S. Thomam. In: Gregorianum 44 (1963) 501-542 und 731-787, hier: 745-750).

51 Vgl. ,naturale hominis desiderium in nullo alio quietari potest, nisi in solo Deo“ (De
virt. in comm. a10, vgl. DE LUBAC, Henri: Die Freibeit der Gnade. Bd. 1, 233).

52 Vgl. 111 Sent d27 q2 a2 ad4.

53 Vgl. IV Sent q49 q1 a3 sol3.

54 Vgl. STh I-II g5 a8.

35 Vgl. ,Desiderium autem naturale non potest esse nisi rei quae naturaliter haberi
potest; unde desiderium naturale summi boni inest nobis secundum naturam, inquantum sum-
mum bonum participabile est a nobis per effectus naturales. Similiter amor ex similitudine
causatur; unde naturaliter diligitur summum bonum super omnia, inquantum habemus
similitudinem ad ipsum per bona naturalia. Sed quia natura non potest pervenire ad opera-
tiones eius, quae sunt vita sua, et beatitudo, scilicet visio divinae essentiae; ideo etiam ad
amicitiam non pertingit, quae facit amicos convivere, et in omnibus communicare® (IIT Sent
d27 q2 a2 ad4, vgl. a2 ¢ und ad$, vgl. z.B. VIBRAC, Dominique: L’amour de Dieu et I"'amour
de soi a la lumiére de affirmation thomiste d’un amour naturel de Dieu au-dessus de tout. In:
Divinitas 40 (1997) 62-77).

56 Vgl. ,bonum quod omnia concupiscunt, est esse [...] ; unde ultimum desideratum ab
omnibus est esse perfectum, secundum quod est possibile in natura illa. Omne autem quod
habet esse ab alio, perfectionem sui esse ab alio habet: quia tanto perfectius esse recipit un-
umquodque, quanto verius coniungitur essendi principio. [...] Et ideo ultimus finis cuiuslibet



178 Rupert Johannes Mayer OP

menschlichen Willens liegt in der Liebe, weniger in der Sehnsucht. Denn es
wire durchaus moglich, Gott zu suchen, um sich selbst zu vervollkommnen.
In solcher Suche liegt keine Transzendenz iiber sich selbst hinaus. Nur in
der Liebe, die das Gute in Gott um Gottes willen sucht, findet sich wahre
Transzendenz, die nicht in der Selbstliebe wurzelt.

Thomas nimmt also die Endlichkeit der menschlichen Natur ernst: Un-
sere Sehnsucht richtet sich nur auf das, was uns erreichbar ist, obwohl sie
von sich her und universaliter auf Grofleres ausgerichtet ist.57 Daraus folgt:
Der natiirliche Mensch sucht ein vollkommenes Gut in Gott, ist aber nur zu
endlicher Gottesliebe und Gotteserkenntnis fihig. Er muf§ sich also mit dem
Erreichbaren zufriedengeben, obwohl die natiirliche Sehnsucht, die allge-
mein auf das Gute gerichtet ist, damit nicht gestillt werden kann und darin
nicht zur Ruhe kommt.58

Thomas versucht, dies folgendermaflen zu verdeutlichen: Die Vernunft
ist gemifd ihrem Formalobjekt grundlegend auf die Wesenserkenntnis der
Dinge angelegt. Wird die Ursache von allem nur in ihrem Dafs-Sein ver-
nommen und nicht auch in ithrem Wassein, weckt dies nur die Sehnsucht,
diese Ursache auch in ihrem Wesen zu vernehmen. Das aber ist die Schau
des gottlichen Wesens. Solange also Gott nur als Ursache der Welt in sei-
nem Dafd-Sein erkannt wird, bleibt das desiderium naturale ungestillt.59
Wenn der Thomismus dem entgegnet: Ein desiderium naturale visionis Dei
konne im Fall der natura pura nur eine velleitas impossibilium sein,60 d.h.
jemand wiirde die Gottesschau erstreben, wenn sie ihm méoglich wire, dann
ist dem nicht zuzustimmen. Denn von sich aus hat der Mensch das deside-
rium naturale visionis Dei als eine Sehnsucht nach der beatitudo secundum
rationem communem.6! Nur durch ein tieferes Nachdenken oder die Offen-
barung kann der Mensch verstehen, daf$ die beatitudo secundum rationem
communem allein in der Gottesschau liegen kann. Die Sehnsucht nach der
beatitudo secundum rationem communem ist das desiderium naturale visi-

rei habentis esse ab alio est duplex: unus exterius, secundum scilicet id quod est desideratae
perfectionis principium; alius interius, scilicet ipsa sua perfectio, quam facit coniunctio ad
principium. Unde cum beatitudo sit ultimus hominis finis, duplex erit beatitudo. Una quae est
in ipso; scilicet quae est ultima eius perfectio, ad quam possibile est ipsum pervenire; et haec
est beatitudo creata. Alia vero est extra ipsum, per cuius coniunctionem praemissa beatitudo
in ea causatur; et haec est beatitudo increata, quae est ipse Deus® (IV Sent d49 ql a2 soll,
vgl. STh I-II g2 aa7-8). Wie das Evangelium spricht die Theologie des Thomas von einer
Gerechtigkeit oder Vollendung, die durch Christus oder Gott gegeben wird, nicht von einer
Gerechtigkeit aus dem Gesetz, durch die der Mensch sich selbst vervollkommnen und recht-
fertigen will.

57 Im Gegensatz zu Cajetan legt de Lubac Thomas richtigerweise so aus, daff dieses Prin-
zip nicht fiir die ganze Natur von Geltung ist: Die Natur hat nicht nur das zum Ziel, was sie
aus eigener Kraft erreichen kann (Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 218). Dennoch gilt das Prin-
zip allgemein fiir die menschliche Moral.

58 vgl. CG III 39, 48, 50.

59 Vgl. STh I-II g3 a8, CG 1III 50.

60 Vgl. STh I-II q13 a$ ad1, sowie DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. 11, 242.

61 Vgl. STh I-II g5 a8.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 179

onis Dei, jedoch nur implizit. D.h.: Die unstillbare Sehnsucht nach der
beatitudo secundum rationem communem ist dem Menschen zutiefst ins
Herz gelegt, auch wenn er sie der Natur nach nicht auf die unerreichbare
Gottesschau richten kann, sehr wohl aber verstehen kann, dafl das Ziel in
der Gottesschau liegt. Diese Sehnsucht oder der ihr zugrundeliegende amor
naturalis ist im ganzen Leben zumindest implizit gegenwirtig, da jeder an-
dere Willensvollzug aus ihr hervorgeht.62

2. Nur ein Ziel von Natur und Gnade?

Von hier aus stellt sich die Frage, ob Gnade und Natur ein- und dasselbe
Ziel haben, anders als bei de Lubac. Auch wenn man nicht vom erreich-
baren Ziel des Menschen ausgeht, kann man zwischen dem Ziel eines
desiderium naturale und eines desiderium supernaturale unterscheiden.63
Denn das desiderium naturale richtet sich nur unbestimmt auf eine beati-
tudo secundum communem rationem, weil ihm die allgemeine, schopfe-
rische Liebe Gottes zugrunde liegt, die sich auf alles richtet, was ist. Das de-
siderium supernaturale ersehnt dagegen von Gott die Vollendung und
Freundschaft in der Schau, die das ewige Leben ist. Dies ist méglich, weil
die dilectio specialis Gottes den Menschen dazu beruft.64 Die Gnade er-
scheint so als eine Konkretisierung oder nihere Bestimmung des in der Na-
tur allgemein Angelegten. Es ist nicht unberechtigt, von einem einzigen Ziel
von Natur und Gnade zu sprechen, solange man diese Verschiedenheit im
Auge behilt. Thomas kann in diesem Sinn sagen: Die Natur hat keinen mo-
tus ordinatus beziiglich des letzten Ziels, weil der inclinatio die Bestimmt-
heit beziiglich des tibernatiirlichen Ziels abgeht.65 Die Gnade dagegen
ermoglicht den motus ordinatus, weil sie dem Menschen explizit eine Hin-
ordnung auf die beatitudo supernaturalis gibt, ihnlich wie die Natur er-
moglicht, geordnet den finis naturalis zu erreichen.66

Thomas selbst spricht in diesem Sinn von einer Bestimmung des
Wollens, das von Natur aus allgemein auf das Gute ausgerichtet ist, doch in
der Wirklichkeit immer von einem bestimmten Gut angezogen wird. Dem-
nach ist eine inclinatio naturalis zur beatitudo secundum communem ratio-
nem gegeben. Doch braucht es die Unterscheidung der Vernunft, um von

62 Vgl. ,Similiter in voluntate finis hoc modo se habet, sicut principium in intellectu [...].
Unde voluntas naturaliter tendit in suum finem ultimum, omnis enim homo naturaliter vult
beatitudinem. Et ex hac naturali voluntate causantur omnes aliae voluntates, cum quidquid
homo vult, velit propter finem. Dilectio igitur boni quod homo naturaliter vult sicut finem,
est dilectio naturalis, dilectio autem ab hac derivata, quae est boni quod diligitur propter
finem, est dilectio electiva® (STh 1 q60 a2).

63 Vgl. Super epistolam II ad Corinthios V 2, nn. 160f., sowie SCHILLEBEECKX, Edward:
The Non-Conceptual Intellectual Element in the Act of Faith: A Reaction. In: DERS., Reve-
lation and Theology. Vol. II. Translated by N.D. Smith. New York: Sheed and Ward 1968,
30-83, hier: 61.

64 Vgl. STh I-11 q110 al.

65 Vgl. STh 1 q62 a2, I-11 q62 al ¢ und ad3.

66 STh I-1I q62 al.



180 Rupert Johannes Mayer OP

einem so oder so gearteten, bestimmten Gliick angezogen zu werden. Ent-
sprechend verbinden sich in unserem wirklichen Streben nach dem Gliick
appetitus naturalis et rationalis. Anders wire es auch nicht moglich, am
wahren Gliick in der Gottesschau vorbeizugehen: Wenn es keine Bestim-
mung der beatitudo secundum communem rationem durch die Vernunft
gibt, sondern nur ein natiirliches Streben nach der Gottesschau, wiirde
jeder Mensch notwendig ans Ziel der Gottesschau gelangen.67

Die Einheit von Natur und Gnade zeigt sich so nicht als Aufstockung,
sondern als nihere Bestimmung des in der Natur Grundgelegten. De Lubac
ist die Unbestimmtheit des desiderium naturale nicht entgangen. Doch sieht
er sie als Schwiche der Natur, die nicht Same der beatitudo, sondern ihre
Geburtsstitte ist. Da also nur eine passive Hinordnung auf die Gottesschau
gegeben ist, wird diese Schwiche von de Lubac als Anzeichen fiir die
Ungeschuldetheit der Gnade gegeniiber der Natur gedacht, nicht aber als
Verhiltnis des Bestimmten zum Unbestimmten.68 Letzteres Verhiltnis kann
von ihm auch nicht bedacht werden: Die Behauptung, daff innerhalb der
faktischen Weltordnung die Gnade und die Natur ein- und dasselbe Ziel
haben, it nur ein desiderium naturale zu, das von der Gnade schon zum
ultimus finis der Gnade bestimmt ist.6® Fiir ein desiderium naturale, das

67 Vgl. ,bonum, quod est obiectum voluntatis, est in rebus [...]; et ideo oportet quod
motus voluntatis terminetur ad rem extra animam existentem. Quamvis autem res, prout est
in anima, possit considerari secundum rationem communem praetermissa ratione particulari;
res tamen extra animam non potest esse secundum communem rationem nisi cum additione
propriae rationis; et ideo oportet, quantumcumque voluntas feratur in bonum, quod feratur
in aliquod bonum determinatum; et similiter quantumcumque feratur in summum bonum,
quod feratur in summum bonum huius vel illius rationis. — Quamvis autem ex naturali
inclinatione voluntas habeat ut in beatitudinem feratur secandum communem rationem,
tamen quod feratur in beatitudinem talem vel talem, hoc non est ex inclinatione naturae, sed
per discretionem rationis, quae adinvenit in hoc vel in illo summum bonum hominis constare;
et ideo quandocumque aliquis beatitudinem appetit, actualiter coniungitur ibi appetitus
naturalis, et appetitus rationalis; et ex parte appetitus naturalis semper est ibi rectitudo; sed
ex parte appetitus rationalis quandoque est ibi rectitudo, quando scilicet appetitur ibi
beatitudo ubi vere est; quandoque autem perversitas, quando appetitur ubi vere non est; et
sic in appetitu beatitudinis potest aliquis vel mereri adiuncta gratia, vel demereri, secundum
quod eius appetitus est rectus vel perversus® (IV Sent d49 q1 a3 sol3).

68 Vgl. Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 125-144. Auch Thomas sieht die Natur nichr als
Same der Gnade, sosehr die Gnade der Same der Glorie ist: ,gratia et gloria ad idem genus
referuntur: Quia gratia nihil est aliud quam quaedam inchoatio gloriae in nobis. Sed caritas et
natura non pertinent ad idem genus® (STh II-1I q24 a3 ad2, vgl. I q62 a3, I-II q114 a3 ad3).

69 De Lubac legt seine eigene Meinung, dafl das desiderium naturale zum Ziel der Gnade
bestimmt ist, in die Worte des Thomas hinein: ,Es gibt nur ein Ziel, nach dem ich [...] das
,natiirliche Verlangen® in mir trage. [...] es ist jedenfalls genauso ,notwendig’, ja genauso ,be-
stimmt® wie das Ziel, dem es zugestaltet ist. Unicuique convenit naturaliter unus finis, quem
naturali necessitate appetit, quia natura semper tendit in unum: Thomas sagt es; er sagt auch:
appetitus naturalis est determinatus ad unum. Damit meint er aber gerade das Ziel und das
Verlangen des freien Vernunftwesens, dessen Akte nicht, wie die der res cognitione carentes,
determinatae ad unum sind“ (Die Freiheit der Gnade. Bd. 11, 89, unter Verweis auf Mal ql16
a5, Ver q22 a3 ad5). Im Anschluf$ an diese Sitze zitiert de Lubac Gregor von Valencia, der in
scotistischer Sprache diese Worte des Thomas bestitigen soll: Alle Menschen erstreben auf
natiirliche und notwendige Weise die beatitudo in communi et in particulari (ibid.). Damit ist



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 181

nicht mehr als die Offenheit fiir diese Bestimmung ist, bleibt damit kein
Raum. D.h.: Im Gegensatz zum desiderium naturale de Lubacs denkt
Thomas im desiderium naturale noch keine gnadenhafte Berufung zur visio
beatifica, sondern eine Voraussetzung dieser Berufung: gratia praesupponit
naturam. Entsprechend bleibt Gott auch frei, den Menschen explizit zu
berufen oder nicht. Thomas denkt also das von Humani generis geforderte
Umsonst der Gnade.

Dem scheint entgegenzustehen, daff Thomas an einer Stelle, die der Auf-
merksamkeit de Lubacs entgangen ist, selbst sagt: Die Menschennatur ist
zum Heil geschaffen und auf die Gliickseligkeit hingeordnet.70 Bedeutet
dies nicht, daf§ der Mensch schon durch seine Natur zur Gottesschau und
zum Heil berufen ist? Im selben Kontext der praedestinatio sagt Thomas:
Der Mensch ist durch seine Natur auf ein Ziel hingeordnet, das er aus ei-
gener Kraft nicht erreichen kann. Das verniinftige Geschopf, das durch sei-
ne Natur des ewigen Lebens fihig ist, wird deshalb von Gott selbst durch
die Gnade zu diesem Ziel gefiihrt.7! D.h.: Das desiderium naturale ist fiir
Thomas das Anzeichen von Gottes allgemeinem Heilswillen (voluntas ante-
cedens). Dieser Wille ist menschlich gesehen noch offen auf eine nihere Be-
stimmung. Denn Gott gibt seine Gnade nur dem, in dem sich der Gnade
kein Hindernis entgegenstellt. Dies konnte man den besonderen Heilswillen
Gottes nennen (voluntas consequens),’2 der sich in den Gaben der Gnade
spiegelt. Thomas sieht also in der Menschennatur keine explizite Berufung
zur Gottesschau, sondern eine vorbereitende Sehnsucht auf das Heil, das
sich erfiillen kann oder nicht.

Das Verhiltnis des Bestimmten zum Unbestimmten zeichnet sich auch ab
in dem, was der Mensch von diesem Ziel erkennen kann, gegeniiber dem,
was ihm davon von Natur aus verborgen ist. Generell gilt vom finis ulti-
mus: Seine Erkenntnis iibersteigt die menschliche Vernunft.”3 Doch damit
ist nicht gesagt, dafd er nur durch Offenbarung vernommen wird, sondern
dafd er durch Offenbarung vernommen wird, insoweit er die Vernunft iiber-
fordert. Thomas versucht philosophisch zu zeigen, daf§ die Schau des gott-
lichen Wesens das einzige ist, was den Durst des desiderium naturale stillen

der scotistische Ursprung von de Lubacs Denken freigelegt. Auch hier erkennt de Lubac die
Konsequenz seines Denkens nicht: Wenn die beatitudo in particulari notwendig angestrebt
wird, gibt es — innerhalb des Denkens des Thomas — keine freie Wahl, die uns erlaubt, an der
Gottesschau vorbeizugehen (nach Scotus ist dagegen das desiderium der Natur auf das Sein
begrenzt, sodafl der Wille in seinem bewufiten Handeln ein freier Selbstbeweger bleibt). De
Lubac hitte hier sehen miissen, daff er nicht Widersprechendes in den Mund des Thomas le-
gen kann: Wie soll derselbe Wille keinen motus ordinatus zum Ziel haben und dennoch be-
stimmt auf dieses Ziel festgelegt sein (vgl. ibid., 129)?

70 Vgl. ,sicut aliquem hominem vult Deus salvari voluntate antecedente ratione humanae
naturae quam ad salutem fecit“ (Ver q23 a2 ad2), vgl. ,dedit ei naturam ad beatitudinem
ordinatam® (Ver q23 a2).

71STh I q23 al.

72 Ver q23 a2.

73 Vgl. z.B. STh I q1 al.



182 Rupert Johannes Mayer OP

kann. Entsprechend gilt: Der Begriff eines desiderium naturale visionis Dei
ist nicht nur theologisch, wie Cajetan spiter halten wird,” sondern philoso-
phisch begriindet.

Wenn Thomas mit Aristoteles sagt: Das Ziel muf§ im Vernehmen des op-
timum intelligibile liegen, weil die Vernunft die hchste menschliche Voll-
endung zuldflt, ist dies kein Satz der Offenbarung.”s Genausowenig ist der
Erweis, dafs Beweiswissen von Gott kein letztes Gliick ist, das das deside-
rium naturale ruhen 1ift, eine Offenbarung zu nennen.”¢ Es kann also nur
die Wesensschau Gottes dem Menschen geniigen.”” Denn alles natiirliche
Vernehmen erreicht gemif§ dem Formalobjekt der Vernunft ein verum per
participationem oder ens per participationem. In keinem findet sich dabei
die wesenhafte Wahrheit (veritas per essentiam), die die Vernunft in allem
sucht.”8 Die bleibende Gegenwart des Seienden fiir die Vernunft zu allen
Zeiten, die sich von einer Gegenwart hier und jetzt durch die Sinne unter-
scheidet,”? und den Blick auf das innere Wesen der Dinge richtet, lif5t den
Menschen also nach dem bleibenden Antlitz der wesenhaften Wahrheit
suchen.80 Denn er ist durch das Seinsvernehmen und die Liebe zum Guten
unmittelbar auf Gott ausgerichtet.81

74 Vgl. MAYER, Rupert Johannes: Zum desiderium naturale visionis Dei nach Johannes
Duns Scotus und Thomas de Vio Cajetan. Eine Anmerkung zum Denken Henri de Lubacs. In:
Angelicum 85 (2008) 737-763, hier: 753.

75 STh I-1I g3 as5.

76 CG 111 39.

77 Comp. Theol. I c. 104, c. 106, vgl. DE LUBAC, Henri: Saint Thomas: Compendium
theologiae, c. 104. In: RSR 36 (1949) 300-305.

78 Thomas liegt deutlich vor Augen: Das Formalobjekt der Vernunft ist das ens oder
verum universale, d.h. das Wesen des Seienden oder Wahren, das die Vernunft in allem
erkennt. Doch findet sich in allem Geschaffenen das Seiende nicht wesenhaft, sondern nur
gemif einer eingeschrinkten Teilhabe. Entsprechend spiegelt kein geschaffener Gegenstand
die Fiille des Formalobjekts der Vernunft wider. Die Vernunft bleibt somit von allem
Geschaffenen unerfiillt (vgl. STh I-1I g3 a7, CG III 51).

79 STh 1 q75 a6. Das Seiende oder ens universale ist nach Thomas das primum principium
jedweder Erkenntnis und als solches der propriissimus effectus Dei (vgl. STh I-1I q66 a5 ad4).

80 STh I-II q3 a2 ad4. Die Suche nach dem Bleibenden kann Thomas auch gemifl der alle
Orte und Zeiten umfassenden ratio boni universalis beschreiben: ,,Cum homo apprehendat
per intellectum bonum uniuersale quod neque loco neque tempore circumscribitur, con-
sequens est quod appetitus humanus bonum desideret secundum conuenientiam ad appre-
hensionem intellectus, quod tempore non circumscribatur. Vnde naturale est homini ut per-
petuam stabilitatem desideret, que quidem non potest inueniri in corporalibus rebus que sunt
corruptioni et multiplici uariationi subiecta. Vnde consequens est quod in corporalibus bonis
appetitus humanus non inueniat sufficientiam quam requirit. Sic igitur in eis non potest esse
ultima felicitas hominis. [...] Habet etiam et intellectus humanus aliquam circa corporalia
operationem, dum et corpora cognoscit homo per speculatiuum intellectum et res corporales
dispensat per practicum. Et sic consequens fit quod nec in ipsa operatione intellectus spe-
culatiui uel practici, que corporalibus rebus intendit, ultima hominis felicitas et perfectio pos-
sit poni® (Comp. Theol. Il c. 9, 1l. 86-111).

81 vgl. STh II-II g2 a3. Dieser Artikel enthilt samenhaft die ganze Lehre iiber das Ver-
hiltnis von Natur und Gnade: Innerhalb des Bezuges unmittelbar aufeinander hingeordneter
Naturen kann die niedrigere Natur nur durch die héhere ihre letzte Vollendung erfahren. Die
Menschennatur ist durch die Erkenntnis (und nicht nur durch das desiderium naturale) der



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 183

Der Mensch kann also eine gewisse Erkenntnis des letzten Ziels er-
reichen, jedoch niemals ohne Offenbarung darum wissen, ob dieses Ziel fiir
ihn bestimmt ist oder nicht. Die Unstillbarkeit des desiderium naturale
dient Thomas auf dem Weg zu dieser Erkenntnis als Kompass: Thomas er-
fihrt, dafS keine irdische Gotteserkenntnis und auch sonst nichts Endliches
der natiirlichen Sehnsucht geniigt. Doch ist diese Erkenntnis des Ziels weit
entfernt von dem gemifS der Offenbarung zu Erhoffenden: Es ist mehr, der
Sohn des Konigs zu sein, als den Koénig nur zu schauen, sagt Thomas in sei-
nem Kommentar zu den Seligpreisungen der Bergpredigt.82 Sosehr gilt: Die
Seligkeit mufd in einem Vollzug liegen und nicht in einem Sein,83 sosehr
zeigt Thomas auf, daf§ wir Gott als seine Kinder schauen werden. Dies ist
unendlich viel mehr, als ihn nur zu schauen. Die Wiirde der Kinder Gottes
iibersteigt alles im Hause ihres Vaters. Deshalb muff der Mensch hoffen,
von der Gnade verwandelt zu werden in einen Gott durch Teilhabe.84

3. Das Umsonst der Gnade und die potentia obedientiae

Zuletzt stellt sich auch bei Thomas die Frage, ob Gott uns die Gnade wegen
des desiderium naturale schuldet. Mehrfach sagt er: Das desiderium natu-
rale kann nicht umsonst und leer sein. Denn Gott gibt dem Menschen nicht
ein Verlangen, das er nicht erfiillen kann.85 Der Satz ist vorsichtig for-
muliert: Gott kann die Sehnsucht erfiillen, er mufd nicht. Denn sie ist nur
offen fiir eine solche Bestimmung durch Gott, nicht aber ist sie die Offen-
barung von Gottes Willen, daff er den Menschen zum finis supernaturalis
beruft, auch wenn diese Offenbarung erst in der Wortoffenbarung
verstehbar wird. Es gilt der Grundsatz: Die Natur ist aus gottlicher Freigie-
bigkeit, d.h. durch die Gnade, auf ihr letztes Ziel hingeordnet, nicht aber

rationes des ens und bonum universale unmittelbar auf Gott als das Prinzip alles Seienden und
Guten ausgerichtet. Entsprechend mufl sein Heil in der Vollendung durch Gott liegen. — Daf$
das Verhiltnis von Natur und Gnade durch das Vernehmen der prima principia und nicht nur
durch ein desiderium naturale begriindet ist, hdlt Thomas schon im Sentenzenkommentar:
»verorum quaedam sunt naturali rationi proportionata, quaedam naturalem rationem
excedunt. Illa naturalem rationem excedunt quae non possunt concludi ex primis principiis
per se notis. Cum enim prima principia sint sicut instrumenta intellectus agentis, [...] oportet
ea esse proportionata virtuti eius, sicut organa corporalia sunt proportionata virtuti motivae;
unde quae ex primis principiis concludi non possunt, naturale lumen intellectus excedunt.
Huiusmodi autem sunt ea quae fidei sunt, et futura contingentia, et huiusmodi: et ideo horum
verorum cognitio sine lumine gratiae gratis datae haberi non potest, sicut lumen fidei, et e-
tiam prophetiae“ (II Sent d28 q1 a$§).

82 Super Matthaeum Lectura V, n. 440, STh I-1I g69 a4 ad3.

83 STh I-1I q3 a2.

84 Vgl STh1q13 a9.

85 Vgl. ,,Cum autem impossibile sit naturale desiderium esse inane, quod quidem esset si
non esset possibile pervenire ad divinam substantiam intelligendam, quod naturaliter omnes
mentes desiderant, necesse est dicere quod possibile sit substantiam Dei videri per intel-
lectum® (CG III 51, vgl. 57). De Lubac muf§ gemifi seiner eigenen Position, die das desi-
derium naturale auf die von Gott fiir den Menschen bestimmte Gnade ausrichtet, sagen: Tho-
mas schreibt an diesen Stellen nicht von der Méglichkeit der Gotteschau, sondern von ihrer
Wirklichkeit (vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. 11, 243, 276, vgl. Surnaturel, 467-471).



184 Rupert Johannes Mayer OP

weil dieses Ziel der menschlichen Natur geschuldet ist.8¢ Gnade ist nach
Thomas das innerste Motiv der Schopfung als solcher.87 Das bedeutet auch:
Die Natur ist um der Gnade willen erschaffen und steht in der reinen Frei-
giebigkeit Gottes.88

Aber reichen diese Feststellungen hin, um das Argument zu entkriften,
daf$ das desiderium naturale die Gnade fordere?89 Zunichst ist zu sehen:
Die beatitudo in Gott iibersteigt alles, was der Mensch ersehnen kann.
Schon aus diesem Grund kann kein Geschopf die Gnade fordern. Niemand
hat Anspruch auf die Herrlichkeit Gottes. Aber wie driickt sich dies im
Denken des Thomas aus?

An dieser Stelle muf§ der terminus technicus potentia obedientiae ad
Deum fallen. Obwohl dieses Wort durch Cajetan in der thomistischen
Denkweise eine bestimmte Bedeutung erlangte, kann de Lubac nicht leug-
nen, dafl Thomas das Verhiltnis von Gnade und Natur in diesem Wort be-
schreibt, sosehr er das Wort potentia obedientiae anders gebraucht als
Cajetan. De Lubac selbst legt die Lehre des Thomas zunichst treffend dar,
z.B. nach dem Sentenzenkommentar. Der frithe Text enthilt schon die
ganze Lehre des Thomas zur potentia obedientiae beziiglich der Gnade, ob-
wohl er noch nicht ganz klirt, wie dieses Verhiltnis zu denken ist. Grund-
siatzlich ist damit ausgeschlossen, daf§ die potentia obedientiae ihnlich wie
bei einem Wunder wirkt. Denn im Wesen des Wunders liegen drei Kon-
stitutiva, die bei der Gnade oder der Gottesschau nicht alle zusammen ge-
geben sind.

Thomas sagt: 1. Das Wunder ist ibernatiirlich, insoweit es die Krifte ei-
nes natiirlich wirkenden Dinges {ibersteigt. In diesem Sinn ist z.B. die Glo-
rie des Auferstehungsleibes iibernatiirlich, aber auch die Gnade. 2. Bei
einem Wunder liegt in der potentia passiva oder dem Aufnahmevermdogen

86 Vgl. ,ab ipsa prima institutione natura humana est ordinata in finem beatitudinis, non
quasi in finem debitum homini secundum naturam eius sed ex sola divina liberalitate; et ideo
non oportet quod principia naturae sufficiant ad finem illum consequendum nisi fuerant
adiuta donis superadditis ex divina liberalitate (Ver q14 a10 ad2).

87 Vgl. STh I-11 q110 al.

88 vgl. ,natura angelica facta est a Deo ad gratiam et beatitudinem consequendam® (STh
I q62 a6, vgl. a7 ad2, ad3). Dieses Zitat darf nicht im Sinne de Lubacs mifiverstanden wer-
den: Daf$ die Natur um der Gnade willen erschaffen wurde, bedeutet nicht, dafl in der Natur
dieselbe Zielgebundenheit auf die visio beatifica liegt wie in der Gnade. Denn die Natur hat
ihre Eigengesetzlichkeit.

89 _Hier ist der Punkt, wo ,Humani generis‘ [...] eine unmifiverstindliche Lehre erteilt.
Das Problem ist dieses: ist die Gnade noch als ungeschuldet zu begreifen, wenn das Exis-
tential der inneren und unbedingten Hinordnung auf Gnade und Gottesschau ein Konstitutiv
der Natur des Menschen in dem Sinn wire, daff der Mensch in dem Sinn ohne es nicht ge-
dacht werden kénnte? [...] Diese Hinordnung auf die selige Gottesschau wurde in dieser neu-
eren Auffassung einerseits als inneres, unverlierbares Konstitutiv der Natur des Menschen be-
trachtet und anderseits so aufgefaflt, daff die Vorenthaltung des Zieles dieser Gerichtetheit als
mit der Weisheit und Giite Gottes unvereinbar und in diesem Sinn unbedingt erklirt wurde
(vorausgesetzt, dafl die Kreatur nicht durch eigene Schuld ihr Ziel verfehlt). Wir meinen, dafS
unter diesen Voraussetzungen Gnade und Gottesschau nicht mehr ungeschuldet genannt wer-
den kénnen® (RAHNER, Karl: Uber das Verbdltnis von Natur und Gnade, 330).



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 185

dessen, an dem das Wunder geschieht, keine natiirliche Hinordnung auf
den Empfang einer tibernatiirlichen Wirkung. Das Wunder hat nur eine po-
tentia obedientiae ad Deum, wie z.B. in der Heilung eines ginzlich Blinden
die Natur keine Hinordnung hat, die Erleuchtung zu empfangen. Es liegt
keine potentia naturalis im Blinden fiir die Gabe des Sehenkénnens. 3.
Wunder geschehen nicht gemidfl dem Lauf der Natur, wie am Beispiel der
Verwandlung von Wasser in Wein deutlich wird.%0

Entsprechend ist die Gabe der Gnade kein Wunder zu nennen, genauso
wenig wie das Einhauchen der Vernunftseele. Diese Wirkungen haben zwar
mit dem Wunder gemein, dafd sie nur unmittelbar durch Gott geschehen
kénnen und daf$ sie {ibernatiirlich sind, weil sie die Kraft des natiirlich Wir-
kenden oder Empfangenden iibersteigen. Dennoch liegt im menschlichen
Leib eine natiirliche Hinordnung auf die Vernunftseele und in der Seele
eine natiirliche Hinordnung auf den Empfang der Gnade. Also sind diese
Wirkungen keine Wunder, weil der ordo naturalis auf sie hin im Em-
pfangenden liegt: Die Seele hat eine natiirliche Hinordnung darauf, die
Gerechtigkeit zu verfolgen, obwohl sie die volle Gerechtigkeit nur von Gott
erlangen kann.?! Anders gesagt: Das Wunder tut dem Wasser, das in Wein
verwandelt wird, Gewalt an, wihrend die Gnade die Natur nicht zerstort,
sondern erhebt und vollendet.92

90 ygl, ,de ratione miraculi secundum se sumpti tria sunt: quorum primum est, quod
illud quod fit per miraculum, fit supra virtutem naturae creatae agentis; secundum, ut in
natura recipiente non sit ordo naturalis ad illius susceptionem, sed solum potentia obe-
dientiae ad Deum; tertium, ut praeter modum consuetum tali effectui ipse effectus inducatur.
Exemplum primi est de gloria corporum in resurrectione, ad quam natura non attingit:
exemplum secundi est de illuminatione caeci, in quo non est potentia naturalis ad susci-
piendum visum: exemplum tertii est de conversione aquae in vinum praeter cursum naturae.
Et haec tria aliquo modo semper concurrunt ad actum miraculosum: quia etsi visiva potentia
non excedat vires naturae absolute loquendo, quia eam per generationem inducit; excedit
tamen vires naturae considerata impotentia recipientis; et si adsit potentia absolute aliquan-
do, sicut in conversione aquae in vinum, tamen per comparationem ad modum fiendi, neut-
rum adest; et ideo in definitione miraculi ponitur arduum quantum ad primum; praeter spem,
scilicet naturae, quantum ad secundum; insolitum quantum ad tertium® (IV Sent d17 q1 a5
soll, vgl. DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. 1, 268-284, Bd. II, 192-195).

91 vgl. et ideo ille effectus qui immediate est a Deo tantum, et tamen inest recipienti
ordo naturalis ad recipiendum illum effectum non per alium modum quam per istum, non erit
miraculosus; sicut patet de infusione animae rationalis. Et similiter est de iustificatione impii:
quia ordo naturalis inest animae ad iustitiae rectitudinem consequendam: nec alio modo eam
consequi potest quam a Deo immediate; et ideo iustificatio impii de se non est miraculosa;
sed potest habere aliquid miraculosum adiunctum, quod iustificationi viam parat® (IV Sent
d17 q1 a5 soll).

92 Vgl. De Ver q14 a9 ad8, a10 ad9, sowie CG III 54: ,Divina enim substantia non sic est
extra facultatem creati intellectus quasi aliquid omnino extraneum ab ipso, sicut est sonus a
visu, vel substantia immaterialis a sensu, nam divina substantia est primum intelligibile, et to-
tius intellectualis cognitionis principium: sed est extra facultatem intellectus creati sicut ex-
cedens virtutem eius, sicut excellentia sensibilium sunt extra facultatem sensus. Unde et
Philosophus in II Metaphys., dicit quod ,intellectus noster se habet ad rerum manifestissima
sicut oculus noctuae ad lucem solis‘. Indiget igitur confortari intellectus creatus aliquo divino
lumine ad hoc quod divinam essentiam videre possit.“ An manchen Stellen beschreibt Thomas
das Axiom der Gnade genauer: ,gratia perficit naturam secundum modum naturae: sicut et



186 Rupert Johannes Mayer OP

In diesen Zeilen taucht der Begriff potentia obedientiae fiir den Bezug
zwischen Natur und Gnade nicht explizit auf. Doch die Sprache des Tho-
mas weist uns in die Zusammenhinge ein. Denn oft stellt er — wie auch in
diesem Text — der potentia obedientiae die potentia naturalis gegeniiber.
Der Unterschied liegt darin, daf§ sich erstere unmittelbar auf Gott bezieht,
wihrend letztere immer durch ein natiirlich Wirkendes erfiillt wird: Jeder
potentia passiva naturalis entspricht in der Schopfung eine potentia activa
naturalis.93 Wenn Thomas sagt, die Gabe der Gnade kann nur unmittelbar
durch Gott gegeben werden, dann ist damit eine potentia obedientiae ad
Deum gemeint. Freilich sind die Beispiele, d.h. die Einhauchung der Ver-
nunftseele und die Gabe der Gnade, verschieden zu sehen. Denn Leib und
Seele sind natiirlicherweise die partes essentiales der menschlichen Natur,%4
wihrend die Gnade supra naturam ist. Entsprechend schuldet Gott es sei-
ner Weisheit, Leib und Seele als Einheit zu schaffen, nicht aber Natur und
Gnade: Der Leib gehort der Seele und die Seele dem Leib, nicht aber die
Gnade der Natur. In diesem Sinn ist es sogar dem Leib geschuldet, eine
Seele zu erhalten, obwohl dies Gott nicht zum Schuldner macht: Alle Dinge
sind auf ihn hingeordnet, nicht aber er auf alle Dinge.?5 Denn Gott und

omnis perfectio recipitur in perfectibili secundum modum eius® (STh I q62 a5). Entsprechend
werden die Grenzen der Vergéttlichung des Menschen deutlich: Die Gottnatur kann im
Menschen nicht auf unendliche Weise aufgenommen werden, auch nicht so, daf§ der Mensch
zu seinem eigenen Schépfer wird. Auch geht die Gnade einen menschlichen Weg mit dem
Menschen, insofern sie ihn nicht sofort vollendet, sondern ihn seiner Natur gemifs durch den
Glauben Gott kennenlernen lift und ihn so auf die Schau vorbereitet. Dennoch darf diese
Auslegung des Gnadenaxioms nicht miffverstanden werden: Durch die Aufnahme im Men-
schen wird die Gnade nicht vermenschlicht, sondern der Mensch vergottlicht. Denn er wird
wahrhaft zur Schau Gottes gefiihrt, die allein Gottes, nicht aber des Menschen Reich ist.

93 Vgl. III Sent d2 q1 al, sowie: ,,duplex capacitas attendi potest in humana natura. Una
quidem secundum ordinem potentiae naturalis. Quae a Deo semper impletur, qui dat unicui-
que rei secundum suam capacitatem naturalem. Alia vero secundum ordinem divinae poten-
tiae, cui omnis creatura obedit ad nutum® (STh III q1 a3 ad3); ,sicut in qualibet creatura,
consideratur duplex potentia passiva, una quidem per comparationem ad agens naturale; alia
vero per comparationem ad agens primum, qui potest quamlibet creaturam reducere in actum
aliquem altiorem, in quem non reducitur per agens naturale; et haec consuevit vocari poten-
tia obedientiae in creatura® (STh Il q11 al).

94 Vgl. STh 1 q90 a4.

95 Vgl. ,unicuique debetur quod suum est. Dicitur autem esse suum alicuius, quod ad
ipsum ordinatur; sicut servus est domini, et non e converso; nam liberum est quod sui causa
est. In nomine ergo debiti, importatur quidam ordo exigentiae vel necessitatis alicuius ad
quod ordinatur. Est autem duplex ordo considerandus in rebus. Unus, quo aliquid creatum
ordinatur ad aliud creatum, sicut partes ordinantur ad totum, et accidentia ad substantias, et
unaquaeque res ad suum finem. Alius ordo, quo omnia creata ordinantur in Deum. Sic igitur
et debitum attendi potest dupliciter in operatione divina, aut secundum quod aliquid debetur
Deo; aut secundum quod aliquid debetur rei creatae. Et utroque modo Deus debitum reddit.
Debitum enim est Deo, ut impleatur in rebus id quod eius sapientia et voluntas habet, et quod
suam bonitatem manifestat, et secundum hoc iustitia Dei respicit decentiam ipsius, secundum
quam reddit sibi quod sibi debetur. Debitum etiam est alicui rei creatae, quod habeat id quod
ad ipsam ordinatur, sicut homini, quod habeat manus, et quod ei alia animalia serviant. Et sic
etiam Deus operatur iustitiam, quando dat unicuique quod ei debetur secundum rationem
suae naturae et conditionis. Sed hoc debitum dependet ex primo, quia hoc unicuique debetur,



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 187

Geschopf gehoren nicht zur selben Ordnung.% Es ist also keine Gnade fiir
den Leib, wenn Gott ihm die Seele einhaucht. Auch hat der Leib nur des-
halb keine potentia naturalis beziiglich der Seele, weil Gott allein die Seele
aus nichts erschaffen kann. Dabei heifst jedwedes unmittelbare Vermdogen
beziiglich des agens primum potentia obedientiae. Von der Gnade sagt Tho-
mas auch explizit, daf die Seele eine potentia obedientiae fiir sie hat.97 De
Lubac interpretiert dies folgendermafSen:

»Thomas weiff selbstverstindlich auch, daff weder die geschaffene Gnade,
noch die eingegossenen Tugenden, noch das Licht der Herrlichkeit [...] natiir-
liche Produkte menschlicher Fihigkeiten sind. Viele andere, ob Thomisten
oder nicht, wissen es ebenso, was ein weiterer Anlafd sein wird, den Ausdruck
potentia oboedientialis beizubehalten. So zum Beispiel Duns Scotus [...] In der
finalen Ordnung wird man dies, um der Gefahr einer Verwechslung der
iibernatiirlichen Gabe mit einer bloflen Erginzung der Natur durch ein natiir-
liches Agens zu entgehen, [...] genauer fassen, so ndmlich, dafl die ,passive
Potenz‘, die die menschliche Natur im Verhiltnis zu dieser iibernatiirlichen
Gabe kennzeichnet, auch potentia oboedientialis specialis — potentia oboedien-
tialis specifica hominis — oder potentia passiva oboedientialis genannt werden
kann. Aber nach den Erklirungen des hl. Thomas ist es evident, daf§ nament-
lich fiir ihn der blofle Begriff der potentia oboedientialis — der ja ersonnen
wurde, um die Moglichkeit des Wunders begreiflich zu machen, und nicht
,um die Lage zu beschreiben, in die uns Gottes Gabe versetzt, damit wir Kin-
der Gottes werden kénnen‘ — nicht geniigt, um das Verhiltnis der mensch-
lichen Natur zum Ubernatiirlichen zu bestimmen.“98

Obwohl Thomas keine generische von einer spezifischen potentia obe-
dientiae unterscheidet, ist die Frage berechtigt: Was ist das Wesen der po-
tentia obedientiae im Menschen? Wie Thomas oftmals wiederholt, steht der
Mensch in einer natiirlichen Hinordnung (ordo oder habitudo naturalis) auf
die Gnade.?? Entsprechend liegt das sogenannte Paradox der Gnade in der

quod est ordinatum ad ipsum secundum ordinem divinae sapientiae. Et licet Deus hoc modo
debitum alicui det, non tamen ipse est debitor, quia ipse ad alia non ordinatur, sed potius alia
in ipsum® (STh I g21 al ad3).

96 Wer hat ihm etwas gegeben, so dafl Gott ihm etwas zuriickgeben miifte? Denn aus
ihm und auf ihn hin ist die ganze Schépfung. Thm sei Ehre in Ewigkeit. Amen® (R6m 11,35-
36).

97 ,Sicut enim ex aqua vel terra potest aliquid fieri virtute corporis caelestis, quod non
potest fieri virtute ignis; ita ex eis potest aliquid fieri virtute supernaturalis agentis quod non
potest fieri virtute alicuius naturalis agentis; et secundum hoc dicimus, quod in tota creatura
est quaedam obedientialis potentia, prout tota creatura obedit Deo ad suscipiendum in se
quidquid Deus voluerit. Sic igitur et in anima est aliquid in potentia, quod natum est reduci
in actum ab agente connaturali; et hoc modo sunt in potentia in ipsa virtutes acquisitae. Alio
modo aliquid est in potentia in anima quod non est natum educi in actum nisi per virtutem
divinam; et sic sunt in potentia in anima virtutes infusae“ (De virt. in comm. al0 ad13, vgl.
SThIII q11 al).

98 DE LUBAC, Henri: Die Freibeit der Gnade. Bd. II, 194-195.

99 Vgl. z.B. die Worter fiir den Bezug zur Gnade: aptitudo, habilitas, ordo boni naturalis
ad gratiae susceptionem in De Mal q2 all ¢, adl, ad2, ad3, ad9, ad12, ad13, ad16, al2 c,



188 Rupert Johannes Mayer OP

Synthese von ordo naturalis und potentia obedientiae. Trotz der natiirlichen
Hinordnung steht die Seele nicht in einer potentia naturalis zur Gnade.
Dies liegt an dem alliiberragenden Ziel des Menschen, das ohne Gottes Hil-
fe nicht erreichbar ist.100

Nach de Lubac bedeutet dies: Thomas schiitzt die Ubernatiirlichkeit der
Gnade, indem er sie aus der potentia obedientiae hervorgehen 1ift, nicht
aber wie die natiirliche Wirkung eines agens naturale aus der potentia natu-
ralis. Thomas denkt jedoch anders: Die potentia naturalis wird von Gott
immer erfiillt, weil sie zur Ordnung der Natur gehort. D.h.: Jedwede poten-
tia passiva naturalis hat darin ihr geschuldetes Ziel, von einer potentia
activa naturalis erfiillt zu werden. Wenn Gott eine potentia passiva
naturalis gibt, dann gibt er auch die entsprechende potentia activa
naturalis, die dieses Aufnahmevermégen verwirklicht. Die Natur als poten-
tia naturalis fordert also die Gnade ein. Dies wurde von de Lubac iiber-
sehen, so dafs er den Begriff der potentia obedientiae als ungeniigend fiir
die Beschreibung des Verhiltnisses von Natur und Gnade bezeichnete, weil
er eher die VerfafStheit des Wunders nennt. Thomas dagegen mufl diesen
Begriff notwendig verwenden. Wiirde er es nicht tun, wire die Gnade nicht
Gnade, sondern geschuldet.

Im Gefolge von E. Gilson gingen andere Ausleger des Thomas so weit,
den Begriff der potentia obedientiae als fiir das Problem irrelevant zu
qualifizieren. Denn Thomas wendet ihn an, um das Verhiltnis der Natur zu
eingegossenen Tugenden, zur Prophetie, zur Menschwerdung Gottes zu be-
schreiben,101 nicht aber beziiglich der visio beatifica.192 Schon der Text des
Thomas spricht andere Worte:

»Aliquid est in potentia ad alterum dupliciter: uno modo in potentia naturali,
et sic intellectus creatus est in potentia ad omnia illa cognoscenda quae suo
lumine naturali manifestari possunt, et nihil horum angelus beatus ignorat: ex
horum enim ignorantia remaneret intellectus angeli imperfectus; quaedam
vero potentia est obedientiae tantum, sicut dicitur aliquid esse in potentia ad
illa quae supra naturam Deus in eo potest facere, et si talis potentia non

ad4, IV Sent d17 q1 a$ soll, Ver q14 al0 ad2, g23 a2 ¢ und ad2, sowie SECKLER, Max:
Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin, 203-204.

100 Super Boetium De Trin. q6 a4 ads.

101 ygl, STh III q1 a3 ad3, q11 al, De virt. in comm. al10 ad13, De ver q8 al2 ad4, q12
a3 ad18.

102 vgl. GILSON, Etienne: Sur la problématique thomiste de la vision béatifique. In:
AHDLMA 39 (1964) 67-88; BRADLEY, Denis J.M.: Aquinas on the Twofold Human Good,
453-455; BUJO, Bénézet: Die Begriindung des Sittlichen, 113-119. Die Autoren meinen
dariiberhinaus, der Begriff der potentia obedientiae bezeichne nicht die Beziehung zu einem
agens supernaturale, sondern nur den Mangel eines ordo naturalis zur Aufnahme der ent-
sprechenden Wirkung. Deshalb wiirde folgender Text iiber die Gotteschau, der die potentia
obedientiae im Gegensatz zu STh IIT q11 al nicht erwihnt, fiir ihre Meinung sprechen: ,,Visio
seu scientia beata est quodammodo supra naturam animae rationalis, inquantum scilicet pro-
pria virtute ad eam pervenire non potest. Alio vero modo est secundum naturam ipsius,
inquantum scilicet per naturam suam est capax eius, prout scilicet ad imaginem Dei facta est®

(STh IIT q9 a2 ad3).



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 189

reducatur ad actum, non erit potentia imperfecta. Et ideo intellectus angeli

beati non est imperfectus, si non cognoscit omnia quae Deus potest ei reve-
lare.“103

Thomas wiederholt ausdriicklich: Zu allem, was Gott jenseits der Natur in
uns wirkt, stehen wir in einer potentia obedientiae. Dazu zihlt auch die
Gottesschau und alles, was Gott uns darin auf itibernatiirliche Weise ent-
hiillt. Entscheidend bleibt der Bezug zur potentia naturalis: Wird sie nicht
verwirklicht, fehlt etwas, was dasein mufd und geschuldet ist. Demgegen-
iber steht es Gott frei, die potentia obedientiae zu verwirklichen oder
nicht, auch sie in héherem oder niedrigerem MafS zu verwirklichen.

Damit zeigt sich: Thomas hilt gegeniiber de Lubac die natiirlich erkenn-
bare Eigengesetzlichkeit der natura pura und die potentia obedientiae fiir
notwendig, um das Umsonst der Gnade zu ermoglichen. Wire die Natur
nicht durch sich selbst auf unbestimmte Weise, sondern durch die Gnade
selbst auf das Ziel der Gnade hin angelegt, dann wire Gott nicht mehr frei,
die Gnade zu geben. Wire das Aufnahmevermégen fiir die Gnade natiirlich,
wire Gott verpflichtet, es zu erfiillen. Der Thomismus hatte also recht,
diese zwei Punkte der Gnadenlehre zu unterstreichen, legte aber die natura
pura so aus, dafd sie sich auf Grund der gegeniiber einer natura pura feh-
lenden Offenbarung nicht nach Gott sehnen konnte, auch nicht implizit. De
Lubac gelang es, zum grundlegenden Wesen des Menschen im desiderium
naturale vorzustoflen, d.h. zu dem ,Paradox‘, dafl der Mensch sich nach
Gott sehnt, ohne ihn aus sich erreichen zu kénnen. Doch verlor er damit
die Eigengesetzlichkeit der Natur.

CONCLUSIO

Es hat sich gezeigt: De Lubacs Antwort auf die thomistische Stockwerk-
theologie ist eine Stockwerkphilosophie, die die «reine» Natur durch ein
«natiirliches» Streben nach der Gnade, das nur theologisch erkennbar ist,
tiefer bestimmt. Dennoch verstand de Lubac seine Auslegung des deside-
rium naturale vor allem als einen Riickgriff auf die Tradition, die durch
Thomas begriindet worden war. In diesem Sinn ist seine Auslegung des
Thomas ein Weg in die Irre zu nennen, da er die Eigengesetzlichkeit der
Natur nicht zulidf3t, 104

De Lubac ist sich bewufst, daff seine Auslegung des Verhiltnisses von
Natur und Gnade nicht neu ist. Er findet sie bei Duns Scotus, dessen Sicht
er mit der des Thomas von Aquin identifiziert.105 Die Verschiedenheit der
Auslegungen des genannten Verhiltnisses zeigen sich vor allem in dem

103 De Ver q8 a4 ad13.

104 Zur Eigengesetzlichkeit ist zu sagen: De Lubac bestimmt die Natur durch das Ziel der
Gnade. In diesem Sinn gibt es keine Eigengesetzlichkeit der Natur, obwohl der Natur durch
die Gnade ihr eigenes Gesetz vorgeschrieben wird.

105 Vgl. MAYER, Rupert Johannes: Zum desiderium naturale visionis Dei nach Johannes
Duns Scotus und Thomas de Vio Cajetan, 737-740.



190 Rupert Johannes Mayer OP

Ausdruck secundum communem rationem beatitudinis (Thomas) oder beati-
tudo in communi (Scotus). Nach Thomas sucht die Natur das Gliick auf all-
gemeine Weise, so daf$ erst die Erkenntnis den Menschen auf ein bestimm-
tes Gliick festlegt.106 Zwar kann der Mensch einsehen, daff seine Vollen-
dung in der Gottesschau liegt und dafd diese Schau nicht unméoglich ist.
Doch ohne Offenbarung weifd niemand, ob Gott dem Menschen diese Voll-
endung schenkt oder nicht. Ohne Offenbarung kann der Mensch folglich
nicht hoffen, an dieses Ziel zu gelangen. D.h.: Die Offenbarung erlaubt
dem Menschen, sein unbestimmtes desiderium naturale auf die Gottesschau
zu richten und sich so von der Gnade bestimmen zu lassen. Gott ist folglich
frei, die Gnade zu geben.

Fiir Scotus besitzt die Natur dariiber hinaus ein Streben nach der bea-
titudo in particulari, d.h. die konkrete, historische Natur in ihrer ratio pro-
pria sucht das Gliick auf bestimmte Weise. Doch ist dies nur durch die
Offenbarung erkennbar, da die Vernunft nur die beatitudo in communi und
die Natur im Allgemeinen einsehen kann, ohne zu wissen, daf§ die Natur in
ihrer Konkretheit schon auf die Gottesschau ausgerichtet ist. Die Natur
kann in diesem Sinn von der Gnade nicht bestimmt werden, da ihr Ziel
schon durch Gottes Entschlufl, den Menschen zur Schau zu berufen, ge-
prigt ist. Im Gegensatz zu Thomas107 ist das Streben der Natur eine unbe-
wufSte Geneigtheit des Menschen in seinem Sein, die den freien Willen in
seinen bewufdten Akten nicht bestimmt. Wenn man die acceptatio-Lehre des
Scotus108 auf das Verhiltnis von Natur und Gnade tibertrigt, bedeutet dies:
Gott mufl die Gnade geben, insofern der Mensch zur visio bestimmt ist,
kann sie jedoch kraft seiner potentia absoluta zuriickhalten. De Lubac tiber-
nimmt diese Ergebnisse von Scotus Denken, meint jedoch, daff Gott frei
bliebe, die Gnade zu geben.109

Gegeniiber einer Theologie, die die Natur der Dinge durch die Offen-
barung bestimmt, steht die Weise des Thomas, die Natur der Dinge, also
hier des Willens, philosophisch wahrzunehmen: Zeigt sich darin ein blei-
bender Grundzug, der sich in jedem Wollen durchtrigt? Thomas sieht, daf$
das Wollen sich immer auf sein Formalobjekt, das bonum universale be-
zieht. Das bedeutet nichts anderes, als dafd jedes Wollen immer um des
Guten willen wollen mufS. Es gibt kein Wollen, das nicht um eines Zieles
willen, das zumindest als gut erscheint, geschieht. Denn es ist die Natur des
Wollens, um des Guten willen zu wollen. Genauso wiirde Thomas sagen:

106 [V Sent d49 q1 a3 sol3.

107 vgl. z.B. Ver q22 a$ ad11.

108 ygl, Rep. Par. 1 d17 q2, sowie DETTLOFF, Werner: Art. Duns Scotus [ Scotismus I. In:
KRAUSE, Gerhard, MULLER, Gerhard (Hrsgg.): TRE Bd. IX. Berlin, New York: Walter de
Gruyter 1982, 218-231, hier: 227-228.

109 vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. I, 261 f., besonders 282-288, vgl. ebenso: MAYER,

Rupert J.: Zum desiderium naturale visionis Dei nach Johannes Duns Scotus und Thomas de
Vio Cajetan, 739-741, 745-750.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 191

Das Denken mufS alles Bedachte als seiend bedenken, zumindest als im Den-
ken seiend, wenn es schon nicht in der Wirklichkeit vorhanden ist.110

In einem zweiten Schritt klirt Thomas: Niemand kann ein einzelnes
Ding bedenken, ohne es aus seinem Verhiltnis zum Ganzen des Seienden zu
vernechmen. Genauso wenig sind die unmittelbaren Ziele der Dinge
einsichtig, es sei denn sie werden innerhalb der Ordnung des Ganzen ge-
sehen. Eine Stockwerkphilosophie ist so schon im Ansatz unmdéglich, da die
Gesamtordnung nie den Einzeldingen aufgesetzt, sondern, sie in ihr je-
weiliges Sein entlassend, in ihnen verwirklicht wird: Das Ganze ist durch
seine Teile und die Teile sind durch das Ganze, was sie sind.!11 In einem
jeden Ding liegt der Bezug zur ganzen Welt. Dennoch iibersteigt die Ord-
nung der Gnade die Ordnung des Seins der Natur, die auf allgemeine Weise
auf das Heil ausgerichtet ist.

Zuletzt ist sich Thomas durchaus bewufst, daff der Mensch durch die
Siinde in seinem natiirlichen Wollen krankt. Die Erfahrung zeigt, daff Men-
schen eher auf egoistische Selbstdurchsetzung aus sind, als auf eine Liebe zu
Gott tiber alles. Deshalb (und weil das geistige Wollen zum Teil verborgen
ist) geht Thomas in seinem Denken den Umweg iiber die unverniinftigen
Dinge: inclinatio enim naturalis in his quae sunt sine ratione, demonstrat
inclinationem naturalem in voluntate intellectualis naturae.112 Fiir de Lubac
wire dieser Weg nicht gangbar, da dies in seinem Denken bedeutet, die
Natur des Geistes der Gesetzlichkeit des Nicht-Geistigen zu «unter-
werfen».113 Thomas sieht dagegen, dafs die Analogie alles natiirlich Sei-
enden einen solchen Schritt erméglicht, und daf$ dadurch die Natur unab-
hingig von der Gnade erkannt wird. Denn niemand soll behaupten, daf$ das
Nicht-Geistige in seinem Sein schon apriori durch die Gnade als iiber-
natiirliche «Formung» bestimmt sei. De Lubac kann letzteres nur halten,
weil er die tibernatiirliche Finalitit in die Natur aller Dinge hineinlegt.

Aus diesen Uberlegungen zeigt sich: Die Theologie braucht eine Philo-
sophie, die sich an die Eigengesetzlichkeit der Dinge bindet, d.h. an ihre
Wahrheit.114 Denn nur gegeniiber dieser Eigengesetzlichkeit kann die Gna-
de sich als Gnade zeigen, die das Sein der Dinge nicht zerstort, sondern er-
hebt und vollendet. Deshalb sollte die Theologie das Denken einer solchen
Philosophie nicht unterdriicken, sondern freilassen. Denn diese Philosophie
ist der Boden, auf dem die Theologie steht — gratia supponit naturam.115

110 Vgl. MAYER, Rupert ].: De veritate: Quid est?, 319-324, 330-343.

111 Vgl. De Pot q3 al6 ad4, sowie MAYER, Rupert J.: De veritate: Quid est?, 202-205.

112 STh I 60 as.

113 Vgl. Die Freibeit der Gnade. Bd. 11, 145-165.

114 vel. Gaudium et Spes, n. 36. In: DENZINGER, Heinrich: Enchiridion symbolorum
definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, n. 4336.

115 Anders de Lubac, freilich im Kontext der Liuterung: ,Bei dieser unentbehrlichen
Bemiihung [sc. der Substanz des thomanischen Denkens treu zu bleiben] miifSte man vor allem
eingehender zu zeigen versuchen, dafl die iibernatiirliche Wirklichkeit «die Versuche des
Menschen nur darum krént, weil sie sie vorerst zerstdrt und umkehrt». Ja vielleicht wire es
angezeigt, [...] daff diese Vollendung selbst nicht blof§ das normale Ergebnis von Bestrebungen



192 Rupert Johannes Mayer OP

Die Wahrheit des Dinges, auf das die Diskussion um Natur und Gnade
nach de Lubac blickte, ist die Wahrheit des Willenswesens. Entsprechend
war in diesem Artikel die Hinsicht auf das sich von sich her zeigende
Willenswesen federfithrend, da durch die Wahrheit des Willenswesens das
Denken in dieser Diskussion bemessen ist. Je nachdem wie die verschie-
denen Autoren das Willenswesen denken, verschiebt sich auch ihr Blick auf
den Menschen im Bezug zur Gnade. Dabei ist es erstaunlich, wie wenig de
Lubac philosophisch vom Wesen des Willens spricht. Doch zeigt sich im
Fehlen der philosophischen Willensbetrachtung sein Zugang zu dieser
Frage: Die Natur soll theologisch bestimmt werden. Diese Denkweise
spiegelt sich im Gottesbild de Lubacs: Durch einen freien Willensentscheid
bestimmt Gott, dafl der Mensch einen Willen habe, der das Gliick in Gott
sucht. Der gottliche Wille setzt die Natur zusammen, wie er will.116

De Lubacs Denkweise ist auch insofern zu hinterfragen, als eine theo-
logische Bestimmung des Willenswesens sich an der Offenbarung zu orien-
tieren hitte. Es gibt aber weder in der Schrift noch im Lehramt eine Aus-
sage zum desiderium naturale visionis Dei. Der Glaube sagt nichts iiber eine
natiirliche Sehnsucht nach Gott, sosehr er die Hoffnung als iibernatiirliche
Sehnsucht nach Gott kennt. De Lubac versucht, dieses Fehlen einer Offen-
barung — und der in der Offenbarung vorausgesetzten Wesenserkenntnis
der Dinge — durch eine historische Untersuchung zu kompensieren, die eine
Fiille von Zitaten verschiedenster Autoren zum desiderium naturale liefert.
Somit erweist sich seine Vorgehensweise als historisch: Eine philosophische
Untersuchung miiffte das Wesen des Willens bedenken, eine theologische
Untersuchung hitte es mit der Offenbarung zu tun. De Lubac dagegen hilt
sich im Bereich der Texte auf, die er als Zeugen fiir seine Meinung her-
anzieht. Dies mag eine dialektische Heranfiihrung an das Thema sein. Die
Sache selbst, um die es geht, kann von dieser Heranfithrung jedoch nicht
ans Licht gebracht werden. Denn dazu bedarf es des philosophischen und
theologischen Vorgehens, auf das de Lubac durch seine historisch-positive
Theologie vorbereiten wollte.

ist, die ohne iibernatiirliche Hilfe nicht die Kraft hiitten, ihr Ziel zu erreichen: sie ist «ver-
wandelnde Einigung» und infolgedessen ist jedenfalls nicht einzusehen, daf§ sie ohne einen
Einbruch, der in der Natur eine ,passive Liuterung‘ bewirkt, erlangt werden kann® (Die Frei-
heit der Gnade. Bd. 11, 51, vgl. de Lubacs Auslegung von M. Blondel, ibid., 252). Auch hier
méchte ich de Lubac widersprechen: In der siindelosen, heilen Natur ist der ,,Ubergang zur
Gnadenordnung® (ibid.) nicht eine Art Tod, sosehr die Natur sich lassen mufs, um der Gnade
Raum zu geben. Das Bemiihen, der Substanz von Thomas Denken treu zu bleiben, bedarf eher
eines Lassens des Irrtums, als eines Todes der Natur.

116 De Lubac betrachtet die Schépfung mehr in ihrer Kontingenz und Abhingigkeit vom
Willen des Schépfers als in der Notwendigkeit der erschaffenen Naturen (vgl. Die Freibeit der
Gnade. Bd. 11, 40 t.).



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 193

Abstract

The debate concerning nature and grace in the twentieth century has never
been settled. Henri de Lubac corrected the Thomistic understanding of a
pure nature which lacks a natural desire for the vision of God: For the
Thomists, though not for Aquinas, nature may pursue a beatitude of its own
kind, i.e. nature is able to find rest in the natural contemplation of God.
This end is a human achievement and pure nature does not seek God beyond
its own achievement. De Lubac held against this position that there is only
one last end: Both nature and grace are ordered to the beatific vision. As a
consequence, nature itself becomes dependent on God’s decision to give
grace, because the end of nature is determined by God’s decision to call or
not to call humanity to the vision of his face. Therefore, de Lubac claims
that nature in its depth is known by faith alone. Reason may understand a
generic human nature, but not the determinate call to the beatific vision.
Similarly, God constructs the human nature in such a way that the generic
human nature may exist without a natural desire for the beatific vision,
because the last end depends on God’s free choice to give grace. In this
sense, nature has two stories, namely the generic nature and the end given to
it by God’s free decision, so that the latter end remains extrinsic to a generic
nature, which may exist without this end. In the history of theology this
position was held by John Duns Scotus.

Aquinas describes the relation of nature and grace in a different way:
Nature is ordered to the beatific vision, though not as determined to the
beatific vision by God’s special call. In other words: The human nature has
a natural desire for beatitude, which cannot find rest in anything else but
God. Nonetheless, grace determines this general desire for beatitude by the
hope for the beatific vision, which is the revealed last end of bhumanity. This
means: God reveals that he has called mankind to the beatific vision. Reason
or nature can know, that it is not satisfied in anything else but the beatific
vision. But it cannot know, whether or not God is willing to give grace.
Thus, Aquinas is able to protect the gratuity of grace, because he does not
think God’s will to give grace as a part of human nature.



	Stockwerkphilosophie gegen Stockwerktheologie? : Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin

