
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Stockwerkphilosophie gegen Stockwerktheologie? : Zum desiderium
naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin

Autor: Mayer, Rupert Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760776

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760776
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rupert Johannes Mayer OP

Stockwerkphilosophie gegen
Stockwerktheologie?1 Zum desiderium naturale

bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin

Henri de Lubac faßt sein Verständnis von Natur und Gnade wie folgt
zusammen: Zwischen beiden liegt eine radikale Verschiedenheit. Dennoch
gibt es eine innige Verbindung zwischen der Natur und dem Ubernatürlichen,

insofern die Natur durch das desiderium naturale visionis Dei auf
die Gnade oder die Glorie als Ziel hingeordnet ist. Dies liegt daran, daß die
Natur für die Gnade erschaffen ist. Entsprechend ist die gesamte Ordnung
der Natur vom Übernatürlichen durchdrungen, das die Natur anzieht.2 Die
konkrete Wirklichkeit ist also kein reines In-sich, obwohl die Natur als Natur

kein einziges übernatürliches Element in sich trägt. Alles hat gewissermaßen

eine übernatürliche Finalität.3

' Der in dem Titel „Stockwerktheologie" oder „Zwei-Stockwerk-Denken" angedeutete
Extrinsezismus der Gnade gegenüber der Natur wurde zuerst von M. Blondel unter diesem
Titel angesprochen: „De Lubac spricht immer wieder von einer philosophie séparée oder von
einer théologie séparée, was schwer zu übersetzen ist [...]. Im Deutschen hat sich für das
Gemeinte das Bildwort vom Zwei-Stockwerk-Denken eingebürgert. Damit ist gemeint, daß zur
natürlichen Ordnung unvermittelt die übernatürliche Ordnung der Gnade hinzukommt, ohne
daß eine innere Zuordnung der beiden Ebenen (.Stockwerke') aufgezeigt werden kann. Die
Gnade Gottes trifft auf den Menschen, der diese Gnade aufgrund der göttlichen Autorität
anzunehmen hat. Um der Gnade ihren Geschenkcharakter zu wahren, meinte man in einer
sich seit dem 17. Jahrhundert durchsetzenden Theologie der natura pura, daß der Mensch
prinzipiell auch ohne die Gnade in einer natürlichen Glückseligkeit vollendbar sei, die nicht
in der Anschauung Gottes besteht. [...] Man spricht seit Maurice Blondel, der den Begriff
1904 in seinem Buch Geschichte und Dogma ausdrücklich als Wortneuschöpfung (8)
einführte, in diesem Zusammenhang von Extrinsezismus" (VODERHOLZER, Rudolf: Henri de Lubac

begegnen. Augsburg: Sankt-Ulrich-Verlag 1999, 19).
2 « Il y a entre la nature et le surnaturel, une distinction absolue, une hétérogénéité

radicale [...] ; mais cela n'empêche pas qu'il y ait de l'une à l'autre un rapport intime, une
ordination, une finalité. La nature est faite pour le surnaturel, et sans avoir aucun droit sur
lui, elle ne s'explique pas sans lui. Il en résulte que tout l'ordre naturel, non seulement dans

l'homme, mais dans le monde entier qui [...] participe au destin de l'homme, est déjà pénétré
par un surnaturel qui le travaille et l'attire lorsqu'il en est absent, cette absence est encore
une sorte de présence. [...] Car, dans la réalité concrète, rien n'est purement en < soi-même > »

(DE LUBAC, Henri: Théologie dans l'histoire. Bd. II. Paris: Descleé de Brouwer 1990, 20, vgl.
FIGURA, Michael: Theologie aus der Fülle des Glaubens. Zum Tod von Henri de Lubac. In:
IKaZ 20 (1991) 540-549, hier: 545, sowie SCHINDLER, David L.: Introduction. In: DE LUBAC,
Henri: The Mystery of the Supernatural. New York: Crossroad Publishing Company 1998,
XI-XXXI, hier: XV; SALES, Michel: Préface. In: DE LUBAC, Henri: Surnaturel. Études
historiques. Paris: Descleé de Brouwer 1991, I—XII, hier: VIII—IX).

3 DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. II. Das Paradox des Menschen.
Einsiedeln: Johannes Verlag 1971, 55.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 165

Insofern kann man sagen: Einerseits ist es de Lubac gelungen, die
ursprüngliche Dimension des desiderium naturale bei Thomas von Aquin
zurückzugewinnen. Denn auch für Thomas ist der Mensch durch sein
desiderium naturale auf die visio Dei hingeordnet, obwohl diese Neigung der
Natur keinen motus ordinatus zu diesem Ziel ermöglicht. Dazu ist die
natürliche Hinneigung zu Gott nach Thomas zu unbestimmt, was auch de
Lubac in seiner Auslegung des Thomas richtig wiedergibt.4 Andererseits
verliert de Lubac durch seine Problemstellung, d.h. durch die Suche nach
der verloren gegangenen Einheit von Natur und Gnade in der Theologie
des Thomas, das ursprüngliche Verständnis dieser Theologie. Denn aus de
Lubacs Sicht kann sich das desiderium naturale für Thomas nur als eine im
Denken nachträglich hinzugefügte Verbindung von Natur und Gnade
ergeben:

„Thomas sagte: Man kann den Menschen in seiner Natur betrachten, indem
man von seiner Beziehung zu Gott absieht. [...] Nachdem Thomas die beiden
Gesichtspunkte des Philosophen und des Theologen unterschieden hatte, nicht
nur weil diese Unterscheidung in sich gültig ist, sondern auch, wie gezeigt, um
Aristoteles nicht in ausdrücklichen Gegensatz zum christlichen Glauben zu
bringen, suchte er eine Brücke zwischen diesen beiden Standpunkten zu
schlagen durch seine Lehre von der natürlichen Sehnsucht'."5

Diese Auslegung hält fest, daß die Natur in den Augen des Glaubens durch
die geoffenbarte Ubernatur zu erklären ist: Das übernatürliche Ziel ist der
Gesichtspunkt, von dem aus die Schöpfung und die Natur zu betrachten
sind. Schon die Natur des Menschen strebt wegen Gottes freiem Entschluß,
die Menschen zur visio Dei zu berufen, auf dieses Ziel zu. D.h.: Das
übernatürliche Ziel bedingt nicht nur die Hoffnung als theologische Tugend,
sondern auch das desiderium naturale. Letzteres ist nur aus dem Glauben
und der gnadenhaften Berufung zum übernatürlichen Ziel zu erklären,
gemäß der die Natur von der Gnade durchdrungen ist.6

So wird deutlich: Die Fragestellung de Lubacs erlaubt nicht mehr, die
Natur rein philosophisch als Natur wahrzunehmen. Die Natur wird zuvorderst

theologisch bestimmt, nicht aber in ihrer Eigenständigkeit oder
Eigengesetzlichkeit als Natur zugelassen. Damit steht de Lubac in einem Gegensatz

zum Denken des Thomas, der versucht, die Natur sich von sich her

4 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 123-129, vgl. THOMAS VON AQUIN: STh I q62 a2, I—II

q3 a8. Die Werke des Thomas werden soweit möglich zitiert nach: Sancti Thomae Aquinatis
Opera omnia iussu Leonis XIII. P.M. édita, cura et studio fratrum praedicatorum. Rom 1882
ff. (Ed. Leonina). Darin noch nicht edierte Texte werden der Ed. Marietti, Turin 1948 ff.
entnommen, sowie der Sentenzenkommentar der Ausgabe S. TOMMASO D'AQUINO:
Commenta alle Sentenze di Pietro Lombardo. Bologna: PDUL Edizioni Studio Domenicano 2001.

5 DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. I. Das Erbe Augustins. Einsiedeln:
Johannes Verlag 1971, 256-257.

6 „[...] die Natur wird in den Augen des Glaubens durch das Ubernatürliche, auf das hin
sie geschaffen wurde, erklärt" (DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 138, vgl.
FIGURA, Michael: Ruhelos ist unser Herz, bis es in dir ruht. Nachwirkungen des augustinischen
cor inquietum (Conf. 1,1) bei Henri de Lubac. In: IKaZ 36 [2007] 567-575).



166 Rupert Johannes Mayer OP

zeigen zu lassen und so ein desiderium naturale in ihr findet. Letzteres hat
demnach auch für Thomas nicht zuerst die Stellung eines Bindeglieds
zwischen Natur und Gnade. De Lubacs Grundsatz: „Einen, um besser zu
unterscheiden",7 führt dagegen zu der Lösung: Im desiderium naturale sind
Gnade und Natur gewissermaßen vereint. Denn auf Grund der Gnade ist
schon die Natur auf die Gnade ausgerichtet und besitzt eine übernatürliche
Zielgerichtetheit, obwohl sich in der Natur keine Gnade findet. Dieser
Zwittercharakter des desiderium naturale erlaubt nach de Lubac, es als

innige Verbindung zwischen Natur und Gnade zu sehen und somit beide
Ordnungen besser zu unterscheiden.

Von der Seite des Thomas aus erheben sich also einige Einwände -
sowohl dem Denkweg als auch dem Inhalt nach - gegen de Lubacs Beschreibung

des desiderium naturale, obwohl sich in beiden eine Grundeinsicht
durchträgt: Der Mensch ist schon durch seine Natur auf die Schau Gottes
ausgerichtet und dennoch bleibt die Gnade für den Menschen eine umsonst
gegebene Gabe. Ob diese Theologen ihrer Grundeinsicht treu bleiben
konnten, soll sich im Folgenden klären.

Die philosophische und theologische Auseinandersetzung, die de Lubac
durch sein Fragen hervorrief, endete in einer gewissen Ausweglosigkeit:8
Einerseits schien seine Kritik am thomistischen System Cajetans berechtigt,
andererseits war seine eigene Auslegung des Verhältnisses von Natur und
Gnade hinterfragbar. Selbst unter den Auslegern des Thomas besteht bis
heute kein Konsens, ob ohne die Theorie einer natura pura, die kein
desiderium naturale visionis Dei hat, das Umsonst der Gnade aufrecht erhalten
werden kann.9 Auf dem Hintergrund dieser Problemgeschichte soll die
Frauge nach dem Zusammenhang von Natur und Gnade noch einmal
aufgerollt werden. Denn de Lubac verstand seinen Beitrag innerhalb der
Grenzen der historisch-positiven Theologie, die er als ergänzungsbedürftig
ansah.10 Deshalb wird im Folgenden nicht historisch, sondern von den

7 Ibid., 54.
8 Vgl. FIGURA, Michael: Theologie aus der Fülle des Glaubens, 544, sowie HALLENSLEBEN,

Barbara: Die Sehnsucht der Natur nach Gott. Was bleibt von Henri de Lubacs Werk
„Surnaturel"? In: ThGl 83 (1993) 131-147, hier: 131. Literaturhinweise zur Diskussion des Themas

in der Mitte des 20. Jahrhunderts finden sich z.B. bei FIGURA, Michael: Der Anruf der
Gnade. Über die Beziehung des Menschen zu Gott nach Henri de Lubac. Einsiedeln: Johannes
Verlag 1979, 303-312.

9 Auch in der neueren Literatur finden sich Befürworter von Cajetans These, vgl. z.B.
LÉONARD, André-M.: La nécessité théologique du concept de la nature pure. In: RThom 101

(2001) 345-351; LONG, Steven A.: On the Loss, and the Recovery, of Nature as a Theonomic
Principle: Reflections on the Nature/Grace Controversy. In: Nova et Vetera, English Ed. 5

(2007) 133-184; DERS.: On the Possibility of a Purely Natural End for Man. In: Thomist 64

(2000) 211-237. Doch andere widersprechen ihnen, vgl. z.B. TORRELL, Jean-Pierre: Nature
et grâce chez Thomas d'Aquin. In: RThom 101 (2001) 167-202; SHANLEY, Brian: Aquinas on
Pagan Virtue. In: Thomist 63 (1999) 553-577, hier: 555; BRADLEY, Denis J.M.: Aquinas on
the Twofold Human Good. Reason and Human Happiness in Aquinas's Moral Science.

Washington: Catholic University of America Press 1997, besonders 445-473.
10 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 9.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 167

Prinzipien der jeweiligen Autoren aus versucht, ihre Beiträge im Licht der
»Sache selbst« zu beurteilen. Dies bedeutet, die verborgenen Leitgedanken
und Zusammenhänge sichtbar zu machen, die ihr Denken vom desiderium
naturale prägen. Nur so kann sich zeigen, ob sie die Grundeinsicht in ihren
Zusammenhängen und Folgen auszufalten und zu überschauen vermochten,
oder ob sie daran scheiterten, die Ausrichtung der Natur auf die Schau
Gottes und das Umsonst der Gnade in eins zu denken. Letzteres ist z.B.
unzweifelhaft die Absicht de Lubacs. Doch die Aussageabsicht, ihre denkerische

Ausführung und die Erhellung der Zusammenhänge im Ausgang von
einem Leitgedanken sind im Licht der »Sache selbst« zu unterscheiden, auch

wenn sich daraus ergeben sollte, daß ein Denken damit im Widerspruch zu
seiner Grundeinsicht steht.

I. Das desiderium naturale im Denken Henri de Lubacs11

1. Zur Natur gehörend, doch in der Übernatur verwurzelt

Wie schon angedeutet, konstruiert de Lubac das desiderium naturale als eine

Vermittelung zwischen Natur und Gnade. Diese Idee der Vermittelung
zeigt sich besonders, als er versucht, den Text der Enzyklika Humani generis

in seine Erwägungen miteinzubeziehen: Alii veram "gratuitatem" ordinis
supematuralis corrumpunt, cum autument Deum entia intellectu praedita con-
dere non posse, quin eadem ad beatificam visionem ordinet et vocet.12 De Lubac
legt diesen Satz ähnlich wie Karl Rahner bezüglich des desiderium naturale
aus, d.h. dieses wird als Hinordnung und Berufung zur Schau gesehen.13
Letzteres ist ein Bruch mit der Tradition, die in der Berufung ein
Geschehen der Gnade erblickt, nicht aber der Natur.14

11 Vgl. VANNESTE, Alfred: Nature et grâce dans la théologie occidentale. Dialogue avec
Henri de Lubac. Leuven: Univ. Press 1996, besonders 161-183, 251-292, sowie INCIARTE,
Fernando: Natur und Ubernatur. Ihr Verhältnis zueinander nach Henri de Lubac. In: Theologie

und Philosophie 74 (1999) 70-83 ; CHANTRAINE, Georges: Le surnaturel, discernement
de la pensée catholique selon Henri de Lubac. In: RThom 101 (2001) 31-51 ; NARCISSE,
Gilbert: Le surnaturel dans la théologie contemporaine. In: RThom 101 (2001) 312-328 ;

CHANTRAINE, Georges: Le surnaturel chez Henri de Lubac et Hans Urs von Balthasar. In:
Revue Catholique Internationale Communio 30 (2005) 106-120. An dieser Stelle soll nicht
versucht werden, die Entwicklung der Position de Lubacs nachzuvollziehen, sondern seine
zuletzt in Die Freiheit der Gnade, Bd. I und II, erreichte Skizze des Verhältnisses von Natur und
Gnade wiedergegeben werden. Zur Entwicklung vgl. MlLBANK, John: The Suspended Middle.
Henri de Lubac and the Debate concerning the Supernatural. London: SCM Canterbury Press
2005.

Enzyklika Humani generis, n. 16. In: DENZINGER, Heinrich: Enchiridion symbolorum
definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Herausgegeben von Peter HÜNER-
MANN. Freiburg/Br., Basel, Rom, Wien: Herder 37 1 991, n. 3891. Den Hinweis auf de Lubacs
Auslegung der Enzyklika Humani generis verdanke ich meinem Kollegen Prof. Walter J.
Thompson.

13 Vgl. z.B. Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 114.
14 Vgl. z.B. STh I II qll3 al ad3.



168 Rupert Johannes Mayer OP

Entsprechend verbietet sich nach Rahner eine natürliche Hinordnung
auf die Schau Gottes. Die Lösung kann deshalb nur darin liegen, die Natur
auf eine Restnatur ohne desiderium naturale visionis Dei zu reduzieren.
Dann fordert die Natur die Gnade nicht. Doch müßte diese Restnatur
durch das gnadenhafte, unverlierbare, übernatürliche Existential auf die
Gottesschau ausgerichtet werden.15 De Lubac lehnt eine solche gratia media
ab, da sie das Problem nur verschiebt, nicht aber löst: Auch das
übernatürliche Existential scheint die Gottesschau einzufordern.16 Mit Thomas
könnte man zudem sagen: Wenn wir eine habituelle Gnade brauchen, um
uns auf eine andere habituelle Gnade vorzubereiten, dann sind wir
unendlich oft der Vorbereitungsgnade bedürftig und gelangen nie über das

Vorbereitungsstadium hinaus.17
De Lubac geht deshalb einen anderen Weg, der von von Balthasar wie

folgt christologisch ausgelegt wird: Natur und Gnade sollen eins sein, wie
die zwei Naturen Christi in seiner göttlichen Person eins sind. Der Punkt
der Einheit von Natur und Gnade liegt folglich in der einen, übernatürlichen

Finalität, die beiden gemeinsam ist, d.h. die Einheit liegt in der
Übernatur, die die eine, konkrete Weltordnung prägt.18 Diese Auffassung
einer Dreiteilung spiegelt sich in folgenden Worten de Lubacs wider:

„Gott konnte durch nichts und niemanden [...] dazu veranlaßt oder gezwungen

werden, mir das Sein zu geben. Genausowenig wird er durch nichts und
niemanden dazu veranlaßt oder gezwungen, meinem Sein eine übernatürliche
Finalität einzuprägen, folglich liegt auch in meiner Natur kein Anspruch
darauf. Wenn wir in legitimer, ja notwendiger Analyse diese drei Dinge
weiterhin so unterscheiden, daß wir sie gleichsam in der Zeit ausbreiten: das Faktum

der Schöpfung eines geistigen Wesens - die übernatürliche Finalität, die
seiner Natur eingeprägt wird - schließlich das Angebot an die persönliche
Freiheit des Menschen, am göttlichen Leben teilzuhaben -, so müßten wir
zugeben, daß weder das erste das zweite noch das zweite das dritte derart nach
sich zieht, daß die vollkommene Unabhängigkeit Gottes angetastet würde."19

15 Vgl. RAHNER, Karl: Über das Verhältnis von Natur und Gnade. In: DERS.: Schriften zur
Theologie. Bd. I. Einsiedeln, Zürich, Köln: Benziger 31958, 323-345; DERS.: Natur und Gnade.

In: DERS.: Schriften zur Theologie. Bd. IV. Einsiedeln, Zürich, Köln: Benziger 1960, 209-
236.

16 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 146, unter Verweis auf eine Kritik von Edward SCHIL-
LEBEECKX am übernatürlichen Existential.

17 Vgl. II Sent d28 ql a4, STh I-II ql09 a6.
18 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Karl Barth. Darstellung und Deutung seiner Theologie.

Einsiedeln: Johannes Verlag 41976, 263—335, hier: 282—284, 299.
19 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 120-121. Obwohl von Balthasar die hypostatische

Union als Modell der Einheit von Natur und Gnade betrachtet, kritisiert er die
Auseinanderfaltung des Verhältnisses von Natur und Gnade in die drei Momente Schöpfung der

Geistnatur, Gabe des desiderium naturale und Begnadung: Zumindest die ersten beiden
Schritte seien als ein Schritt zu denken, da sie begrifflich zusammenfallen (BALTHASAR, Hans
Urs von: Henri de Lubac. Sein organisches Lebenswerk. Einsiedeln: Johannes Verlag 1976, 61,
Anm. 36).



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 169

Mit anderen Worten: Gott ist nicht nur frei, mir Sein und Gnade zu
schenken, er ist auch frei, meiner Menschennatur ein desiderium naturale
visionis Dei zu geben oder nicht.20 Obwohl de Lubac die drei Aspekte nicht
als zeitlich getrennt vorstellen möchte, sind sie für den göttlichen Willen
alle frei wählbar und deshalb nicht geschuldet. Gottes allmächtiger Wille
formt die Menschennatur nach Belieben, gibt ihr ein desiderium naturale
visionis Dei oder nicht, ohne dabei den Menschen in seinem Wesen zu
ändern. Ob mit oder ohne desiderium naturale, der Mensch bleibt ein
Mensch. De Lubac erkennt zwischen der Natur mit oder ohne desiderium
naturale nur eine materielle oder physische Differenz: Die Natur wäre
anders, aber immer noch menschlich.21 Dies liegt daran, daß der Naturbegriff

de Lubacs doppeldeutig ist: Einerseits bezeichnet er damit die
Menschennatur ohne ihre Bestimmtheit durch eine von Gott gewählte
Weltordnung, andererseits die konkrete Natur, die von Gott auf die visio bea-

tifica hingeordnet ist. De Lubac glaubt, diese Unterscheidung treffen zu
müssen, um die Freiheit Gottes zu schützen: Gott schuldet es der Natur
nicht, sie zur Gottesschau zu berufen. Das Problem, die Freiheit Gottes auf
Grund des Naturbegriffs schützen zu müssen, taucht also da auf, wo zuvor
die Freiheit Gottes konstitutiv in den Naturbegriff hineingenommen wurde:
Die konkrete und einzig existente Natur ist Ausdruck des freien Willens
Gottes, den Menschen zu begnaden. Deshalb stellt sich die Frage: Kann
Gott gegenüber einer solchen Natur noch frei sein?

Thomas von Aquin würde zunächst antworten: Einen Menschen ohne
desiderium naturale visionis Dei zu schaffen, wäre dasselbe, wie einen
Menschen ohne Vernunft zu schaffen, d.h. keinen Menschen zu schaffen. Doch
Gott schuldet es seiner eigenen Weisheit und Gerechtigkeit, einen
Menschen so zu schaffen, wie er ist.22 Aber diese schnelle Widerlegung könnte
uns daran hindern, de Lubacs Antwort auf Humani generis tiefer zu
verstehen. Er erläutert den Zusammenhang zwischen Gnade und desiderium
naturale, wenn er erklärt, warum die Finalität der Natur übernatürlich ist:

„Wenn man im Anschluß an diese Erklärungen nun sagen wird, daß sich für
unsere geschaffene Geistnatur konkret keine rein-natürliche [sc. keine natura
pura] Finalität vorstellen läßt, so wird damit [...] die freie, souveräne Unge-
schuldetheit der Gaben Gottes in keiner Weise eingeschränkt werden. Wenn
sogar gesagt werden kann, diesem existierenden, geschaffenen Geist sei jede
rein-natürliche Finalität konkret unmöglich geworden, dann wird das niemals
ein Urteil im Absoluten, sondern nur ein Urteil ex suppositione sein können.
Der Geist [...] wird also stets in seiner .Historizität' betrachtet, in seiner natura

instituta, oder, wenn man die Redeweise Karl Rahners gebrauchen will, in
seiner .existentialen' Realität. Man wird also fortan nicht mehr wie E. Bris-
bois sagen dürfen, daß ,im menschlichen Willen naturgemäß ein Verlangen
nach der Gottesschau liegt, unabhängig von der Berufung des Menschen zu

20 Ibid., 114-119.
21 Ibid., 93.
22 Vgl. STh I q21 al ad3.



170 Rupert Johannes Mayer OP

seiner übernatürlichen Bestimmung', sondern wird im Gegenteil eher mit dem
Augustinisten Fulgence Lafosse schließen: Appetitus innatus ad visionem bea-

tificam non est ita naturalis, ut non sit supernaturalis saltern radicaliter, in
quantum fundatur supra elevationem hominis ad finetn supernaturalem. Auf
diesem Weg [...] wird man sich mit den Verfechtern der modernen ,reinen
Natur' in der Begründung ihrer Theorie treffen [...] können."23

In diesen Zeilen zeigt sich de Lubacs Denken auf tiefere Weise: Das deside-
rium naturale ist sowohl natürlich als auch übernatürlich, d.h. übernatürlich

in der Wurzel. Denn Gott bestimmt zuerst ein übernatürliches Ziel
für den Menschen und gibt ihm dann um dieser Bestimmung willen auch
ein desiderium naturale auf dieses Ziel hin. Das desiderium naturale ist auf
das übernatürliche Ziel des Menschen gegründet und gehört in diesem Sinn
nicht zur Natur, sondern zur Ubernatur.24 Entsprechend ist de Lubacs
Verständnis der Frage nicht weit von der Meinung Karl Rahners entfernt: Die
natura pura oder Restnatur ist nun diejenige Natur, die ohne die faktische
Weltordnung betrachtet wird, gewissermaßen ohne natürliches Ziel. Denn
es läßt sich für unsere geschaffene Natur keine rein natürliche Finalität
vorstellen. Vor Augen hegt immer die faktische Welt in ihrer Flistorizität
und ihrer konkreten Zielgebundenheit, die in der menschlichen Erkenntnis
von der Natur nicht zu trennen ist.25 Wir dürfen hinzufügen: De Lubac
unterscheidet selbst zwischen der konkreten oder historischen Natur einerseits

und der „Restnatur" ohne desiderium naturale gemäß Gottes Ruf
andererseits. Doch diese Unterscheidung wird getroffen, um die Freiheit der
Gnade zu ermöglichen. Erkennbar ist sie nicht.

Letztere Zielgebundenheit ist übernatürlich, d.h. sie ist eine übernatürliche

Finalität, und wird der Restnatur gewissermaßen „aufgestockt",26 um
das Wort de Lubacs zu verwenden, mit dem er die Stockwerktheologie Ca-
jetans kennzeichnet. Denn dieses Ziel kommt der Natur nicht aus sich zu,
sondern allein aus der göttlichen Berufung zur Gottesschau. Ohne diese

23 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 145-146. Schon früher hatte de Lubac die These ver-
treten, daß das desiderium naturale die Gnade des göttlichen Willens ausdrückt, uns die
Gottesschau zu schenken: « S'il y a dans notre nature un désir de voir Dieu, ce ne peut être

que parce que Dieu veut pour nous cette fin surnaturelle qui consiste à le voir. C'est parce
que, la voulant et ne cessant de la vouloir, il en dépose et ne cesse d'en déposer le désir dans

notre nature. En sorte que ce désir n'est autre que son appel. [...] Bien plus, quoiqu'il y ait de
bonnes raisons de l'appeler < naturel > (puisqu'il est essentiellement dans la nature et qu'il en
exprime le fond), on doit ajouter qu'il est déjà, en un sens, quelque chose de Dieu »

(,Surnaturel, 486-487).
24 Milbank beschreibt diese Position de Lubacs zutreffend als eine Nicht-Ontologie, die

ausgespannt ist {suspended middle) zwischen rationaler Philosophie und Offenbarungstheologie

(vgl. MlLBANK, John: The Suspended Middle, passim, sowie BALTHASAR, Hans Urs
von: Henri de Lubac, 12). Der Terminus Nicht-Ontologie verdeutlicht: Die Natur ist durch
die Offenbarung im desiderium naturale bestimmt, nicht durch die Offenbarkeit ihres Seins
für die menschliche Vernunft. In diesem Sinn kann de Lubac nicht philosophisch denken,
ohne den Glauben an die Offenbarung als Hilfe anzunehmen. Denn die Natur ist für die
Philosophie nicht in ihrer Tiefe erkennbar.

25 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 88-104.
26 Vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 106.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 171

Berufung läge kein solches Ziel in der Natur. Der Unterschied zwischen de
Lubac und Karl Rahner in dieser Frage liegt hauptsächlich in der Terminologie

begründet: Nach Rahner ist das übernatürliche Existential, das durch
die konkrete Berufungssituation des Menschen gegeben ist, grundsätzlich
eine Gnade, obwohl diese Gnade zur unverlierbaren Ausstattung der Natur
gehört.27 Nach de Lubac findet sich das desiderium naturale grundsätzlich
in der Natur, obwohl es in der Ubernatur befestigt ist. Die konkrete Natur
ist deshalb eine Zusammensetzung von Menschennatur und ihrer
übernatürlichen Berufung, die die «Natur» innerhalb der von Gott gewählten
Ordnung bestimmt.

Gemäß diesen Grundstellungen können beide Theologen den Text von
Humani generis nicht anders denken als auf das desiderium naturale
bezogen: Wenn das desiderium naturale ein Mittelglied zwischen Natur und
Gnade ist, dann muß Humani generis bezüglich des Anrufs der Gnade, der
schon in der Natur liegt, ausgelegt werden. Rahner nennt deshalb das
desiderium naturale eine Gnade, um das Umsonst-gegeben-sein zu
unterstreichen. De Lubac löst aus demselben Grund das desiderium naturale
zunächst von der Natur ab, um es dann wieder in sie einzugliedern, und so
die Freiheit Gottes in der Berufung der Geistnatur zu untermauern. Trotz
dieser Ubereinstimmung sind die Theorien grundlegend verschieden: Insoweit

Rahner das desiderium naturale aus der Natur ausscheidet, kennt er
das „Paradox" des Menschen nicht, auf dem de Lubac besteht. Denn der
Mensch hat nach de Lubac eine natürliche Sehnsucht nach Gott, obwohl
Gott dieser Natur die Gnade nicht schuldet. Keiner der beiden Theologen
kommt jedoch auf die Idee, daß Humani generis nicht von einer Dreiteilung
ausgehen könnte: Die Berufung zur Gnade ist der Vernunftnatur als solcher
nicht geschuldet, nicht nur dem desiderium naturale, das zwischen Natur
und Gnade vermittelt. Die Gnade bleibt ein Umsonst, weil in der Natur
noch kein Anruf der Gnade als Gnade liegt, sondern immer nur die
Eigengesetzlichkeit der Natur, die nicht durch die Gnade oder den Ruf zur Gnade

gegeben ist.

27 „Der Mensch soll diese Liebe, die Gott selbst ist, empfangen können: er muß die
Kongenialität für solche Liebe haben. [...] Insofern ist diese .Potenz' sein Innerstes und
Eigentlichstes, die Mitte und der Wurzelgrund dessen, was er überhaupt ist. Er muß sie immer
haben: denn noch der Verlorene, der sich für ewig von dieser Liebe abgewandt und sich selbst
zum Empfang dieser Liebe unfähig gemacht hat, muß diese Liebe [...] real als das erfahren
können, worauf er im Grund seines faktischen Wesens hingeordnet ist, er muß somit immer
bleiben als was er geschaffen war: das brennende Verlangen nach Gott selbst in der
Unmittelbarkeit seines eigenen dreifaltigen Lebens. [...] Der reale Mensch als realer Partner Gottes
soll diese Liebe empfangen können als das, was diese Liebe notwendig ist: als das freie
Geschenk. Das heißt aber: dieses zentrale bleibende Existential der Hinordnung auf den
dreifaltigen Gott der Gnade und des ewigen Lebens ist selbst als ungeschuldet, als .übernatürlich'
zu kennzeichnen" (RAHNER, Karl: Über das Verhältnis von Natur und Gnade, 338-339).



172 Rupert Johannes Mayer OP

2. Ist die Gnade umsonst, wenn die Natur sie ersehnt?

Eine Frage ist: Kann de Lubac auf diese Weise das Umsonst der Gnade Gottes

gegenüber dem desiderium naturale halten? Er selbst argumentiert gegen
die Position, die den Begriff der natura pura ohne desiderium naturale
visionis Dei einführt, um das Nicht-geschuldet-sein der Gnade zu begründen.

In der entsprechenden, hypothetisch geltenden, natürlichen Weltordnung

gäbe es dann keinen Anspruch des Menschen auf die Gnade, weil er
die Gottesschau nicht ersehnt. Dennoch würde der Theologe, der die natura

pura denkt, „einräumen müssen, daß in der gegenwärtigen historischen
und konkreten Ordnung diese Berufung Gott uns gegenüber verpflichtet,
sosehr, daß wir [...] das Recht hätten, seine Gnade [...] von ihm zu
fordern."28 De Lubac reagiert an dieser Stelle gegen einen Thomisten, der
seiner Meinung nach die Gesetzesgerechtigkeit der natürlichen Ordnung
auf die Ordnung der Gnade überträgt. Denn E. Brisbois hatte erklärt, daß
die begnadete Elinordnung auf die Gottesschau dieses letzte Ziel auch
einfordern würde.29

Aber fällt nicht genau dieser Vorwurf auf de Lubac selbst zurück? Für
gewöhnlich geht er von dem wahren Prinzip aus, daß die Gnade nicht ein
Mittel ist, um die Natur zu erhöhen.30 Vielmehr ist die Natur um der Gnade

willen erschaffen und nicht umgekehrt die Gnade um der Natur willen.33
Doch in einem zweiten Schritt identifiziert er das Ziel der Natur mit dem
Ziel der Gnade: Es gibt nur ein Ziel in der faktischen Weltordnung. Das
bedeutet: Die Gnade ist in der faktischen Weltordnung notwendig mit der
Natur verknüpft. Denn die Natur strebt nicht auf Grund ihrer
Eigengesetzlichkeit nach dem letzten Ziel, sondern wegen der gnadenhaften Berufung

Gottes, die de Lubac zur Eigengesetzlichkeit der Natur erklärt. In
diesem Sinn fordert die Natur die Gnade notwendig, weil sie in der Gnade
wurzelt.

Anders gesagt: Das desiderium naturale ist nur der Spiegel von Gottes
freiem Entschluß, die Gnade zu geben.32 Deshalb ist es auch notwendig,
daß es den Entschluß so reflektiert, wie er ist. Gott kann sich gegenüber
einer solchermaßen vorgestellten Natur nicht frei entscheiden, die Gnade zu
geben, weil sie schon diese Entscheidung beinhaltet. Denn das desiderium
naturale ist so in der Natur enthalten, daß es letztere auf die Übernatur
ausrichtet und somit die Entscheidung, Gnade zu schenken, voraussetzt. Folg-

28 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 246.
29 BRISBOIS, E.: Le désir de voir Dieu et la métaphysique de vouloir selon Saint Thomas.

In: NRT 63 (1936) 978-989, 1089-1113, hier: 1103-1104, zitiert nach Die Freiheit der
Gnade. Bd. II, 247. Diese scotistische Auslegung der Gnade übersieht, daß die Gnade nur
gegenüber der Natur ungeschuldet ist, nicht aber gegenüber sich selbst: Der Entschluß, die
Gnade zu geben, beinhaltet, daß die ganze Gnade gegeben wird, bis hin zu ihrer Vollendung.
Dies ändert jedoch nichts an dem grundlegenden Umsonst der Gnade gegenüber der Natur.

30 Vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. I, 21.
33 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 138.
32 Surnaturel, 486.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 173

lieh ist das dritte Umsonst, von dem de Lubac gesprochen hatte, in seinem
Denken nicht gegeben: Das Angebot an die persönliche Freiheit des
Menschen, am göttlichen Leben teilzuhaben, hängt so vom desiderium naturale
ab, daß die vollkommene Unabhängigkeit Gottes angetastet wird. Wenn das
desiderium naturale gegeben ist, muß Gott die Gnade geben und
umgekehrt: Wenn Gott die Gnade geben will, muß er auch ein desiderium
naturale geben. Denn das desiderium naturale ist nicht als Phänomen gesehen,
das die Menschennatur in ihrer Eigengesetzlichkeit offenbart. Vielmehr
beschreibt es die von der Gnade auf ein übernatürliches Ziel ausgerichtete
Natur. De Lubac gelingt es nicht, den Menschen als Menschen in den Blick
zu nehmen, sondern nur den Menschen in seiner übernatürlich bestimmten
Natur. Letztere soll zwar die Menschennatur als solche sein, ist aber immer
schon von der Gnade gezeichnet.

Auch ein weiteres Moment seines Denkens fällt so auf de Lubac selbst
zurück. Er schreibt: „In der Denkstruktur einer solchen Theorie [sc. der
natura pura] schien nichts der Ansicht im Wege zu stehen, daß in einem
beliebigen Augenblick durch göttliche Entscheidung, eine gnadenhafte
Glückseligkeit auf eine wesentlich natürliche aufgestockt' worden wäre."33
Gemäß der Idee der Stockwerktheologie werden zwei nahezu unverbun-
dene Ordnungen, nämlich die der natura pura, die ihr eigenes menschliches
Ziel hat, und die der Gnade, die auf das übernatürliche Ziel ausrichtet,
durch einen göttlichen Willensentscheid miteinander verbunden. Da die
Ordnungen nicht durch ein- und dasselbe Ziel zusammengehalten werden,
sind sie eine je eigene Welt für sich und unabhängig voneinander. Die
Gnade ist der Natur äußerlich, weil die Natur auch ohne die Gnade ein
zufriedenes Leben führen könnte, das sich selbst genügt: Die Natur könnte
auch ohne eine letzte Vereinigung mit Gott in der Schau glücklich sein.

Diese Kritik am thomistischen System ist richtig. Doch de Lubacs
Theorie der Natur enthält ebenso zwei an sich zusammenhanglose Ebenen.
Denn die (Rest-)Natur wird nur durch einen göttlichen Willensentscheid
mit einem ihr an sich fremden, übernatürlichen Ziel zusammengefügt
(fremd insofern, als erst der freie göttliche Willensentscheid dieses Ziel
zum Ziel der Menschennatur macht, weil es nicht durch die Restnatur als

solche gegeben ist). De Lubac bemerkt nicht, daß er seinem eigenen Denken
einen Spiegel vorhält, wenn er von der Theorie der natura pura schreibt:

„Die Finalität wurde also nur als etwas relativ Äußerliches angesehen: nicht
als ein inwendiges, der Struktur des Wesens eingeprägtes Geschick, das das
Wesen von innen her lenkt und dem sich dieses ontologisch nicht entziehen
kann, sondern als eine mehr oder weniger äußere Bestimmung, die es
nachträglich erst empfangen hat."34

In diesem Sinn erschafft de Lubac eine Stockwerkphilosophie, die einer Natur,

die kein rein natürliches Ziel haben kann, von außen, d.h. durch einen

33 Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 106.
34 Ibid., 105.



174 Rupert Johannes Mayer OP

göttlichen Willensentscheid, der auch anders lauten könnte, ein bestimmtes,
übernatürliches Ziel gemäß einer konkreten Weltordnung aufprägt. Der
Ausdruck Stockwerkphilosophie darf dabei nicht darüber hinwegtäuschen,
daß das Vorgehen theologisch motiviert ist: Nur der Glaube kann das

Innerste der Natur erkennen und ihr ein solches Ziel vorschreiben, indem
er es in eine zunächst als leer oder ziellos vorgestellte Natur hineinlegt.35
Denn nur Glaube und Theologie wissen um den verborgenen Willen Gottes
und klären den Menschen über seine innerste, gottgegebene Bestimmung
auf, die schon in der Natur des Menschen liegt.36 Das Ziel der Natur ist
durch den göttlichen Willensentscheid bedingt, nicht aber durch das, was
die Natur durch sich selbst und von sich selbst her ist. Dagegen ist
theologisch zu sagen: Wie soll die Menschennatur in ihrem Wollen Bild Gottes
sein, wenn nicht ihr Wille die Liebe und die Sehnsucht nach Gottes unendlicher

Güte in sich trägt, unabhängig davon, ob der Mensch zur Schau Gottes

bestimmt ist oder nicht? Denn die menschliche Natur ist Bild der
göttlichen Natur, nicht aber Bild des freien göttlichen Entschlusses, die
Menschennatur zu begnaden.

De Lubac selbst verstand sein Denken als Synthese des Glaubens. Er
wollte die Einheit des Glaubens der „Väter" bezüglich des desiderium naturale

herausarbeiten.37 Sein bevorzugter Zeuge für diesen Glauben ist Thomas

von Aquin. Um zu sehen, ob de Lubacs Thomasauslegung stimmig ist,
müssen wir in kurzen Zügen das Verständnis des desiderium naturale in den
Werken des Thomas nachzeichnen.

35 Ibid., 120-121, 138.
36 Vgl. DE LUBAC, Henri: Catholicisme. Paris: Éditions du Cerf, 1938, 264, sowie SCHINDLER,

David L.: Introduction, XI.
37 Vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 225-248.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 175

II. Das desiderium naturale im Denken des Thomas von Aquinas

1. Das nur übernatürlich erreichbare Ziel der Natur

Die Einheit von Thomas' Gedanken zum desiderium naturale spiegelt sich
in folgenden Worten wieder: quamuis enim homo naturaliter inclinetur in
finem ultimum, non tarnen potest naturaliter ilium consequi set solum per
gratiam; et hoc est propter eminentiam illius finis.39 Er kann auch sagen:
Sed ultimam beatitudinem, quae facultatem naturae excedit, angeli non
statim in principio habuerunt: quia haec beatitudo non est aliquid naturae,
sed naturae finis.40 Damit ist das, was de Lubac ein Paradox nennt, von
Anfang an im Blick des Thomas: Obwohl der Mensch durch seine Natur
auf das Glück in der Einheit mit Gott angelegt ist, kann er dieses Ziel aus
sich nicht erreichen. Dies liegt weniger an der Schwäche des Menschen als

an diesem Ziel selbst, das jedwede menschliche Anstrengung und
Vorstellungskraft übersteigt. Das Ziel der Natur gehört der Natur in diesem Sinn
nicht, weil sie es nicht aus eigenen Kräften, sondern nur mit Hilfe Gottes
erreichen kann. Doch ist diese Transzendenz des Ziels kein Mangel,
sondern eine Vollkommenheit, weil es besser ist, das höchste Ziel mit Hilfe
eines anderen zu erreichen, als niedrigere Ziele aus eigener Kraft zu
verwirklichen. Denn was wir durch unsere Freunde vermögen, vermögen wir
gewissermaßen durch uns selbst.41 Ist doch der Freund ein anderes Selbst.42

Entsprechend wird deutlich, warum Thomas manchmal einen finis su-
pernaturalis von einem finis naturalis unterscheidet,43 der nicht das letzte

38 Vgl. im Folgenden z.B.: AERTSEN, Jan A.: Nature and Creature. Thomas Aquinas's Way
of Thought. Leiden: Brill 1988, 364-370; BRADLEY, Denis J.M.: Aquinas on the Twofold
Human Good, passim; TORRELL, Jean-Pierre: Nature et grâce chez Thomas d'Aquin. In:
RThom 101 (2001) 167-202 ; DERS., Saint Thomas d'Aquin, maître spirituel. Initiation 2

Vestigia 19). Paris: Éditions du Cerf 1996, 456-462 ; PlNCKAERS, Servais: Le désir naturel de

voir Dieu. In: Nova et vetera 51 (1976) 256-273; MANZO, O.: Desiderium naturale, sapienza
e destino dell'uomo in S. Tommaso. In: Sapienza 52 (1999) 65-75; NARDONE, M.: Il proble-
ma del 'Desiderium naturale videndi Deum' nella prospettiva di Fabro. In: Sapienza 50 (1997)
173-240; BUJO, Bénézet: Die Begründung des Sittlichen. Zur Frage des Eudämonismus bei
Thomas von Aquin Veröffentlichungen des Grabmann-Institutes 33). Paderborn, München,

Wien, Zürich: Ferdinand Schöningh, 1984, 93-122; SCHOCKENHOFF, Eberhard: Bo-
num hominis. Die anthropologischen und theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas

von Aquin. Mainz: Matthias Grünewald 1987, 95-128; SECKLER, Max: Instinkt und
Glaubenswille nach Thomas von Aquin. Mainz: Matthias Grünewald 1961, 200-211 ;

MAYER, Rupert J.: De veritate: Quid est? Vom Wesen der Wahrheit. Ein Gespräch mit Thomas
von Aquin Studia Friburgensia 92). Freiburg: Universitätsverlag Freiburg Schweiz 2002,
72-76, 507-516.

3^ Super Boetium De Trin. q6 a4 ad5, vgl. Comp. Theol. I c. 144.
40 STh I q62 al.
41 STh I-II q5 a5 adl.
42 STh I-II q28 al.
43 Bezüglich Engel und Mensch sagt Thomas, daß das für sie erreichbare Ziel

unterschiedlich ist, obwohl sie ein- und dasselbe übernatürliche Ziel haben: „ea quorum est unus
finis proximus et naturalis sunt unum secundum speciem. Beatitudo autem uite eterne est fi-



176 Rupert Johannes Mayer OP

Ziel des Menschen ist: Obwohl das Ziel der Natur in Gott liegt, ist dieses
Ziel übernatürlich, insoweit es der Natur aus sich unerreichbar ist und der
Natur nicht gehört. Das Wort übernatürlich hat hier die Bedeutung von
über-der-Natur-liegend oder die Kräfte der Natur übersteigend.44 Der finis
naturalis kann manchmal auch als finis ultimus in aliquo genere vom finis
ultimus simpliciter unterschieden werden,45 ebenso wie die beatitudo
imperfecta von einer beatitudo perfecta.46 In allen diesen Fällen wird das der
Natur erreichbare Ziel dem sie übersteigenden Ziel entgegengesetzt. Für de
Lubac sind diese Betrachtungen nicht ernst zu nehmen, da für ihn die Natur
nur ein einziges Ziel hat und Thomas nur zu zeigen versucht, daß Aristoteles

der Offenbarung nicht widerspricht. Entsprechend bewegt sich Thomas

hier für de Lubac auf eine Stockwerktheologie zu.47

Thomas würde diesem Vorwurf antworten: Die Betrachtung eines finis
naturalis ist gewissermaßen hypothetischer Natur, da der Mensch von Gott
in der Gnade erschaffen wurde und somit auf Gott als sein durch die Gnade
erreichbares Ziel ausgerichtet ist. Es gibt nur einen finis ultimus, der
jedwede menschliche Sehnsucht erfüllt, nicht aber ein natürliches Ziel, dem
durch die Gnade ein fremdes, übernatürliches Ziel aufgestockt wird. Doch
die Betrachtung eines finis naturalis ist sinnvoll, da sie die Grenzen der
pura naturalia auslotet, die der Gnade zugrundeliegen und von der Gnade
vervollkommnet werden.48 Thomas unterscheidet also zwischen einem finis
naturae, der in der Gottesschau liegt, und einem finis naturalis, der von der
Natur aus eigenen Kräften erreicht werden kann. Letzterer ist kein
hypothetisches Ziel im Sinne de Lubacs: Die Natur in ihrer Eigengesetzlichkeit
und ihren Grenzen zeigt sich für die simplex intelligentia und ist keine
Hypothese, die dadurch zustandekommt, daß wir von der göttlichen Berufung

des Menschen absehen und behaupten, auf ein anderes, nur mögliches
Universum zu blicken.49 Wie sich noch genauer herausstellen wird: Thomas
kennt keine Natur, die durch den besonderen Ruf der Gnade bestimmt ist.

Die Unterscheidung von finis naturae und finis naturalis offenbart:
Obwohl der Mensch ein desiderium naturale hat, das auf ein bonum perfectum
zustrebt,50 so daß die Sehnsucht nur in Gott Ruhe finden kann,51 vermag

nis ultimus et supernaturalis" (De An q7 adlO, vgl. STh I q75 a7 adl, sowie LONG, Steven A.:
On the Loss, and the Recovery, of Nature as a Theonomic Principle, 137).

44 STh I q62 a2, I-II qllO a2 ad2, IV Sent dl7 ql a5 soli.
45 STh I-II q65 a2, vgl. DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. I, 250-255.
46 STh I-II q3 a2 ad4, vgl. BujO, Bénézet: Die Begründung des Sittlichen, 72-84.
47 Vgl. DE LUBAC, Henri: „Duplex hominis beatitudo" (Saint Thomas 1" 2"', q.62, a.l).

In: RSR 35 (1948) 290-299.
48 Vgl. „si homo fuit factus in gracia, ut ex uerbis Basilii et Augustini haberi potest, ques-

tio ista locum non habet: manifestum est enim quod existens in gracia, per caritatem diligit
Deum supra se ipsum. - Set, quia possibile fuit Deo ut hominem faceret in puris naturalibus,
utile est considerare ad quantum se dilectio naturalis extendere possit" (Quodl. I q4 a3).

49 Vgl. DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 40-81.
50 Vgl. „Unde cum ex impressione primae causae, scilicet Dei, hoc animae insit ut bonum

velit; et perfectum bonum tamquam finem ultimum appetat; impossibile est quod contrarium



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 177

die Natur dieses Streben vernünftigerweise nur insoweit zuzulassen, als es

zu etwas Erreichbarem führt.52 Dies liegt daran, daß der Wille durch seine

Natur auf das bonum universale ausgerichtet ist, doch in jedem vollzogenen
Wollen sich einem bestimmten Gut gemäß dem Urteil der Vernunft
zuneigen muß:53 Die unbestimmte, natürliche Sehnsucht verlangt nach dem,
was universaliter gut ist. Doch der Mensch kann von sich aus, d.h. ohne
Gottes Hilfe, nur begrenzte Güter erreichen und deshalb die Sehnsucht
auch nur auf diese Dinge richten. Entsprechend sucht jeder Mensch das

Glück auf allgemeine Weise in höchster Vollkommenheit, obwohl die
verschiedene Erkenntnis und Artung der Menschen bedingt, daß sie sich im
Einzelfall für ein je verschiedenes Gut entscheiden, in dem sie meinen, das

Glück zu finden.54
Für Thomas bedeutet das: Der natürliche Mensch kann seine Sehnsucht

nach Gott nur soweit zulassen, als es ihm möglich ist, an Gott teilzuhaben.
Dazu gehört, daß die Natur Gott über alles liebt, weil der Mensch und alle

Dinge das Sein von Gott haben. D.h.: Schon die Natur liebt Gott um seiner
selbst willen oder um seiner Güte willen, wenn sie auch nicht zur Freundschaft

gelangt, die auf einer Mitteilung des göttlichen Lebens und Wirkens
beruht.55 Denn ein jedes strebt einerseits nach seiner eigenen
Vervollkommnung. Doch geschöpfliche Vervollkommnung ist Vervollkommnung
durch einen anderen, der deshalb mehr gesucht wird als selbst die eigene
Vervollkommnung. Beruht doch die geschöpfliche Vollendung in der
Verbindung oder Einheit mit dem, von dem jedes Geschöpf sein Sein und seine

Vollendung hat. Je wahrer der Mensch also mit Gott verbunden ist, umso
größer ist sein Glück. D.h.: Gott selbst ist das Ziel außerhalb des

Menschen, um dessentwillen der Mensch seine eigene Vollendung in sich selbst
sucht.56 An dieser Stelle zeigt sich: Die eigentliche Transzendenz des

eius in appetitu illius cadat" (IV Sent d49 ql a3 sol2, vgl. ALFARO, Juan: Supernaturalitas
fidei iuxta S. Thomam. In: Gregorianum 44 (1963) 501-542 und 731-787, hier: 745-750).

51 Vgl. „naturale hominis desiderium in nullo alio quietari potest, nisi in solo Deo" (De
virt. in comm. alO, vgl. DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. I, 233).

52 Vgl. III Sent d27 q2 a2 ad4.
53 Vgl. IV Sent q49 ql a3 sol3.
54 Vgl. STh I-II q5 a8.
55 Vgl. „Desiderium autem naturale non potest esse nisi rei quae naturaliter haberi

potest; unde desiderium naturale summi boni inest nobis secundum naturam, inquantum sum-
mum bonum participabile est a nobis per effectus naturales. Similiter amor ex similitudine
causatur; unde naturaliter diligitur summum bonum super omnia, inquantum habemus
similitudinem ad ipsum per bona naturalia. Sed quia natura non potest pervenire ad opera-
tiones eius, quae sunt vita sua, et beatitudo, scilicet visio divinae essentiae; ideo etiam ad

amicitiam non pertingit, quae facit amicos convivere, et in omnibus communicare" (III Sent
d27 q2 a2 ad4, vgl. a2 c und ad5, vgl. z.B. VlBRAC, Dominique: L'amour de Dieu et l'amour
de soi à la lumière de l'affirmation thomiste d'un amour naturel de Dieu au-dessus de tout. In:
Divinitas 40 (1997) 62-77).

56 Vgl. „bonum quod omnia concupiscunt, est esse [...] ; unde ultimum desideratum ab

omnibus est esse perfectum, secundum quod est possibile in natura ilia. Omne autem quod
habet esse ab alio, perfectionem sui esse ab alio habet: quia tanto perfectius esse recipit un-
umquodque, quanto verius coniungitur essendi principio. [...] Et ideo ultimus finis cuiuslibet



178 Rupert Johannes Mayer OP

menschlichen Willens liegt in der Liebe, weniger in der Sehnsucht. Denn es

wäre durchaus möglich, Gott zu suchen, um sich selbst zu vervollkommnen.
In solcher Suche liegt keine Transzendenz über sich selbst hinaus. Nur in
der Liebe, die das Gute in Gott um Gottes willen sucht, findet sich wahre
Transzendenz, die nicht in der Selbstliebe wurzelt.

Thomas nimmt also die Endlichkeit der menschlichen Natur ernst:
Unsere Sehnsucht richtet sich nur auf das, was uns erreichbar ist, obwohl sie

von sich her und universaliter auf Größeres ausgerichtet ist.57 Daraus folgt:
Der natürliche Mensch sucht ein vollkommenes Gut in Gott, ist aber nur zu
endlicher Gotteshebe und Gotteserkenntnis fähig. Er muß sich also mit dem
Erreichbaren zufriedengeben, obwohl die natürliche Sehnsucht, die allgemein

auf das Gute gerichtet ist, damit nicht gestillt werden kann und darin
nicht zur Ruhe kommt.58

Thomas versucht, dies folgendermaßen zu verdeutlichen: Die Vernunft
ist gemäß ihrem Formalobjekt grundlegend auf die Wesenserkenntnis der
Dinge angelegt. Wird die Ursache von allem nur in ihrem Daß-Sein
vernommen und nicht auch in ihrem Wassein, weckt dies nur die Sehnsucht,
diese Ursache auch in ihrem Wesen zu vernehmen. Das aber ist die Schau
des göttlichen Wesens. Solange also Gott nur als Ursache der Welt in
seinem Daß-Sein erkannt wird, bleibt das desiderium naturale ungestillt.59
Wenn der Thomismus dem entgegnet: Ein desiderium naturale visionis Dei
könne im Fall der natura pura nur eine velleitas impossibilium sein,60 d.h.
jemand würde die Gottesschau erstreben, wenn sie ihm möglich wäre, dann
ist dem nicht zuzustimmen. Denn von sich aus hat der Mensch das desiderium

naturale visionis Dei als eine Sehnsucht nach der beatitudo secundum
rationem communemM Nur durch ein tieferes Nachdenken oder die
Offenbarung kann der Mensch verstehen, daß die beatitudo secundum rationem
communem allein in der Gottesschau liegen kann. Die Sehnsucht nach der
beatitudo secundum rationem communem ist das desiderium naturale visi-

rei habentis esse ab alio est duplex: unus exterius, secundum scilicet id quod est desideratae
perfectionis principium; alius interius, scilicet ipsa sua perfectio, quam facit coniunctio ad

principium. Unde cum beatitudo sit ultimus hominis finis, duplex erit beatitudo. Una quae est
in ipso; scilicet quae est ultima eius perfectio, ad quam possibile est ipsum pervenire; et haec

est beatitudo creata. Alia vero est extra ipsum, per cuius coniunctionem praemissa beatitudo
in ea causatur; et haec est beatitudo increata, quae est ipse Deus" (IV Sent d49 ql a2 soli,
vgl. STh I—II q2 aa7-8). Wie das Evangelium spricht die Theologie des Thomas von einer
Gerechtigkeit oder Vollendung, die durch Christus oder Gott gegeben wird, nicht von einer
Gerechtigkeit aus dem Gesetz, durch die der Mensch sich selbst vervollkommnen und
rechtfertigen will.

57 Im Gegensatz zu Cajetan legt de Lubac Thomas richtigerweise so aus, daß dieses Prinzip

nicht für die ganze Natur von Geltung ist: Die Natur hat nicht nur das zum Ziel, was sie

aus eigener Kraft erreichen kann (Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 218). Dennoch gilt das Prinzip

allgemein für die menschliche Moral.
58 Vgl. CG III 39, 48, 50.
59 Vgl. STh I-II q3 a8, CG III 50.
60 Vgl. STh I-II ql3 a5 adl, sowie DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 242.
61 Vgl. STh I-II q5 a8.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 179

onis Dei, jedoch nur implizit. D.h.: Die unstillbare Sehnsucht nach der
beatitudo secundum rationem communem ist dem Menschen zutiefst ins
Herz gelegt, auch wenn er sie der Natur nach nicht auf die unerreichbare
Gottesschau richten kann, sehr wohl aber verstehen kann, daß das Ziel in
der Gottesschau liegt. Diese Sehnsucht oder der ihr zugrundeliegende amor
naturalis ist im ganzen Leben zumindest implizit gegenwärtig, da jeder
andere Willensvollzug aus ihr hervorgeht.62

2. Nur ein Ziel von Natur und Gnade?

Von hier aus stellt sich die Frage, ob Gnade und Natur ein- und dasselbe
Ziel haben, anders als bei de Lubac. Auch wenn man nicht vom erreichbaren

Ziel des Menschen ausgeht, kann man zwischen dem Ziel eines
desiderium naturale und eines desiderium supernaturale unterscheiden.63
Denn das desiderium naturale richtet sich nur unbestimmt auf eine beatitudo

secundum communem rationem, weil ihm die allgemeine, schöpferische

Liebe Gottes zugrunde liegt, die sich auf alles richtet, was ist. Das
desiderium supernaturale ersehnt dagegen von Gott die Vollendung und
Freundschaft in der Schau, die das ewige Leben ist. Dies ist möglich, weil
die dilectio specialis Gottes den Menschen dazu beruft.64 Die Gnade
erscheint so als eine Konkretisierung oder nähere Bestimmung des in der Natur

allgemein Angelegten. Es ist nicht unberechtigt, von einem einzigen Ziel
von Natur und Gnade zu sprechen, solange man diese Verschiedenheit im
Auge behält. Thomas kann in diesem Sinn sagen: Die Natur hat keinen motus

ordinatus bezüglich des letzten Ziels, weil der inclinatio die Bestimmtheit

bezüglich des übernatürlichen Ziels abgeht.65 Die Gnade dagegen
ermöglicht den motus ordinatus, weil sie dem Menschen explizit eine
Hinordnung auf die beatitudo supernaturalis gibt, ähnlich wie die Natur
ermöglicht, geordnet den finis naturalis zu erreichen.66

Thomas selbst spricht in diesem Sinn von einer Bestimmung des

Wollens, das von Natur aus allgemein auf das Gute ausgerichtet ist, doch in
der Wirklichkeit immer von einem bestimmten Gut angezogen wird. Demnach

ist eine inclinatio naturalis zur beatitudo secundum communem rationem

gegeben. Doch braucht es die Unterscheidung der Vernunft, um von

62 Vgl. „Similiter in voluntate finis hoc modo se habet, sicut principium in intellectu [...].
Unde voluntas naturaliter tendit in suum finem ultimum, omnis enim homo naturaliter vult
beatitudinem. Et ex hac naturali voluntate causantur omnes aliae voluntates, cum quidquid
homo vult, velit propter finem. Dilectio igitur boni quod homo naturaliter vult sicut finem,
est dilectio naturalis, dilectio autem ab hac derivata, quae est boni quod diligitur propter
finem, est dilectio electiva" (STh I q60 a2).

63 Vgl. Super epistolam II ad Corinthios V 2, nn. 160f., sowie SCHILLEBEECKX, Edward:
The Non-Conceptual Intellectual Element in the Act of Faith: A Reaction. In: DERS.,
Revelation and Theology. Vol. II. Translated by N.D. Smith. New York: Sheed and Ward 1968,
30-83, hier: 61.

64 Vgl. STh I-II ql 10 al.
65 Vgl. STh I q62 a2, I-II q62 al c und ad3.
66 STh I-II q62 al.



180 Rupert Johannes Mayer OP

einem so oder so gearteten, bestimmten Glück angezogen zu werden.
Entsprechend verbinden sich in unserem wirklichen Streben nach dem Glück
appetitus naturalis et rationalis. Anders wäre es auch nicht möglich, am
wahren Glück in der Gottesschau vorbeizugehen: Wenn es keine Bestimmung

der beatitudo secundum communem rationem durch die Vernunft
gibt, sondern nur ein natürliches Streben nach der Gottesschau, würde
jeder Mensch notwendig ans Ziel der Gottesschau gelangen.67

Die Einheit von Natur und Gnade zeigt sich so nicht als Aufstockung,
sondern als nähere Bestimmung des in der Natur Grundgelegten. De Lubac
ist die Unbestimmtheit des desiderium naturale nicht entgangen. Doch sieht
er sie als Schwäche der Natur, die nicht Same der beatitudo, sondern ihre
Geburtsstätte ist. Da also nur eine passive Hinordnung auf die Gottesschau
gegeben ist, wird diese Schwäche von de Lubac als Anzeichen für die
Ungeschuldetheit der Gnade gegenüber der Natur gedacht, nicht aber als

Verhältnis des Bestimmten zum Unbestimmten.68 Letzteres Verhältnis kann
von ihm auch nicht bedacht werden: Die Behauptung, daß innerhalb der
faktischen Weltordnung die Gnade und die Natur ein- und dasselbe Ziel
haben, läßt nur ein desiderium naturale zu, das von der Gnade schon zum
ultimus finis der Gnade bestimmt ist.69 Für ein desiderium naturale, das

67 Vgl. „bonum, quod est obiectum voluntatis, est in rebus [...]; et ideo oportet quod
motus voluntatis terminetur ad rem extra animam existentem. Quamvis autem res, prout est
in anima, possit considerari secundum rationem communem praetermissa ratione particulari;
res tarnen extra animam non potest esse secundum communem rationem nisi cum additione
propriae rationis; et ideo oportet, quantumcumque voluntas feratur in bonum, quod feratur
in aliquod bonum determinatum; et similiter quantumcumque feratur in summum bonum,
quod feratur in summum bonum huius vel illius rationis. - Quamvis autem ex naturali
inclinatione voluntas habeat ut in beatitudinem feratur secundum communem rationem,
tarnen quod feratur in beatitudinem talem vel talem, hoc non est ex inclinatione naturae, sed

per discretionem rationis, quae adinvenit in hoc vel in illo summum bonum hominis constare;
et ideo quandocumque aliquis beatitudinem appétit, actualiter coniungitur ibi appetitus
naturalis, et appetitus rationalis; et ex parte appetitus naturalis semper est ibi rectitudo; sed

ex parte appetitus rationalis quandoque est ibi rectitudo, quando scilicet appetitur ibi
beatitudo ubi vere est; quandoque autem perversitas, quando appetitur ubi vere non est; et
sic in appetitu beatitudinis potest aliquis vel mereri adiuncta gratia, vel demereri, secundum
quod eius appetitus est rectus vel perversus" (IV Sent d49 ql a3 sol3).

68 Vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 125-144. Auch Thomas sieht die Natur nicht als
Same der Gnade, sosehr die Gnade der Same der Glorie ist: „gratia et gloria ad idem genus
referuntur: Quia gratia nihil est aliud quam quaedam inchoatio gloriae in nobis. Sed Caritas et
natura non pertinent ad idem genus" (STh II-II q24 a3 ad2, vgl. I q62 a3, I—II qll4 a3 ad3).

69 De Lubac legt seine eigene Meinung, daß das desiderium naturale zum Ziel der Gnade
bestimmt ist, in die Worte des Thomas hinein: „Es gibt nur ein Ziel, nach dem ich [...] das

.natürliche Verlangen' in mir trage. [...] es ist jedenfalls genauso .notwendig', ja genauso .be¬

stimmt' wie das Ziel, dem es zugestaltet ist. Unicuique convenit naturaliter unus finis, quem
naturali necessitate appétit, quia natura semper tendit in unum-, Thomas sagt es; er sagt auch:

appetitus naturalis est determinatus ad unum. Damit meint er aber gerade das Ziel und das

Verlangen des freien Vernunftwesens, dessen Akte nicht, wie die der res cognitione carentes,
determinatae ad unum sind" (Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 89, unter Verweis auf Mal ql6
a5, Ver q22 a3 ad5). Im Anschluß an diese Sätze zitiert de Lubac Gregor von Valencia, der in
scotistischer Sprache diese Worte des Thomas bestätigen soll: Alle Menschen erstreben auf
natürliche und notwendige Weise die beatitudo in communi et in particulari (ibid.). Damit ist



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 181

nicht mehr als die Offenheit für diese Bestimmung ist, bleibt damit kein
Raum. D.h.: Im Gegensatz zum desiderium naturale de Lubacs denkt
Thomas im desiderium naturale noch keine gnadenhafte Berufung zur visio
beatifica, sondern eine Voraussetzung dieser Berufung: gratia praesupponit
naturam. Entsprechend bleibt Gott auch frei, den Menschen explizit zu
berufen oder nicht. Thomas denkt also das von Humani generis geforderte
Umsonst der Gnade.

Dem scheint entgegenzustehen, daß Thomas an einer Stelle, die der
Aufmerksamkeit de Lubacs entgangen ist, selbst sagt: Die Menschennatur ist
zum Heil geschaffen und auf die Glückseligkeit hingeordnet.70 Bedeutet
dies nicht, daß der Mensch schon durch seine Natur zur Gottesschau und
zum Heil berufen ist? Im selben Kontext der praedestinatio sagt Thomas:
Der Mensch ist durch seine Natur auf ein Ziel hingeordnet, das er aus

eigener Kraft nicht erreichen kann. Das vernünftige Geschöpf, das durch seine

Natur des ewigen Lebens fähig ist, wird deshalb von Gott selbst durch
die Gnade zu diesem Ziel geführt.71 D.h.: Das desiderium naturale ist für
Thomas das Anzeichen von Gottes allgemeinem Heilswillen (voluntas
antecedens). Dieser Wille ist menschlich gesehen noch offen auf eine nähere
Bestimmung. Denn Gott gibt seine Gnade nur dem, in dem sich der Gnade
kein Hindernis entgegenstellt. Dies könnte man den besonderen Heilswillen
Gottes nennen (voluntas consequens),72 der sich in den Gaben der Gnade
spiegelt. Thomas sieht also in der Menschennatur keine explizite Berufung
zur Gottesschau, sondern eine vorbereitende Sehnsucht auf das Heil, das
sich erfüllen kann oder nicht.

Das Verhältnis des Bestimmten zum Unbestimmten zeichnet sich auch ab

in dem, was der Mensch von diesem Ziel erkennen kann, gegenüber dem,
was ihm davon von Natur aus verborgen ist. Generell gilt vom finis ulti-
mus: Seine Erkenntnis übersteigt die menschliche Vernunft.73 Doch damit
ist nicht gesagt, daß er nur durch Offenbarung vernommen wird, sondern
daß er durch Offenbarung vernommen wird, insoweit er die Vernunft
überfordert. Thomas versucht philosophisch zu zeigen, daß die Schau des
göttlichen Wesens das einzige ist, was den Durst des desiderium naturale stillen

der scotistische Ursprung von de Lubacs Denken freigelegt. Auch hier erkennt de Lubac die
Konsequenz seines Denkens nicht: Wenn die beatitudo in particulari notwendig angestrebt
wird, gibt es - innerhalb des Denkens des Thomas - keine freie Wahl, die uns erlaubt, an der
Gottesschau vorbeizugehen (nach Scotus ist dagegen das desiderium der Natur auf das Sein
begrenzt, sodaß der Wille in seinem bewußten Handeln ein freier Selbstbeweger bleibt). De
Lubac hätte hier sehen müssen, daß er nicht Widersprechendes in den Mund des Thomas
legen kann: Wie soll derselbe Wille keinen motus ordinatus zum Ziel haben und dennoch
bestimmt auf dieses Ziel festgelegt sein (vgl. ibid., 129)?

70 Vgl. „sicut aliquem hominem vult Deus salvari voluntate antecedente ratione humanae
naturae quam ad salutem fecit" (Ver q23 a2 ad2), vgl. „dedit ei naturam ad beatitudinem
ordinatam" (Ver q23 a2).

73 STh I q23 al.
72 Ver q23 a2.
73 Vgl. z.B. STh I ql al.



182 Rupert Johannes Mayer OP

kann. Entsprechend gilt: Der Begriff eines desiderium naturale visionis Dei
ist nicht nur theologisch, wie Cajetan später halten wird,74 sondern philosophisch

begründet.
Wenn Thomas mit Aristoteles sagt: Das Ziel muß im Vernehmen des

optimum intelligibile liegen, weil die Vernunft die höchste menschliche
Vollendung zuläßt, ist dies kein Satz der Offenbarung.75 Genausowenig ist der
Erweis, daß Beweiswissen von Gott kein letztes Glück ist, das das desiderium

naturale ruhen läßt, eine Offenbarung zu nennen.76 Es kann also nur
die Wesensschau Gottes dem Menschen genügen.77 Denn alles natürliche
Vernehmen erreicht gemäß dem Formalobjekt der Vernunft ein verum per
participationem oder ens per participationem. In keinem findet sich dabei
die wesenhafte Wahrheit (Veritas per essentiam), die die Vernunft in allem
sucht.78 Die bleibende Gegenwart des Seienden für die Vernunft zu allen
Zeiten, die sich von einer Gegenwart hier und jetzt durch die Sinne
unterscheidet,79 und den Blick auf das innere Wesen der Dinge richtet, läßt den
Menschen also nach dem bleibenden Antlitz der wesenhaften Wahrheit
suchen.80 Denn er ist durch das Seinsvernehmen und die Liebe zum Guten
unmittelbar auf Gott ausgerichtet.81

74 Vgl. MAYER, Rupert Johannes: Zum desiderium naturale visionis Dei nach Johannes
Duns Scotus und Thomas de Vio Cajetan. Eine Anmerkung zum Denken Henri de Lubacs. In:
Angelicum 85 (2008) 737-763, hier: 753.

75 STh I-II q3 a5.
76 CG III 39.
77 Comp. Theol. I c. 104, c. 106, vgl. DE LUBAC, Henri: Saint Thomas: Compendium

theologiae, c. 104. In: RSR 36 (1949) 300-305.
78 Thomas liegt deutlich vor Augen: Das Formalobjekt der Vernunft ist das ens oder

verum universale, d.h. das Wesen des Seienden oder Wahren, das die Vernunft in allem
erkennt. Doch findet sich in allem Geschaffenen das Seiende nicht wesenhaft, sondern nur
gemäß einer eingeschränkten Teilhabe. Entsprechend spiegelt kein geschaffener Gegenstand
die Fülle des Formalobjekts der Vernunft wider. Die Vernunft bleibt somit von allem
Geschaffenen unerfüllt (vgl. STh I-II q3 a7, CG III 51).

79 STh I q75 a6. Das Seiende oder ens universale ist nach Thomas das primum principium
jedweder Erkenntnis und als solches der propriissimus effectus Dei (vgl. STh I-II q66 a5 ad4).

80 STh I-II q3 a2 ad4. Die Suche nach dem Bleibenden kann Thomas auch gemäß der alle
Orte und Zeiten umfassenden ratio boni universalis beschreiben: „Cum homo apprehendat
per intellectum bonum uniuersale quod neque loco neque tempore circumscribitur, con-
sequens est quod appetitus humanus bonum desideret secundum conuenientiam ad appre-
hensionem intellectus, quod tempore non circumscribatur. Vnde naturale est homini ut
perpétuant stabilitatem desideret, que quidem non potest inueniri in corporalibus rebus que sunt
corruptioni et multiplici uariationi subiecta. Vnde consequens est quod in corporalibus bonis
appetitus humanus non inueniat sufficientiam quam requirit. Sic igitur in eis non potest esse

ultima félicitas hominis. [...] Habet etiam et intellectus humanus aliquam circa corporalia
operationem, dum et corpora cognoscit homo per speculatiuum intellectum et res corporales
dispensât per practicum. Et sie consequens fit quod nec in ipsa operatione intellectus spe-
culatiui uel practici, que corporalibus rebus intendit, ultima hominis félicitas et perfectio pos-
sit poni" (Comp. Theol. II c. 9, 11. 86-111).

81 Vgl. STh II-II q2 a3. Dieser Artikel enthält samenhaft die ganze Lehre über das
Verhältnis von Natur und Gnade: Innerhalb des Bezuges unmittelbar aufeinander hingeordneter
Naturen kann die niedrigere Natur nur durch die höhere ihre letzte Vollendung erfahren. Die
Menschennatur ist durch die Erkenntnis (und nicht nur durch das desiderium naturale) der



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 183

Der Mensch kann also eine gewisse Erkenntnis des letzten Ziels
erreichen, jedoch niemals ohne Offenbarung darum wissen, ob dieses Ziel für
ihn bestimmt ist oder nicht. Die Unstillbarkeit des desiderium naturale
dient Thomas auf dem Weg zu dieser Erkenntnis als Kompass: Thomas
erfährt, daß keine irdische Gotteserkenntnis und auch sonst nichts Endliches
der natürlichen Sehnsucht genügt. Doch ist diese Erkenntnis des Ziels weit
entfernt von dem gemäß der Offenbarung zu Erhoffenden: Es ist mehr, der
Sohn des Königs zu sein, als den König nur zu schauen, sagt Thomas in
seinem Kommentar zu den Seligpreisungen der Bergpredigt.82 Sosehr gilt: Die
Seligkeit muß in einem Vollzug liegen und nicht in einem Sein,83 sosehr

zeigt Thomas auf, daß wir Gott als seine Kinder schauen werden. Dies ist
unendlich viel mehr, als ihn nur zu schauen. Die Würde der Kinder Gottes
übersteigt alles im Hause ihres Vaters. Deshalb muß der Mensch hoffen,
von der Gnade verwandelt zu werden in einen Gott durch Teilhabe.84

3. Das Umsonst der Gnade und die potentia obedientiae

Zuletzt stellt sich auch bei Thomas die Frage, ob Gott uns die Gnade wegen
des desiderium naturale schuldet. Mehrfach sagt er: Das desiderium naturale

kann nicht umsonst und leer sein. Denn Gott gibt dem Menschen nicht
ein Verlangen, das er nicht erfüllen kann,85 Der Satz ist vorsichtig
formuliert: Gott kann die Sehnsucht erfüllen, er muß nicht. Denn sie ist nur
offen für eine solche Bestimmung durch Gott, nicht aber ist sie die
Offenbarung von Gottes Willen, daß er den Menschen zum finis supernaturalis
beruft, auch wenn diese Offenbarung erst in der Wortoffenbarung
verstehbar wird. Es gilt der Grundsatz: Die Natur ist aus göttlicher Freigie-
bigkeit, d.h. durch die Gnade, auf ihr letztes Ziel hingeordnet, nicht aber

rationes des ens und bonum universale unmittelbar auf Gott als das Prinzip alles Seienden und
Guten ausgerichtet. Entsprechend muß sein Heil in der Vollendung durch Gott liegen. - Daß
das Verhältnis von Natur und Gnade durch das Vernehmen der prima principia und nicht nur
durch ein desiderium naturale begründet ist, hält Thomas schon im Sentenzenkommentar:

„verorum quaedam sunt naturali rationi proportionata, quaedam naturalem rationem
excedunt. Illa naturalem rationem excedunt quae non possunt concludi ex primis principiis
per se notis. Cum enim prima principia sint sicut instrumenta inteilectus agentis, [...] oportet
ea esse proportionata virtuti eius, sicut Organa corporalia sunt proportionata virtuti motivae;
unde quae ex primis principiis concludi non possunt, naturale lumen inteilectus excedunt.
Huiusmodi autem sunt ea quae fidei sunt, et futura contingentia, et huiusmodi: et ideo horum
verorum cognitio sine lumine gratiae gratis datae haberi non potest, sicut lumen fidei, et e-
tiam prophetiae" (II Sent d28 ql a5).

82 Super Matthaeum Lectura V, n. 440, STh I—II q69 a4 ad3.
83 STh I-II q3 a2.
84 Vgl. STh I ql3 a9.
83 Vgl. „Cum autem impossibile sit naturale desiderium esse inane, quod quidem esset si

non esset possibile pervenire ad divinam substantiam intelligendam, quod naturaliter omnes
mentes desiderant, necesse est dicere quod possibile sit substantiam Dei videri per intel-
lectum" (CG III 51, vgl. 57). De Lubac muß gemäß seiner eigenen Position, die das
desiderium naturale auf die von Gott für den Menschen bestimmte Gnade ausrichtet, sagen: Thomas

schreibt an diesen Stellen nicht von der Möglichkeit der Gotteschau, sondern von ihrer
Wirklichkeit (vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 243, 276, vgl. Surnaturel, 467-471).



184 Rupert Johannes Mayer OP

weil dieses Ziel der menschlichen Natur geschuldet ist.86 Gnade ist nach
Thomas das innerste Motiv der Schöpfung als solcher.87 Das bedeutet auch:
Die Natur ist um der Gnade willen erschaffen und steht in der reinen Frei-
giebigkeit Gottes.88

Aber reichen diese Feststellungen hin, um das Argument zu entkräften,
daß das desiderium naturale die Gnade fordere?89 Zunächst ist zu sehen:
Die beatitudo in Gott übersteigt alles, was der Mensch ersehnen kann.
Schon aus diesem Grund kann kein Geschöpf die Gnade fordern. Niemand
hat Anspruch auf die Flerrlichkeit Gottes. Aber wie drückt sich dies im
Denken des Thomas aus?

An dieser Stelle muß der terminus technicus potentia obedientiae ad
Deum fallen. Obwohl dieses Wort durch Cajetan in der thomistischen
Denkweise eine bestimmte Bedeutung erlangte, kann de Lubac nicht leugnen,

daß Thomas das Verhältnis von Gnade und Natur in diesem Wort
beschreibt, sosehr er das Wort potentia obedientiae anders gebraucht als

Cajetan. De Lubac selbst legt die Lehre des Thomas zunächst treffend dar,
z.B. nach dem Sentenzenkommentar. Der frühe Text enthält schon die

ganze Lehre des Thomas zur potentia obedientiae bezüglich der Gnade,
obwohl er noch nicht ganz klärt, wie dieses Verhältnis zu denken ist.
Grundsätzlich ist damit ausgeschlossen, daß die potentia obedientiae ähnlich wie
bei einem Wunder wirkt. Denn im Wesen des Wunders liegen drei Kon-
stitutiva, die bei der Gnade oder der Gottesschau nicht alle zusammen
gegeben sind.

Thomas sagt: 1. Das Wunder ist übernatürlich, insoweit es die Kräfte
eines natürlich wirkenden Dinges übersteigt. In diesem Sinn ist z.B. die Glorie

des Auferstehungsleibes übernatürlich, aber auch die Gnade. 2. Bei
einem Wunder liegt in der potentia passiva oder dem Aufnahmevermögen

86 Vgl. „ab ipsa prima institutione natura humana est ordinata in finem beatitudinis, non
quasi in finem debitum homini secundum naturam eius sed ex sola divina liberalitate; et ideo
non oportet quod principia naturae sufficiant ad finem ilium consequendum nisi fuerant
adiuta donis superadditis ex divina liberalitate" (Ver ql4 alO ad2).

87 Vgl. STh I-II ql 10 al.
88 Vgl. „natura angelica facta est a Deo ad gratiam et beatitudinem consequendam" (STh

I q62 a6, vgl. a7 ad2, ad3). Dieses Zitat darf nicht im Sinne de Lubacs mißverstanden werden:

Daß die Natur um der Gnade willen erschaffen wurde, bedeutet nicht, daß in der Natur
dieselbe Zielgebundenheit auf die visio beatifica liegt wie in der Gnade. Denn die Natur hat
ihre Eigengesetzlichkeit.

89 „Hier ist der Punkt, wo .Humani generis' [...] eine unmißverständliche Lehre erteilt.
Das Problem ist dieses: ist die Gnade noch als ungeschuldet zu begreifen, wenn das
Existential der inneren und unbedingten Hinordnung auf Gnade und Gottesschau ein Konstitutiv
der Natur des Menschen in dem Sinn wäre, daß der Mensch in dem Sinn ohne es nicht
gedacht werden könnte? [...] Diese Hinordnung auf die selige Gottesschau wurde in dieser neueren

Auffassung einerseits als inneres, unverlierbares Konstitutiv der Natur des Menschen
betrachtet und anderseits so aufgefaßt, daß die Vorenthaltung des Zieles dieser Gerichtetheit als

mit der Weisheit und Güte Gottes unvereinbar und in diesem Sinn unbedingt erklärt wurde
(vorausgesetzt, daß die Kreatur nicht durch eigene Schuld ihr Ziel verfehlt). Wir meinen, daß

unter diesen Voraussetzungen Gnade und Gottesschau nicht mehr ungeschuldet genannt werden

können" (RAHNER, Karl: Über das Verhältnis von Natur und Gnade, 330).



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 185

dessen, an dem das Wunder geschieht, keine natürliche Hinordnung auf
den Empfang einer übernatürlichen Wirkung. Das Wunder hat nur eine po-
tentia obedientiae ad Deum, wie z.B. in der Heilung eines gänzlich Blinden
die Natur keine Hinordnung hat, die Erleuchtung zu empfangen. Es liegt
keine potentia naturalis im Blinden für die Gabe des Sehenkönnens. 3.
Wunder geschehen nicht gemäß dem Lauf der Natur, wie am Beispiel der
Verwandlung von Wasser in Wein deutlich wird.90

Entsprechend ist die Gabe der Gnade kein Wunder zu nennen, genauso
wenig wie das Einhauchen der Vernunftseele. Diese Wirkungen haben zwar
mit dem Wunder gemein, daß sie nur unmittelbar durch Gott geschehen
können und daß sie übernatürlich sind, weil sie die Kraft des natürlich
Wirkenden oder Empfangenden übersteigen. Dennoch liegt im menschlichen
Leib eine natürliche Hinordnung auf die Vernunftseele und in der Seele

eine natürliche Hinordnung auf den Empfang der Gnade. Also sind diese

Wirkungen keine Wunder, weil der ordo naturalis auf sie hin im
Empfangenden liegt: Die Seele hat eine natürliche Hinordnung darauf, die
Gerechtigkeit zu verfolgen, obwohl sie die volle Gerechtigkeit nur von Gott
erlangen kann.91 Anders gesagt: Das Wunder tut dem Wasser, das in Wein
verwandelt wird, Gewalt an, während die Gnade die Natur nicht zerstört,
sondern erhebt und vollendet.92

90 Vgl. „de ratione miraculi secundum se sumpti tria sunt: quorum primum est, quod
illud quod fit per miraculum, fit supra virtutem naturae creatae agentis; secundum, ut in
natura recipiente non sit ordo naturalis ad illius susceptionem, sed solum potentia
obedientiae ad Deum; tertium, ut praeter modum consuetum tali effectui ipse effectus inducatur.
Exemplum primi est de gloria corporum in resurrectione, ad quam natura non attingit:
exemplum secundi est de illuminatione caeci, in quo non est potentia naturalis ad susci-
piendum visum: exemplum tertii est de conversione aquae in vinum praeter cursum naturae.
Et haec tria aliquo modo semper concurrunt ad actum miraculosum: quia etsi visiva potentia
non excedat vires naturae absolute loquendo, quia earn per generationem inducit; excedit
tarnen vires naturae considerata impotentia recipientis; et si adsit potentia absolute aliquan-
do, sicut in conversione aquae in vinum, tarnen per comparationem ad modum fiendi, neut-
rum adest; et ideo in definitione miraculi ponitur arduum quantum ad primum; praeter spem,
scilicet naturae, quantum ad secundum; insolitum quantum ad tertium" (IV Sent dl7 ql a5

soll, vgl. DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. I, 268-284, Bd. II, 192-195).
91 Vgl.„et ideo ille effectus qui immediate est a Deo tantum, et tarnen inest recipienti

ordo naturalis ad recipiendum ilium effectum non per alium modum quam per istum, non erit
miraculosus; sicut patet de infusione animae rationalis. Et similiter est de iustificatione impii:
quia ordo naturalis inest animae ad iustitiae rectitudinem consequendam: nec alio modo earn
consequi potest quam a Deo immediate; et ideo iustificatio impii de se non est miraculosa;
sed potest habere aliquid miraculosum adiunctum, quod iustificationi viam parat" (IV Sent
dl7 ql a5 soll).

92 Vgl. De Ver ql4 a9 ad8, alO ad9, sowie CG III 54: „Divina enim substantia non sic est
extra facultatem creati intellectus quasi aliquid omnino extraneum ab ipso, sicut est sonus a

visu, vel substantia immaterialis a sensu, nam divina substantia est primum intelligibile, et to-
tius intellectualis cognitionis principium: sed est extra facultatem intellectus creati sicut ex-
cedens virtutem eius, sicut excellentia sensibilium sunt extra facultatem sensus. Unde et
Philosophus in II Metaphys., dicit quod .intellectus noster se habet ad rerum manifestissima
sicut oculus noctuae ad lucem solis'. Indiget igitur confortari intellectus creatus aliquo divino
lumine ad hoc quod divinam essentiam videre possit." An manchen Stellen beschreibt Thomas
das Axiom der Gnade genauer: „gratia perficit naturam secundum modum naturae: sicut et



186 Rupert Johannes Mayer OP

In diesen Zeilen taucht der Begriff potentia obedientiae für den Bezug
zwischen Natur und Gnade nicht explizit auf. Doch die Sprache des Thomas

weist uns in die Zusammenhänge ein. Denn oft stellt er - wie auch in
diesem Text - der potentia obedientiae die potentia naturalis gegenüber.
Der Unterschied liegt darin, daß sich erstere unmittelbar auf Gott bezieht,
während letztere immer durch ein natürlich Wirkendes erfüllt wird: Jeder
potentia passiva naturalis entspricht in der Schöpfung eine potentia activa
naturalis,93 Wenn Thomas sagt, die Gabe der Gnade kann nur unmittelbar
durch Gott gegeben werden, dann ist damit eine potentia obedientiae ad
Deum gemeint. Freilich sind die Beispiele, d.h. die Einhauchung der
Vernunftseele und die Gabe der Gnade, verschieden zu sehen. Denn Leib und
Seele sind natürlicherweise die partes essentiales der menschlichen Natur,94
während die Gnade supra naturam ist. Entsprechend schuldet Gott es seiner

Weisheit, Leib und Seele als Einheit zu schaffen, nicht aber Natur und
Gnade: Der Leib gehört der Seele und die Seele dem Leib, nicht aber die
Gnade der Natur. In diesem Sinn ist es sogar dem Leib geschuldet, eine
Seele zu erhalten, obwohl dies Gott nicht zum Schuldner macht: Alle Dinge
sind auf ihn hingeordnet, nicht aber er auf alle Dinge.95 Denn Gott und

omnis perfectio recipitur in perfectibili secundum modum eius" (STh I q62 a5). Entsprechend
werden die Grenzen der Vergöttlichung des Menschen deutlich: Die Gottnatur kann im
Menschen nicht auf unendliche Weise aufgenommen werden, auch nicht so, daß der Mensch
zu seinem eigenen Schöpfer wird. Auch geht die Gnade einen menschlichen Weg mit dem
Menschen, insofern sie ihn nicht sofort vollendet, sondern ihn seiner Natur gemäß durch den
Glauben Gott kennenlernen läßt und ihn so auf die Schau vorbereitet. Dennoch darf diese

Auslegung des Gnadenaxioms nicht mißverstanden werden: Durch die Aufnahme im
Menschen wird die Gnade nicht vermenschlicht, sondern der Mensch vergöttlicht. Denn er wird
wahrhaft zur Schau Gottes geführt, die allein Gottes, nicht aber des Menschen Reich ist.

95 Vgl. III Sent d2 ql al, sowie: „duplex capacitas attendi potest in humana natura. Una
quidem secundum ordinem potentiae naturalis. Quae a Deo semper impletur, qui dat unicui-
que rei secundum suam capacitatem naturalem. Alia vero secundum ordinem divinae potentiae,

cui omnis creatura obedit ad nutum" (STh III ql a3 ad3); „sicut in qualibet creatura,
consideratur duplex potentia passiva, una quidem per comparationem ad agens naturale; alia
vero per comparationem ad agens primum, qui potest quamlibet creaturam reducere in actum
aliquem altiorem, in quem non reducitur per agens naturale; et haec consuevit vocari potentia

obedientiae in creatura" (STh III qll al).
94 Vgl. STh I q90 a4.
95 Vgl. „unicuique debetur quod suum est. Dicitur autem esse suum alicuius, quod ad

ipsum ordinatur; sicut servus est domini, et non e converso; nam liberum est quod sui causa
est. In nomine ergo debiti, importatur quidam ordo exigentiae vel necessitatis alicuius ad

quod ordinatur. Est autem duplex ordo considerandus in rebus. Unus, quo aliquid creatum
ordinatur ad aliud creatum, sicut partes ordinantur ad totum, et accidentia ad substantias, et

unaquaeque res ad suum finem. Alius ordo, quo omnia creata ordinantur in Deum. Sic igitur
et debitum attendi potest dupliciter in operatione divina, aut secundum quod aliquid debetur
Deo; aut secundum quod aliquid debetur rei creatae. Et utroque modo Deus debitum reddit.
Debitum enim est Deo, ut impleatur in rebus id quod eius sapientia et voluntas habet, et quod
suam bonitatem manifestât, et secundum hoc iustitia Dei respicit decentiam ipsius, secundum

quam reddit sibi quod sibi debetur. Debitum etiam est alicui rei creatae, quod habeat id quod
ad ipsam ordinatur, sicut homini, quod habeat manus, et quod ei alia animalia serviant. Et sic

etiam Deus operatur iustitiam, quando dat unicuique quod ei debetur secundum rationem
suae naturae et conditionis. Sed hoc debitum dependet ex primo, quia hoc unicuique debetur,



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 187

Geschöpf gehören nicht zur selben Ordnung.96 Es ist also keine Gnade für
den Leib, wenn Gott ihm die Seele einhaucht. Auch hat der Leib nur
deshalb keine potentia naturalis bezüglich der Seele, weil Gott allein die Seele

aus nichts erschaffen kann. Dabei heißt jedwedes unmittelbare Vermögen
bezüglich des agens primum potentia obedientiae. Von der Gnade sagt Thomas

auch explizit, daß die Seele eine potentia obedientiae für sie hat.97 De
Lubac interpretiert dies folgendermaßen:

„Thomas weiß selbstverständlich auch, daß weder die geschaffene Gnade,
noch die eingegossenen Tugenden, noch das Licht der Herrlichkeit [...] natürliche

Produkte menschlicher Fähigkeiten sind. Viele andere, ob Thomisten
oder nicht, wissen es ebenso, was ein weiterer Anlaß sein wird, den Ausdruck
potentia oboedientialis beizubehalten. So zum Beispiel Duns Scotus [...] In der
finalen Ordnung wird man dies, um der Gefahr einer Verwechslung der
übernatürlichen Gabe mit einer bloßen Ergänzung der Natur durch ein natürliches

Agens zu entgehen, [...] genauer fassen, so nämlich, daß die .passive
Potenz', die die menschliche Natur im Verhältnis zu dieser übernatürlichen
Gabe kennzeichnet, auch potentia oboedientialis specialis - potentia oboedientialis

specifica hominis - oder potentia passiva oboedientialis genannt werden
kann. Aber nach den Erklärungen des hl. Thomas ist es evident, daß namentlich

für ihn der bloße Begriff der potentia oboedientialis - der ja ersonnen
wurde, um die Möglichkeit des Wunders begreiflich zu machen, und nicht
,um die Lage zu beschreiben, in die uns Gottes Gabe versetzt, damit wir Kinder

Gottes werden können' - nicht genügt, um das Verhältnis der menschlichen

Natur zum Ubernatürlichen zu bestimmen."98

Obwohl Thomas keine generische von einer spezifischen potentia
obedientiae unterscheidet, ist die Frage berechtigt: Was ist das Wesen der
potentia obedientiae im Menschen? Wie Thomas oftmals wiederholt, steht der
Mensch in einer natürlichen Hinordnung (ordo oder habitudo naturalis) auf
die Gnade.99 Entsprechend liegt das sogenannte Paradox der Gnade in der

quod est ordinatum ad ipsum secundum ordinem divinae sapientiae. Et licet Deus hoc modo
debitum alicui det, non tarnen ipse est debitor, quia ipse ad alia non ordinatur, sed potius alia
in ipsum" (STh I q21 al ad3).

96 „Wer hat ihm etwas gegeben, so daß Gott ihm etwas zurückgeben müßte? Denn aus
ihm und auf ihn hin ist die ganze Schöpfung. Ihm sei Ehre in Ewigkeit. Amen" (Rom 11,35-
36).

97 „Sicut enim ex aqua vel terra potest aliquid fieri virtute corporis caelestis, quod non
potest fieri virtute ignis; ita ex eis potest aliquid fieri virtute supernaturalis agentis quod non
potest fieri virtute alicuius naturalis agentis; et secundum hoc dicimus, quod in totä creatura
est quaedam obedientialis potentia, prout tota creatura obedit Deo ad suscipiendum in se

quidquid Deus voluerit. Sic igitur et in anima est aliquid in potentia, quod natum est reduci
in actum ab agente connaturali; et hoc modo sunt in potentia in ipsa virtutes acquisitae. Alio
modo aliquid est in potentia in anima quod non est natum educi in actum nisi per virtutem
divinam; et sie sunt in potentia in anima virtutes infusae" (De virt. in comm. alO adl3, vgl.
STh III qll al).

98 DE LUBAC, Henri: Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 194-195.
99 Vgl. z.B. die Wörter für den Bezug zur Gnade: aptitudo, habilitas, ordo boni naturalis

ad gratiae suseeptionem in De Mal q2 all c, adl, ad2, ad3, ad9, adl2, adl3, adl6, al2 c,



188 Rupert Johannes Mayer OP

Synthese von ordo naturalis und potentia obedientiae. Trotz der natürlichen
Hinordnung steht die Seele nicht in einer potentia naturalis zur Gnade.
Dies liegt an dem allüberragenden Ziel des Menschen, das ohne Gottes Hilfe

nicht erreichbar ist.100

Nach de Lubac bedeutet dies: Thomas schützt die Ubernatürlichkeit der
Gnade, indem er sie aus der potentia obedientiae hervorgehen läßt, nicht
aber wie die natürliche Wirkung eines agens naturale aus der potentia naturalis.

Thomas denkt jedoch anders: Die potentia naturalis wird von Gott
immer erfüllt, weil sie zur Ordnung der Natur gehört. D.h.: Jedwede potentia

passiva naturalis hat darin ihr geschuldetes Ziel, von einer potentia
activa naturalis erfüllt zu werden. Wenn Gott eine potentia passiva
naturalis gibt, dann gibt er auch die entsprechende potentia activa
naturalis, die dieses Aufnahmevermögen verwirklicht. Die Natur als potentia

naturalis fordert also die Gnade ein. Dies wurde von de Lubac
übersehen, so daß er den Begriff der potentia obedientiae als ungenügend für
die Beschreibung des Verhältnisses von Natur und Gnade bezeichnete, weil
er eher die Verfaßtheit des Wunders nennt. Thomas dagegen muß diesen

Begriff notwendig verwenden. Würde er es nicht tun, wäre die Gnade nicht
Gnade, sondern geschuldet.

Im Gefolge von E. Gilson gingen andere Ausleger des Thomas so weit,
den Begriff der potentia obedientiae als für das Problem irrelevant zu
qualifizieren. Denn Thomas wendet ihn an, um das Verhältnis der Natur zu
eingegossenen Tugenden, zur Prophétie, zur Menschwerdung Gottes zu
beschreiben,101 nicht aber bezüglich der visio beatifical1 Schon der Text des
Thomas spricht andere Worte:

„Aliquid est in potentia ad alterum dupliciter: uno modo in potentia naturali,
et sie intellectus creatus est in potentia ad omnia ilia cognoscenda quae suo
lumine naturali manifestari possunt, et nihil horum angélus beatus ignorât: ex
horum enim ignorantia remaneret intellectus angeli imperfectus; quaedam
vero potentia est obedientiae tantum, sicut dicitur aliquid esse in potentia ad
ilia quae supra naturam Deus in eo potest facere, et si talis potentia non

ad4, IV Sent dl7 ql a5 soll, Ver ql4 alO ad2, q23 a2 c und ad2, sowie SECKLER, Max:
Instinkt und Glaubenswille nach Thomas von Aquin, 203-204.

100 Super Boetium De Trin. q6 a4 ad5.
101 Vgi_ sTh III ql a3 ad3, qll al, De virt. in comm. alO adl3, De ver q8 al2 ad4, ql2

a3 adl8.
102 Vgl. GlLSON, Etienne: Sur la problématique thomiste de la vision béatifique. In:

AHDLMA 39 (1964) 67-88; BRADLEY, Denis J.M.: Aquinas on the Twofold Human Good,
453-455; BUJO, Bénézet: Die Begründung des Sittlichen, 113-119. Die Autoren meinen
darüberhinaus, der Begriff der potentia obedientiae bezeichne nicht die Beziehung zu einem
agens supernaturale, sondern nur den Mangel eines ordo naturalis zur Aufnahme der
entsprechenden Wirkung. Deshalb würde folgender Text über die Gotteschau, der die potentia
obedientiae im Gegensatz zu STh III qll al nicht erwähnt, für ihre Meinung sprechen: „Visio
seu scientia beata est quodammodo supra naturam animae rationalis, inquantum scilicet propria

virtute ad earn pervenire non potest. Alio vero modo est secundum naturam ipsius,
inquantum scilicet per naturam suam est capax eius, prout scilicet ad imaginem Dei facta est"
(STh III q9 a2 ad3).



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 189

reducatur ad actum, non erit potentia imperfecta. Et ideo intellectus angeli
beati non est imperfectus, si non cognoscit omnia quae Deus potest ei reve-
lare."i03

Thomas wiederholt ausdrücklich: Zu allem, was Gott jenseits der Natur in
uns wirkt, stehen wir in einer potentia obedientiae. Dazu zählt auch die
Gottesschau und alles, was Gott uns darin auf übernatürliche Weise
enthüllt. Entscheidend bleibt der Bezug zur potentia naturalis-. Wird sie nicht
verwirklicht, fehlt etwas, was dasein muß und geschuldet ist. Demgegenüber

steht es Gott frei, die potentia obedientiae zu verwirklichen oder
nicht, auch sie in höherem oder niedrigerem Maß zu verwirklichen.

Damit zeigt sich: Thomas hält gegenüber de Lubac die natürlich erkennbare

Eigengesetzlichkeit der natura pura und die potentia obedientiae für
notwendig, um das Umsonst der Gnade zu ermöglichen. Wäre die Natur
nicht durch sich selbst auf unbestimmte Weise, sondern durch die Gnade
selbst auf das Ziel der Gnade hin angelegt, dann wäre Gott nicht mehr frei,
die Gnade zu geben. Wäre das Aufnahmevermögen für die Gnade natürlich,
wäre Gott verpflichtet, es zu erfüllen. Der Thomismus hatte also recht,
diese zwei Punkte der Gnadenlehre zu unterstreichen, legte aber die natura
pura so aus, daß sie sich auf Grund der gegenüber einer natura pura
fehlenden Offenbarung nicht nach Gott sehnen konnte, auch nicht implizit. De
Lubac gelang es, zum grundlegenden Wesen des Menschen im desiderium
naturale vorzustoßen, d.h. zu dem ,Paradox', daß der Mensch sich nach
Gott sehnt, ohne ihn aus sich erreichen zu können. Doch verlor er damit
die Eigengesetzlichkeit der Natur.

CONCLUSIO

Es hat sich gezeigt: De Lubacs Antwort auf die thomistische Stockwerktheologie

ist eine Stockwerkphilosophie, die die «reine» Natur durch ein
«natürliches» Streben nach der Gnade, das nur theologisch erkennbar ist,
tiefer bestimmt. Dennoch verstand de Lubac seine Auslegung des desiderium

naturale vor allem als einen Rückgriff auf die Tradition, die durch
Thomas begründet worden war. In diesem Sinn ist seine Auslegung des

Thomas ein Weg in die Irre zu nennen, da er die Eigengesetzlichkeit der
Natur nicht zuläßt.104

De Lubac ist sich bewußt, daß seine Auslegung des Verhältnisses von
Natur und Gnade nicht neu ist. Er findet sie bei Duns Scotus, dessen Sicht
er mit der des Thomas von Aquin identifiziert.105 Die Verschiedenheit der
Auslegungen des genannten Verhältnisses zeigen sich vor allem in dem

105 De Ver q8 a4 adl3.
104 Zur Eigengesetzlichkeit ist zu sagen: De Lubac bestimmt die Natur durch das Ziel der

Gnade. In diesem Sinn gibt es keine Eigengesetzlichkeit der Natur, obwohl der Natur durch
die Gnade ihr eigenes Gesetz vorgeschrieben wird.

105 Vgl. MAYER, Rupert Johannes: Zum desiderium naturale visionis Dei nach Johannes
Duns Scotus und Thomas de Vio Cajetan, 737-740.



190 Rupert Johannes Mayer OP

Ausdruck secundum communem rationem beatitudinis (Thomas) oder beati-
tudo in communi (Scotus). Nach Thomas sucht die Natur das Glück auf
allgemeine Weise, so daß erst die Erkenntnis den Menschen auf ein bestimmtes

Glück festlegt.106 Zwar kann der Mensch einsehen, daß seine Vollendung

in der Gottesschau liegt und daß diese Schau nicht unmöglich ist.
Doch ohne Offenbarung weiß niemand, ob Gott dem Menschen diese
Vollendung schenkt oder nicht. Ohne Offenbarung kann der Mensch folglich
nicht hoffen, an dieses Ziel zu gelangen. D.h.: Die Offenbarung erlaubt
dem Menschen, sein unbestimmtes desiderium naturale auf die Gottesschau
zu richten und sich so von der Gnade bestimmen zu lassen. Gott ist folglich
frei, die Gnade zu geben.

Für Scotus besitzt die Natur darüber hinaus ein Streben nach der bea-
titudo in particulari, d.h. die konkrete, historische Natur in ihrer ratio propria

sucht das Glück auf bestimmte Weise. Doch ist dies nur durch die

Offenbarung erkennbar, da die Vernunft nur die beatitudo in communi und
die Natur im Allgemeinen einsehen kann, ohne zu wissen, daß die Natur in
ihrer Konkretheit schon auf die Gottesschau ausgerichtet ist. Die Natur
kann in diesem Sinn von der Gnade nicht bestimmt werden, da ihr Ziel
schon durch Gottes Entschluß, den Menschen zur Schau zu berufen,
geprägt ist. Im Gegensatz zu Thomas107 ist das Streben der Natur eine
unbewußte Geneigtheit des Menschen in seinem Sein, die den freien Willen in
seinen bewußten Akten nicht bestimmt. Wenn man die acceptatio-Lehre des

Scotus108 auf das Verhältnis von Natur und Gnade überträgt, bedeutet dies:
Gott muß die Gnade geben, insofern der Mensch zur visio bestimmt ist,
kann sie jedoch kraft seiner potentia absoluta zurückhalten. De Lubac
übernimmt diese Ergebnisse von Scotus Denken, meint jedoch, daß Gott frei
bliebe, die Gnade zu geben.109

Gegenüber einer Theologie, die die Natur der Dinge durch die
Offenbarung bestimmt, steht die Weise des Thomas, die Natur der Dinge, also
hier des Willens, philosophisch wahrzunehmen: Zeigt sich darin ein
bleibender Grundzug, der sich in jedem Wollen durchträgt? Thomas sieht, daß
das Wollen sich immer auf sein Formalobjekt, das bonum universale
bezieht. Das bedeutet nichts anderes, als daß jedes Wollen immer um des

Guten willen wollen muß. Es gibt kein Wollen, das nicht um eines Zieles
willen, das zumindest als gut erscheint, geschieht. Denn es ist die Natur des

Wollens, um des Guten willen zu wollen. Genauso würde Thomas sagen:

106 IV Sent d49 ql a3 sol3.
107 Vgl. z.B. Ver q22 a5 adll.
108 Vgl. Rep. Par. I dl7 q2, sowie DETTLOFF, Werner: Art. Duns Scotus / Scotismus I. In:

KRAUSE, Gerhard, MÜLLER, Gerhard (Hrsgg.): TRE Bd. IX. Berlin, New York: Walter de

Gruyter 1982, 218-231, hier: 227-228.
109 Vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 261 f., besonders 282-288, vgl. ebenso: MAYER,

Rupert J.: Zum desiderium naturale visionis Dei nach Johannes Duns Scotus und Thomas de

Vio Cajetan, 739-741, 745-750.



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 191

Das Denken muß alles Bedachte als seiend bedenken, zumindest als im Denken

seiend, wenn es schon nicht in der Wirklichkeit vorhanden ist.110

In einem zweiten Schritt klärt Thomas: Niemand kann ein einzelnes

Ding bedenken, ohne es aus seinem Verhältnis zum Ganzen des Seienden zu
vernehmen. Genauso wenig sind die unmittelbaren Ziele der Dinge
einsichtig, es sei denn sie werden innerhalb der Ordnung des Ganzen
gesehen. Eine Stockwerkphilosophie ist so schon im Ansatz unmöglich, da die
Gesamtordnung nie den Einzeldingen aufgesetzt, sondern, sie in ihr
jeweiliges Sein entlassend, in ihnen verwirklicht wird: Das Ganze ist durch
seine Teile und die Teile sind durch das Ganze, was sie sind.111 In einem
jeden Ding liegt der Bezug zur ganzen Welt. Dennoch übersteigt die
Ordnung der Gnade die Ordnung des Seins der Natur, die auf allgemeine Weise
auf das Heil ausgerichtet ist.

Zuletzt ist sich Thomas durchaus bewußt, daß der Mensch durch die
Sünde in seinem natürlichen Wollen krankt. Die Erfahrung zeigt, daß
Menschen eher auf egoistische Selbstdurchsetzung aus sind, als auf eine Liebe zu
Gott über alles. Deshalb (und weil das geistige Wollen zum Teil verborgen
ist) geht Thomas in seinem Denken den Umweg über die unvernünftigen
Dinge: inclinatio enim naturalis in his quae sunt sine ratione, demonstrat
inclinationem naturalem in voluntate intellectualis naturae,112 Für de Lubac
wäre dieser Weg nicht gangbar, da dies in seinem Denken bedeutet, die
Natur des Geistes der Gesetzlichkeit des Nicht-Geistigen zu
«unterwerfen».113 Thomas sieht dagegen, daß die Analogie alles natürlich
Seienden einen solchen Schritt ermöglicht, und daß dadurch die Natur
unabhängig von der Gnade erkannt wird. Denn niemand soll behaupten, daß das

Nicht-Geistige in seinem Sein schon apriori durch die Gnade als
übernatürliche «Formung» bestimmt sei. De Lubac kann letzteres nur halten,
weil er die übernatürliche Finalität in die Natur aller Dinge hineinlegt.

Aus diesen Überlegungen zeigt sich: Die Theologie braucht eine
Philosophie, die sich an die Eigengesetzlichkeit der Dinge bindet, d.h. an ihre
Wahrheit.114 Denn nur gegenüber dieser Eigengesetzlichkeit kann die Gnade

sich als Gnade zeigen, die das Sein der Dinge nicht zerstört, sondern
erhebt und vollendet. Deshalb sollte die Theologie das Denken einer solchen
Philosophie nicht unterdrücken, sondern freilassen. Denn diese Philosophie
ist der Boden, auf dem die Theologie steht - gratia supponit naturam,113

1111 Vgl. MAYER, Rupert J.: De veritate: Quid est?, 319-324, 330-343.
111 Vgl. De Pot q3 al6 ad4, sowie MAYER, Rupert J.: De veritate: Quid est?, 202-205.
112 STh I q60 a5.
113 Vgl. Die Freiheit der Gnade. Bd. II, 145-165.
114 Vgl. Gaudium et Spes, n. 36. In: DENZINGER, Heinrich: Enchiridion symbolorum

definitionum et declarationum de rebus fidei et morum, n. 4336.
113 Anders de Lubac, freilich im Kontext der Läuterung: „Bei dieser unentbehrlichen

Bemühung [sc. der Substanz des thomanischen Denkens treu zu bleiben] müßte man vor allem
eingehender zu zeigen versuchen, daß die übernatürliche Wirklichkeit «die Versuche des

Menschen nur darum krönt, weil sie sie vorerst zerstört und umkehrt». Ja vielleicht wäre es

angezeigt, [...] daß diese Vollendung selbst nicht bloß das normale Ergebnis von Bestrebungen



192 Rupert Johannes Mayer OP

Die Wahrheit des Dinges, auf das die Diskussion um Natur und Gnade
nach de Lubac blickte, ist die Wahrheit des Willenswesens. Entsprechend
war in diesem Artikel die Hinsicht auf das sich von sich her zeigende
Willenswesen federführend, da durch die Wahrheit des Willenswesens das

Denken in dieser Diskussion bemessen ist. Je nachdem wie die verschiedenen

Autoren das Willenswesen denken, verschiebt sich auch ihr Blick auf
den Menschen im Bezug zur Gnade. Dabei ist es erstaunlich, wie wenig de
Lubac philosophisch vom Wesen des Willens spricht. Doch zeigt sich im
Fehlen der philosophischen Willensbetrachtung sein Zugang zu dieser
Frage: Die Natur soll theologisch bestimmt werden. Diese Denkweise
spiegelt sich im Gottesbild de Lubacs: Durch einen freien Willensentscheid
bestimmt Gott, daß der Mensch einen Willen habe, der das Glück in Gott
sucht. Der göttliche Wille setzt die Natur zusammen, wie er will.116

De Lubacs Denkweise ist auch insofern zu hinterfragen, als eine
theologische Bestimmung des Willenswesens sich an der Offenbarung zu orientieren

hätte. Es gibt aber weder in der Schrift noch im Lehramt eine Aussage

zum desiderium naturale visionis Dei. Der Glaube sagt nichts über eine
natürliche Sehnsucht nach Gott, sosehr er die Hoffnung als übernatürliche
Sehnsucht nach Gott kennt. De Lubac versucht, dieses Fehlen einer
Offenbarung - und der in der Offenbarung vorausgesetzten Wesenserkenntnis
der Dinge - durch eine historische Untersuchung zu kompensieren, die eine
Fülle von Zitaten verschiedenster Autoren zum desiderium naturale liefert.
Somit erweist sich seine Vorgehensweise als historisch: Eine philosophische
Untersuchung müßte das Wesen des Willens bedenken, eine theologische
Untersuchung hätte es mit der Offenbarung zu tun. De Lubac dagegen hält
sich im Bereich der Texte auf, die er als Zeugen für seine Meinung
heranzieht. Dies mag eine dialektische Heranführung an das Thema sein. Die
Sache selbst, um die es geht, kann von dieser Heranführung jedoch nicht
ans Licht gebracht werden. Denn dazu bedarf es des philosophischen und
theologischen Vorgehens, auf das de Lubac durch seine historisch-positive
Theologie vorbereiten wollte.

ist, die ohne übernatürliche Hilfe nicht die Kraft hätten, ihr Ziel zu erreichen: sie ist
«verwandelnde Einigung» und infolgedessen ist jedenfalls nicht einzusehen, daß sie ohne einen
Einbruch, der in der Natur eine .passive Läuterung' bewirkt, erlangt werden kann" (Die Freiheit

der Gnade. Bd. II, 51, vgl. de Lubacs Auslegung von M. Blondel, ibid., 252). Auch hier
möchte ich de Lubac widersprechen: In der sündelosen, heilen Natur ist der „Ubergang zur
Gnadenordnung" (ibid.) nicht eine Art Tod, sosehr die Natur sich lassen muß, um der Gnade
Raum zu geben. Das Bemühen, der Substanz von Thomas Denken treu zu bleiben, bedarf eher
eines Lassens des Irrtums, als eines Todes der Natur.

116 De Lubac betrachtet die Schöpfung mehr in ihrer Kontingenz und Abhängigkeit vom
Willen des Schöpfers als in der Notwendigkeit der erschaffenen Naturen (vgl. Die Freiheit der
Gnade. Bd. II, 40 f.).



Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin 193

Abstract
The debate concerning nature and grace in the twentieth century has never
been settled. Henri de Lubac corrected the Thomistic understanding of a

pure nature which lacks a natural desire for the vision of God: For the
Thomists, though not for Aquinas, nature may pursue a beatitude of its own
kind, i.e. nature is able to find rest in the natural contemplation of God.
This end is a human achievement and pure nature does not seek God beyond
its own achievement. De Lubac held against this position that there is only
one last end: Both nature and grace are ordered to the beatific vision. As a

consequence, nature itself becomes dependent on God's decision to give
grace, because the end of nature is determined by God's decision to call or
not to call humanity to the vision of his face. Therefore, de Lubac claims
that nature in its depth is known by faith alone. Reason may understand a

generic human nature, but not the determinate call to the beatific vision.
Similarly, God constructs the human nature in such a way that the generic
human nature may exist without a natural desire for the beatific vision,
because the last end depends on God's free choice to give grace. In this
sense, nature has two stories, namely the generic nature and the end given to
it by God's free decision, so that the latter end remains extrinsic to a generic
nature, which may exist without this end. In the history of theology this
position was held by John Duns Scotus.

Aquinas describes the relation of nature and grace in a different way:
Nature is ordered to the beatific vision, though not as determined to the
beatific vision by God's special call. In other words: The human nature has

a natural desire for beatitude, which cannot find rest in anything else but
God. Nonetheless, grace determines this general desire for beatitude by the
hope for the beatific vision, which is the revealed last end of humanity. This

means: God reveals that he has called mankind to the beatific vision. Reason

or nature can know, that it is not satisfied in anything else but the beatific
vision. But it cannot know, whether or not God is willing to give grace.
Thus, Aquinas is able to protect the gratuity of grace, because he does not
think God's will to give grace as a part of human nature.


	Stockwerkphilosophie gegen Stockwerktheologie? : Zum desiderium naturale bei Henri de Lubac und Thomas von Aquin

