Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Eine metatheoretisch motivierte Interpretation der "Ewigen Wiederkunft"
Nietzsches

Autor: Sollberger, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHAEL SOLLBERGER

Eine metatheoretisch motivierte Interpretation
der ,Ewigen Wiederkunft“ Nietzsches

,Denn deine Tiere wissen es wohl, o Zarathustra,
wer du bist und werden musst:

sieche, du bist der Lehrer der ewigen Wiederkunft—,
das ist dein Schicksal!

(Za III, Der Genesende 2, KSA 4, 275)

I. EINLEITUNG

Der Gedanke der ,Ewigen Wiederkunft® spielt im Zarathustra neben den
beiden Themen ,,Ubermensch® und ,,Wille zur Macht® eine zentrale Rolle.
Nietzsches entsprechender Kommentar zu seinem Zarathustra in Ecce homo
beginnt mit den Worten:

»lch erzihle nunmehr die Geschichte des Zarathustra: Die Grundconzeption
des Werks, der Ewige—Wiederkunfts—-Gedanke, diese héchste Formel der Be-
jahung, die iiberhaupt erreicht werden kann —, gehort in den August des Jah-
res 1881: er ist auf ein Blatt hingeworfen, mit der Unterschrift: ,6000 Fuss
jenseits von Mensch und Zeit’. Ich ging an jenem Tage am See von Silvaplana
durch die Wilder; bei einem michtigen pyramidal aufgetiirmten Block unweit
von Surlej machte ich Halt. Da kam mir dieser Gedanke.“ (EH, Also sprach
Zarathustra, KSA 6, 335)!

Nietzsches Inspirationserlebnis am Surlej-Felsen sollte ihn in der Folge
nicht nur intellektuell, sondern auch pragmatisch-existentiell bis zu seinem
Finale in Turin auf Schritt und Tritt begleiten; die neue Lehre wird ihm
zum ,grofiten Schwergewicht® (FW 341), eine Herausforderung, angesichts
derer er zu Beginn schlicht iberwiltigt war und dessen philosophische Auf-
l6sung und Verkiindung ihm nun zu seiner eigentlichen Mission wird:

»~An meinem Horizonte sind Gedanken aufgestiegen, dergleichen ich noch nie
gesehen habe — davon will ich nichts verlauten lassen, und mich selber in einer
unerschiitterlichen Ruhe erhalten. Ich werde wohl einige Jahre noch leben
miissen!® (Brief an Peter Gast, 14. August 1881)

Die angesprochene Ruhe wird allerdings nur ein Jahr lang dauern, bis sie
dann mittels der Fréblichen Wissenschaft durchbrochen wird, wo Nietzsche

I Sofern nichts anderes vermerkt beziehen sich die Zitate aller Werke Nietzsches auf die
Kritische Studienausgabe (KSA) von COLLI, Giorgio / MONTINARI, Mazzino (Hgg.): Friedrich
Nietzsche. Simtliche Werke in 15 Banden. Kritische Studienausgabe (KSA). Miinchen: dtv
1999.



146 Michael Sollberger

im Aphorismus 341 unter dem Banner ,Das grofite Schwergewicht® zum
ersten Mal seinen ,,abgriindlichsten Gedanken“ (EH, Also sprach Zarathu-
stra 6-7, KSA 6, 345) im hypothetischen Gewand eines ,,was wire, wenn
[...]“ Gedankenexperiments formuliert:

»Wie, wenn dir eines Tages oder Nachts ein Dimon in deine einsamste Ein-
samkeit nachschliche und dir sagte: ,Dieses Leben, wie du es jetzt lebst und
gelebt hast, wirst du noch einmal und noch unzihlige Male leben miissen; [...]
Die ewige Sanduhr des Daseins wird immer wieder umgedreht — und du mit
ihr, Stiubchen vom Staube!*“ (FW 341, KSA 3, 570)

Von diesem Passus bis zu Zarathustras Tieren, die ihn dann als den ,Lehrer
der ewigen Wiederkunft® bezeichnen werden, vergeht nochmals ein Jahr,
ehe die mystische Eingebung vom Surlej-Felsen endgiiltig in sprachliche
Form gekleidet und somit dem Leser zuginglich wird.

Bereits aus diesen enigmatischen Zeilen wird ersichtlich, dass wir es
hier mit weit mehr als nur einem Gedanken zu tun haben, den Nietzsche in
einem intellektuellen Klima der distanzierten Siiffisanz abgehandelt hitte —
seine Schilderung erinnert schon zwingender an den authentischen
Offenbarungsakt einer existentiell erfahrenen wunio mystica. Nietzsche
selber scheint sein personliches Fatum als unabdingbar mit der messia-
nischen Artikulation des Wiederkunftsgedanken verknotet zu begreifen.
Doch darf man an dieser Stelle ohne alle Scheu die legitime Frage auf-
werfen: Worin besteht denn eigentlich der propositionale Inhalt des Ge-
dankens der ,Ewigen Wiederkunft“? Auf welche Entititen referiert das
Konzept der ,Ewigen Wiederkunft“? Konnen wir die Identititskriterien
angeben, Kraft derer die Idee individuiert wird? Haben wir es mit einer sin-
guliren Idee oder vielmehr mit einem Konglomerat von oszillierenden
Ideen zu tun?

Im Folgenden werde ich versuchen, auf diese Fragen eine Antwort zu
geben, indem ich mein Hauptaugenmerk speziell auf folgende Frage richten
werde: Gibt es eine systematische Beziehung zwischen der Genesis der
~Ewigen Wiederkunft“, deren diversen perspektivischen Fluchtpunkten so-
wie deren divergenten Interpretationen? Meine zu verteidigende These
wird sein, dass ein solches Verhiltnis nicht nur kontingenterweise, sondern
notwendigerweise existiert; Nietzsches ,schwerster Gedanke“ war weder
kohidrent, noch systematisch, noch auf seine kategorialen Implikationen
durchdacht — er war ideologisch neutral und musste zuerst noch intellek-
tuell assimiliert und kontextualisiert werden.

An dieser Stelle sei noch erwihnt, dass meine substantielle These kein
Unikum in der Nietzsche-Exegese reprisentiert.2 Die Exklusivitdt des hier

2 Aufgrund einer einzelnen, isolierten Passage (EH, Also sprach Zarathustra 2-3, KSA 6,
339) wird manchmal der experimentelle/intuitive Zug Nietzsches ,schwersten Gedankens*
betont (vgl. STAMBAUGH, Joan: Nietzsche's thought of eternal return. London: The Johns
Hopkins University Press 1972, 4f. und SAFRANSKI, Riidiger: Nietzsche. Miinchen: Hanser
2000, 226-227). Stambaugh meint sogar, dass Nietzsche angesichts seines urspriinglichen Ge-
dankens hilflos war und deshalb verschiedene Interpretationen der ,Ewigen Wiederkunft®



Die ,,Ewige Wiederkunft“ Nietzsches 147

vertretenen Ansatzes liegt vielmehr in der Argumentation begriindet, die
versucht, deren Plausibilitit via metatheoretisch motivierten Uberlégungen
iiberzeugend zu illustrieren. Denn erst der zwingende Charakter der Argu-
mentation verleiht dieser das philosophische Gewicht, das man bendétigt,
um philosophische Priliminarien zu schaffen, die jede Interpretation der
~Ewigen Wiederkunft“ respektieren sollte; dadurch wird dann auch die bis
anhin endlos scheinende Fiille an méglichen Deutungen beschnitten.

II. FORMALE RANDBEDINGUNGEN DER ARGUMENTATION

Im Folgenden werde ich die globale Architektonik des zu verfolgenden
Gedankenganges illustrieren. In einem ersten Schritt gilt es zu untersuchen,
wie es moglich ist, dass Nietzsches Gedanke der ,,Ewigen Wiederkunft so
viele divergierende und miteinander inkompatible Interpretationen er-
fahren hat. Diese Flexibilitit angesichts zum Teil opponierender Interpre-
tationsversuche zahlreicher Interpreten kann kein Zufall sein - sie ist viel-
mehr symptomatisch und referiert auf eine intrinsische Eigenschaft der
»Ewigen Wiederkunft®“. Dieses spezifische Moment werde ich dann mittels
einer Analogie, die sich des mathematischen Terminus der Funktion be-
dient, explizieren. Resultat dieser Explikation wird sein, dass es sich bei
Nietzsches angeblicher ,Doktrin® um eine opak-unterbestimmte Intuition
handelt.

In einem zweiten Schritt werde ich argumentieren, weshalb der resul-
tierende Begriff der Intuition Nietzsches Denken angemessen ist und wie er
unter Zuhilfenahme von Nietzsches Schriften intelligibel gemacht werden
kann. Erklirtes Ziel des zweiten Abschnitts ist also eine sich eng am Text
orientierende Fundierung und Legitimierung der zuvor deduzierten ,Intu-
itionsthese®.

Nach Etablierung dieses theoretischen Fundus werde ich drittens ver-
mittelst konkreter Fallbeispiele demonstrieren, dass sich die gewonnenen
Ergebnisse in der praktischen Nietzsche-Exegese als kohidrent sowie heuris-
tisch wertvoll erweisen. Die im Zuge dieser Analyse gewonnenen Ergeb-
nisse sollen ihrerseits dazu dienen, meine Thesen indirekt zu konsolidieren.

Wie diese summarische Schilderung suggeriert, werden wir uns argu-
mentativ sowohl auf einer metatheoretischen als auch auf einer objekt-
theoretischen Ebene bewegen, was zu logisch-inferentiellen Problemen fiih-
ren kénnte.3 Um etwaige inakzeptable Konsequenzen zu vermeiden, diirfen
wir die beiden hierarchisch geordneten Ebenen in ein und demselben Be-

gab: als unerbittliches natiirliches Gesetz, als Wendepunkt der Geschichte, als héchster Fata-
lismus etc. Obwohl ich dieselbe Deutung der angesprochenen Passage vertrete, ist Stam-
baughs und Safranskis These nicht hinreichend begriindet — weitergehende Argumente sucht
man vergebens.

3 Fiir die Begriffe der Meta- und Objektebene und deren mégliche Probleme vgl. TARSKI,

Alfred: Der Wahrheitsbegriff in den formalisierten Sprachen. In: Studia Philosophica 1 (1935)
262-405.



148 Michael Sollberger

weisschritt nicht miteinander vermengen: Argumentationen auf der
Metaebene diirfen sich nicht Argumentationen der Objektebene bedienen
sowie vice versa. Allein eine rigorose Einhaltung dieser formalen Rand-
bedingungen garantiert uns schliefllich eine inhaltlich adiquate und
schliissige Argumentation.

III. DAS PROBLEM DER DIVERGIERENDEN INTERPRETATIONEN

Wenden wir uns nun aber dem ersten Problem zu, mit dem sich ein
Nietzsche-Leser unweigerlich konfrontiert sieht — das Dilemma der diver-
genten Interpretationen. Die Schriften, die uns der Philosoph, Rhetoriker,
Poet, Apostel etc. Nietzsche hinterlassen hat, verweigern sich beharrlich
einer einheitlichen Interpretation, die von der Kommune der zahlreichen
Nietzsche-Spezialisten anerkannt werden wiirde. Es scheint, als bestiinde
der einzige Konsens darin, dass man sich auf einen prinzipiellen Dissens ge-
einigt hitte. Diese erniichternde Feststellung gilt nun a fortiori auch fiir die
Thematik der ,Ewigen Wiederkunft®. Hier existieren unzihlige Interpreta-
tionsversuche, die heterogener gar nicht sein kénnten: als da wiren kosmo-
logische, psychologische, metaphysische, ethisch-moralische, historische
und naturwissenschaftliche Deutungsansitze, um nur die gingigsten Varian-
ten aufzuzihlen.4 Eine Katharsis der widerstreitenden Auslegungen ist nicht
moglich, da wir es jeweils nicht mit artifiziellen Nomenklaturen, sondern
mit inkommensurablen philosophischen Kategorien zu tun haben.5 Ohne an
dieser Stelle detailliert auf die alternativen Vorschlige einzugehen, scheint
mir folgendes Fazit evident zu sein: die Quelle dieser interpretativen Varia-
bilitit der ,Ewigen Wiederkunft“ muss in Nietzsches Idee selber lokalisiert
sein! Seine Idee muss sich durch einen intrinsischen Zug spezifizieren, der
die teilweise inkommensurablen Interpretationen erst ermoglicht und/oder
erzwingt. Wir benotigen daher eine einheitliche Eigenschaft, an der alle
Interpretationen partizipieren, d.h. eine relationale Eigenschaft, die zwi-
schen der ,Ewigen Wiederkunft® und deren divergenten Auslegungen be-
steht. Die einzig plausibel scheinende Losung scheint die triviale Eigen-
schaft zu sein, dass ,x eine Interpretation der ,Ewigen Wiederkunft® ist“,
wobei fiir die Variable x die divergenten Interpretationen als Werte einge-

4 Bergoffen geht sogar von der Annahme aus, dass all diese Variationen verschiedene
Facetten der ,Ewigen Wiederkunft® sind, die genuin aber allesamt zu Nietzsches Gedanken
gehoren (vgl. BERGOFFEN, Debra B.: The eternal recurrence, again. In: WHITE, Richard (Hg.):
Nietzsche. Aldershot: Ashgate 2002, 25-36, hier 25). Diese Prisupposition scheint mir jedoch
unplausibel, denn wie kann es sich angesichts dieser flagranten Uberdeterminierung von
Aspekten immer noch um ein und dieselbe Idee handeln? Ich werde versuchen zu zeigen, dass
der Ansatz von Bergoffen das Wesentliche an Nietzsches Idee gerade nicht erfasst.

5 So schligt uns Heidegger vor, die ,Ewige Wiederkunft* als metaphysische These zu
deuten (vgl. HEIDEGGER, Martin: Gesamtausgabe. Vorlesungen 1919-1944. Band 50. Frank-
furt am Main: Vittorio Klostermann 1990, 35), wohingegen Safranski und Stambaugh unter
anderem eine kosmologische Interpretation in Erwigung ziehen (siehe SAFRANSKI: Nietzsche,
234 und STAMBAUGH: Nietzsche’s thought of eternal return, 45).



Die ,Ewige Wiederkunft* Nietzsches 149

setzt werden.6 Da in dieser Eigenschaft die Idee Nietzsches die einzige
Konstante darstellt, konsolidiert sich unsere These, dass die Idee der ,,Ewi-
gen Wiederkunft originir die Fiille an divergenten Interpretationen evo-
zieren muss. Es gilt nun also diesen ihr intrinsischen Zug ausfindig zu
machen und zu explizieren.

Hier mochte ich noch den denkbaren Einwand der ,,Generalisier-
barkeit“ entkriften: Man konnte versucht sein, meine hier présentierte
These ganz universell in den Literaturwissenschaften iiberall dort anzu-
wenden, wo wir auf widerstreitende Auslegungen eines Textes stoffen. Dies
hitte aber absurde und unplausible Analysen zur Folge, weshalb der meta-
theoretische Ansatz falsch sein muss; so jedenfalls konnte ein Gegner argu-
mentieren. Meiner Ansicht nach verkennt die hier gezogene Parallele aber
gerade das Eigentiimliche an Nietzsches Textcorpus, das durch seinen per-
spektivischen Reichtum an philosophischen Erzeugnissen dominiert wird.
Wir haben es hier mit einem Philosophen zu tun, dessen philosophische
Gedanken systematisch systemfeindlich sind. Nietzsches persénliche Auf-
zeichnungen zur ,Ewigen Wiederkunft“ sind heterogen und grofitenteils
aphoristisch; eine synoptische Zusammenfassung, die den Kerngedanken
und die origindre Intention von Nietzsche explizieren wiirde, sucht man
vergebens. Aufgrund dieses Mangels an sinn-logischer Transparenz wird es
prinzipiell moglich, die ,,Ewige Wiederkunft* distinkt zu deuten. Die Griin-
de fiir die Opportunitit des hier vertretenen metatheoretischen Ansatzes
liegen also in der Extravaganz der Schriften Nietzsches begriindet und sind
daher nicht einfach mutatis mutandis auf vordergriindig analoge literatur-
wissenschaftliche Kontexte iibertragbar.

IV. DER METATHEORETISCHE ASPEKT DER ,, EWIGEN WIEDERKUNFT® ALS MA-
THEMATISCHE FUNKTION

Die vorangehenden metatheoretischen Gedanken beziiglich des logischen
Verhiltnisses von Nietzsches origindrer Idee und dessen interpretativen
Derivaten mochte ich nun noch priziser fassen, so dass deren systematische
Struktur offen zu Tage tritt. Hierfiir werde ich mich des Konzeptes der ma-
thematischen Funktion bedienen. Einen heuristischen Wert birgt das Vor-
gehen insofern in sich, als es die komplexen Sachverhalte, die wir im Rah-
men dieser Arbeit besprechen, auf Transparenz und Einfachheit reduziert.
Meine These lautet: das metatheoretische Verhalten der ,,Ewigen Wie-
derkunft“ kann unter Zuhilfenahme des Begriffs der mathematischen Funk-
tion expliziert werden! Es gilt: f(x) =y. Fiir unsere Analogie soll gelten: i)
der Funktionswert y reprisentiert die propositionalen Inhalte der jewei-
ligen Interpretationen, d.h. deren substantielle Aussage, welche propositio-
nale Wahrheit Nietzsche mit seinem ,abgriindlichsten Gedanken® inten-

6 Trivial deshalb, weil wir es ja per definitionem mit Interpretationen der ,,Ewigen Wie-
derkunft” zu tun haben.



150 Michael Sollberger

diert habe; ii) als Argumente x werden die distinkten Kontexte gewihlt, die
den Interpretationshorizont der ,Ewigen Wiederkunft“ reprisentieren;” iii)
die Funktion f, die jedes Argument x in einen Funktionswert y trans-
formiert, ist nichts anderes als die basale Intuition der ,Ewigen Wieder-
kunft®, d.h. die noch ganz und gar uninterpretierte Proposition, ,dass alles
ewig wiederkehrt“. Ich zeige nun, dass alle bis anhin angestellten Uberle-
gungen mittels dieser Funktion auf einen gemeinsamen Nenner gebracht
werden kénnen.

Betrachten wir zuerst die einseitige Abhingigkeit des Funktionswertes y
von dem Argument x: ist x erst einmal bestimmt, dann ist auch y eindeutig
bestimmt. Mit anderen Worten: ist der globale Kontext, vor dessen Hinter-
grund die ,,Ewige Wiederkunft® interpretiert wird, bestimmt, so ist somit
auch dessen substantielle Aussage eindeutig bestimmt. Ein Beispiel hierfiir:
man denkt zum Beispiel, dass es sich bei der ,,Ewigen Wiederkunft“ um
eine objektiv, rein-naturwissenschaftlich motivierte Idee handle;8 dies hat
zur Konsequenz, dass man Nietzsches Gedanken vor diesem physikalisch-
kosmologischen Hintergrund interpretiert. Infolgedessen resultiert daraus
eine substantielle Theorie, die den Energieerhaltungssatz, physikalische
Krifte und deren kosmologische Wirkungen zum Inhalt haben wird.

Zweitens gilt es zu bemerken, dass die Funktion f invariabel bleibt, da
sie jedem Element aus dem Definitionsbereich genau ein Element aus dem
Wertebereich zuweist. Mit anderen Worten: die intrinsische Eigenschaft
der ,Ewigen Wiederkunft“, die fiir die Interpretationsvielfalt verant-
wortlich ist, ldsst sich durch ihre Funktion spezifizieren. Um diese funk-
tionale Rolle {ibernehmen zu kénnen, darf sie aber weder kontextabhingig
sein, noch darf sie sich {iber kontexterzwungene Ausgangswerte definieren
— sie erweist sich somit als prakontextuell.

Somit hidtten wir schlieflich auch das gesuchte einheitsstiftende Mo-
ment der ,,Ewigen Wiederkunft® intelligibel gemacht: das dynamische Her-
vorbringen von divergenten Interpretationen ist moglich, weil Nietzsches
Idee zu Beginn noch gar nicht kontextgebunden ist; sie besitzt logische
Prioritit vor den jeweiligen Kontexten und benétigt diese, um eine voll-
stindige Interpretation iiberhaupt gebiren zu kénnen. Das wiirde aber be-
deuten, dass es sich bei der ,Ewigen Wiederkunft® unméglich um eine
facettenreiche, wohliiberlegte und systematische Idee Nietzsches handelt —
die Systembezogenheit kann nicht in der urspriinglichen Idee begriindet lie-
gen.

7 Dies wiren zum Beispiel metaphysische, ethische, historische etc. Kontexte. Der Defi-
nitionsbereich, der die in x einzusetzenden Argumente definiert, muss jedoch eingeschrinkt
werden: es werden nur objekt- und keine metatheoretischen Interpretationen erlaubt. Ohne
solche Restriktion wiirde offenkundig ein infiniter Regress generiert, da meine eigene Arbeit
ja auch eine Interpretation bleibt und als solche wieder in die Funktion eingesetzt werden
kénnte und so weiter ad infinitum. Dem Einwand, dass meine hier eingefithrte Einschrinkung
ad hoc sei, begegne ich mit dem Verweis auf die getitigte Separierung zwischen Meta- und
Objektebene.

8 Vgl. Nachlass 1881, KSA 9, 498.



Die ,,Ewige Wiederkunft“ Nietzsches 151

Im nichsten Abschnitt werden wir die Konsequenzen fiir die ,Ewige
Wiederkunft“ besprechen, die sich aus ihren intrinsischen Eigenschaften
der Kontext- sowie der Systemunabhingigkeit ergeben. Hier aber gilt es
noch festzuhalten, dass unsere Suche nach einer Eigenschaft der ,,Ewigen
Wiederkunft“, die widerstreitende Interpretationen evoziert, eine Neue-
rung erfahren hat. Wenn wir es zu Beginn einfach nur mit einer kontingen-
ten Eigenschaft unter vielen zu tun hatten, so haben wir es nun mit einer
wesentlichen Eigenschaft zu tun. Das heif$t, Nietzsches Idee besitzt die we-
sentliche Eigenschaft, dass sie prakontextuell ist; ansonsten hitten wir keine
adiquate Erklirungshypothese, um dem Dilemma der opponierenden Deu-
tungen Herr zu werden.

V. DIE INTUITIONSTHESE

Was bedeutet es fiir einen Gedanken, prikontextuell zu sein? Welche Cha-
rakteristika miissen Gedanken eigen sein, damit man sie als kontextunab-
hingig bezeichnet? Betrachten wir das Prinzip der Kompositionalitit, das
besagt, dass wir die Bedeutung ganzer Sitze deshalb verstehen, weil wir die
Bedeutungen der einzelnen Komponenten, der Worte, verstehen.? Das Prin-
zip verweist auf eine unilaterale Abhingigkeit zwischen dem Verstehen von
atomaren Begriffen und dem Verstehen von ganzen Sitzen. Es ist klar, dass
auch die syntaktische Gliederung und satzinterne Anordnung der ver-
wendeten Worte additional festlegt, welche Bedeutung dem so konstitu-
ierten Satz zukommt. Mit anderen Worten: die atomaren Begriffe stehen in
reziproken, logisch-syntaktischen Relationen, die ihr semantisches Verhal-
ten mitbestimmen - folglich ist ihr logisch-semantisches Verhalten kontext-
abhingig und systemrelativ. Nun liegt der Schluss nahe, eine dhnliche The-
se parallel zum Kompositionalititsprinzip auch fiir Gedanken und das Den-
ken ganz allgemein zu postulieren, demzufolge unsere Gedanken und Uber-
zeugungen ein mehr oder weniger kohirentes, systematisches Ganzes
bilden, dessen permanente Modellierung regulativen GesetzmaifSigkeiten ge-
horcht.10 Vorkommnisse von Gedanken, Hoffnungen, Uberzeugungen etc.
erweisen sich somit als substantiell kontextabhingig und systemrelativ, da
ihre partikularen Instanziierungen durch die normative Prisenz des gesam-
ten Systems reguliert werden — der Holismus des Mentalen.11

9 Dies ist selbstverstindlich eine grobe Vereinfachung des Kompositionalititsprinzips, da
fiir das Verstehen von Sitzen auch noch die Kenntnis von syntaktisch-grammatikalischen Re-
geln erforderlich ist. Fiir unser Anliegen ist die vereinfachte Darstellung jedoch ausreichend.

10 Vgl. DAVIDSON, Donald: Inquiries into Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon
Press 1984.

11 Ein Beispiel: Ich sehe aus dem Fenster und bemerke, dass es regnet. Da ich nicht nass
werden mochte, fasse ich daraufhin den Entschluss, den Regenschirm mitzunehmen. Um diese
gedankliche Inferenz verstindlich zu machen, miissen wir auf eine ganze Armada von wie-
teren, systematisch-gegliederten Uberzeugungen zuriickgreifen, die gua Uberzeugungen mei-
nen Entschluss, den Regenschirm einzupacken, regulieren. Da wiren zum Beispiel: ich bin
tiberzeugt, dass Regen iiblicherweise nicht nur punktuell vor meinem Fenster niedergeht; ich



152 Michael Sollberger

Dieser Holismus der mentalen Sphire impliziert auch, dass Gedanken,
Uberzeugungen etc. nicht ohne weiteres aus ihrem Entstehungskontext
herausgerissen werden konnen, ohne dass sich deren Identitit indere. Da
die Identitidtskriterien von Gedanken maflgeblich durch ihre holistischen
Rahmenbedingungen bestimmt werden, wiirde die Transposition einer Idee
oder eines Gedankens aus ihrem originidren Kontext in einen anderen Kon-
text, wobei sich die beiden Kontexte kategorial unterscheiden, unmog-
lich.12 Der propositionale Inhalt der Idee wiirde sich unweigerlich verin-
dern. Der Versuch kann zwar unternommen werden, doch wiirde es sich
nach erfolgter Transposition nicht mehr um die originire Idee handeln —
die Identitit der Idee ist nicht ,,transkontextuell“.

Wenn wir nun dieses Konzept des ,holistischen Verhaltens“ mit Nietz-
sches Konzept der ,,Ewigen Wiederkunft“ kontrastieren, so sehen wir, dass
die beiden Konzepte miteinander inkompatibel sind: da wir in Nietzsches
Arbeiten auf eine Vielzahl von kategorial distinkten Kontexten stoflen, in
denen sein ,schwerster Gedanke“ kohirent dargestellt wird,!3 ist es plau-
sibel anzunehmen, dass die ,,Ewige Wiederkunft“ nicht einem speziellen,
kategorialen Kontext verpflichtet ist, innerhalb dessen sie entstanden ist
und dessen holistische Konditionen ihre Identitit bestimmen. Anderenfalls
hdtten wir es angesichts der vielen differenten Kontexte nicht mit einer
singuldren Idee zu tun, sondern mit mehreren, verschiedenen Ideen. Diese
Konsequenz aber ist absurd; denn wie konnten wir bei der angesprochenen
Kontextvariabilitit und der damit einhergehenden Heterogenitit wissen,
dass es sich jedes Mal um Vorkommnisse der einen Idee handelt, wenn
nicht durch Rekurs auf die unitarische Proposition, ,,dass alles ewig wieder-
kehrt“? Folglich muss die Idee der ,,Ewigen Wiederkunft“ die Eigenschaft
besitzen, dass deren Identitit transkontextuell ist.

Wie aber verhilt sich diese Charakterisierung mit unserer Annahme, bei
der ,Ewigen Wiederkunft® handle es sich um einen prikontextuellen und
systemunabhingigen Gedanken? Ex hypothesi kann Nietzsches ,grofites
Schwergewicht® nur dann intelligibel gemacht werden, wenn ihr vor den je-
weiligen Kontexten logische Prioritit zukommt. Wenn nun aber alle Ge-
danken notwendigerweise die Eigenschaft der Kontext- und Systemab-
hiangigkeit besitzen, dann wire unsere Hypothese widerspriichlich. Um die-
sem Dilemma zu entgehen, muss die Extension der Kontexte prizisiert wer-
den. Absolut verstanden ist die ,,Ewige Wiederkunft® nicht kontextunab-
hingig; sie ist es jedoch relativ zu den intellektuellen, ,objektiven® Kon-
texten: Ob die ,,Ewige Wiederkunft® nun metaphysisch, historisch, existen-
zialistisch, moralisch etc. interpretiert wird, jeder dieser Kontexte ist hoch-

bin iiberzeugt, dass ich ohne Schirm nass werde, da Regen aus herabstiirzenden Wassertrop-
fen besteht; etc.

12 Als distinkte Kategorien kann man zum Beispiel die folgenden ansehen: ethisch-mora-
lische, ontologische, existentielle, nihilistische, historische, psychologische etc.

13 vgl. KSA 3, 570; KSA 4, 199-200/275-277; KSA 9, 498; KSA 10, 15; KSA 12,
205/213; KSA 13, 374-375.



Die ,,Ewige Wiederkunft“ Nietzsches 153

gradig normativ und als solcher objektiv festgelegten Regeln unterworfen.
Diese objektiven Regeln definieren die axiomatischen Parameter, vor denen
sich gedankliche Erzeugnisse wie die ,Ewige Wiederkunft® legitimieren
miissen. Der Primat der intersubjektiven Normen und der damit einherge-
hende Anspruch auf Objektivitit ist diesen Kontexten wesentlich inhi-
rent.14

In Opposition zu diesen ,objektiven“ Kontexten, deren Normativitit
durch intersubjektiv nachvollziehbare Regeln gewihrleistet wird, posi-
tionieren sich die ,intimen“, subjektiven Kontexte. Intime Kontexte liefern
den existenziellen Rahmen fiir individuell erlebte Erfahrungen — Erlebnisse,
die prima facie nur der Urheber selbst erfihrt. So erfahren wir zum Beispiel
Intuitionen, Ahnungen, dngstlichen Zweifel etc. innerhalb dieser intimen
Kontexte, da diese Erfahrungen nur aus der subjektiven Ich-Perspektive
wahrgenommen werden. Des Weiteren existieren vordergriindig keine stark
normativen Prinzipien, nach denen sich Erfahrungen in intimen Kontexten
zu richten hitten. Intime Kontexte besitzen also die Eigenschaft, schwach
normativ zu sein und ermdglichen dem Individuum, Erfahrungen vor einem
existenziellen Sinnhorizont zu machen, dessen normative Perspektive, gros-
so modo, autobiographischen Ziigen des Individuums entspringt. Mit ande-
ren Worten: Ein existenzieller Kontext ist deshalb schwach normativ, weil
hier das genuin Individuelle seinen Ursprung hat und ergo nicht externe,
objektive Konventionen und Regeln dominieren.

Ein Beispiel hierfiir: Ich habe eine Intuition I beziiglich des Sach-
verhaltes S. Die hinreichenden Identitdtskriterien von S kann ich prinzipiell
angeben, wohingegen I sich einer solchen objektiven Bestimmung entzieht.
I’s Identitdt ist irreduzibel mit ihren emergenten, subjektiven Rahmenbe-
dingungen verhaftet, so dass ich jeweils das Gefiihl habe, I nur partiell und
unvollstindig zu erfassen. Da die Identitit von I und meine subjektiv-
existenzielle Identitit sich gegenseitig bedingen, basiert die Normativitit
nicht direkt auf objektiven, externen Satzungen, wie dies fiir S der Fall ist.
In diesem Sinne ist der ,,intime“ Kontext schwach normativ.

Jetzt sehen wir auch, was die etwas laxe Redeweise der prikontex-
tuellen Eigenschaft eigentlich meint: Nietzsches Idee der ,Ewigen Wieder-
kunft ist insofern prikontextuell und systeminvariant, als ihre Genesis
innerhalb eines intimen Kontextes anzusiedeln ist. Deshalb ist es auch adi-
quater, im weiteren Verlauf nicht mehr von einer Idee, sondern von einer
Intuition zu sprechen, da Ideen als solche von ,objektiven® Kontexten

14 Das Problem der Normativitit werde ich hier nicht eingehender erértern, da der
entscheidende Unterschied fiir unser Anliegen im intimen, subjektiven Kontext liegt und
somit nicht direkt von der Normativitidtsdebatte abhidngt. Damit das hier vorgetragene Argu-
ment giiltig sein kann, muss man jedoch eine graduelle Dichotomie zwischen ,objektiven*
und ,intimen® Kontexten akzeptieren. Da wir es mit verschiedenen Graden von Normativitit
zu tun haben, muss es zwischen ,intimen“ und ,objektiven® Kontexten einen Normati-
vitdtsgradienten geben, entlang dessen wir Ereignisse, die sich in einem ,intimen* Kontext er-
eignen, in ,objektive® Kontexte iiberfiihren kénnen.



154 Michael Sollberger

abhingig sind.15 Die so verstandene Intuition erweist sich als philosophisch
neutral; sie ist nichts anderes als die im vorangehenden Abschnitt spezi-
fizierte Funktion f — die noch uninterpretierte Proposition, ,,dass alles ewig
wiederkehrt,

Zusammenfassend besagt die ,Intuitionsthese“ folgendes: Zu Beginn
hatte Nietzsche die Intuition der ,Ewigen Wiederkunft“, dessen Inhalt
durch die philosophisch noch neutrale Proposition ,,dass alles ewig wieder-
kehrt* spezifiziert werden kann. Diese ganz und gar prisystematische,
unreflektierte und noch nicht intellektuell assimilierte Intuition wollte nun
aber verstanden, kontextualisiert und auf ihre philosophischen Implika-
tionen hin tiberpriift werden, so dass Nietzsche sich daran machte, sie auf
die Kontexte zu applizieren, die in seinem Denken und intellektuellen
Schaffen eine wesentliche Rolle spielten. Durch die divergierende Varia-
bilitit und partielle Inkommensurabilitit dieser essentiellen Kontexte be-
dingt, musste die heterogene und facettenreiche Darstellung der ,,Ewigen
Wiederkunft®, die wir in Nietzsches Schriften antreffen, resultieren.

Im nun folgenden zweiten Teil dieser Arbeit werde ich mich an-
schicken, diesen perspektivischen Reichtum anhand von einzelnen Fallbei-
spielen zu untersuchen, um zu sehen, ob und wie sich die Schlussfolge-
rungen unserer metatheoretisch motivierten Interpretation der ,Ewigen
Wiederkunft® konkret applizieren lassen. Diese Vorgehensweise soll zeigen,
dass mit Hilfe der ,Intuitionsthese“ gewisse Ungereimtheiten und angeb-
liche Paradoxa, die in Nietzsches Schriften zu bestehen scheinen, intelli-
gibel gemacht werden konnen. Ziel ist es, den heuristischen Wert der ,,Intu-
itionsthese“ offenkundig werden zu lassen; und dies erreichen wir, indem
wir zu einem klareren Verstindnis der in Nietzsches Denken fundamentalen
Konzepte gelangen, unter welche die ,Ewige Wiederkunft® klarerweise
subsumiert werden muss.

VI. DICHTERISCHE INSPIRATION UND ,,INTUITIONSTHESE®

»Hat jemand, Ende des neunzehnten Jahrhunderts, einen deutlichen Begriff
davon, was Dichter starker Zeitalter Inspiration nannten? Im andren Falle will
ich’s beschreiben. — Mit dem geringsten Rest von Aberglauben in sich wiirde
man in der That die Vorstellung, bloss Incarnation, bloss Mundstiick, bloss
medium iibermichtiger Gewalten zu sein, kaum abzuweisen wissen. Der
Begriff Offenbarung, in dem Sinn, dass plétzlich, mit unsiglicher Sicherheit
und Feinheit, Etwas sichtbar, horbar wird, Etwas, das Einen im Tiefsten er-
schiittert und umwirft, beschreibt einfach den Tatbestand. Man hért, man
sucht nicht; man nimmt, man fragt nicht, wer da gibt; wie ein Blitz leuchtet
ein Gedanke auf, mit Nothwendigkeit, in der Form ohne Zogern, — ich habe

15 Natiirlich ist es nicht zwingend, hier schon von einer Intuition zu sprechen; denn alles,
was wir bis anhin wissen, ist, dass es sich um eine Entitit handelt, die in einem ,intimen“
Kontext auftritt. Da wir im weiteren Verlauf aber noch sehen werden, dass man diese Entitit
im Rahmen der Arbeit Nietzsches angemessen als Intuition denotieren kann, verwende ich,
der Einfachheit halber, von nun an den Begriff der Intuition.



Die ,,Ewige Wiederkunft“ Nietzsches 155

nie eine Wahl gehabt [...] Dies ist meine Erfahrung von Inspiration; ich zweif-
le nicht an, dass man Jahrtausende zuriickgehn muss, um Jemanden zu finden,
der mir sagen darf ,es ist auch die meine‘.“ (EH, Also sprach Zarathustra 2-3,
KSA 6, 339)

Diese Passage aus Ecce homo, in welcher er die Genesis der ,Ewigen Wie-
derkunft“ charakterisiert, bringt eindringlich zum Ausdruck, was Nietzsche
unter dichterischer Inspiration verstand. Auch die schon eingangs zitierten
Passagen schliessen an den mystisch-esoterischen Ton an, mit dem er seine
~Ewige Wiederkunft* illustriert und anpreist. Nietzsche mochte uns glau-
ben machen, dass es sich bei seinem kapitalen Gedanken um ein Jahrhun-
dertereignis handeln soll, das vergeblich seinesgleichen sucht. Was aber
zeichnet seine so beschriebene Inspiration aus?

Wesentlich ist allen zitierten Passagen, dass ein Vorgang des unmittel-
bar gegeben Werdens geschildert wird; der Gedanke iiberfiel Nietzsche,
kam iiber ihn, nahm unmittelbar Besitz von ihm, ohne dass dies durch sein
eigenes Zutun bewerkstelligt worden wire. Im Gewand einer Offen-
barungsvision ist die ,,Ewige Wiederkunft“ eine Eingebung, die Nietzsche
weder genuin-philosophisch kreiert, noch mittels intellektueller Kalkulation
herausgearbeitet hat; er nahm sie vielmehr ohne einen vorherigen Prozess
der Reflexion wahr. Eingebungen sind nicht reflexiv, nicht analysiert, sie
kommen iiber uns, nehmen uns in Beschlag, kommen unverhofft und sind
somit nicht pradizierbar. Aufgrund dieser Schilderung sowie dem zusitz-
lichen Wissen, dass Nietzsche gerne iibertrieben hat, als es darum ging,
seine Biicher und Ideen marktgerecht anzupreisen,16 scheint es mir adiquat,
die ,,Ewige Wiederkunft“ als Intuition zu bezeichnen; als solche besitzt sie
alle Eigenschaften, die wir im letzten Kapitel herausgearbeitet haben. Wir
sehen also, dass unsere ,Intuitionsthese® unter Zuhilfenahme der vorange-
henden Passagen konsolidiert wird, was indirekt als ein weiterer Beleg fiir
deren Angemessenheit gelten kann.17

VII. DER PHYSIKALISCH-NATURWISSENSCHAFTLICHE KONTEXT

Wenden wir uns nun der bereits mehrmals angesprochenen szientistisch-
objektiven Interpretation der ,,Ewigen Wiederkunft® zu. Die wohl ausfiihr-
lichste Stelle hierzu finden wir im Nachlass:

16 Als Beispiel sei auf die von Nietzsche angegebene Entstehungszeit seines Zarathustra
verwiesen, wo man mittlerweile weiff, dass es sich gewissermaffen um einen Werbetrick han-
delte, um méoglichst viele potentielle Leser zum Kauf seines Buchs zu bewegen — es darf vom
Versuch einer Selbststilisierung der eigenen Texte fiir publizistische Zwecke gesprochen wer-
den.

17 Als ein weiteres Argument fiir die ,Intuitionsthese“ kénnte man hinzufiigen, dass der
mystisch klingende Ton, mit welchem Nietzsche die Verkiindigung seines Gedankens der ,E-
wigen Wiederkunft“ anstimmt, auch als ein Indikator fungieren kann, demzufolge er schlicht
und einfach noch nicht wusste, welche Folgerungen aus dem Erlebnis am Surlej-Felsen zu zie-
hen waren.



156 Michael Sollberger

,Die Welt der Krifte erleidet keinen Stillstand: denn sonst wire er erreicht
worden, und die Uhr des Daseins stiinde still. Die Welt der Krifte kommt also
nie in ein Gleichgewicht, sie hat nie einen Augenblick der Ruhe, ihre Kraft
und ihre Bewegung sind gleich grof$ fiir jede Zeit. Welchen Zustand diese
Welt auch nur erreichen kann, sie muss ihn erreicht haben, und nicht einmal,
sondern unzihlige Male. So diesen Augenblick: er war schon einmal da und
viele Male und wird ebenso wiederkehren, alle Krifte genau so vertheilt, wie
jetzt: und ebenso steht es mit dem Augenblick, der diesen gebar und mit dem,
welcher das Kind des jetzigen ist. Mensch! Dein ganzes Leben wird wie eine
Sanduhr immer wieder umgedreht werden und immer wieder auslaufen — eine
grofle Minute Zeit dazwischen, bis alle Bedingungen, aus denen du geworden

bist, im Kreislaufe der Welt, wieder zusammenkommen.“ (Nachlass 1881, KSA
9, 498) 18

Zuerst fillt auf, dass Nietzsche hier eine wissenschaftlich-kiithle Analyse
prisentiert, deren Ergebnis das mechanisch-mathematische Gesetz des Uni-
versums sein soll. Die Rede von ,,Kraft“ ist physikalisch gemeint, die meta-
physische oder ethische Komponente ist noch sekundir. In der Tat war
Nietzsche seit Friihjahr 1881 mit dem Buch Beitrige zur Dynamik des
Himmels von Julius Robert Mayer vertraut, kannte also das angebliche
Gesetz von der Erhaltung der Energiesumme der Welt: Die elementare
Kraft im Universum ist nur der Qualitit, aber nicht der Quantitit nach ver-
inderlich, d.h. die Summe aller Energien ist endlich und begrenzt. Diese
Betrachtungen Mayers dienen Nietzsche als Grundlage seines rechnerischen
und physikalischen Kalkiils: Der Vorrat an Energiekonstellationen ist
beschrinkt, die Zeit aber ist unendlich. Die Welt der Krifte determiniert
eine globale Kausalkette nach dem Prinzip von Ursache und Wirkung. Diese
geknotete Verkettung ist ewig und muss sich stindig wiederholen. Deshalb
miissen dieselben Tatsachen, alle realisierbaren energetischen Sachverhalte
notwendigerweise wieder auftauchen und dies in alle Ewigkeit.

Diese materialistische, objektivierte Auslegung der ,Ewigen Wieder-
kunft“ wire insofern problematisch, als sie der theoretischen Begriindung
der Wiederkunftslehre dienen soll. Wenn mit diesem ,Beweis“ Nietzsches
seine ganze Theorie stehen oder fallen wiirde, so ist wohl klar, dass es sich
um eine leicht zu widerlegende Thesis handelte, da wir die diversen Pri-
missen, deren sich das Argument implizit bedient, nicht akzeptieren miis-
sen. So haben dann auch etliche Philosophen an der szientistischen Inter-
pretation der ,Ewigen Wiederkunft* heftige Kritik geiibt.19 Ohne hier de-
tailliert auf diese wohlbekannten Einwinde einzugehen, mochte ich aber

18 Zwei weitere interessante Passagen diesbeziiglich finden wir unter KSA 9, 523 und KSA
9, 534. Auch hier gelangt Nietzsche zum Ergebnis, dass alle méglichen Entwicklungen und
Kraftkonstellationen schon mehrmals realisiert gewesen sein miissen.

19 Genannt seien hier SIMMEL, Georg: Schopenhauer und Nietzsche. Leipzig: Duncker
und Humblot 1907, 205 und DANTO, Arthur C.: Nietzsche as Philosopher. New York: Co-
lumbia University Press 1980, 206. Fiir eine ausfiihrliche Diskussion der Einwinde siehe
ABEL, Giinter: Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wiederkebr. Ber-
lin: Walter de Gruyter 1984, 197-217.



Die ,Ewige Wiederkunft“ Nietzsches 157

ein einfaches Gegenargument anfiihren, mit dessen Hilfe gezeigt wird, dass
die szientistische Interpretation keineswegs zwingend ist: Es ist ohne Wi-
derspruch denkbar, dass das Universum eines Tages implodieren und als
Folge dessen in die Singularitit versinken wird — eine erneute Expansion ist
nicht zwingend, und, selbst wenn dies der Fall sein sollte, die Naturgesetze
kénnen sich dndern. Somit wire die These der notwendig wiederkehren-
den, energetischen Kraftkonstellationen hinfillig und folglich die theore-
tische Begriindung des Wiederkunfts-Gedanken nichtig.

Um es gleich vorweg zu nehmen: ich denke nicht, dass Nietzsche die
kosmologische Variante seiner ,Wiederkunftslehre®, d.h. dessen theore-
tische Fundierung und Verankerung im mechanistischen Weltbild seiner
Zeit, fiir bare Miinze genommen hat.20 Fiir diesen Gedanken spricht auch
eine weitere Passage aus dem Nachlass, in dem er selbst eine Gegenhypo-
these gegen den von ihm proklamierten Kreisprozess einwendet:

»S0llte es moglich sein, die Gesetze der mechanischen Welt ebenso als Aus-
nahmen und gewissermassen Zufille des allgemeinen Daseins abzuleiten, als
eine Moglichkeit von vielen unzdhligen Méglichkeiten? [...] Hitten wir als
allgemeinste Form des Daseins wirklich eine noch nicht mechanische, den me-
chanischen Gesetzen entzogene Welt anzunehmen? [...] So dass alle unsere
mechanischen Gesetze nicht ewig wiren, sondern geworden, unter zahllosen
andersartigen mechanischen Gesetzen [...]?“ (Nachlass 1881, KSA 9, 561)

Ich halte es aufgrund dieser Uberlegungen fiir adiquat, hier nicht von einer
Theorie Nietzsches, sondern von einer Hypothese zu sprechen. Als Hypo-
these verstanden erweist sich die objektivierte, naturwissenschaftlich theo-
retisierte ,Ewige Wiederkunft® als Versuch, die noch philosophisch-neu-
trale Proposition ,dass alles ewig wiederkehrt* auf den kosmologischen
Kontext anzuwenden. Auf diese Weise wird der basalen Intuition der ,Ewi-
gen Wiederkunft® Sinn verliehen, was soviel heifSt, als dass deren Identitéts-
kriterien vor dem naturwissenschaftlichen Hintergrund prizisiert werden.
Nietzsche spielt hier mit der Moglichkeit, den kosmologischen Kontext
herauszugreifen, um den propositionalen Inhalt seiner Eingebung vom
Surlej-Felsen darauf zu applizieren. Er mochte wissen, wie sich seine Intui-
tion kosmologisch verhilt und ob sie iiberhaupt kohirent dargestellt wer-
den kann. Die Tatsache, dass die daraus resultierende ,Theorie“ iiberaus
schwach ist und szientistisch nicht zu iiberzeugen vermag, tut seinem
Versuch keinen Abbruch. Im Gegenteil. Sein ,,Scheitern® wird durch unsere
wIntuitionsthese® intelligibel gemacht und dahingehend relativiert, dass die
versuchte Applikation der basalen, sich durch die Absenz von Systematik
auszeichnende Intuition der ,Ewigen Wiederkunft® auf den physikalisch-
naturwissenschaftlichen Kontext, nicht gliickte. Deswegen aber den Schluss
zu ziehen, dass nun seine Theorie als Ganzes erschiittert und entkriftet sei,

20 Zumal er ja gegen den naiven Fortschrittsglauben in den Naturwissenschaften seiner
Zeit gewettert hat, deren ,Dogmen® er als ein sikularisiertes Surrogat des ,verstorbenen“
Gottes des Christentums entlarvte.



158 Michael Sollberger

da sie ohne theoretischen Beweis dastehe, ist vor dem Hintergrund unserer
wIntuitionsthese* nicht gerechtfertigt.

Wire mit dem soeben gesagten aber schon die ganze Tragweite seiner
wabgriindlichsten* Vision erschopft, so wiirden wir mit Stirnrunzeln oder
einem Gefiihl der Langeweile darauf antworten und uns fragen, wie denn
diese steril-mengentheoretische Rechenaufgabe existentielles Gewicht be-
kommen konne, wie diese rein deskriptive Wahrheit in metaphysische und
ethische Virulenz umschlagen kann. Im Folgenden gilt es also, die aus die-
sem Basiskalkiil resultierende Logik zu extrahieren und aufzudecken, auf
welche Weise das pragmatische Ingrediens in der Frohlichen Wissenschaft
sowie im Zarathustra zum soeben betrachteten naturalistischen kontrastiert.

VIII. DER ETHISCH-MORALISCHE/EXISTENTIELLE KONTEXT

Halten wir folgendes fest: Indem die ,,ewige Sanduhr des Lebens“ immer
wieder von neuem umgedreht wird, erfihrt das Hier und Jetzt, der Augen-
blick, eine perspektivische Aufwertung: die Dimension der Ewigkeit.

»olehe diesen Torweg! Zwerg!® sprach ich weiter: ,der hat zwei Gesichter.
Zwei Wege kommen hier zusammen: die ging noch niemand zu Ende. Diese
Lange Gasse zuriick: die wihrt eine Ewigkeit. Und jene Gasse hinaus — das ist

eine andre Ewigkeit. [...] Der Name des Torwegs steht oben geschrieben: Au-
genblick.*“ (Za 11, Vom Gesicht und Ritsel 1-2, KSA 4, 199)

Doch der in diese ,,Wiirde der Ewigkeit“ eingebettete Moment — unter der
Maoglichkeit, dass er in alle Ewigkeit unverindert wiederkehren wird —
impliziert eine ethische Frage, die sich an den Menschen als Handelnden
adressiert:

»Wenn jener Gedanke [d.h. die ewige Wiederkunft] iiber dich Gewalt bekime,
er wiirde dich, wie du bist, verwandeln und vielleicht zermalmen; die Frage
bei allem und jedem: ,willst du dies noch einmal und noch unzihlige Male?*
wiirde als das grofite Schwergewicht auf deinem Handeln liegen.“ (FW 341,
KSA 3, 570)

Indem also die Folie der Ewigkeit als Raster auf unser eigenes Leben
gedriickt wird, steht nun die neue Frage im Zentrum der Aufmerksamkeit:
will ich es wieder so und so?21 Als Antwort hierauf kommt nur die vorbe-
haltlose Affirmation in Frage, jede Verneinung wiirde unweigerlich in einen
infiniten Nihilismus des lethargischen Ekels miinden.

Hier lehrt uns Nietzsches Wiederkunftsgedanke also ein neues ,du
sollst“ in Gestalt eines selbstadressierten ,als ob“ Imperativs: lebe so, ,als
ob® jeder Moment ewig sei. Im Gegensatz zu Kants Lehre handelt es sich
hier aber um eine radikal diesseits-zentrierte Perspektive: In einer Welt, in
der Gott tot ist, der Mensch jeder transzendental koordinierten Wahrheit

21 Nietzsche selbst beantwortet diese Frage mit ,Nein“! Er schreibt: ,Ich will das Leben
nicht wieder® (Nachlass 1882-1883, KSA 10, 137).



Die ,,Ewige Wiederkunft“ Nietzsches 159

beraubt — herrscht einzig und allein der sich wiederholende Kreislauf der
Dinge. Das Dasein mitsamt seinem Leiden und dem ,grofSen Ekel wird in
seiner Sinnlosigkeit ewig wiederholt, das diesseitige Leben als solches wird
teleologisch zum neuen metaphysischen Gravitationszentrum, der Akt des
Transzendierens wird in die Immanenz verlegt: jede Existenz ist ewig, die
Flucht aus der Zeit — unmoglich! Angesichts dieser extrem nihilistischen
Drohkulisse, mit der sich das Individuum neu konfrontiert sieht, tritt nun
auch unweigerlich die Problematik des ,,Aushaltens® zu Tage: Bin ich stark,
bin ich ,,Ubermensch® genug, um diese neue (anti-)metaphysische conditio
humana auszuhalten? Denn nur derjenige, der sich die Lehre ,einverleiben*
kann und nicht daran zugrunde geht, ist eines Ubermenschen wiirdig.22

Im Zarathustra greift Nietzsche diese Frage im ,,Vom Gesicht und Riit-
sel“ (KSA 4, 197-202) auf und konzipiert sie als einen selektiven Priifstein
des Ubermenschen, als ein Testverfahren, das der jeweilige Proband auf sei-
nem Werdegang zum Ubermenschen zu bestehen hat:

»Einen jungen Hirten sah ich, sich windend, wiirgend, zuckend, verzerrten
Antlitzes, dem eine schwarze Schlange aus dem Munde hing. Sah ich je soviel
Ekel und bleiches Grauen auf einem Antlitze? Er hatte wohl geschlafen? Da
kroch ihm die Schlange in den Schlund — da biss sie sich fest. Meine Hand riss
die Schlange und riss — umsonst! Sie riss die Schlange nicht aus dem Schlunde.
Da schrie es aus mir: Beiss zu! Beiss zu! Den Kopf ab! Beiss zu! [...] — Der Hirt
aber biss, wie mein Schrei ihm riet; er biss mit gutem Bisse! Weit weg spie er
den Kopf der Schlange —: und sprang empor. — Nicht mehr Hirt, nicht mehr
Mensch — ein Verwandelter, ein Umleuchteter, welcher lachte! Niemals noch
auf Erden lachte ein Mensch, wie er lachte!* (KSA 4, 202)

Der durch die schwarze Schlange reprisentierte ,grofe Uberdruss am
Menschen® (KSA 4, 274), der Ekel an allem Niedrigen und Hisslichen, also
auch die ,ewige Wiederkunft des Kleinsten®, wird durch ,zubeiffen* iiber-
wunden — der verwandelte Hirte triumphiert lachend iiber das immerwih-
rende menschliche Leiden, den Nihilismus und die zum temporalen Gefing-
nis gewordene Ewigkeit.

Seien wir uns aber bewusst, dass diese Traumdeutung erst durch das
spiater folgende Kapitel ,Der Genesende“ (KSA 4, 270-277) ermoglicht
wird; denn dort wird der Wiederkunftsgedanke zum ersten Mal in Form ei-
nes tierisch-schicksalhaften Vortrags offen expliziert:

,Denn deine Tiere wissen es wohl, o Zarathustra, wer du bist und werden
musst: siehe, du bist der Lehrer der ewigen Wiederkunft—, das ist dein Schick-
sal! [...] Siehe, wir wissen, was du lehrst: dass alle Dinge ewig wiederkehren,
und wir selber mit, und dass wir schon ewige Male dagewesen sind, und alle
Dinge mit uns. [...] ,Nun sterbe und schwinde ich‘, wiirdest du sprechen, ,und
im Nu bin ich ein Nichts. Die Seelen sind so sterblich wie die Leiber. Aber der
Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlungen bin — und der
wird mich wieder schaffen! Ich selber gehore zu den Ursachen der ewigen

22 Nachlass 1881, KSA 9, 504. Zum Begriff des ,Einverleibens“ sieche SAFRANSKI: Nietz-
sche, 244-248.



160 Michael Sollberger

Wiederkunft. Ich komme wieder, mit dieser Sonne, mit dieser Erde, mit
diesem Adler, mit dieser Schlange — nicht zu einem besseren oder dhnlichen
Leben: — ich komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben, im
Grofiten und auch im Kleinsten, dass ich wieder aller Dinge ewige Wieder-
kunft lehre, [...].*“ (KSA 4, 275)

Hier gilt festzuhalten, dass nicht Zarathustra selber, sondern vielmehr seine
Tiere die zur Peripetie avancierte Offenbarungspassage dominieren und
ihm sein Schicksal enthiillen, zu dessen Artikulation er sich schon mehrere
Male unfihig gezeigt hatte:

»lch, Zarathustra, der Fiirsprecher des Lebens, der Fiirsprecher des Leidens,
der Fiirsprecher des Kreises — dich rufe ich, meinen abgriindlichsten Gedan-
ken! Heil mir! Du kommst — ich hore dich! Mein Abgrund redet, meine letzte
Tiefe habe ich an’s Licht gestiilpt! Heil mir! Heran! Gieb die Hand - - ha!
lass! Haha! — Ekel, Ekel, Ekel — — — wehe mir!“ (KSA 4, 271)

Der obige Passus erhellt einen weiteren essentiellen Bestandteil, der die
psychologisch-existentielle Attitiide des Typus ,,Ubermensch® innerhalb des
gegebenen Kontextes charakterisiert: Die ,Ewige Wiederkunft® ist keine
pythagoreische oder hinduistische Reinkarnationslehre, die als anvisierten
Fluchtpunkt die Idee des Nirwana oder Ahnliches beinhaltet; vielmehr muss
man diese heilsversprechenden Jenseits-Lehren als der Ubermensch-Position
kontrire Konzeptionen verstehen, da sie sich primidr durch Entsagung,
Resignation und Lethargie auszeichnen. Dem stellt Nietzsche die affirma-
tive, einseitig-diesseitig orientierte Existenz des Ubermenschen als Bollwerk
gegeniiber, ein Sein, das sich ganz und gar dem weltlichen Leben ver-
schreibt: ,Bleibt der Erde treu!“ (KSA 4, 15). Der sich durch das Fehlen
einer transzendenten Teleologie auszeichnende pessimistische Nihilismus
wird somit iiberwunden und durch die neue Hymne der Weltbejahung voll-
endet, das wuchernde Geschwiir der metaphysischen Enttiuschung durch
die ,ewige Wiederkunft® operativ entfernt, der ,Fiirsprecher des Kreises“
versOhnt sich mit der zirkulidren Zeit: ,,Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit!*
(KSA 4, 287)

Zusammenfassend ldsst sich Folgendes festhalten: Die ,ewige Wieder-
kunft“ wird im Zarathustra primir nicht als propositionale Wahrheit
verstanden: Nietzsche konzipiert sie als philosophisches Gedankenexpe-
riment. Was zihlt, ist der Gedanke der Moglichkeit, auch der ,kann uns
erschiittern und umgestalten, nicht nur Empfindungen oder bestimmte
Erwartungen! Wie hat die Moglichkeit der ewigen Verdammnis gewirkt!
(Nachlass 1881, KSA 9, 523f.) Auf diese Weise gewinnt die blofle Idee
existenzielle Brisanz und greift (um-)gestaltend ins Leben ein. Das Schwer-
gewicht liegt nicht auf dem kosmologischen, sondern eher auf dem psycho-
logisch-konsequentialistischen Aspekt: nur der Ubermensch ist stark genug,
sich die Einsicht einzuverleiben, dass jeder Augenblick seines Lebens in alle
Ewigkeit unveridndert wiederkehren wird. Die psychologische Konsequenz:
ich werde mir bewusst, dass meine Existenz ewig ist. Derjenige, der das Le-
ben mit all seinen positiven wie negativen Facetten nicht bejaht, wird an



Die ,,Ewige Wiederkunft“ Nietzsches 161

dieser Thesis zugrunde gehen. Beim Gedankenexperiment ,ewige Wieder-
kunft des Gleichen“ handelt es sich also zusitzlich um einen Priifstein zum
Ubermenschen, eine selektive Frage, die sich an ,alle und keinen® richtet.

Man kann aber auch zu der Interpretation gelangen, dass Nietzsche hier
seine. ,,Wiederkunfts-Lehre“ in Opposition zu den traditionellen
Heilslehren entwickelt: gegen die christliche Vertrostung auf ein Leben
nach dem Tode im Jenseits; gegen die hinduistische Seelenwanderungs-
theorie, die als Fluchtpunkt das Nirwana verspricht; gegen alle Metaphy-
siker, die wahre Welten hinter der wahrgenommenen Welt postulieren.23
Diesen Theorien stellt er seine Diesseits-Metaphysik entgegen, d.h. das
Transzendenzbediirfnis des Ubermenschen richtet sich ausschlieRlich auf
das Diesseits: ,[...] Bleibt der Erde treu und glaubt denen nicht, welche
euch von tiberirdischen Hoffnungen reden!“ (KSA 4, 15)

SCHLUSS

Lehnen wir uns fiir einen Moment zuriick und fragen uns, was denn alles
an impliziten Voraussetzungen in die vorangehende Schilderung einge-
gangen ist. Fiir die obige Interpretation mussten wir auf eine ganze Reihe
von Nietzsches fundamentalen Konzepten zuriickgreifen: Nihilismus, Mo-
ral, Ubermensch, Teleologie, Metaphysik, Pessimismus, Wille zur Macht,
das Theodizeeproblem, weltliche Immanenz, der Tod Gottes, Unendlichkeit
etc. Man wird nun einwenden wollen, dass wir jene Konzepte strategisch
willkiirlich verwendet haben, dass wir sie schon qua sinnhafte, reziprok und
somit zirkuldr definierte Blickwinkel auf Nietzsches Weltauffassung zu Rate
gezogen hitten. Einem solchen Einwand kann ich nur zustimmen. Er unter-
streicht gerade das substantielle einer heuristisch wertvollen Nietzsche-
Interpretation der ,Ewigen Wiederkunft“: Wenn wir einmal den Kontext
sowie die Konzepte gewihlt haben, anhand derer wir die ,,Ewige Wieder-
kunft“ interpretieren mochten, so haben wir uns auch unweigerlich den
interpretativen Rahmen geschaffen, innerhalb dessen eine spezifische Inter-
pretation entstehen wird.

Als Illustration dieses Punktes sei hier Richard Whites24 Vorgehens-
weise angefiihrt, der versucht, die beiden Werke Frohliche Wissenschaft und
Zarathustra zu verbinden. White hat die bekannte Stelle der Frohlichen
Wissenschaft (KSA 3, 570) ausgesucht, um einen Interpretationsansatz fiir
den Ubermenschen zur Hand zu haben. Ausgehend von einer Spannung, die
zwischen dem Konzept der ,Ewigen Wiederkunft“ und dem des ,,Uber-
menschen® bestehen soll, entwickelt White nun seine Interpretation be-
ziiglich der ,Ewigen Wiederkunft“. Dieser interpretative Rahmen fiihrt
schliefflich zur Idee zweier kontradiktorischer Aspekte, nimlich die Inten-

23 7Za 1, Von den Hinterweltlern; KSA 4, 35-38.
24 Siehe WHITE, Richard: Zarathustra and the process of sovereignty, from the overman to
the eternal recurrence. In DERS. (Hg.): Nietzsche. Aldershot: Ashgate 2002, 45-53.



162 Michael Sollberger

sivierung des Individuums auf der einen Seite, sowie die Auflésung des
Individuums in der Perspektive der Ewigkeit auf der anderen Seite. Es ist
somit klar, dass im weiteren Verlauf seiner Analyse der ,,Ewigen Wieder-
kunft® das Hauptaugenmerk nicht auf dem propositionalen, kosmolo-
gischen Aspekt liegen wird; zentral wird die existenzielle Frage nach der
eigenen, subjektiven Perspektive des Individuums.

Wenn die in dieser Arbeit vorgetragene metatheoretisch motivierte
Analyse korrekt ist, dann kénnen wir aber prinzipiell nicht festlegen, wel-
ches denn nun dieser interpretative Rahmen sein miisse — den Rahmen gibt
es nicht. Und dies aus einem einfachen Grund: Nietzsches Intuition der
~Ewigen Wiederkunft®, dessen Identititsbedingungen wir unter anderem
als prisystematisch und prikontextuell bestimmt hatten, war bei ihrer Ge-
nesis nicht auf einen bestimmten Kontext, und somit nicht auf einen inter-
pretativen Rahmen, verpflichtet.

Der perspektivische Reichtum, die etlichen skizzenhaften Gedanken
beziiglich der ,Ewigen Wiederkunft“, die man in Nietzsches Schriften
findet, zeugen vom Versuch, seine genuine Intuition in sein Denken zu
integrieren. Und dieser integrative Prozess ist Nietzsches Denken und Le-
ben iliberaus angemessen: als ein Philosoph, der sich der Systemfeindlichkeit
verschrieben hatte,25 stigmatisierte und glorifizierte er den Perspektivismus
in seinen facettenreichen Spielarten. Die Perspektive wird zum Spiel, das
spielerische Jonglieren mit immer neuen philosophischen Mdéglichkeiten
zur Versuchung, deren Magie er sich nicht zu entziehen vermochte. Denk-
versuche wie die ,,Ewige Wiederkunft“ kennzeichnen sein intellektuelles
Schaffen und verweisen auf eine individuelle Maxime, die ihm zum Pro-
gramm wurde: Philosophie will gelebt sein! Zwischen Leben und Philoso-
phie herrscht — Kongruenz!

Dieser programmatische Lebensentwurf Nietzsches, der progressiv auf
eine perspektivische Durchdringung des Seins abzielt, ist ein weiterer
Punkt, der die ,Intuitionsthese“ konsolidieren kann. Die in dieser Arbeit
angestellten metatheoretischen Reflexionen fiithren deshalb nicht notwen-
digerweise zu einer absoluten Relativierung eines jeden Interpretationsver-
suches, weil es sich jeweils um den Versuch einer Rekonstruktion von au-
thentischen Applikationsversuchen Nietzsches handelt; heuristisch wertvoll
ist diese rezeptive Vorgehensweise insofern, als uns diese Rekonstruktionen
ihrerseits Aufschluss iiber Nietzsches Verstindnis seiner zentralen Ideen
geben und ergo zu einer klareren Rezeption seiner Schriften fithren. Die
hier vertretene These impliziert aber auch, dass alle Interpretations-
versuche, die mit dem Anspruch auftreten, die eben erwihnte perspekti-
vische Heterogenitit zugunsten einer vermeintlichen Homogenitit einzu-
schrianken, indem man per fiat einzelne, willkiirlich gewdhlte Passagen aus

25 _Ich misstraue allen Systemen und gehe ihnen aus dem Weg. Der Wille zum System ist
ein Mangel an Rechtschaffenheit® (GD, Spriiche und Pfeile, KSA 6, 63).



Die ,,Ewige Wiederkunft“ Nietzsches 163

Nietzsches Texten herausgreift, um eine kohirente ,,Theorie“ prisentieren
zu konnen, folglich unangemessen wiren.

Beenden mochte ich diese Arbeit mit einem Aphorismus Nietzsches,
dessen Maxime auf eine Synthesis von ,,Ewiger Wiederkunft® und existen-
zieller Notwendigkeit verweist:

»Meine Formel fiir die Grosse am Menschen ist amor fati: dass man Nichts
anders haben will, vorwiirts nicht, riickwirts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das
Nothwendige nicht bloss ertragen, noch weniger verhehlen — aller Idealismus
ist Verlogenheit vor dem Nothwendigen —, sondern es lieben [...].“ (EH, Wa-
rum ich so klug bin 10, KSA 6, 297)

Abstract

In the present text, 1 shall discuss Friedrich Nietzsche’s concept of “eternal
recurrence”. In particular, it will be argued that it is no accident that there
are currently numerous incommensurable interpretations of the eternal
recurrence on the market. Rather, this exegetical situation is due to an
intrinsic property of Nietzsche’s thought in itself. In order to support this
claim, I shall look at the idea of eternal recurrence from a new meta-
theoretical point of view. Crucially, this meta-theoretical approach will
highlight that Nietzsche’s idea is neither a systematic nor a well thought-out
doctrine, but rather an opaque and underdetermined intuition.



	Eine metatheoretisch motivierte Interpretation der "Ewigen Wiederkunft" Nietzsches

