
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Eine metatheoretisch motivierte Interpretation der "Ewigen Wiederkunft"
Nietzsches

Autor: Sollberger, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Sollberger

Eine metatheoretisch motivierte Interpretation
der „Ewigen Wiederkunft" Nietzsches

„Denn deine Tiere wissen es wohl, o Zarathustra,
wer du bist und werden musst:

siehe, du bist der Lehrer der ewigen Wiederkunft-,
das ist dein Schicksal!

(Za III, Der Genesende 2, KSA 4, 275)

I. Einleitung

Der Gedanke der „Ewigen Wiederkunft" spielt im Zarathustra neben den
beiden Themen „Ubermensch" und „Wille zur Macht" eine zentrale Rolle.
Nietzsches entsprechender Kommentar zu seinem Zarathustra in Ecce homo
beginnt mit den Worten:

„Ich erzähle nunmehr die Geschichte des Zarathustra: Die Grundconzeption
des Werks, der Ewige-Wiederkunfts-Gedanke, diese höchste Formel der
Bejahung, die überhaupt erreicht werden kann -, gehört in den August des Jahres

1881: er ist auf ein Blatt hingeworfen, mit der Unterschrift: ,6000 Fuss

jenseits von Mensch und Zeit'. Ich ging an jenem Tage am See von Silvaplana
durch die Wälder; bei einem mächtigen pyramidal aufgetürmten Block unweit
von Surlej machte ich Halt. Da kam mir dieser Gedanke." (EH, Also sprach
Zarathustra, KSA 6, 335)1

Nietzsches Inspirationserlebnis am Surlej-Felsen sollte ihn in der Folge
nicht nur intellektuell, sondern auch pragmatisch-existentiell bis zu seinem
Finale in Turin auf Schritt und Tritt begleiten; die neue Lehre wird ihm
zum „größten Schwergewicht" (FW 341), eine Herausforderung, angesichts
derer er zu Beginn schlicht überwältigt war und dessen philosophische
Auflösung und Verkündung ihm nun zu seiner eigentlichen Mission wird:

„An meinem Horizonte sind Gedanken aufgestiegen, dergleichen ich noch nie
gesehen habe - davon will ich nichts verlauten lassen, und mich selber in einer
unerschütterlichen Ruhe erhalten. Ich werde wohl einige Jahre noch leben
müssen!" (Brief an Peter Gast, 14. August 1881)

Die angesprochene Ruhe wird allerdings nur ein Jahr lang dauern, bis sie
dann mittels der Fröhlichen Wissenschaft durchbrochen wird, wo Nietzsche

1 Sofern nichts anderes vermerkt beziehen sich die Zitate aller Werke Nietzsches auf die
Kritische Studienausgabe (KSA) von COLLI, Giorgio / MONTINARI, Mazzino (Hgg.): Friedrich
Nietzsche. Sämtliche Werke in 15 Bänden. Kritische Studienausgabe (KSA). München: dtv
1999.



146 Michael Sollberger

im Aphorismus 341 unter dem Banner „Das größte Schwergewicht" zum
ersten Mal seinen „abgründlichsten Gedanken" (EH, Also sprach Zarathu-
stra 6-7, KSA 6, 345) im hypothetischen Gewand eines „was wäre, wenn
[...]" Gedankenexperiments formuliert:

„Wie, wenn dir eines Tages oder Nachts ein Dämon in deine einsamste
Einsamkeit nachschliche und dir sagte: ,Dieses Leben, wie du es jetzt lebst und
gelebt hast, wirst du noch einmal und noch unzählige Male leben müssen; [...]
Die ewige Sanduhr des Daseins wird immer wieder umgedreht - und du mit
ihr, Stäubchen vom Staube!'" (FW 341, KSA 3, 570)

Von diesem Passus bis zu Zarathustras Tieren, die ihn dann als den „Lehrer
der ewigen Wiederkunft" bezeichnen werden, vergeht nochmals ein Jahr,
ehe die mystische Eingebung vom Surlej-Felsen endgültig in sprachliche
Form gekleidet und somit dem Leser zugänglich wird.

Bereits aus diesen enigmatischen Zeilen wird ersichtlich, dass wir es

hier mit weit mehr als nur einem Gedanken zu tun haben, den Nietzsche in
einem intellektuellen Klima der distanzierten Süffisanz abgehandelt hätte -
seine Schilderung erinnert schon zwingender an den authentischen
Offenbarungsakt einer existentiell erfahrenen unio mystica. Nietzsche
selber scheint sein persönliches Fatum als unabdingbar mit der messia-
nischen Artikulation des Wiederkunftsgedanken verknotet zu begreifen.
Doch darf man an dieser Stelle ohne alle Scheu die legitime Frage
aufwerfen: Worin besteht denn eigentlich der propositionale Inhalt des
Gedankens der „Ewigen Wiederkunft"? Auf welche Entitäten referiert das

Konzept der „Ewigen Wiederkunft"? Können wir die Identitätskriterien
angeben, Kraft derer die Idee individuiert wird? Haben wir es mit einer sin-
gulären Idee oder vielmehr mit einem Konglomerat von oszillierenden
Ideen zu tun?

Im Folgenden werde ich versuchen, auf diese Fragen eine Antwort zu
geben, indem ich mein Hauptaugenmerk speziell auf folgende Frage richten
werde: Gibt es eine systematische Beziehung zwischen der Genesis der
„Ewigen Wiederkunft", deren diversen perspektivischen Fluchtpunkten
sowie deren divergenten Interpretationen? Meine zu verteidigende These
wird sein, dass ein solches Verhältnis nicht nur kontingenterweise, sondern
notwendigerweise existiert; Nietzsches „schwerster Gedanke" war weder
kohärent, noch systematisch, noch auf seine kategorialen Implikationen
durchdacht - er war ideologisch neutral und musste zuerst noch intellektuell

assimiliert und kontextualisiert werden.
An dieser Stelle sei noch erwähnt, dass meine substantielle These kein

Unikum in der Nietzsche-Exegese repräsentiert.2 Die Exklusivität des hier

2 Aufgrund einer einzelnen, isolierten Passage (EH, Also sprach Zarathustra 2-3, KSA 6,
339) wird manchmal der experimentelle/intuitive Zug Nietzsches „schwersten Gedankens"
betont (vgl. STAMBAUGH, Joan: Nietzsche's thought of eternal return. London: The Johns
Hopkins University Press 1972, 4f. und SAFRANSKI, Rüdiger: Nietzsche. München: Hanser
2000, 226-227). Stambaugh meint sogar, dass Nietzsche angesichts seines ursprünglichen
Gedankens hilflos war und deshalb verschiedene Interpretationen der „Ewigen Wiederkunft"



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 147

vertretenen Ansatzes liegt vielmehr in der Argumentation begründet, die
versucht, deren Plausibilität via metatheoretisch motivierten Überlegungen
überzeugend zu illustrieren. Denn erst der zwingende Charakter der
Argumentation verleiht dieser das philosophische Gewicht, das man benötigt,
um philosophische Präliminarien zu schaffen, die jede Interpretation der

„Ewigen Wiederkunft" respektieren sollte; dadurch wird dann auch die bis
anhin endlos scheinende Fülle an möglichen Deutungen beschnitten.

II. Formale Randbedingungen der Argumentation

Im Folgenden werde ich die globale Architektonik des zu verfolgenden
Gedankenganges illustrieren. In einem ersten Schritt gilt es zu untersuchen,
wie es möglich ist, dass Nietzsches Gedanke der „Ewigen Wiederkunft" so
viele divergierende und miteinander inkompatible Interpretationen
erfahren hat. Diese Flexibilität angesichts zum Teil opponierender
Interpretationsversuche zahlreicher Interpreten kann kein Zufall sein - sie ist
vielmehr symptomatisch und referiert auf eine intrinsische Eigenschaft der
„Ewigen Wiederkunft". Dieses spezifische Moment werde ich dann mittels
einer Analogie, die sich des mathematischen Terminus der Funktion
bedient, explizieren. Resultat dieser Explikation wird sein, dass es sich bei
Nietzsches angeblicher „Doktrin" um eine opak-unterbestimmte Intuition
handelt.

In einem zweiten Schritt werde ich argumentieren, weshalb der
resultierende Begriff der Intuition Nietzsches Denken angemessen ist und wie er
unter Zuhilfenahme von Nietzsches Schriften intelligibel gemacht werden
kann. Erklärtes Ziel des zweiten Abschnitts ist also eine sich eng am Text
orientierende Fundierung und Legitimierung der zuvor deduzierten
„Intuitionsthese".

Nach Etablierung dieses theoretischen Fundus werde ich drittens
vermittelst konkreter Fallbeispiele demonstrieren, dass sich die gewonnenen
Ergebnisse in der praktischen Nietzsche-Exegese als kohärent sowie heuristisch

wertvoll erweisen. Die im Zuge dieser Analyse gewonnenen Ergebnisse

sollen ihrerseits dazu dienen, meine Thesen indirekt zu konsolidieren.
Wie diese summarische Schilderung suggeriert, werden wir uns

argumentativ sowohl auf einer metatheoretischen als auch auf einer
objekttheoretischen Ebene bewegen, was zu logisch-inferentiellen Problemen führen

könnte.3 Um etwaige inakzeptable Konsequenzen zu vermeiden, dürfen
wir die beiden hierarchisch geordneten Ebenen in ein und demselben Be¬

gab: als unerbittliches natürliches Gesetz, als Wendepunkt der Geschichte, als höchster
Fatalismus etc. Obwohl ich dieselbe Deutung der angesprochenen Passage vertrete, ist Stam-
baughs und Safranskis These nicht hinreichend begründet - weitergehende Argumente sucht
man vergebens.

3 Für die Begriffe der Meta- und Objektebene und deren mögliche Probleme vgl. TARSKI,
Alfred: Der Wahrheitsbegriff in den formalisierten Sprachen. In: Studia Philosophica 1 (1935)
262-405.



148 Michael Sollberger

weisschritt nicht miteinander vermengen: Argumentationen auf der
Metaebene dürfen sich nicht Argumentationen der Objektebene bedienen
sowie vice versa. Allein eine rigorose Einhaltung dieser formalen
Randbedingungen garantiert uns schließlich eine inhaltlich adäquate und
schlüssige Argumentation.

III. Das Problem der divergierenden Interpretationen

Wenden wir uns nun aber dem ersten Problem zu, mit dem sich ein
Nietzsche-Leser unweigerlich konfrontiert sieht - das Dilemma der
divergenten Interpretationen. Die Schriften, die uns der Philosoph, Rhetoriker,
Poet, Apostel etc. Nietzsche hinterlassen hat, verweigern sich beharrlich
einer einheitlichen Interpretation, die von der Kommune der zahlreichen
Nietzsche-Spezialisten anerkannt werden würde. Es scheint, als bestünde
der einzige Konsens darin, dass man sich auf einen prinzipiellen Dissens
geeinigt hätte. Diese ernüchternde Feststellung gilt nun a fortiori auch für die
Thematik der „Ewigen Wiederkunft". Hier existieren unzählige
Interpretationsversuche, die heterogener gar nicht sein könnten: als da wären kosmo-
logische, psychologische, metaphysische, ethisch-moralische, historische
und naturwissenschaftliche Deutungsansätze, um nur die gängigsten Varianten

aufzuzählen.4 Eine Katharsis der widerstreitenden Auslegungen ist nicht
möglich, da wir es jeweils nicht mit artifiziellen Nomenklaturen, sondern
mit inkommensurablen philosophischen Kategorien zu tun haben.5 Ohne an
dieser Stelle detailliert auf die alternativen Vorschläge einzugehen, scheint
mir folgendes Fazit evident zu sein: die Quelle dieser interpretativen Variabilität

der „Ewigen Wiederkunft" muss in Nietzsches Idee selber lokalisiert
sein! Seine Idee muss sich durch einen intrinsischen Zug spezifizieren, der
die teilweise inkommensurablen Interpretationen erst ermöglicht und/oder
erzwingt. Wir benötigen daher eine einheitliche Eigenschaft, an der alle

Interpretationen partizipieren, d.h. eine relationale Eigenschaft, die
zwischen der „Ewigen Wiederkunft" und deren divergenten Auslegungen
besteht. Die einzig plausibel scheinende Lösung scheint die triviale Eigenschaft

zu sein, dass „x eine Interpretation der ,Ewigen Wiederkunft' ist",
wobei für die Variable x die divergenten Interpretationen als Werte einge-

4 Bergoffen geht sogar von der Annahme aus, dass all diese Variationen verschiedene
Facetten der „Ewigen Wiederkunft" sind, die genuin aber allesamt zu Nietzsches Gedanken
gehören (vgl. BERGOFFEN, Debra B.: The eternal recurrence, again. In: WHITE, Richard (Hg.):
Nietzsche. Aldershot: Ashgate 2002, 25-36, hier 25). Diese Präsupposition scheint mir jedoch
unplausibel, denn wie kann es sich angesichts dieser flagranten Uberdeterminierung von
Aspekten immer noch um ein und dieselbe Idee handeln? Ich werde versuchen zu zeigen, dass

der Ansatz von Bergoffen das Wesentliche an Nietzsches Idee gerade nicht erfasst.
5 So schlägt uns Heidegger vor, die „Ewige Wiederkunft" als metaphysische These zu

deuten (vgl. HEIDEGGER, Martin: Gesamtausgabe. Vorlesungen 1919-1944. Band 50. Frankfurt

am Main: Vittorio Klostermann 1990, 35), wohingegen Safranski und Stambaugh unter
anderem eine kosmologische Interpretation in Erwägung ziehen (siehe SAFRANSKI: Nietzsche,
234 und STAMBAUGH: Nietzsche's thought of eternal return, 45).



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 149

setzt werden.6 Da in dieser Eigenschaft die Idee Nietzsches die einzige
Konstante darstellt, konsolidiert sich unsere These, dass die Idee der „Ewigen

Wiederkunft" originär die Fülle an divergenten Interpretationen evo-
zieren muss. Es gilt nun also diesen ihr intrinsischen Zug ausfindig zu
machen und zu explizieren.

Hier möchte ich noch den denkbaren Einwand der „Generalisier-
barkeit" entkräften: Man könnte versucht sein, meine hier präsentierte
These ganz universell in den Literaturwissenschaften überall dort
anzuwenden, wo wir auf widerstreitende Auslegungen eines Textes stoßen. Dies
hätte aber absurde und unplausible Analysen zur Folge, weshalb der
metatheoretische Ansatz falsch sein muss; so jedenfalls könnte ein Gegner
argumentieren. Meiner Ansicht nach verkennt die hier gezogene Parallele aber
gerade das Eigentümliche an Nietzsches Textcorpus, das durch seinen
perspektivischen Reichtum an philosophischen Erzeugnissen dominiert wird.
Wir haben es hier mit einem Philosophen zu tun, dessen philosophische
Gedanken systematisch systemfeindlich sind. Nietzsches persönliche
Aufzeichnungen zur „Ewigen Wiederkunft" sind heterogen und größtenteils
aphoristisch; eine synoptische Zusammenfassung, die den Kerngedanken
und die originäre Intention von Nietzsche explizieren würde, sucht man
vergebens. Aufgrund dieses Mangels an sinn-logischer Transparenz wird es

prinzipiell möglich, die „Ewige Wiederkunft" distinkt zu deuten. Die Gründe

für die Opportunität des hier vertretenen metatheoretischen Ansatzes
liegen also in der Extravaganz der Schriften Nietzsches begründet und sind
daher nicht einfach mutatis mutandis auf vordergründig analoge
literaturwissenschaftliche Kontexte übertragbar.

IV. Der metatheoretische Aspekt der „Ewigen Wiederkunft" als
mathematische Funktion

Die vorangehenden metatheoretischen Gedanken bezüglich des logischen
Verhältnisses von Nietzsches originärer Idee und dessen interpretativen
Derivaten möchte ich nun noch präziser fassen, so dass deren systematische
Struktur offen zu Tage tritt. Hierfür werde ich mich des Konzeptes der
mathematischen Funktion bedienen. Einen heuristischen Wert birgt das

Vorgehen insofern in sich, als es die komplexen Sachverhalte, die wir im Rahmen

dieser Arbeit besprechen, auf Transparenz und Einfachheit reduziert.
Meine These lautet: das metatheoretische Verhalten der „Ewigen

Wiederkunft" kann unter Zuhilfenahme des Begriffs der mathematischen Funktion

expliziert werden! Es gilt: f(x) =y. Für unsere Analogie soll gelten: i)
der Funktionswert y repräsentiert die propositionalen Inhalte der jeweiligen

Interpretationen, d.h. deren substantielle Aussage, welche propositio-
nale Wahrheit Nietzsche mit seinem „abgründlichsten Gedanken" inten-

6 Trivial deshalb, weil wir es ja per definitionem mit Interpretationen der „Ewigen
Wiederkunft" zu tun haben.



150 Michael Sollberger

diert habe; ii) als Argumente x werden die distinkten Kontexte gewählt, die
den Interpretationshorizont der „Ewigen Wiederkunft" repräsentieren;7 iii)
die Funktion f, die jedes Argument x in einen Funktionswert y
transformiert, ist nichts anderes als die basale Intuition der „Ewigen Wiederkunft",

d.h. die noch ganz und gar uninterpretierte Proposition, „dass alles

ewig wiederkehrt". Ich zeige nun, dass alle bis anbin angestellten Überlegungen

mittels dieser Funktion auf einen gemeinsamen Nenner gebracht
werden können.

Betrachten wir zuerst die einseitige Abhängigkeit des Funktionswertes y
von dem Argument x: ist x erst einmal bestimmt, dann ist auch y eindeutig
bestimmt. Mit anderen Worten: ist der globale Kontext, vor dessen Hintergrund

die „Ewige Wiederkunft" interpretiert wird, bestimmt, so ist somit
auch dessen substantielle Aussage eindeutig bestimmt. Ein Beispiel hierfür:
man denkt zum Beispiel, dass es sich bei der „Ewigen Wiederkunft" um
eine objektiv, rein-naturwissenschaftlich motivierte Idee handle;8 dies hat
zur Konsequenz, dass man Nietzsches Gedanken vor diesem physikalisch-
kosmologischen Hintergrund interpretiert. Infolgedessen resultiert daraus
eine substantielle Theorie, die den Energieerhaltungssatz, physikalische
Kräfte und deren kosmologische Wirkungen zum Inhalt haben wird.

Zweitens gilt es zu bemerken, dass die Funktion f invariabel bleibt, da
sie jedem Element aus dem Definitionsbereich genau ein Element aus dem
Wertebereich zuweist. Mit anderen Worten: die intrinsische Eigenschaft
der „Ewigen Wiederkunft", die für die Interpretationsvielfalt
verantwortlich ist, lässt sich durch ihre Funktion spezifizieren. Um diese
funktionale Rolle übernehmen zu können, darf sie aber weder kontextabhängig
sein, noch darf sie sich über kontexterzwungene Ausgangswerte definieren

- sie erweist sich somit als präkontextuell.
Somit hätten wir schließlich auch das gesuchte einheitsstiftende

Moment der „Ewigen Wiederkunft" intelligibel gemacht: das dynamische
Hervorbringen von divergenten Interpretationen ist möglich, weil Nietzsches
Idee zu Beginn noch gar nicht kontextgebunden ist; sie besitzt logische
Priorität vor den jeweiligen Kontexten und benötigt diese, um eine
vollständige Interpretation überhaupt gebären zu können. Das würde aber
bedeuten, dass es sich bei der „Ewigen Wiederkunft" unmöglich um eine
facettenreiche, wohlüberlegte und systematische Idee Nietzsches handelt -
die Systembezogenheit kann nicht in der ursprünglichen Idee begründet
liegen.

7 Dies wären zum Beispie! metaphysische, ethische, historische etc. Kontexte. Der
Definitionsbereich, der die in x einzusetzenden Argumente definiert, muss jedoch eingeschränkt
werden: es werden nur objekt- und keine metatheoretischen Interpretationen erlaubt. Ohne
solche Restriktion würde offenkundig ein infiniter Regress generiert, da meine eigene Arbeit
ja auch eine Interpretation bleibt und als solche wieder in die Funktion eingesetzt werden
könnte und so weiter ad infinitum. Dem Einwand, dass meine hier eingeführte Einschränkung
ad hoc sei, begegne ich mit dem Verweis auf die getätigte Separierung zwischen Meta- und
Objektebene.

8 Vgl. Nachlass 1881, KSA 9, 498.



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 151

Im nächsten Abschnitt werden wir die Konsequenzen für die „Ewige
Wiederkunft" besprechen, die sich aus ihren intrinsischen Eigenschaften
der Kontext- sowie der Systemunabhängigkeit ergeben. Hier aber gilt es

noch festzuhalten, dass unsere Suche nach einer Eigenschaft der „Ewigen
Wiederkunft", die widerstreitende Interpretationen evoziert, eine Neuerung

erfahren hat. Wenn wir es zu Beginn einfach nur mit einer kontingen-
ten Eigenschaft unter vielen zu tun hatten, so haben wir es nun mit einer
wesentlichen Eigenschaft zu tun. Das heißt, Nietzsches Idee besitzt die
wesentliche Eigenschaft, dass sie präkontextuell ist; ansonsten hätten wir keine
adäquate Erklärungshypothese, um dem Dilemma der opponierenden
Deutungen Herr zu werden.

V. Die Intuitionsthese

Was bedeutet es für einen Gedanken, präkontextuell zu sein? Welche
Charakteristika müssen Gedanken eigen sein, damit man sie als kontextunabhängig

bezeichnet? Betrachten wir das Prinzip der Kompositionalität, das

besagt, dass wir die Bedeutung ganzer Sätze deshalb verstehen, weil wir die
Bedeutungen der einzelnen Komponenten, der Worte, verstehen.9 Das Prinzip

verweist auf eine unilaterale Abhängigkeit zwischen dem Verstehen von
atomaren Begriffen und dem Verstehen von ganzen Sätzen. Es ist klar, dass

auch die syntaktische Gliederung und satzinterne Anordnung der
verwendeten Worte additional festlegt, welche Bedeutung dem so konstituierten

Satz zukommt. Mit anderen Worten: die atomaren Begriffe stehen in
reziproken, logisch-syntaktischen Relationen, die ihr semantisches Verhalten

mitbestimmen - folglich ist ihr logisch-semantisches Verhalten
kontextabhängig und systemrelativ. Nun liegt der Schluss nahe, eine ähnliche These

parallel zum Kompositionalitätsprinzip auch für Gedanken und das Denken

ganz allgemein zu postulieren, demzufolge unsere Gedanken und
Uberzeugungen ein mehr oder weniger kohärentes, systematisches Ganzes

bilden, dessen permanente Modellierung regulativen Gesetzmäßigkeiten
gehorcht.10 Vorkommnisse von Gedanken, Hoffnungen, Überzeugungen etc.
erweisen sich somit als substantiell kontextabhängig und systemrelativ, da
ihre partikularen Instanziierungen durch die normative Präsenz des gesamten

Systems reguliert werden - der Holismus des Mentalen.11

9 Dies ist selbstverständlich eine grobe Vereinfachung des Kompositionalitätsprinzips, da
für das Verstehen von Sätzen auch noch die Kenntnis von syntaktisch-grammatikalischen
Regeln erforderlich ist. Für unser Anliegen ist die vereinfachte Darstellung jedoch ausreichend.

10 Vgl. DAVIDSON, Donald: Inquiries into Truth and Interpretation. Oxford: Clarendon
Press 1984.

11 Ein Beispiel: Ich sehe aus dem Fenster und bemerke, dass es regnet. Da ich nicht nass
werden möchte, fasse ich daraufhin den Entschluss, den Regenschirm mitzunehmen. Um diese

gedankliche Inferenz verständlich zu machen, müssen wir auf eine ganze Armada von wie-
teren, systematisch-gegliederten Uberzeugungen zurückgreifen, die qua Uberzeugungen meinen

Entschluss, den Regenschirm einzupacken, regulieren. Da wären zum Beispiel: ich bin
überzeugt, dass Regen üblicherweise nicht nur punktuell vor meinem Fenster niedergeht; ich



152 Michael Sollberger

Dieser Holismus der mentalen Sphäre impliziert auch, dass Gedanken,
Uberzeugungen etc. nicht ohne weiteres aus ihrem Entstehungskontext
herausgerissen werden können, ohne dass sich deren Identität ändere. Da
die Identitätskriterien von Gedanken maßgeblich durch ihre holistischen
Rahmenbedingungen bestimmt werden, würde die Transposition einer Idee
oder eines Gedankens aus ihrem originären Kontext in einen anderen Kontext,

wobei sich die beiden Kontexte kategorial unterscheiden, unmöglich.12

Der propositionale Inhalt der Idee würde sich unweigerlich verändern.

Der Versuch kann zwar unternommen werden, doch würde es sich
nach erfolgter Transposition nicht mehr um die originäre Idee handeln -
die Identität der Idee ist nicht „transkontextuell".

Wenn wir nun dieses Konzept des „holistischen Verhaltens" mit Nietzsches

Konzept der „Ewigen Wiederkunft" kontrastieren, so sehen wir, dass

die beiden Konzepte miteinander inkompatibel sind: da wir in Nietzsches
Arbeiten auf eine Vielzahl von kategorial distinkten Kontexten stoßen, in
denen sein „schwerster Gedanke" kohärent dargestellt wird,13 ist es plausibel

anzunehmen, dass die „Ewige Wiederkunft" nicht einem speziellen,
kategorialen Kontext verpflichtet ist, innerhalb dessen sie entstanden ist
und dessen holistische Konditionen ihre Identität bestimmen. Anderenfalls
hätten wir es angesichts der vielen differenten Kontexte nicht mit einer
singulären Idee zu tun, sondern mit mehreren, verschiedenen Ideen. Diese
Konsequenz aber ist absurd; denn wie könnten wir bei der angesprochenen
Kontextvariabilität und der damit einhergehenden Heterogenität wissen,
dass es sich jedes Mal um Vorkommnisse der einen Idee handelt, wenn
nicht durch Rekurs auf die unitarische Proposition, „dass alles ewig wiederkehrt"?

Folglich muss die Idee der „Ewigen Wiederkunft" die Eigenschaft
besitzen, dass deren Identität transkontextuell ist.

Wie aber verhält sich diese Charakterisierung mit unserer Annahme, bei
der „Ewigen Wiederkunft" handle es sich um einen präkontextuellen und
systemunabhängigen Gedanken? Ex bypothesi kann Nietzsches „größtes
Schwergewicht" nur dann intelligibel gemacht werden, wenn ihr vor den
jeweiligen Kontexten logische Priorität zukommt. Wenn nun aber alle
Gedanken notwendigerweise die Eigenschaft der Kontext- und
Systemabhängigkeit besitzen, dann wäre unsere Hypothese widersprüchlich. Um
diesem Dilemma zu entgehen, muss die Extension der Kontexte präzisiert werden.

Absolut verstanden ist die „Ewige Wiederkunft" nicht kontextunabhängig;

sie ist es jedoch relativ zu den intellektuellen, „objektiven"
Kontexten: Ob die „Ewige Wiederkunft" nun metaphysisch, historisch, existen-
zialistisch, moralisch etc. interpretiert wird, jeder dieser Kontexte ist hoch¬

bin überzeugt, dass ich ohne Schirm nass werde, da Regen aus herabstürzenden Wassertropfen
besteht; etc.
12 Als distinkte Kategorien kann man zum Beispiel die folgenden ansehen: ethisch-moralische,

ontologische, existentielle, nihilistische, historische, psychologische etc.
13 Vgl. KSA 3, 570; KSA 4, 199-200/275-277; KSA 9, 498; KSA 10, 15; KSA 12,

205/213; KSA 13, 374-375.



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 153

gradig normativ und als solcher objektiv festgelegten Regeln unterworfen.
Diese objektiven Regeln definieren die axiomatischen Parameter, vor denen
sich gedankliche Erzeugnisse wie die „Ewige Wiederkunft" legitimieren
müssen. Der Primat der intersubjektiven Normen und der damit einhergehende

Anspruch auf Objektivität ist diesen Kontexten wesentlich
inhärent.14

In Opposition zu diesen „objektiven" Kontexten, deren Normativität
durch intersubjektiv nachvollziehbare Regeln gewährleistet wird,
positionieren sich die „intimen", subjektiven Kontexte. Intime Kontexte liefern
den existenziellen Rahmen für individuell erlebte Erfahrungen - Erlebnisse,
die prima facie nur der Urheber selbst erfährt. So erfahren wir zum Beispiel
Intuitionen, Ahnungen, ängstlichen Zweifel etc. innerhalb dieser intimen
Kontexte, da diese Erfahrungen nur aus der subjektiven Ich-Perspektive
wahrgenommen werden. Des Weiteren existieren vordergründig keine stark
normativen Prinzipien, nach denen sich Erfahrungen in intimen Kontexten
zu richten hätten. Intime Kontexte besitzen also die Eigenschaft, schwach
normativ zu sein und ermöglichen dem Individuum, Erfahrungen vor einem
existenziellen Sinnhorizont zu machen, dessen normative Perspektive, grosso

modo, autobiographischen Zügen des Individuums entspringt. Mit anderen

Worten: Ein existenzieller Kontext ist deshalb schwach normativ, weil
hier das genuin Individuelle seinen Ursprung hat und ergo nicht externe,
objektive Konventionen und Regeln dominieren.

Ein Beispiel hierfür: Ich habe eine Intuition / bezüglich des
Sachverhaltes S. Die hinreichenden Identitätskriterien von S kann ich prinzipiell
angeben, wohingegen / sich einer solchen objektiven Bestimmung entzieht.
I's Identität ist irreduzibel mit ihren emergenten, subjektiven Rahmenbedingungen

verhaftet, so dass ich jeweils das Gefühl habe, I nur partiell und
unvollständig zu erfassen. Da die Identität von I und meine subjektiv-
existenzielle Identität sich gegenseitig bedingen, basiert die Normativität
nicht direkt auf objektiven, externen Satzungen, wie dies für S der Fall ist.
In diesem Sinne ist der „intime" Kontext schwach normativ.

Jetzt sehen wir auch, was die etwas laxe Redeweise der präkontex-
tuellen Eigenschaft eigentlich meint: Nietzsches Idee der „Ewigen Wiederkunft"

ist insofern präkontextuell und systeminvariant, als ihre Genesis
innerhalb eines intimen Kontextes anzusiedeln ist. Deshalb ist es auch
adäquater, im weiteren Verlauf nicht mehr von einer Idee, sondern von einer
Intuition zu sprechen, da Ideen als solche von „objektiven" Kontexten

14 Das Problem der Normativität werde ich hier nicht eingehender erörtern, da der
entscheidende Unterschied für unser Anliegen im intimen, subjektiven Kontext liegt und
somit nicht direkt von der Normativitätsdebatte abhängt. Damit das hier vorgetragene Argument

gültig sein kann, muss man jedoch eine graduelle Dichotomie zwischen „objektiven"
und „intimen" Kontexten akzeptieren. Da wir es mit verschiedenen Graden von Normativität
zu tun haben, muss es zwischen „intimen" und „objektiven" Kontexten einen Normati-
vitätsgradienten geben, entlang dessen wir Ereignisse, die sich in einem „intimen" Kontext
ereignen, in „objektive" Kontexte überführen können.



154 Michael Sollberger

abhängig sind.15 Die so verstandene Intuition erweist sich als philosophisch
neutral; sie ist nichts anderes als die im vorangehenden Abschnitt
spezifizierte Funktion f - die noch uninterpretierte Proposition, „dass alles ewig
wiederkehrt".

Zusammenfassend besagt die „Intuitionsthese" folgendes: Zu Beginn
hatte Nietzsche die Intuition der „Ewigen Wiederkunft", dessen Inhalt
durch die philosophisch noch neutrale Proposition „dass alles ewig wiederkehrt"

spezifiziert werden kann. Diese ganz und gar präsystematische,
unreflektierte und noch nicht intellektuell assimilierte Intuition wollte nun
aber verstanden, kontextualisiert und auf ihre philosophischen Implikationen

hin überprüft werden, so dass Nietzsche sich daran machte, sie auf
die Kontexte zu applizieren, die in seinem Denken und intellektuellen
Schaffen eine wesentliche Rolle spielten. Durch die divergierende Variabilität

und partielle Inkommensurabilität dieser essentiellen Kontexte
bedingt, musste die heterogene und facettenreiche Darstellung der „Ewigen
Wiederkunft", die wir in Nietzsches Schriften antreffen, resultieren.

Im nun folgenden zweiten Teil dieser Arbeit werde ich mich
anschicken, diesen perspektivischen Reichtum anhand von einzelnen Fallbeispielen

zu untersuchen, um zu sehen, ob und wie sich die Schlussfolgerungen

unserer metatheoretisch motivierten Interpretation der „Ewigen
Wiederkunft" konkret applizieren lassen. Diese Vorgehensweise soll zeigen,
dass mit Hilfe der „Intuitionsthese" gewisse Ungereimtheiten und angebliche

Paradoxa, die in Nietzsches Schriften zu bestehen scheinen, intelli-
gibel gemacht werden können. Ziel ist es, den heuristischen Wert der
„Intuitionsthese" offenkundig werden zu lassen; und dies erreichen wir, indem
wir zu einem klareren Verständnis der in Nietzsches Denken fundamentalen
Konzepte gelangen, unter welche die „Ewige Wiederkunft" klarerweise
subsumiert werden muss.

VI. Dichterische Inspiration und „Intuitionsthese"

„Fiat jemand, Ende des neunzehnten Jahrhunderts, einen deutlichen Begriff
davon, was Dichter starker Zeitalter Inspiration nannten? Im andren Falle will
ich's beschreiben. - Mit dem geringsten Rest von Aberglauben in sich würde
man in der That die Vorstellung, bloss Incarnation, bloss Mundstück, bloss
medium übermächtiger Gewalten zu sein, kaum abzuweisen wissen. Der
Begriff Offenbarung, in dem Sinn, dass plötzlich, mit unsäglicher Sicherheit
und Feinheit, Etwas sichtbar, hörbar wird, Etwas, das Einen im Tiefsten
erschüttert und umwirft, beschreibt einfach den Tatbestand. Man hört, man
sucht nicht; man nimmt, man fragt nicht, wer da gibt; wie ein Blitz leuchtet
ein Gedanke auf, mit Nothwendigkeit, in der Form ohne Zögern, - ich habe

15 Natürlich ist es nicht zwingend, hier schon von einer Intuition zu sprechen; denn alles,
was wir bis anhin wissen, ist, dass es sich um eine Entität handelt, die in einem „intimen"
Kontext auftritt. Da wir im weiteren Verlauf aber noch sehen werden, dass man diese Entität
im Rahmen der Arbeit Nietzsches angemessen als Intuition denotieren kann, verwende ich,
der Einfachheit halber, von nun an den Begriff der Intuition.



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 155

nie eine Wahl gehabt [...] Dies ist meine Erfahrung von Inspiration; ich zweifle

nicht an, dass man Jahrtausende zurückgehn muss, um Jemanden zu finden,
der mir sagen darf ,es ist auch die meine'." (EH, Also sprach Zarathustra 2-3,
KSA 6, 339)

Diese Passage aus Ecce homo, in welcher er die Genesis der „Ewigen
Wiederkunft" charakterisiert, bringt eindringlich zum Ausdruck, was Nietzsche
unter dichterischer Inspiration verstand. Auch die schon eingangs zitierten
Passagen schliessen an den mystisch-esoterischen Ton an, mit dem er seine

„Ewige Wiederkunft" illustriert und anpreist. Nietzsche möchte uns glauben

machen, dass es sich bei seinem kapitalen Gedanken um ein
Jahrhundertereignis handeln soll, das vergeblich seinesgleichen sucht. Was aber
zeichnet seine so beschriebene Inspiration aus?

Wesentlich ist allen zitierten Passagen, dass ein Vorgang des unmittelbar

gegeben Werdens geschildert wird; der Gedanke überfiel Nietzsche,
kam über ihn, nahm unmittelbar Besitz von ihm, ohne dass dies durch sein

eigenes Zutun bewerkstelligt worden wäre. Im Gewand einer
Offenbarungsvision ist die „Ewige Wiederkunft" eine Eingebung, die Nietzsche
weder genuin-philosophisch kreiert, noch mittels intellektueller Kalkulation
herausgearbeitet hat; er nahm sie vielmehr ohne einen vorherigen Prozess
der Reflexion wahr. Eingebungen sind nicht reflexiv, nicht analysiert, sie
kommen über uns, nehmen uns in Beschlag, kommen unverhofft und sind
somit nicht prädizierbar. Aufgrund dieser Schilderung sowie dem zusätzlichen

Wissen, dass Nietzsche gerne übertrieben hat, als es darum ging,
seine Bücher und Ideen marktgerecht anzupreisen,16 scheint es mir adäquat,
die „Ewige Wiederkunft" als Intuition zu bezeichnen; als solche besitzt sie
alle Eigenschaften, die wir im letzten Kapitel herausgearbeitet haben. Wir
sehen also, dass unsere „Intuitionsthese" unter Zuhilfenahme der vorangehenden

Passagen konsolidiert wird, was indirekt als ein weiterer Beleg für
deren Angemessenheit gelten kann.17

VII. Der physikalisch-naturwissenschaftliche Kontext

Wenden wir uns nun der bereits mehrmals angesprochenen szientistisch-
objektiven Interpretation der „Ewigen Wiederkunft" zu. Die wohl ausführlichste

Stelle hierzu finden wir im Nachlass:

16 Als Beispiel sei auf die von Nietzsche angegebene Entstehungszeit seines Zarathustra
verwiesen, wo man mittlerweile weiß, dass es sich gewissermaßen um einen Werbetrick
handelte, um möglichst viele potentielle Leser zum Kauf seines Buchs zu bewegen - es darf vom
Versuch einer Selbststilisierung der eigenen Texte für publizistische Zwecke gesprochen werden.

17 Als ein weiteres Argument für die „Intuitionsthese" könnte man hinzufügen, dass der
mystisch klingende Ton, mit welchem Nietzsche die Verkündigung seines Gedankens der „E-
wigen Wiederkunft" anstimmt, auch als ein Indikator fungieren kann, demzufolge er schlicht
und einfach noch nicht wusste, welche Folgerungen aus dem Erlebnis am Surlej-Felsen zu
ziehen waren.



156 Michael Sollberger

„Die Welt der Kräfte erleidet keinen Stillstand: denn sonst wäre er erreicht
worden, und die Uhr des Daseins stünde still. Die Welt der Kräfte kommt also
nie in ein Gleichgewicht, sie hat nie einen Augenblick der Ruhe, ihre Kraft
und ihre Bewegung sind gleich groß für jede Zeit. Welchen Zustand diese
Welt auch nur erreichen kann, sie muss ihn erreicht haben, und nicht einmal,
sondern unzählige Male. So diesen Augenblick: er war schon einmal da und
viele Male und wird ebenso wiederkehren, alle Kräfte genau so vertheilt, wie
jetzt: und ebenso steht es mit dem Augenblick, der diesen gebar und mit dem,
welcher das Kind des jetzigen ist. Mensch! Dein ganzes Leben wird wie eine
Sanduhr immer wieder umgedreht werden und immer wieder auslaufen - eine
große Minute Zeit dazwischen, bis alle Bedingungen, aus denen du geworden
bist, im Kreislaufe der Welt, wieder zusammenkommen." (Nachlass 1881, KSA

9, 498) 18

Zuerst fällt auf, dass Nietzsche hier eine wissenschaftlich-kühle Analyse
präsentiert, deren Ergebnis das mechanisch-mathematische Gesetz des

Universums sein soll. Die Rede von „Kraft" ist physikalisch gemeint, die
metaphysische oder ethische Komponente ist noch sekundär. In der Tat war
Nietzsche seit Frühjahr 1881 mit dem Buch Beiträge zur Dynamik des

Himmels von Julius Robert Mayer vertraut, kannte also das angebliche
Gesetz von der Erhaltung der Energiesumme der Welt: Die elementare
Kraft im Universum ist nur der Qualität, aber nicht der Quantität nach
veränderlich, d.h. die Summe aller Energien ist endlich und begrenzt. Diese

Betrachtungen Mayers dienen Nietzsche als Grundlage seines rechnerischen
und physikalischen Kalküls: Der Vorrat an Energiekonstellationen ist
beschränkt, die Zeit aber ist unendlich. Die Welt der Kräfte determiniert
eine globale Kausalkette nach dem Prinzip von Ursache und Wirkung. Diese

geknotete Verkettung ist ewig und muss sich ständig wiederholen. Deshalb
müssen dieselben Tatsachen, alle realisierbaren energetischen Sachverhalte
notwendigerweise wieder auftauchen und dies in alle Ewigkeit.

Diese materialistische, objektivierte Auslegung der „Ewigen Wiederkunft"

wäre insofern problematisch, als sie der theoretischen Begründung
der Wiederkunftslehre dienen soll. Wenn mit diesem „Beweis" Nietzsches
seine ganze Theorie stehen oder fallen würde, so ist wohl klar, dass es sich

um eine leicht zu widerlegende Thesis handelte, da wir die diversen
Prämissen, deren sich das Argument implizit bedient, nicht akzeptieren müssen.

So haben dann auch etliche Philosophen an der szientistischen
Interpretation der „Ewigen Wiederkunft" heftige Kritik geübt.19 Ohne hier
detailliert auf diese wohlbekannten Einwände einzugehen, möchte ich aber

*8 Zwei weitere interessante Passagen diesbezüglich finden wir unter KSA 9, 523 und KSA

9, 534. Auch hier gelangt Nietzsche zum Ergebnis, dass alle möglichen Entwicklungen und
Kraftkonstellationen schon mehrmals realisiert gewesen sein müssen.

19 Genannt seien hier SlMMEL, Georg: Schopenhauer und Nietzsche. Leipzig: Duncker
und Humblot 1907, 205 und DANTO, Arthur C.: Nietzsche as Philosopher. New York:
Columbia University Press 1980, 206. Für eine ausführliche Diskussion der Einwände siehe

Abel, Günter: Nietzsche. Die Dynamik der Willen zur Macht und die ewige Wiederkehr. Berlin:

Walter de Gruyter 1984, 197-217.



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 157

ein einfaches Gegenargument anführen, mit dessen Hilfe gezeigt wird, dass

die szientistische Interpretation keineswegs zwingend ist: Es ist ohne
Widerspruch denkbar, dass das Universum eines Tages implodieren und als

Folge dessen in die Singularität versinken wird - eine erneute Expansion ist
nicht zwingend, und, selbst wenn dies der Fall sein sollte, die Naturgesetze
können sich ändern. Somit wäre die These der notwendig wiederkehrenden,

energetischen Kraftkonstellationen hinfällig und folglich die theoretische

Begründung des Wiederkunfts-Gedanken nichtig.
Um es gleich vorweg zu nehmen: ich denke nicht, dass Nietzsche die

kosmologische Variante seiner „Wiederkunftslehre", d.h. dessen theoretische

Fundierung und Verankerung im mechanistischen Weltbild seiner
Zeit, für bare Münze genommen hat.20 Für diesen Gedanken spricht auch
eine weitere Passage aus dem Nachlass, in dem er selbst eine Gegenhypothese

gegen den von ihm proklamierten Kreisprozess einwendet:

„Sollte es möglich sein, die Gesetze der mechanischen Welt ebenso als
Ausnahmen und gewissermassen Zufälle des allgemeinen Daseins abzuleiten, als

eine Möglichkeit von vielen unzähligen Möglichkeiten? [...] Hätten wir als

allgemeinste Form des Daseins wirklich eine noch nicht mechanische, den
mechanischen Gesetzen entzogene Welt anzunehmen? [...] So dass alle unsere
mechanischen Gesetze nicht ewig wären, sondern geworden, unter zahllosen
andersartigen mechanischen Gesetzen [...]?" (Nachlass 1881, KSA 9, 561)

Ich halte es aufgrund dieser Überlegungen für adäquat, hier nicht von einer
Theorie Nietzsches, sondern von einer Hypothese zu sprechen. Als Hypothese

verstanden erweist sich die objektivierte, naturwissenschaftlich theo-
retisierte „Ewige Wiederkunft" als Versuch, die noch philosophisch-neutrale

Proposition „dass alles ewig wiederkehrt" auf den kosmologischen
Kontext anzuwenden. Auf diese Weise wird der basalen Intuition der „Ewigen

Wiederkunft" Sinn verliehen, was soviel heißt, als dass deren Identitätskriterien

vor dem naturwissenschaftlichen Hintergrund präzisiert werden.
Nietzsche spielt hier mit der Möglichkeit, den kosmologischen Kontext

herauszugreifen, um den propositionalen Inhalt seiner Eingebung vom
Surlej-Felsen darauf zu applizieren. Er möchte wissen, wie sich seine Intuition

kosmologisch verhält und ob sie überhaupt kohärent dargestellt werden

kann. Die Tatsache, dass die daraus resultierende „Theorie" überaus
schwach ist und szientistisch nicht zu überzeugen vermag, tut seinem
Versuch keinen Abbruch. Im Gegenteil. Sein „Scheitern" wird durch unsere
„Intuitionsthese" intelligibel gemacht und dahingehend relativiert, dass die
versuchte Applikation der basalen, sich durch die Absenz von Systematik
auszeichnende Intuition der „Ewigen Wiederkunft" auf den
physikalischnaturwissenschaftlichen Kontext, nicht glückte. Deswegen aber den Schluss

zu ziehen, dass nun seine Theorie als Ganzes erschüttert und entkräftet sei,

20 Zumal er ja gegen den naiven Fortschrittsglauben in den Naturwissenschaften seiner
Zeit gewettert hat, deren „Dogmen" er als ein säkularisiertes Surrogat des „verstorbenen"
Gottes des Christentums entlarvte.



158 Michael Sollberger

da sie ohne theoretischen Beweis dastehe, ist vor dem Hintergrund unserer
„Intuitionsthese" nicht gerechtfertigt.

Wäre mit dem soeben gesagten aber schon die ganze Tragweite seiner
„abgründlichsten" Vision erschöpft, so würden wir mit Stirnrunzeln oder
einem Gefühl der Langeweile darauf antworten und uns fragen, wie denn
diese steril-mengentheoretische Rechenaufgabe existentielles Gewicht
bekommen könne, wie diese rein deskriptive Wahrheit in metaphysische und
ethische Virulenz umschlagen kann. Im Folgenden gilt es also, die aus
diesem Basiskalkül resultierende Logik zu extrahieren und aufzudecken, auf
welche Weise das pragmatische Ingrediens in der Fröhlichen Wissenschaft
sowie im Zarathustra zum soeben betrachteten naturalistischen kontrastiert.

VIII. Der ethisch-moralische/existentielle Kontext

Halten wir folgendes fest: Indem die „ewige Sanduhr des Lebens" immer
wieder von neuem umgedreht wird, erfährt das Hier und Jetzt, der Augenblick,

eine perspektivische Aufwertung: die Dimension der Ewigkeit.

Siehe diesen Torweg! Zwerg!' sprach ich weiter: ,der hat zwei Gesichter.
Zwei Wege kommen hier zusammen: die ging noch niemand zu Ende. Diese
Lange Gasse zurück: die währt eine Ewigkeit. Und jene Gasse hinaus - das ist
eine andre Ewigkeit. [...] Der Name des Torwegs steht oben geschrieben:
Augenblick.'" (Za III, Vom Gesicht und Rätsel 1-2, KSA 4, 199)

Doch der in diese „Würde der Ewigkeit" eingebettete Moment - unter der
Möglichkeit, dass er in alle Ewigkeit unverändert wiederkehren wird -
impliziert eine ethische Frage, die sich an den Menschen als Handelnden
adressiert:

„Wenn jener Gedanke [d.h. die ewige Wiederkunft] über dich Gewalt bekäme,
er würde dich, wie du bist, verwandeln und vielleicht zermalmen; die Frage
bei allem und jedem: ,willst du dies noch einmal und noch unzählige Male?'
würde als das größte Schwergewicht auf deinem Handeln liegen." (FW 341,
KSA 3, 570)

Indem also die Folie der Ewigkeit als Raster auf unser eigenes Leben
gedrückt wird, steht nun die neue Frage im Zentrum der Aufmerksamkeit:
will ich es wieder so und so?21 Als Antwort hierauf kommt nur die
vorbehaltlose Affirmation in Frage, jede Verneinung würde unweigerlich in einen
infiniten Nihilismus des lethargischen Ekels münden.

Hier lehrt uns Nietzsches Wiederkunftsgedanke also ein neues „du
sollst" in Gestalt eines selbstadressierten „als ob" Imperativs: lebe so, „als
ob" jeder Moment ewig sei. Im Gegensatz zu Kants Lehre handelt es sich
hier aber um eine radikal diesseits-zentrierte Perspektive: In einer Welt, in
der Gott tot ist, der Mensch jeder transzendental koordinierten Wahrheit

21 Nietzsche selbst beantwortet diese Frage mit „Nein"! Er schreibt: „Ich will das Leben
nicht wieder" (Nachlass 1882-1883, KSA 10, 137).



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 159

beraubt - herrscht einzig und allein der sich wiederholende Kreislauf der

Dinge. Das Dasein mitsamt seinem Leiden und dem „großen Ekel" wird in
seiner Sinnlosigkeit ewig wiederholt, das diesseitige Leben als solches wird
teleologisch zum neuen metaphysischen Gravitationszentrum, der Akt des

Transzendierens wird in die Immanenz verlegt: jede Existenz ist ewig, die
Flucht aus der Zeit - unmöglich! Angesichts dieser extrem nihilistischen
Drohkulisse, mit der sich das Individuum neu konfrontiert sieht, tritt nun
auch unweigerlich die Problematik des „Aushaltens" zu Tage: Bin ich stark,
bin ich „Übermensch" genug, um diese neue (anti-)metaphysische conditio
humana auszuhalten? Denn nur derjenige, der sich die Lehre „einverleiben"
kann und nicht daran zugrunde geht, ist eines Übermenschen würdig.22

Im Zarathustra greift Nietzsche diese Frage im „Vom Gesicht und Rätsel"

(KSA 4, 197-202) auf und konzipiert sie als einen selektiven Prüfstein
des Übermenschen, als ein Testverfahren, das der jeweilige Proband auf
seinem Werdegang zum Übermenschen zu bestehen hat:

„Einen jungen Hirten sah ich, sich windend, würgend, zuckend, verzerrten
Antlitzes, dem eine schwarze Schlange aus dem Munde hing. Sah ich je soviel
Ekel und bleiches Grauen auf einem Antlitze? Er hatte wohl geschlafen? Da
kroch ihm die Schlange in den Schlund - da biss sie sich fest. Meine Hand riss
die Schlange und riss - umsonst! Sie riss die Schlange nicht aus dem Schlünde.
Da schrie es aus mir: Beiss zu! Beiss zu! Den Kopf ab! Beiss zu! [...] - Der Hirt
aber biss, wie mein Schrei ihm riet; er biss mit gutem Bisse! Weit weg spie er
den Kopf der Schlange -: und sprang empor. - Nicht mehr Hirt, nicht mehr
Mensch - ein Verwandelter, ein Umleuchteter, welcher lachte! Niemals noch
auf Erden lachte ein Mensch, wie er lachte!" (KSA 4, 202)

Der durch die schwarze Schlange repräsentierte „große Überdruss am
Menschen" (KSA 4, 274), der Ekel an allem Niedrigen und Hässlichen, also
auch die „ewige Wiederkunft des Kleinsten", wird durch „zubeißen"
überwunden - der verwandelte Hirte triumphiert lachend über das immerwährende

menschliche Leiden, den Nihilismus und die zum temporalen Gefängnis

gewordene Ewigkeit.
Seien wir uns aber bewusst, dass diese Traumdeutung erst durch das

später folgende Kapitel „Der Genesende" (KSA 4, 270-277) ermöglicht
wird; denn dort wird der Wiederkunftsgedanke zum ersten Mal in Form
eines tierisch-schicksalhaften Vortrags offen expliziert:

„Denn deine Tiere wissen es wohl, o Zarathustra, wer du bist und werden
musst: siehe, du bist der Lehrer der ewigen Wiederkunft-, das ist dein Schicksal!

[...] Siehe, wir wissen, was du lehrst: dass alle Dinge ewig wiederkehren,
und wir selber mit, und dass wir schon ewige Male dagewesen sind, und alle
Dinge mit uns. [...] ,Nun sterbe und schwinde ich', würdest du sprechen, ,und
im Nu bin ich ein Nichts. Die Seelen sind so sterblich wie die Leiber. Aber der
Knoten von Ursachen kehrt wieder, in den ich verschlungen bin - und der
wird mich wieder schaffen! Ich selber gehöre zu den Ursachen der ewigen

22 Nachlass 1881, KSA 9, 504. Zum Begriff des „Einverleibens" siehe SAFRANSKI: Nietzsche,

244-248.



160 Michael Sollberger

Wiederkunft. Ich komme wieder, mit dieser Sonne, mit dieser Erde, mit
diesem Adler, mit dieser Schlange - nicht zu einem besseren oder ähnlichen
Leben: - ich komme ewig wieder zu diesem gleichen und selbigen Leben, im
Größten und auch im Kleinsten, dass ich wieder aller Dinge ewige Wiederkunft

lehre, (KSA 4, 275)

Hier gilt festzuhalten, dass nicht Zarathustra selber, sondern vielmehr seine
Tiere die zur Peripetie avancierte Offenbarungspassage dominieren und
ihm sein Schicksal enthüllen, zu dessen Artikulation er sich schon mehrere
Male unfähig gezeigt hatte:

„Ich, Zarathustra, der Lürsprecher des Lebens, der Lürsprecher des Leidens,
der Lürsprecher des Kreises - dich rufe ich, meinen abgründlichsten Gedanken!

Heil mir! Du kommst - ich höre dich! Mein Abgrund redet, meine letzte
Tiefe habe ich an's Licht gestülpt! Heil mir! Heran! Gieb die Hand ha!
lass! Haha! - Ekel, Ekel, Ekel wehe mir!" (KSA 4, 271)

Der obige Passus erhellt einen weiteren essentiellen Bestandteil, der die

psychologisch-existentielle Attitüde des Typus „Übermensch" innerhalb des

gegebenen Kontextes charakterisiert: Die „Ewige Wiederkunft" ist keine
pythagoreische oder hinduistische Reinkarnationslehre, die als anvisierten
Fluchtpunkt die Idee des Nirwana oder Ahnliches beinhaltet; vielmehr muss
man diese heilsversprechenden Jenseits-Lehren als der Übermensch-Position
konträre Konzeptionen verstehen, da sie sich primär durch Entsagung,
Resignation und Lethargie auszeichnen. Dem stellt Nietzsche die affirmative,

einseitig-diesseitig orientierte Existenz des Übermenschen als Bollwerk
gegenüber, ein Sein, das sich ganz und gar dem weltlichen Leben
verschreibt: „Bleibt der Erde treu!" (KSA 4, 15). Der sich durch das Fehlen
einer transzendenten Teleologie auszeichnende pessimistische Nihilismus
wird somit überwunden und durch die neue Hymne der Weltbejahung
vollendet, das wuchernde Geschwür der metaphysischen Enttäuschung durch
die „ewige Wiederkunft" operativ entfernt, der „Fürsprecher des Kreises"
versöhnt sich mit der zirkulären Zeit: „Denn ich liebe dich, oh Ewigkeit!"
(KSA 4, 287)

Zusammenfassend lässt sich Folgendes festhalten: Die „ewige Wiederkunft"

wird im Zarathustra primär nicht als propositionale Wahrheit
verstanden: Nietzsche konzipiert sie als philosophisches Gedankenexperiment.

Was zählt, ist der Gedanke der Möglichkeit, auch der „kann uns
erschüttern und umgestalten, nicht nur Empfindungen oder bestimmte
Erwartungen! Wie hat die Möglichkeit der ewigen Verdammnis gewirkt!"
(Nachlass 1881, KSA 9, 523f.) Auf diese Weise gewinnt die bloße Idee
existenzielle Brisanz und greift (um-)gestaltend ins Leben ein. Das Schwergewicht

liegt nicht auf dem kosmologischen, sondern eher auf dem psycho-
logisch-konsequentialistischen Aspekt: nur der Übermensch ist stark genug,
sich die Einsicht einzuverleiben, dass jeder Augenblick seines Lebens in alle
Ewigkeit unverändert wiederkehren wird. Die psychologische Konsequenz:
ich werde mir bewusst, dass meine Existenz ewig ist. Derjenige, der das
Leben mit all seinen positiven wie negativen Facetten nicht bejaht, wird an



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 161

dieser Thesis zugrunde gehen. Beim Gedankenexperiment „ewige Wiederkunft

des Gleichen" handelt es sich also zusätzlich um einen Prüfstein zum
Ubermenschen, eine selektive Frage, die sich an „alle und keinen" richtet.

Man kann aber auch zu der Interpretation gelangen, dass Nietzsche hier
seine „Wiederkunfts-Lehre" in Opposition zu den traditionellen
Heilslehren entwickelt: gegen die christliche Vertröstung auf ein Leben
nach dem Tode im Jenseits; gegen die hinduistische Seelenwanderungstheorie,

die als Fluchtpunkt das Nirwana verspricht; gegen alle Metaphy-
siker, die wahre Welten hinter der wahrgenommenen Welt postulieren.23
Diesen Theorien stellt er seine Diesseits-Metaphysik entgegen, d.h. das

Transzendenzbedürfnis des Übermenschen richtet sich ausschließlich auf
das Diesseits: „[...] Bleibt der Erde treu und glaubt denen nicht, welche
euch von überirdischen Hoffnungen reden!" (KSA 4, 15)

SCHLUSS

Lehnen wir uns für einen Moment zurück und fragen uns, was denn alles

an impliziten Voraussetzungen in die vorangehende Schilderung
eingegangen ist. Für die obige Interpretation mussten wir auf eine ganze Reihe

von Nietzsches fundamentalen Konzepten zurückgreifen: Nihilismus, Moral,

Übermensch, Teleologie, Metaphysik, Pessimismus, Wille zur Macht,
das Theodizeeproblem, weltliche Immanenz, der Tod Gottes, Unendlichkeit
etc. Man wird nun einwenden wollen, dass wir jene Konzepte strategisch
willkürlich verwendet haben, dass wir sie schon qua sinnhafte, reziprok und
somit zirkulär definierte Blickwinkel auf Nietzsches Weltauffassung zu Rate

gezogen hätten. Einem solchen Einwand kann ich nur zustimmen. Er
unterstreicht gerade das substantielle einer heuristisch wertvollen Nietzsche-
Interpretation der „Ewigen Wiederkunft": Wenn wir einmal den Kontext
sowie die Konzepte gewählt haben, anhand derer wir die „Ewige Wiederkunft"

interpretieren möchten, so haben wir uns auch unweigerlich den

interpretativen Rahmen geschaffen, innerhalb dessen eine spezifische
Interpretation entstehen wird.

Als Illustration dieses Punktes sei hier Richard Whites24 Vorgehensweise

angeführt, der versucht, die beiden Werke Fröhliche Wissenschaft und
Zarathustra zu verbinden. White hat die bekannte Stelle der Fröhlichen
Wissenschaft (KSA 3, 570) ausgesucht, um einen Interpretationsansatz für
den Übermenschen zur Hand zu haben. Ausgehend von einer Spannung, die
zwischen dem Konzept der „Ewigen Wiederkunft" und dem des
„Übermenschen" bestehen soll, entwickelt White nun seine Interpretation
bezüglich der „Ewigen Wiederkunft". Dieser interpretative Rahmen führt
schließlich zur Idee zweier kontradiktorischer Aspekte, nämlich die Inten-

23 Za I, Von den Hinterweltlern; KSA 4, 35-38.
24 Siehe WHITE, Richard: Zarathustra and the process of sovereignty, from the overman to

the eternal recurrence. In DERS. (Hg.): Nietzsche. Aldershot: Ashgate 2002, 45-53.



162 Michael Sollberger

sivierung des Individuums auf der einen Seite, sowie die Auflösung des

Individuums in der Perspektive der Ewigkeit auf der anderen Seite. Es ist
somit klar, dass im weiteren Verlauf seiner Analyse der „Ewigen Wiederkunft"

das Hauptaugenmerk nicht auf dem propositionalen, kosmolo-
gischen Aspekt liegen wird; zentral wird die existenzielle Frage nach der
eigenen, subjektiven Perspektive des Individuums.

Wenn die in dieser Arbeit vorgetragene metatheoretisch motivierte
Analyse korrekt ist, dann können wir aber prinzipiell nicht festlegen, welches

denn nun dieser interpretative Rahmen sein müsse - den Rahmen gibt
es nicht. Und dies aus einem einfachen Grund: Nietzsches Intuition der
„Ewigen Wiederkunft", dessen Identitätsbedingungen wir unter anderem
als präsystematisch und präkontextuell bestimmt hatten, war bei ihrer
Genesis nicht auf einen bestimmten Kontext, und somit nicht auf einen inter-
pretativen Rahmen, verpflichtet.

Der perspektivische Reichtum, die etlichen skizzenhaften Gedanken
bezüglich der „Ewigen Wiederkunft", die man in Nietzsches Schriften
findet, zeugen vom Versuch, seine genuine Intuition in sein Denken zu
integrieren. Und dieser integrative Prozess ist Nietzsches Denken und
Leben überaus angemessen: als ein Philosoph, der sich der Systemfeindlichkeit
verschrieben hatte,25 stigmatisierte und glorifizierte er den Perspektivismus
in seinen facettenreichen Spielarten. Die Perspektive wird zum Spiel, das

spielerische Jonglieren mit immer neuen philosophischen Möglichkeiten
zur Versuchung, deren Magie er sich nicht zu entziehen vermochte.
Denkversuche wie die „Ewige Wiederkunft" kennzeichnen sein intellektuelles
Schaffen und verweisen auf eine individuelle Maxime, die ihm zum
Programm wurde: Philosophie will gelebt sein! Zwischen Leben und Philosophie

herrscht - Kongruenz!
Dieser programmatische Lebensentwurf Nietzsches, der progressiv auf

eine perspektivische Durchdringung des Seins abzielt, ist ein weiterer
Punkt, der die „Intuitionsthese" konsolidieren kann. Die in dieser Arbeit
angestellten metatheoretischen Reflexionen führen deshalb nicht
notwendigerweise zu einer absoluten Relativierung eines jeden Interpretationsversuches,

weil es sich jeweils um den Versuch einer Rekonstruktion von
authentischen Applikationsversuchen Nietzsches handelt; heuristisch wertvoll
ist diese rezeptive Vorgehensweise insofern, als uns diese Rekonstruktionen
ihrerseits Aufschluss über Nietzsches Verständnis seiner zentralen Ideen
geben und ergo zu einer klareren Rezeption seiner Schriften führen. Die
hier vertretene These impliziert aber auch, dass alle Interpretationsversuche,

die mit dem Anspruch auftreten, die eben erwähnte perspektivische

Heterogenität zugunsten einer vermeintlichen Homogenität
einzuschränken, indem man per fiat einzelne, willkürlich gewählte Passagen aus

25 „Ich misstraue allen Systemen und gehe ihnen aus dem Weg. Der Wille zum System ist
ein Mangel an Rechtschaffenheit" (GD, Sprüche und Pfeile, KSA 6, 63).



Die „Ewige Wiederkunft" Nietzsches 163

Nietzsches Texten herausgreift, um eine kohärente „Theorie" präsentieren
zu können, folglich unangemessen wären.

Beenden möchte ich diese Arbeit mit einem Aphorismus Nietzsches,
dessen Maxime auf eine Synthesis von „Ewiger Wiederkunft" und existen-
zieller Notwendigkeit verweist:

„Meine Formel für die Grösse am Menschen ist amor fati: dass man Nichts
anders haben will, vorwärts nicht, rückwärts nicht, in alle Ewigkeit nicht. Das

Nothwendige nicht bloss ertragen, noch weniger verhehlen - aller Idealismus
ist Verlogenheit vor dem Nothwendigen -, sondern es lieben [...]." (EH, Warum

ich so klug bin 10, KSA 6, 297)

Abstract
In the present text, I shall discuss Friedrich Nietzsche's concept of "eternal
recurrence". In particular, it will be argued that it is no accident that there
are currently numerous incommensurable interpretations of the eternal
recurrence on the market. Rather, this exegetical situation is due to an
intrinsic property of Nietzsche's thought in itself. In order to support this
claim, I shall look at the idea of eternal recurrence from a new meta-
theoretical point of view. Crucially, this meta-theoretical approach will
highlight that Nietzsche's idea is neither a systematic nor a well thought-out
doctrine, but rather an opaque and underdetermined intuition.


	Eine metatheoretisch motivierte Interpretation der "Ewigen Wiederkunft" Nietzsches

