
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: La teoria della superadditio passionis : un'influenza albertino-egidiana in
Giovanni da Reading?

Autor: Fiorentino, Francesco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francesco Fiorentino

La teoria della superadditio passionis.
Un'influenza albertino-egidiana in

Giovanni da Reading?

Il divieto aristotelico alia psxaßacnq (descensus)3 è noto. Secondo Aristo-
tele, negli Analytica Posteriora, puô darsi subalternazione tra due scienze

per il diverso modo di considerare: ad esempio, la musica è subalternata
all'aritmetica, perché la prima considéra quia nella conclusione cid che la
seconda studia propter quid nel principio della dimostrazione2. Aristotele
aveva addotto anche il caso dell'ottica, che è subalternata alla geometria,
della meccanica, che lo è rispetto alla stereometria3, e dell'astronomia nau-
tica, subalternata all'astronomia4. Ma, immediatamente dopo, Aristotele
aveva aggiunto altri due casi di subalternazione: 1) quello delle conoscenze
astronomiche dei naviganti rispetto all'astronomia matematica; 2) quello
della musica empirica, fondata sull'ascolto dei suoni rispetto alia musica
matematica o teorica. Poco più avanti si dava il caso della subalternazione
della scienza sull'arcobaleno rispetto all'ottica5.

La teoria aristotelica è stata ampiamente discussa. Qui vale la pena
riprendere solo alcuni tentativi fondamentali d'interpretazione. Ad esempio,

Barnes6 e Mignucci7 hanno dedotto che i rapporti di subalternazione,
descritti da Aristotele, sono tripartiti. Ross8 ha formulato un'ipotesi inter-
pretativa, per la quale una scienza puramente matematica subordina una
scienza matematica applicata e una scienza puramente empirica. Questa
ipotesi puö essere rappresentata graficamente con lo schema seguente:

1 ARISTOTELES LATINOS: Analytbica Posteriora. Translationes Iacobi, anonymi sive 'loan-
nis' Gerardi et recensio Guillelmi de Morbeke, ed. L. Minio-Paluello / B.G. Dod, Bruges-Paris
1968, 1, 7, 75 b 7-12. In linea generale il soggetto ed il predicato della singola proposizione
della dimostrazione devono appartenere alio stesso genere e il termine medio non puô essere

trasposto da un genere all'altro; cf. MIGNUCCI, Mario: L'argomentazione dimostrativa in
Aristotele. Commento agli Analitici Secondi, I. Padova 1975, 145f.

2 ARISTOTELES: Analytica Posteriora, I, 9, 76 a 10-3.
3 MIGNUCCI: La teoria aristotelica della scienza, Firenze 1965, 315.
4 L'astronomia nautica sembra corrispondere all'insieme delle osservazioni sugli astri, volte

agli scopi della navigazione; cf. IDEM : L'argomentazione dimostrativa, 316.
3 ARISTOTELES: Analytica Posteriora I, 13, 78 b 34—79 a 13.
6 IDEM: Posterior Analytics, ed. J. Barnes. Oxford 1994, 159.
7 MIGNUCCI : L'argomentazione dimostrativa, p. 315.
8 ARISTOTELES : Analytica Priora et Posteriora, ed. W.D. Ross. Oxford: Clarendon Press

1964, 554f.



La teoria della superadditio passionis 107

I gruppo II gruppo III gruppo
scienza
puramente matema-
tica

aritmetica stereometria o

geometria delle
figure solide

geometria delle
figure piane

scienza matema-
tica applicata

musica
matematica

astronomia
matematica

ottica

scienza
puramente empirica

musica empirica astronomia
nautica

scienza sull'arco-
baleno

Tale schema non sembra troppo dissimile dalla tripartizione, che Tommaso
d'Aquino operava nel commento al De Trinitate9. Più una scienza ha un
soggetto astratto e semplice, più i suoi principi possono essere utilizzati da
altre scienze, dotate di un soggetto commisto con la materia. Questa pro-
porzione induceva Tommaso a raggruppare tre ordini di scienze: 1) le
scienze puramente matematiche, che determinano la quantité absolute, come

la geometria e l'aritmetica; 2) le scientiae mediae, che applicano i principi

matematici ai fenomeni naturali e sensibili, quali la musica e l'astro-
nomia; in esse il genere funge da materia, alla quale si aggiungono i

principi geometrici e aritmetici in quanto forma; 3) le scienze puramente
naturali e sensibili, che considerano le propriété degli enti naturali in
quanto naturali, ad esempio la fisica e l'agricoltura. Il ruolo delle scientiae
mediae era approfondito da Egidio Romano10, mentre Rodolfo il Brettone
sviluppava la teoria tomista, creando un sistema di scienze concatenate, in
cui il principio della scienza subalternata è virtualmente contenuto nella
conclusione della scienza subalternante11.

9 THOMAS Aquinas: Expositio super librum Boethii De trinitate, ed. B. Dekker. Leiden:
Brill 1955, q. 5, art. 3, 150f.; Summa theologiae, in: Sancti Thomae Aquinatis Doctoris
Angelici Opera omnia, iussu impensaque Leonis XIII P. M., cura et studio Fratrum eiusdem
Ordinis, Romae 1888, II, II, q. 9, art. 2; VII, 75AB; Commentaria in octo libros Physicorum
Aristotelis, in: Opera omnia, Romae 1884, II, lect. 3, n. 8; II, 63AB; cf. BROWN, F. Stephen.:
Henry of Ghent's Critique of Aquinas' Subalternation Theory and the Early Thomistic
Response. In: Knowledge and the sciences in Medieval Phylosophy. Proceedings of the Eight
International Congress of Medieval Phylosophy S.I.E.P.M. Elsinki 24-29 august 1987; III, ed.

Tyorinoja, R. / Lehtinen, A.I. / Follestall, D. Elsinki 1990, 337-345; LlVESEY, S. John.: Meta-
basis. The Interrelationship of the sciences in Antiquity and the Middle Ages. Los Angeles:
University of California 1982, 240-243; LONGEWAY, John: Aegidius Romanus and Albertus
Magnus vs. Thomas Aquinas on the Highest Sort of Demonstration (demonstratio potissima).
In: Documenti e Studi Sulla Tradizione Filosofica Medievale 13 (2002) 373-434; RlBEIRO DO
NaSCIMENTO, C.A.: Le statut épistémologique des « sciences intermédiaires » selon S. Thomas
d'Aquin. In : La science de la nature. Théories et pratiques, Montreal: Bellarmin 1974, 78-81.

10 AEGIDIUS Romanus : Commentum super duos libros Posteriorum Analyticorum Aristotelis,

ed. Paduae 1478, rist. Frankfurt 1967, I, fol. 7ra-rbF; cf. GAGNE, Jean : Du quadrivium
aux scientiae mediae. In : Arts libéraux et philosophie au Moyen Age. Actes du quatrième Congrès

International de Philosophie médiévale, Montreal 27 Août - 2 Septembre 1967, Montreal:
Inst. d'Études Médiévales 1969, 975-986.

11 RADULPHUS BriTO : Quaestiones in libros Posteriorum Aristotelis, ms. Bruxelles, Bibl.
Royal « Albert Le Premier », 2910, fol. 429v: "Quartum apparet, scilicet quod, si sint princi-
pia specialia mediata, possunt demonstrari, quia quod est principium, cuius demonstrationis,



108 Francesco Fiorentino

Nel commento agli Analitica Posteriora, Tommaso esponeva i due casi nei
quali - secondo lui - puö aversi la subalternazione tra due scienze. In un

caso, il soggetto délia scienza superiore è la specie del soggetto della scienza
inferiore. Nell'altro caso, il soggetto della scienza inferiore comparatur a

quello della scienza superiore è come il principio materiale ripetto a quello
formale12. Ad esempio, l'ottica è una scienza, ma procédé quia, perché rice-
ve come credute le conclusioni che sono dimostrate propter quid in geome-
tria e dalle quali l'ottica avvia le proprie dimostrazioni quia. Cio vale anche
nel rapporto di subalternazione della scienza sull'arcobaleno rispetto
all'ottica13. In questi casi il criterio oggettuale, fondato sul soggetto della
scienza, è affiancato da uno procédurale, ossia la distinzione tra il proce-
dimento propter quid e quello quia, che consente di distinguere e subal-

ternare due scienze aventi un soggetto in tutto o in parte identico.
Nella Summa theologiae (anteriore rispetto al commento ai Posteriora)

la combinazione dei due criteri presentava la sua formulazione più nota ed

ispirava l'ideale epistemologico dell'Aquinate a proposito della subalternazione

tra la scientia beatorum e la theologia nostra. Infatti, pur avendo lo
stesso soggetto, ossia Dio, esse si distinguono, perché la prima dimostra
propter quid le conclusioni che sono accettate per credenza dalla seconda e

dalle quali quest'ultima parte per inferire le proprie conclusioni mediante
dimostrazioni quia14. Vale a dire che il teologo è uno sciens di livello
inferiore, perché riceve i suoi principi da una scienza di livello superiore, quella
che Dio ed i beati hanno ed alia quale il teologo si affida con fiducia. I

principi, che ne riceve, sono gli articoli di fede, sui quali fonda la propria
scienza secondo un metodo induttivo, ossia passando dagli effetti alle cause.

La teoria della subalternazione svolgeva un ruolo cruciale nell'epi-
stemologia teologica dell'Aquinate, perché veniva a rimediare a due impor-
tanti difficoltà sorte in seguito all'incorporazione dell'epistemologia aristo-

potest esse conclusio alterius, sicut apparet in geometria, et ideo ista principia mediata, cum
sit aliquid medium inter suum praedicatum et subiectum, per quod possum probari, poterunt
per illud medium demonstrari, quia, licet sint principia in quibusdam demonstrationibus, sunt
tarnen conclusiones in aliis demonstrationibus."

12 AQUINAS : In primum librum Posteriorum Analyticorum Aristotelis Expositio. In: Sancti
Thomae Aquinatis Doctoris Angelici Opera omnia, iussu impensaque Leonis XIII P. M., cura
et studio Fratrum eiusdem Ordinis, Romae 1882, n. 35-43; II, 25: "Sed intelligendum unam
scientiam esse sub altera dupliciter: uno modo, quando subiectum unius scientiae est species
subiecti superioris scientiae, sicut animal est species corporis naturalis et ideo scientia de
animalibus est sub scientia naturali; alio modo, quando subiectum inferioris scientiae non est
species subiecti superioris, sed subiectum superioris scientiae comparatur ad subiectum
superioris sicut materiale ad formale."

13 IDEM : In Analytica Posteriora, n. 146-160; II, 25: "Ostendit quod etiam scientia
subalternata dicit propter quid, non respectu subalternantis, sed respectu alicuius alterius.
Perspectiva enim subalternatur geometriae et, si comparemus perspectivam ad geometriam,
perspectiva dicit quia et geometria dicit propter quid; sed, sicut perspectiva subalternatur
geometriae, ita scientia de yride subalternatur perspectivae."

IDEM: Summa theologiae I, 1, 2; IV, 8A-9B.



La teoria della superadditio passionis 109

telica nel seno della teologia cristiana e presenti a chiare lettere nel secondo
articolo della prima questione della Pars I della Summa theologiae. Infatti,
da un lato, la teologia non puô non includere i tanti episodi storici, disse-

minati lungo le Sacre Scritture e corrispondenti ad altrettanti fatti singolari
e contingenti, mentre la scienza aristotelicamente intesa si occupa solo di

quanto è necessario e stabile15. Dall'altra, gli articoli della fede non sono di

per sé noti, mentre i maestri delle arti, fedeli all'ideale dell'epistemologia
aristotelica - stando alle condanne del marzo 1277 - pensavano che non si

puö avere certezza di una conclusione che non sia fondata su principi per sé

noti16.
Barnes17 sembra aver voluto scartare il secondo gruppo dello schema di

Ross; Livesey18 ha lasciato aperta la questione. Invece, Mignucci, quasi ispi-
rato dalla Summa theologiae, ha avanzato una soluzione différente19. La
subalternazione vale solo tra la geometria e l'ottica e tra le scienze pure e

quelle applicate, ossia tra i primi due membri dello schema. In tali rapporti
la scienza subalternante è propter quid, mentre quella subalternata è quia. I
diversi membri dei primi due gruppi non sono scienze e le coppie di scienze
dello stesso gruppo, di cui l'una è prevalentemente teorica e l'altra pratica,
sono regolate dalla sinonimia piuttosto che dalla subalternazione. Questo è

il caso delle due musiche.
McKirahan20 ha tentato di conciliare la soluzione di Mignucci con l'in-

terpretazione classica di Ross, descrivendo la subalternazione secondo tre
condizioni: 1) la scienza subalternata ricava le sue prove da quella subalternante;

2) la scienza subalternante conosce la spiegazione, mentre quella
subalternata si ferma alla conoscenza del fatto; 3) la scienza subalternante è

matematica, mentre quella subalternata è empirica. Le tre condizioni non
debbono verificarsi sempre tutte insieme. Ad esempio si consideri il primo
gruppo dello schema. Mentre la prima condizione si applica solo al primo e

al secondo membro, quest'ultimo e il terzo soddisfano la seconda e la terza
condizione.

15 ARISTOTELES: Metaphysial VII, 14-15, 1039 b 20 - 1040 a 5, n. 25-16; 150f.
16 V.g. "Quod ad hoc quod habeat aliquam certitudinem alicuius conclusionis, oportet

quod sit fundatus super principia per se nota" (prop. 151); "Quod sermones theologi fundati
sunt in fabulis (prop. 152); "Quod non est excellentior status quam vacare philosophiam"
(40); cf. DENIFLE, Henricus / CHATELAIN, Aemilius (eds): Chartularium Universitatis Pari-
siensis. Paris: typis fratrum Delalain 1891, I, 552, 545; BlANCHI, Luca / RANDI, Eugenio, Le
verità dissonanti, Bari: La Terza 1990, 15-48; GRANT, Edward: La scienza nel Medioevo,
Bologna: Il Mulino 1993, 31-49; PORRO, Pasquale: Filosofia e scienza teologica in Enrico di
Gand. In: ESPOSITO, Constantino et al. (eds.): Verum et certum. Studi di storiografia filosofica
in onore di Ada Lamacchia. Bari: Levante 1998, 415-442.

17
: Posterior Analytics, ed. J. Barnes, 159-160.

18 LIVESEY: Metabasis, 33.
19 MIGNUCCI: L'argomentazione dimostrativa, 315-322.
20 McKlRAHAN, R. David: Aristotle's Subalternate Sciences, "British Journal for History

of Science", 11 (1978) 197-220.



110 Francesco Fiorentino

Tra i medievali Roberto di Cowton O.F.M. all'inizio del Trecento21

pensa che l'opinione tomista comporti che la theologia nostra sia una scien-
za non in potissimo gradu22. Cosî il fatto che tale scienza riceva i suoi prin-
cipi in quanto creduti e non ex evidentia rei non fa problema23. Giovanni di
Bassoles O.F.M.24 accetta tale opinione25 e caldeggia l'incompatibilità tra la
fede e la scienza26.

21 II commento di Cowton è tramandato da 17 mss. e abbreviato da Riccardo Shnetisham
all'inizio del secolo XV. La presunta abbreviazione effettuata da Giovanni Sharpe non è

attestata; cf. SCHWAMM, Henricus: Robert Cowton über das göttliche Vorherwissen
Philosophie und Grenzwissenschafte 3/5). Innsbruck: Rauch 1931; THEISSING, Hermann: Glaube
und Theologie bei Robert Cowton, OFM (BGPTM 43/2), Münster: Aschendorff 1970;
BROWN, F. Stephen: Robert Cowton and the Analogy of the Concept of Being. In: "Franciscan
Studies" 31 (1971) 5—40. Michalski ha suggerito che il commento di Cowton sopravvive in
molteplici redazioni. Tale commento è finito prima del 1312, perché è citato nel Quodlibet
del carmelitano Roberto di Walsingham, discusso prima del 1312, e nel Quodlibet di Gia-
como d'Ascoli, discusso nel 1311-1312. Qui il commento di Cowton è citato dall'edizione
Teissing; cf. NADALIN, Victorius.: Roberti de Cowton Quaestio disputata de ratione primaria
incarnationis. Romae: Fons Universitatis Lateranensis 1961, 31-58. Nessuna evidenza attesta
un effettivo soggiorno parigino di Cowton, sebbene Hechich ritenga che Cowton sia stato a

Parigi per il solo fatto che Prospero di Reggio Emilia lo menziona tra le opinioni parigine; cf.
HECHICH, Barnaba: De Immaculata Conceptione beatae Mariae Virginis secundum Thomam
de Sutton et Robertum de Cowton Bibliothecae Immaculatae Conceptionis Textus et dis-
quisitiones 7). Romae: Accademia Mariana Internationalis 1958, 23.

22 ROBERTUS DE COWTON : Super quattuor libros Sententiarum, Prologus, q. 2, 5-7, III,
dist. 23, q. un., ed. H. Theissing. In : Glaube und Theologie bei Robert Cowton, I, Prologus,
q. 2, n. 16-21; 258.

23 IDEM: Prologus, q. 2, n. 21-31; 258: "Istud dictum potest confirmari ex dictis
opinantis, quamvis non in hac forma. Sic scientia subalternata, in quantum subalternata et sub

propria ratione, qua subalternata est scientia, sed in quantum est subalternata, supponit sua

principia et accipita scientia subalternante et non habet principia evidentia ex parte rei sive

ex natura rei. "Ergo potest stare una ratio scientiae subalternatae, quamvis sua principia sup-
ponat et credat. Ergo theologia nostra vere potest esse scientia subalternata, quamvis credi-
bilia, quae sunt principia eius, sunt crédita et supposita et non ex evidentia rei et propter
quid in ea. Ergo simul stat talis scientia et fides."

24 II commento sentenziario di Giovanni di Bassoles non sopravvive in alcun testimone
manoscritto, ma nell'edizione parigina a stampa del 1516-1517. 11 solo quarto libro è con-
servato anche da un incunabulo del 1480, il cui explicit colloca la lettura sentenziaria di
Bassoles del quarto libro a Reims nel 1313. E presumibile che la lettura degli altri libri sia

avvenuta nello stesso periodo. Ma l'edizione a stampa mostra di restituire una redazione revi-
sionata entro il 1320, dato, ad esempio, l'elevato numéro di rimandi critici a Pietro Aureolo;
cf. HEYNCK, Viktor: Die Reuelehre des Skotusschülers Johannes de Bassolis. In: „Franziskanische

Studien" 28 (1941) 1-36; PASIECZNIK, Mark: John de Bassolis, OFM. In: "Franciscan

Studies" 13 (1953) 59-77; 14 (1954) 49-80.
23 lOANNES DE BASSOLIS, In quatuor Sententiarum, ed. Parisiis 1516-1517, Prologus, q. 5,

art. 1, fol. 18va-vb: "Circa primum dico quod est vere opinio, quae ponit theologiam esse
scientiam vere subalternam; tarnen scientia beatorum procedit earn ex principis notis in lu-
mine superioris scientia, puta scientiae viatorum, sicut dicit; cuiusmodi sunt articuli fidei [...]
Aliqui etiam, volentes ulterius salvare istam subalternationem et declarare earn, dicunt quod
aliqua scientia vel ars potest alteri subalternari tripliciter. Uno modo quantum ad subiectum,
sicut perspectiva geometriae et musica aritmeticae. Alio modo ex fine, sicut fraenefactiva
equestri vel militari. Tertio modo ex modo cognoscendi idem diversimode perfecte et im-
perfecte, sicut navalis astronomiae. Navalis enim cognoscit futuram tempestatem demonstra-
tione quia solum modo ex signis et frequenter expertus est; sed astronomus cognoscit eam



La teoria della superadditio passionis 111

Riportando l'opinione di Guglielmo di Nottingham O.F.M.27, Cowton
aggiunge che la scienza non richiede necessariamente di conoscere i principi
per l'evidenza dei termini, ma è sufficente Yexperientia o inductio28. L'otta-
va questione prologale di Giovanni di Reading O.F.M.29 présenta l'opinione
di Giovanni di Thornton O.F.M.30, che nega proprio la conoscibilità dei

principi teologici per sensum vel inductionem. Tali principi si dimostrano a

priori per il concetto di Dio in quanto necesse esse e soggetto della teolo-
gia31. Quest'ultimo è ciô che non si attribuisce ad altro, ma cio a cui tutto si

attribuisce. Le conclusioni del tipo 'Dio è trino' o 'è contraddittorio che Dio
sia generato' sono prime e necessarie32.

La critica cowtiana dell'opinione tomista si appunta sullo stesso concetto
di subalternazione, riguardo al quale Cowton crede di mostrare la con-
traddittorietà di Tommaso. In realtà Cowton interpréta il concetto tomista
di subalternazione alla luce di teorie grossatestiane e scotiane. Infatti, men-
tre l'unità della scienza è spiegata in termini oggettuali con le teorie
scotiane della continentia virtualis e dell'infinità corne ratio formalis del

perfecte et propter quid, quia per coniunctionem et habitudinem siderum ad invicem, quae
est causa illius tempestatis. Primo modo dicunt: theologia non subalternatur scientiae beato-

rum, quia sunt de eodem objecto et sub eadem ratione, nec secundo modo, quia sunt ad eun-
dem finem. Tertio modo subalternatur, quia illud idem, quod ista cognoscit credendo et
imperfecte ilia cognoscit videndo et perfecte; quare etc."

26 Idem : Prologus, q. 5, art. 1, fol. 18vb: "Contra istam opinionem arguo sic: Primo ex
dictis opinantis scientia vera non stat cum fide de eodem obiecto, sicut ipse dicit expresse in
secundo q. 1; teologia stat cum fide de eodem secundum omnes; ergo teologia non est vere
scientia."

27 Guglielmo di Nottingham, lettore sentenziario prima del 1310 - secondo : BARBARIC,

Josip: Guilelmi de Nottingham (1336), Quaestiones Sex de Eucharistiae Sacramento. Disqui-
sitio et Textus Critice Editus Studi e testi francescani 57). Vicenza: LIEF 1976, 33 - e mi-
nistro provinciale dell'Inghilterra tra il 1316 ed il 1330, ha lasciato un commento sentenziario

tramandato da un unico manoscritto, ossia il ms. Cambridge Caius & Gonville,
300/514, ma estremamente utile per scoprire il contesto speculativo dei primi del secolo XIV;
cf. LONGPRÉ, Etienne: Le Commentaire des Sentences de Guillaume de Nottingham O.F.M.
In: "Archivum Franciscanum Historicum" 22 (1929) 232-233; SMALLEY, Beryl: Which
William of Nottingham? In: "Medieval and Renaissance Studies" 3 (1954) 200-238.

28 COWTON : In Sent. I, Prologus, q. 2, n. 1-5; 259: "Adhuc aliter alii adducunt, quod
non est necesse ad propriam rationem scientiae potissimae quod principia eius sunt nota ex
evidentia terminorum, sed sufficit quod supponantur et credantur et cognoscantur ex induc-
tione vel experientia."

29 cf. infra, note 52—54.
30 lOANNES DE RadinGIA: Scriptum in primum librum Sententiarum, ms. Firenze, Bibl.

Naz., Conv. Soppr., D IV 95, Prologus, q. 8, fol. 58v, in mg.: Alia opinio Thornton.
33 IDEM : Prologus, q. 8, fol. 58v: "Alia est opinio, quod necesse esse est subiectum huius

scientiae, quia necesse esse est primus conceptus in divinis et secundum istos articuli fidei non
sunt principia istius scientiae, quia non cognoscuntur per sensum nec per inductionem; ergo,
si cognoscantur, hoc est a priori; sed primum principium est, quod Deus est necesse esse."

32 IDEM : Prologus, q. 8, fol. 58v: "Floe probatur sic: Illud, quod non est attributum alii;
sed alia attribuntur. Enim est subiectum scientiae. Sed necesse esse est primum [...] quia est ut
necesse esse, est trinus et unus et ex illo etiam contradicitur, quod potest generare, et huius
conclusiones."



112 Francesco Fiorentino

soggetto délia teologia33, la teoria grossatestiana della superadditio passio-
nis34 è impiegata per chiarire la differenziazione tra le scienze. Ne consegue
che la tbeologia nostra, avendo come ratio formalis la deità, che è ridotta
all'infinità, contiene virtualmente in sé tutte le perfezioni divine, che non
possono essere contenute in un'altra scienza dotata della medesima ratio.
Invece, la prospettiva è subalternata alla geometria, perché il soggetto della
prima, che è la linea visibile, aggiunge una qualità, ossia la visibilità, al

soggetto della geometria, che è la linea35.
Ad avviso di Cowton36, come pure di Riccardo di Conington O.F.M.

(maestro di teologia ad Oxford nel 13 05-13 0737), tutte le scienze esercitano
un obsequium verso la teologia, che causa i loro soggetti. Mentre la teologia
considéra le verità corne causate da Dio, le scienze le considerano corne
causate dalla natura o dall'arte. Questa opinione è citata da Erveo di
Nedellec O.P.38, Giovanni di Reading e Roberto di Graystanes O.S.B.39

33 MAGRINI, Aegidius: Johannis Duns Scoti doctrina de scientifica theologiae natura. In:
"Antonianum" 27 (1952) 39-74, 297-332, 499-530; DUMONT, Stephen: Theology as a

Science and Duns Scotus Distinction between Intuitive and Abstractive Cognition. In:
"Speculum" 64 (1989) 579-599; CROSS, Richard: The Physics of Duns Scotus. The scientific context

of a theological vision. Oxford: Clarendon Press 1998; DEMANGE, Dominique: jean Duns
Scot. La théorie du savoir Sic et non). Paris: Vrin 2007; NOONE, B. Thimothy: The
Franciscans and epistemology. Reflections on the roles of Bonaventure and Scotus'. In:
HOUSER, R.E.: Medieval Masters. Essays in Memory of Msgr. E.A. Synan. Notre Dame: Notre
Dame University Press 1989, 63-90.

34 Cf. infra, note 80-81.
35 COWTON: In Sent. I, Prologus, q. 2, n. 34-10; 261-262: "Item, quod dicit theologiam

nostram proprie esse scientiam proprie dictam et subalternari scientiae beatorum, non videtur
verum, quia ipse dicit prima parte Summae, quod Deus est subiectum nostrae theologiae
subalternata ratione deitatis et in hoc bene, ut puto, et ita patebit. Tunc ex hoc arguitur quod
theologia nostra non subalternatur theologiae beatorum, sicut scientia scientiae, quia
quaecumque continentur virtualiter in aliquo subiecto, primo pertinent ad istam scientiam,
quae considérât subiectum illud sub ista ratione, sub qua omnia alia virtualiter continet. Sed

omnia per se cognoscibilia de Deo continentur in ipso virtualiter sub ratione deitatis, quae est
ratio immensitatis et infinitatis omnem perfectionem includentis. Ergo de Deo sub ratione
deitatis non potest esse scientia subalternans et subalternata. Et confirmatur, quia uni-
versaliter subiectum scientiae subalternatae addit aliquid supra obiectum scientiae subalter-
nantis et est scientia magis contracta, sicut geometria considérât de linea et figura absolute,
perspectiva de linea visuali et astrologia de figura terminata, caelesti corpore, quod dicit
Commentator super II Physicorum commento 18. Ergo impossibile est duas scientias, scilicet
subalternantem et subalternatam considerare de eodem subiecto formali."

3® IDEM : Prologus, q. 6, n. 10-32; 300.
37 DOUCET, Victorin: L'oeuvre scholastique de Richard Conington O.F.M. In: « Archivum

Franciscanum Historicum » 29 (1936) 399f. Cf. BROWN, F. Stephen: Richard of Conington
and the Analogy of the Concept of Being. In: „Franziskanische Studien" 48 (1966) 297-307;
Sources for Ockham's Prologue to the Sentences. In: "Franciscan Studies" 26 (1966) 36-65;
COVA, Luciano: La polemica contro la distinzione formale tra le perfezioni divine nelle
Questioni disputate di Riccardo di Conington. In: ALLINEY, Guido et al. (ed.) : Parva
Mediaevalia. Studi per M. E. Reina. Trieste: Università degli Studi di Trieste 1993, 41-86.

38 Erveo di Nedellec legge le Sententiae a Parigi dopo il 1300, probabilmente nel 1302-
1303, ossia durante o poco dopo il primo soggiorno di Scoto a Parigi; è maestro reggente in
teologia nel 1307-1309 - ossia dopo il conseguimento del magistero da parte di Scoto - ed

ancora nel 1316-1318. Dal 1318 alla morte Erveo è Ministro Generale dell'Ordine dei



La teoria della superadditio passionis 113

Herveus Natalis, In
Sent. I, ed. Venetiis
1505, Prologus, q. 6,
fol. 16vb-17ra.

lOANNES DE RADINGIA,
In Sent. I, ms. Firenze,
Bibl. Naz., Conv.
Soppr. D IV 95,
Prologus, q. 7, fol. 93r.

Robertos de
Graystanes, In Sent. I,
ms. London,
Westminster Abbey, 13,
Prologus, q. 3, fol.
156v.

[...] dicunt quidam
quod theologia
subalternat sibi alias, tum
quia determinata ab

aliis assumit ad obse-

quium suum, turn quia
dicit causam eorum,
quae determinantur in
haliis scientiis, dum
assumit et ostendit
quod omnia, quae fiunt
a natura et ab arte,
fiunt propter Dei volun-
tatem, quia scilicet De-
us vult.

[...] dicunt aliqui quod
theologia subalternat
sibi omnes scientias,
turn quia assumit omnes
alias in obsequium et
aliae sibi serviunt, quod
non est verum de

omnino disparatis
scientiis; turn quia
theologia dicit causam
subiectorum aliarum
scientiarum et illorum,
quae ibi considerantur;
turn quia, quae considerantur

in diversis scientiis,

ut causata a natura
vel ab arte, considérât
theologia ut causata a

Deo et ut ea esse causata

a Deo; ergo etc.

Videtur quibusdam
quod theologia subal-
ternet sibi alias scientias,

turn quia sumit alias

in obsequium, turn
quia dicit causam
illorum, quae declarantur
in aliis, tum quia ostendit

quod omnia, quae
fiunt a natura vel arte,
fiunt a Deo, et quia De-
us vult.

Dato questo quadro epistemologico, Cowton, nella seconda questione pro-
logale, è particolarmente abile nel trarre conseguenze assurde dall'opinione
tomista. Poiché i domini della theologia nostra e della scientia beatorum
coincidono rispetto alio stesso soggetto, i singoli contenuti non possono

Predicatori. L'Ordinatio, che è conservata in una dozzina di manoscritti ed in due edizioni a

stampa ed alia quale qui si fa riferimento, era redatta nella sua versione attuale nel 1309 o

più tardi; cf. DE GUIMARAES, Alberto: Evè Noel. Etude biographique. In: "Archivium Fratrum
Praedicatorum", 8 (1938) 5-81; COURTENAY, J. William: Scotus at Paris. In: SlLEO, Leonardo
(ed.): Via Scoti. Medothologica ad mentem. Atti del Congresso Scotistico internazionale Roma
9-11 marzo 1993 Medioevo 1). Roma: Antonianum 1995, 1, 149-163; VOS, Antonie:
Duns Scot at Paris. In : BOULNOIS, Olivier et al. (eds.) : Duns Scot à Paris 1302-2002. Actes
du Colloque de Paris 2-4 septembre 2002. Turnholt: Brepols 2004, 127.

39 Cf. KENNEDY, L. Alfred: Mediaevalia I. Robert Graystanes. Commentary on the
Sentences. In : « Recherches de théologie ancienne et médiévale » 53 (1986) 185-189; LlVESEY,
S. John : Robert Graystanes O.S.B, on the Subalternation of Sciences. In : « Revue de théologie

ancienne et médiévale » 61 (1994) 136-172.



114 Francesco Fiorentino

stare in rapporto di subalternazione. Questa argomentazione è riportata da

Guglielmo d'Alnwick O.F.M.40 e da Roberto Graystanes.

Robertos de
COWTON, In Sent. I,
Prologus, q. 2, n. 11-
32; 262.

Guillelmus
ALNEVICANUS, In Sent.

I, ms. Assisi, Bibl. Com.
172, Prologus, q. 5, fol.
30r.

Robertos de
Graystanes, In Sent. I,
q. 3, art. 1, fol. 141v-
142r.

Item, scientia
subalternans et sub-
alternata non sunt
primo de eisdem verita-
tibus nec de eisdem
conclusionibus scitis
universaliter, quia con-
clusiones subalternantis
sunt principia subal-
ternatae. Sed theologia
nostra est primo de

eisdem, de quibus est
scientia beatorum, licet
de omnibus illis. Sed

hoc non facit, quia, si

subalternatur, si unus
sciat decern libros geo-
metriae et alius VIII,
non propter hoc scientia

scientis octo
subalternatur scientiae

Praeterea, scientia
subalternas et subal-
ternata non sunt primo
de eisdem conclusionibus,

quia conclusiones
scientiae subalternantis
sunt, principia in scientia

subalternata. Sed

theologia nostra et
beatorum sunt primo de

eisdem, licet formatae
non de equalibus. Sed

hoc non facit quod una
subalternatur alteri. Si

enim unus sciat decern
libros geometriae et alius

duos, non propter
hoc scientia unius
subalternatur alterius scientiae.

Igitur theologia
nostra non

Secundo sic ad

principale scientiae
subalternans et subalternata

non sunt de eisdem

proprietatibus primo
praecise a conclusionibus

scitis, quia
conclusiones scitae
subalternantis sunt principia

subalternatae. Sed

theologia nostra est

primo de eiusdem, de

quibus est scientia
beatorum, licet non de

omnibus illis. Sed hoc
non facit ut ille subal-

ternaytur. Si enim unus
sciat decern libros
geometriae et alius quin-
que, scientia scientis
tantum quinque, non

40 Alnwick, fortemente implicato nel processo di revisione dell'Ordinatio di Scoto e nella
compilazione delle Additiones Magnae, sembra aver letto le Sententiae a Parigi probabilmente
nel 1313-1315, per poi essere attivo ad Oxford sotto il cancellierato di Harclay (1312-
1317). Alnwick diviene maestro reggente ad Oxford nel 1317-1318 all'inizio del cancellierato

di Giovanni Luttereil, avendo come lettore sentenziario Giovanni da Reading; cf.
ALLINEY, Guido: Quaestiones de tempore o II Sent., dist. 2, q. 1—3, chiarimenti sulla tradi-
zione manoscritta di Guglielmo di Alnwick. In: "Archivum Franciscanum Historicum"
92 (1999) 117-142; Time and Soul in Fourteenth Century Theology. Three Questions of
William of Alnwick on the Existence, the Ontological Status and the Unity of Time. Firenze:
Olski 2002; DUMONT, Stephen: The univocity of the concept of being in the fourtenth
century. John Duns Scotus and William of Alnwick. In: "Medieval Studies" 49 (1987) 1-75; Le-
DOUX, Attanasius: Introductio. In: Guillelmi de Alnwick Quaestiones disputatae de esse intel-
ligibili et de quolibet Bibliotheca Franciscan Scholastica Medii Aevi 10). Firenze: Editiones
Collegi S. Bonaventurae 1937, X-XLVI. Successivamente Alnwick assume il ruolo di lettore
nei Conventi minoritici di Montpellier e Bologna, redigendo le Determinationes; cf. STELLA,
T. Pietro: Illi qui student in Scoto. Guglielmo di Alnwick e la «haecceitas» scotista. In:
«Salesianum» 30 (1968) 331-387, 614-641; D'SOUZA, Joao: William of Alnwick and the
Problem of Faith and Reason. In: "Salesianum" 35 (1973) 425-488.



La teoria della superadditio passionis 115

scientis decern. Sic est
in proposito: theologia
nostra secundum istum
est de Deo et de his,

quae primo de Deo sciri
possunt, ut quod sit tri-
nus et unus et sic de
aliis. Ergo non subal-
ternatur scientiae bea-

torum.

subalternatur scientiae
beatorum.

subalternetur scientiae
scientis decern. Sic in
proposito scientia nostra

et beatorum sunt de
eisdem. Et si non, sit
nostra forte de tot sicut
est illorum; ergo neutra
subalternatur alteri.

Tutti e tre gli autori sembrano trarre l'esempio dei libri della geometria
dalla seconda questione prologale della stessa opera scotista, ossia le
Additiones Magnae, cosi corne sono tramandate dal ms. Civitas Vaticana,
Bibl. Apos., vat. lat. 876 e dall'edizione di Wadding, e non dalla versione
primitiva, conservata nel ms. Paris, Bibl. Nat., lat. 1590741. Sebbene l'esempio

sia molto simile in entrambe le versioni, esse differiscono per alcuni
particolari, tra cui il numéro dei libri della geometria. Infatti, esso è quattro
nella versione primitiva e dieci in quella posteriore, proprio come i tre
autori concordemente riferiscono. Il più fedele alla versione posteriore sem-
bra essere Graystanes, che affianca ai dieci libri della scienza subalternante i

cinque libri della scienza subalternata.

Ms. Paris, Bibl. Nat., lat. 15907, fol.
8v

Ms. Civitas Vaticana, Bibl. Apos.,
vat. lat. 876, fol. 230v

Prologus, q. 2

Si enim unus sciat quattuor libros
geometriae et alius quinque, non
propter hoc scientia scientis quinque
subalternatur scientiae scientis quattuor.

Sic in proposito, ut quod Deus
est trinus et unus et aliis convenien-
tibus illi deitati in quantum deitas,

ergo haec scientia nostra non est
subalternata scientiae Dei nec
beatorum.

Si enim unus sciat decern libros
geometriae et alius quinque, non
propter hoc scientia unius subalternatur

scientiae alterius; ergo etc.

Cowton decontestualizza il rapporto tomista di subalternazione, per giun-
gere alla conseguenza assurda che si conosce la geometria, perché si crede
che un altro la conosce, conseguenza già evidenziata da Scoto42.

4' BALIC, Charles : Les commentaires de Jean Duns Scot sur les quatres livres des Sentences,

Louvain : Bureaux de la Revue 1927, 23.
42 lOANNES DUNS SCOTUS: Reportatio I-A. In: RODLER, Klaus (Hg.): Die Prologe der Re-

portata Parisiensia des Johannes Duns Scotus. Untersuchungen zur Textüberlieferung und
kritische Edition Mediaevalia Oenipontana 2). Innsbruck: Institut für Christliche Philoso-



116 Francesco Fiorentino

Per Cowton, lo stesso sciens potrebbe possedere sia la scienza
subalternante che quella subalternata, ossia avere sia la visione beatifica che
la theologia nostra, perché, da un lato, la conoscenza dei principi della
scienza subalternante permetterebbe quella delle conclusioni della scienza
subalternata e, dall'altro, i principi per la loro priorità gnoseologica dov-
rebbero essere conosciuti prima delle conclusioni.

Robertos de Cowton,
In Sent. I, Prologus, q.
2, n. 31-6; 262-263.

Guillelmus
AlnevicANUS, In Sent.

I, Prologus, q. 5, fol.
30r.

Robertos de
GRAYSTANES<, In Sent.

I, Prologus, q. 3, art. 1,
fol. 142r.

Item, habens scientiam
subalternantem, stante
ilia, potest habere scientiam

subalternatam et e

converso: habens
subalternatam, potest habere,
stante illa subaltern-
natione. Sed habens
scientiam beatorum et
visionem de Deo, non
potest similiter de Deo
habere theologiam
nostram, nec e converso.

Ergo habens non
subalternatur illi.

Prima pars maioris
probatur, quia, si habet
subalternantem, habet
principia scientiae subal-
ternatae et illa seit propter

quid principia eius

tamquam conclusiones
demonstratas in su-bal-
ternante.

Secunda pars maioris
probatur, quia sciens
subalternatam potest
habere subalternantem,
quia principia
subalternantis sunt

Praeterea, omnis
habens scientiam
subalternantem, potest
habere scientiam
subalternatam, stante
subalternante, et e

converso, quia, si habet
subalternantem, habet
principia respectu
subalternatae et
conclusionum eius. E

converso, si habet
subalternatam, habet
conclusionem respectu
subalternantis.
Conclusio autem et
principia simul in
eodem intellectu se

compatiuntur. Ergo
theologia nostra, quae
innititur fidei, et
theologia beatorum in
eodem intellectu se

possunt compati. Et sie
fides et visio simul
possunt esse, quod ipsi
negant.

Sequitur etiam quod
habens theologiam
nostram, potest

Item, habens scientiam
subalternatam, stante
illa, habet scientiam
subalternantem ex
prima quaestione, vel
saltern habere potest.
Sed habens scientiam
nostram, non simul
potest habere scientiam
beatorum, quia tunc
visionem et fidem
respectu eiusdem; ergo.

Maior patet, quia
principia subalternatae
sunt propria et magis
confusa et talia sunt
nobis magis nota I
Physicorum et
Avicenna I

Metaphysicae capitulo
5 et 8: ens et res

inprimuntur in anima
prima impressione;
ergo habens et

cognoscens prima
principia subalternatae,
potest cognoscere
prima principia<
subalternantis.

phie, Abteilung für die Quellenkunde der Philosophie und Theologie des Mittelalters.
Katholisch-Theologische Fakultät der Universität Innsbruck 2005; Prologus, q. 2, n. 134; 42-43.
Cf. AQUINAS: Summa theologiae, pars I, q. 1, art. 2; IV, 9AB, 12AB.



La teoria della superadditio passionis 117

priora intelligibilia.
Priora et confusa sunt
magis nota nobis
secundum Philosophum
I Physicorum et
Avicennam in I

Metaphisicorum
capitulo 5 et 8 et dicit
quod ens et res et
necesse esse

inprimuntur in anima
nostra prima
impressione. Ergo
habens hanc scientiam
subalternatam, stante
iilla, posset habere
subalternantem. Sed hoc
falsum est, quia tunc
idem esset viator et
apprehensor secundum
cognitionem
intellectivam et partem
eius superiorem, quae
respicit Deum et divina.

Erveo di Nedellec nell'Opinio de difficultatibus contra doctrinam fratris
Thomae, pur accettando la teoria tomista della subalternazione43, esclude
che le conclusioni scientificamente conosciute possano provenire ex
creditis44. Erveo conclude a sfavore della scientificità e della subalternazione
della teologia45.

43 HERVEUS Nataus : Opinio de difficultatibus contra doctrinam fratris Thomae, ed. P.

Piccari. In : « Memorie domenicane » 26 (1995) q. 1, art. 3, 20: "Quantum ad primum vide-
tur mihi quod ad habendum scientiam subalternam proprie dictam sufficit habere principia
tantum crédita. Et hoc accipiendo modo, quo dictum est. Et hoc probo duplici ratione, qua-
rum est superius tacta, quae talis est: omnis scientia proprie dicta facit talem evidentiam
scienti quod sibi constat ex proprio testimonio de veritate rei scitae. Sed nullum creditum,
accipiendo creditum primo modo, est tale; ergo etc."

44 IDEM : q. 1, art. 1, 17: "Ad secundum dicendum quod, sicut dictum est, conclusio scita
vel ad sensum apparens potest inferri ex dubiis vel creditis, sicut verum potest inferri ex fal-
sis. Sed impossibile est quod aliqua conclusio habeat aliquam evidentiam ex dubiis vel creditis,

sicut impossibile est quod aliqua conclusio habeat suam veritatem ex falsis. Si non haberet
aliunde suam veritatem nisi ex falsis propositionibus, numquam haberet veritatem."

45 IDEM: q. 2, art. 1, 36: "Ad evidentiam istius quaestionis est sciendum quod hic per
theologiam intelligo habitum, per quem scimus reducere ex principiis creditis per fidem ea,

quae ad talis principia sequuntur, et per ea, quae ex fide de Deo credimus, alia concludere.
Hoc praemisso, dico quod theologia non est scientia simpliciter et proprie dicta, nec etiam est

proprie loquendo scientia subalterna, licet habeat aliquam similitudinem cum ea"; Ibidem, 53:

naturaliter adquirere
scientiam beatorum;
quod est falsum.

Probatio
consequentiae, quia
habens scientiam
subalternatam, potest
adquirere
subalternantem.



118 Francesco Fiorentino

Nella prima questione prologale del commentario sentenziario, Ne-
dellec, riassumendo le tre posizioni in gioco sulla scientificità della teologia,
avversa apertamente la seconda opinione46, che, come la terza, è di origine
tomista47.

Cos! come è esposta da Francesco d'Ascoli O.F.M.48, 1 'opinio Thomae
inquadra due tipi di teologia. Quella patriae procédé dai principi per sé

"Similiter patet hoc quantum ad quartum modum subalternationis, qui est, quando aliqua
scientia considérât aliquem effectum vel actionem alicuius agentis, cuius virtutem ignorât, et
cuius virtutis notitiam ab aliqua superiori scientia accipit. Sed theologia non est habens sic

respectum alicuius scientiae humanae; ergo etc"; IDEM : 56: "Uno modo ex parte scientis,
quando scilicet aliquid scitur ab aliquo et ignoratur ab alio, qui non potest habere de illo
notitiam, nisi credendo illi, qui seit illud; et talis subalternatio non est, proprie loquendo, unius
scientiae respectu alterius; sed est subalternatio fidei respectu scientiae. Alio modo ex parte
scibilis, quando scilicet ex parte scibilis ex conditione ipsorum scibilium una scientia depen-
det ab alia quantum ad perfectam cognitionem ipsorum principiorum, scilicet quantum ad
scire propter quid de suis principiis, quia in omni scientia principium quantum ad quis est,
debet esse notum."

46 IDEM : In quattuor Petri Lombardi Sententiarum Volumina, ed. Venetiis 1505, Pro-
Iogus, q. 1, fol. 3rb: "Sed hoc non videtur verum."

47 Idem : Prologus, q. 1, fol. 3rb: "Secundus modus principalis est quod, licet theologia
non sit scientia proprie dicta, est tarnen scientia subalterna proprie dicta, quia isti volebant
quod scientia subalterna non sit simpliciter et proprie scientia. Et hoc probant sic, quia ad

scientiam subalteram sufficit arguere ex principiis creditis; sed theologia est huiusmodi; ergo
etc. Minor supponitur, quia theologia arguit ex creditis. Maior probatur, quia scientia
subalterna aut utitur principiis suis per se notis aut ut demonstratis inferiori scientia aut ut
creditis. Non aut per se notis, cum sint conclusiones superioris scientiae, nec ut demonstrati
in superiori scientia, quia tunc non essent diversae scientiae subalterna et subalternata; ergo
relinquitur quod creditur eis ut creditis."

48 Francesco d'Ascoli legge le Sententiae a Parigi nel 1319-1320; ma il suo commento si

présenta in almeno due redazioni, di cui una corrisponde alia reportatio effettuata da

Guglielmo di Rubione e l'altra consiste in uno Scriptum; cf. FRIEDMANN Rüssel / SCHAVBEL,

Christopher: Francis of Marchia's commentary on the Sentences: question list and state of
research. In: "Mediaeval Studies" 63 (2001) 31-106. Quest'ultima redazione è stata pubbli-
cata da Mariani in base ad un unico manoscritto, che è considerato essere il migliore, ma che
è sovente imperfetto ed incompleto; cf. FRANCISCUS DE MARCHIA SIVE DE ESCULO: Commen-
tarius in primum librum Sententiarum, ed. MARIANI, Nazzareno Spicilegium Bonaven-
turianum 34). Grottaferrata: Editiones Collegi S Bonaventurae 1997-2006. Dopo il 1324
Ascoli diviene lettore alio Studio francescano di Avignone. Seguendo Michele da Cesena in
materia pauperistica, a partire dal 1328 entra in conflitto con la Curia avignonese e si rifugia
presso la Corte di Ludovico il Bavaro con Ockham; cf. SCHNEIDER, Norbert: Die Kosmologie
des Franziskus de Marchia. Texte, Quellen und Untersuchungen zur Naturphilosophie des 14.

Jahrhunderts Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 28). Leiden: Brill
1991; SCHABEL, Christopher: II determinismo di Francesco di Marchia. In: "Picenum Sera-

phicum" 18 n.s. (1999) 57-95; 19 n.s. (2000) 15-67; Notes on a Recent Edition of Parts of
Francis of Marchia's In Primum Librum Sententiarum. In: "Picenum Seraphicum" 19 n.
s. (2000) 277-282; La dottrina di Francesco di Marchia sulla predestinazione. In: "Picenum
Seraphicum" 20 n. s. (2001) 9-46; FRIEDMANN Rüssel: Francis of Marchia and John Duns
Scotus. The psycological model of the Trinity. In: "Picenum Seraphicum" 18 n.s. (1999) 11-
56; DUBA, William: Francesco di Marchia sulla conoscenza intuitiva mediata e immediata (III
Sent. Q. 13). In: "Picenum Seraphicum" 22-23 (2003-2004) 121-157; SUAREZ-NANI, Tizi-
ana: Un nuovo contributo al problema dell'individuazione. Francesco de Marchia e l'indivi-
dualità delle sostanze separate. In: "Documenti e Studi sulla Tradizione Filosofica Medievale"
16 (2005) 147-168. Mi sia permesso di rimandare a FIORENTINO, Francesco: La cognitio



La teoria della superadditio passionis 119

noti in lumine proprio, ossia in essa stessa, configurandosi come scienza
subalternante; invece, la theologia viae in quanto scienza subalternata deduce

le conclusioni dai principi per sé noti in lumine alieno, ossia noti ai beati
nella theologia patriae49.

Guglielmo d'Ockham nella terza questione del Quodlibet V afferma che
la stessa conclusione puô essere creduta dal viator e saputa con evidenza dal
beato50. A favore di quest'affermazione egli avanza sei argomentazioni. La
quinta argomentazione sostituisce Xexperientia e la demonstratio con Yauc-

toritas e la ratio51. Quest'argomentazione sembra poggiare su Enrico di
Harclay, mediato da Aureolo. Harclay distinguerebbe le scienze per il loro
lumen, ossia per l'evidenza, che esse trarrebbero ex obiecto o ex auctori-
tate51.

Invece, nella settima questione prologale dello Scriptum, Ockham rigetta
che si possano conoscere scientificamente le conclusioni, derivanti dai principi

creduti53.

viatoris de Deo nel Prologo e nelle prime tre distinzioni del primo libro del commento senten-
ziario di Francesco d'Appignano. In: PRIORI, Domenico (ed.): Atti del TV Congresso Interna-
zionale su Francesco di Appignano. Appignano del Tronto IS settembre 2007. Appignano (AP)
2008, 107-149.

49 FRANCISCUS DE ESCULO: In Sent. I, Prologus, q. 1, art. 1, n. 10-20; I, 447; AQUINAS:
Summa theologiae I, I, q. 1, art. 1; I, 3A.

50 GUILLELMUS DE OCKHAM : Quodlibeta Septem, ed. WEY, John. In: Guillelmi de

Ockham Opera theologica. New York: Franciscan Institute St. Bonaventure 1980, V, q. 3, n.
28-29; 488: "Ideo dico quod eadem propositio non solum specie, sed numéro potest esse
crédita a viatore et evidenter sciri a beato."

51 IDEM: Quodlibet V, q. 3, n. 22-23; 488: "Quinto, quia eadem conclusio potest sciri
per rationem et auctoritatem."

52 PETRUS AuREOLI, Scriptum super primum Sententiarum, ed. Buytaert, M. Aeligius.
New York: Institute St. Bonaventure 1953-1956, Prooemium, q. 4, n. 2-15; I, 271: "Et

propter hoc dicerunt alii quod lumen sive evidentia causat utique habitus unitatem; sed

habituum quidam sunt, qui evidentiam suam trahunt ex obiecto; nam conclusio habet
evidentiam ex principiis et principia ex terminis et terminorum alter, scilicet praedicatum,
cum sit propria passio, habet evidentiam ex altero, scilicet ex subiecto; et per consequens
totus habitus evidentiam habet ab eo. Quidam vero alii sunt, qui non habent evidentiam ex
obiecto, sed tantum ex auctoritate dicentis, sicut patet de fide. Primi itaque habitus distin-
guuntur ex obiecto, alii vero ex auctoritate et evidentia, quam trahunt a revelante; et ideo
fides est unus habitus, quamvis credibilia sint diversa. Quia igitur theologia est de istis habi-
tibus, qui non trahunt evidentiam ab obiecto, sed ex auctoritate Dei revelantis, idcirco a

revelatione et lumine trahit unitatem."
53 OCKHAM, Scriptum in librum primum Sententiarum, Prologus et distinctio 1, ed. G.

Gal. In: Guillelmi de Ockham Opera theologica. New York: Franciscan Institute St.

Bonaventure 1967, Prologus, q. 7, n. 18-8; I, 189-190: "[...] habitus principiorum est notior et
evidenter habitu conclusionum; ergo impossibile est quod principia tantum credantur et
conclusiones sciantur. Antecedens patet, quia unumquodque, propter quod aliud scitur, magis
scitur, hoc est evidentius cognoscitur; igitur praemissae semper evidentius cognoscuntur
quam conclusiones. Praeterea, sicut se habet opinio principiorum ad opinionem
conclusionum, ita se habet notitia evidens principiorum ad notitiam evidentem conclusionum. Sed

impossibile est aliquem opinari conclusionem propter praemissas, nisi opinetur praemissas.
Igitur impossibile est quod aliquis sciat evidenter conclusiones propter principia, nisi sciat,
hoc est evidenter cognoscat principia."



120 Francesco Fiorentino

Reading legge le Sententiae di Pietro Lombardo nel 1316-1317 ad Oxford
corne socius di Ockham, sotto il magistero di Guglielmo d'Alnwick e a

cavallo tra i cancellierati di Enrico di Harclay e di Giovanni Lutterell.
Reading diviene magister regens in theologia nel 1320, dopo Tommaso di S.

Dunstane e prima di Giovanni di Thornton e Riccardo di Drayton, che

probabilmente è preferito a Ockham in partenza alla volta di Fondra54.
Il solo ms. Firenze, Bibl. Naz., Conv. Soppr. D IV 95 F), tramanda sia

il commento sentenziario che i Quodlibeta e la Quaestio de conceptu di
Reading. Il commento è composto da dodici questioni prologali e dalle sole

prime sei distinzioni del primo libro; présenta un progetto completo di
commento ed un incremento delle fonti con il procedere delle questioni; è

stato trasmesso in due redazioni, di cui la prima ha lasciato una traccia nel
ms. Padova, Bibl. Univ., 1580 P)55 e la seconda si trova in F. In questa
redazione il commento è stato ultimato entro il 1322; ma manca dell'ultima
mano, assumendo un valore avantestuale. F'intero processo di composizi-
one del commento lascia intravvedere un lungo arco di tempo, circoscri-
vibile in un lustro56.

Reading impiega la distinzione grossatestiana tra i due primi modi délia
predicazione per se57, per mantenere l'intero processo argomentativo all'in-
terno del soggetto, evitando ogni commistione o subalternazione tra i

soggetti di scienze diverse; per cui, tutto cid che si sa su una certa scienza,
si dimostra del soggetto di quella scienza e non di un'altra58. Nessuna verità
puö essere contenuta in due scienze diverse59.

54 ALLINEY, Guido: Fra Scoto e Ockham. Giovanni di Reading e il dibattito sulla libertà a

Oxford (1310-1320). in: « Documenti e studi sulla tradizione filosofica medievale » 7 (1996)
243-291; LlVESEY, S. John (ed.): Theology and Science on the Fourteenth Century. Three
Questions on the Unity and Subalternation of the Sciences from John of Reading's Commentary

on the Sentences. Leiden: Brill 1989, 5-11.
55 Questo testimone pone la sola seconda questione prologale di Reading tra le

Quaestiones in Metaphisicam di Pietro Aureolo a fol. 208ra-216vb.
56 Cf. BROWN, S.F.: Sources for Ockham's Prologue, 36-65; ETZKORN, J. Gerard: John

Reading on the existence and unicity of God, efficient and final causality. In: "Franciscan
Studies" 41 (1981) 110-124; GAL Gideon: Quaestio Johannis de Reading de necessitate spe-
cierum intellegibilium. In: "Franciscan Studies" 29 (1969) 66-76.

5? ROBERTUS LlNCONIENSIS: Commentarius in Posteriorum Analithicorum libros, ed.

Rossi, Pietro. Firenze: Olski 1981, I, 15, n. 122-142; 222-224.
58 lOANNES DE RADINGIA: Scriptum in primum librum Sententiarum, Prologus, q. 6-7, 10.

In: LlVESEY: Theology and Science in the Fourteenth Century, q. 6, n. 14-22; 93: "Contra
istam opinionem non credo quod scientia habens subiectum per se superius subalternet sibi
scientiam, quae est de per se inferiori illi tamquam de subiecto, et hoc probo sic. Impossibile
est aliquod commune includere vel continere virtualiter aliquam propriam passionem infe-
rioris nec per consequens aliquod principium proprium vel conclusionem sequentem, quae sit
de tali inferiori. Sed subiectum scientia subalternantis et eius principia continent virtualiter
principium scientiae subalternatae; ergo nulla scientia de per se superiori subalternat sibi
scientiam de per se inferiori."

59 IDEM : Prologus, q. 6, n. 1-10; 94: "Item, quod scientia subalternans non possit pro-
bare propter quid principium subalternatae, nec per consequens principium in inferiori



La teoria della superadditio passionis 121

Reading contrappone direttamente all'Aquinate l'autorità aristotelica60
sulla maggior evidenza dei principi rispetto alle conclusion^1. Poiché il
principio è creduto e in quanto tale puô essere contingente, la dimostra-
zione puô non essere più nota della fede e la conclusione puô essere
anch'essa contingente62.

Quest'argomentazione è convalidata in via negativa, richiamando
l'incompatibilità tra la scienza e la fede, che Scoto63 apprendeva da Goff-
redo di Fontaines64. Tale incompatibilità è tradotta da Reading in termini
di evidenza, per cui il principio non evidente non puô causare la
conclusione evidente65.

L'argomentazione scotista è corroborata con le autorità grossatestiane66:
anche la tbeologia nostra e la scientia beatorum sono identiche, perché
hanno lo stesso soggetto67. Se il soggetto rimane identico, senza la

scientia est conclusio in superiori, quia conclusio pertinet essentialiter ad scientiam, ex cuius
principiis deducitur, quia aliter nulla conclusio pertineret ad scientiam, in qua probatur, quia
non plus ad unam quam aliam. Si ergo principium subalternatae reducitur propter quid in
subalternantem, tamquam conclusio in eius principiis pertineret per se ad scientiam subal-
ternantem. Ergo non est principium in subalternata, quia subalternans et subalternata sunt
distinctae, quamvis ordinate ad invicem. Ergo una Veritas non per se pertinet ad illas duas
scientias."

60 ARISTOTELES: Analytica Posteriora 1, 2, 72 a 37-38.
61 RADINGIA: In Sent. 1, Prologus, q. 6, n. 2-10; 106: "Aliter ergo potest argui contra

praedicta, in hoc quod dicit quod theologia est scientia nobis, et ad hoc sufficit quod
principia omnis sint crédita, quia secundum Phylosophum I Posteriorum nullus potest
perfectius cognoscere conclusiones quam principia, nec magis vel evidentius. Sed, si principia
essent tantum crédita et conclusio scita, sequeretur quod conclusio esset magis cognita et
evidentius quam principium, quod est falsum. Unde secundum eum ibidem, unumquodquod
propter quod et illud magis. Cum ergo conclusio sciantur propter principia, sequitur quod
principia sint magis nota et haec est ratio Phylosophi ibidem."

62 IDEM : Prologus, q. 6, n. 11-18; 106: "Praeterea, hoc patet ex hoc quod, posita una
praecisa tantum crédita, conclusio non erit perfectius nota quam per fidem. Sicut enim ex una
contingenti non sequitur conclusio necessaria, ergo sic nec ex crédita conclusio scita. Dicitur
ad istud quod ex principiis creditis sequitur conclusio scita, quia contraria est necessaria.
Contra ergo de contingentibus esset per se scientia, quia ex contingenti credito potest sequi
aliud necessario."

63 SCOTUS: Ordinatio. In: BALIC, Carolus: Opera omnia. Romae: Typis Polyglottis
Vaticanis 1950-2009, I, Prologus, pars IV, q. 1-2, n. 1-13; I, 141-149.

64 RADINGIA: In Sent. I, Prologus, q. 6, n. 19-22; 106: "Item, arguit Subtilis Doctor
'scientia non stat cum fide respectu eiusdem obiecti secundum aliquos. Sed [cum] ista scientia
ut subalternata scientiae beatorum staret scientia cum fide, quia de principiis suis non habet
nisi fidem."

65 IDEM : Prologus, q. 6, n. 23-26; 106: "Confirmatur: Non evidens ex obiecto nec aliunde

non est causa evidentiae in alio. Principia tantum crédita sunt huiusmodi. Ergo non sunt
sufficiens causa evidentiae conclusionis, sed de ratione principiorum est quod sint sufficiens
causa conclusionis deductae ex illis."

66 ROBERTUS LiNCONIENSIS, Commentarius in Posteriorum Analithicorum libros, ed. P.

Rossi, Firenze 1981, II, 1, n. 1-16; 287; cf. RADINGIA, In Sent. I, Prologus, q. 6, n. 13-21;
108.

67 IDEM : Prologus, q. 6, n. 28-5; 107f.: "Penitus diversae sunt scientiae nec eaedem nec
subalternatae, quarum principia non sunt unificata in natura -unius- subiecti nec in subiectis,

quorum unum sit sub altero. Ex ista auctoritate patet quod tune est scientia una, quando est



122 Francesco Fiorentino

superadditio passionis, rispetto ad esso si dà un'unica scienza, che contiene
virtualmente tutte le verità scibili su tale soggetto68; per cui, due scienze,
che concludono le Stesse verità rispetto alio stesso soggetto, sono identi-
che69.

Cosi Reading dichiara in aperta polemica anti-tomista:

Dico ergo quod, ex hoc quod principia sunt tantum crédita, non habetur
scientia nec subalternans nec subalternata a credente tantum illa principia70.

Infatti, non è sufficiente che la scienza supponga i suoi principi, ma è

necessario che essi siano conosciuti per mezzo dei principi primi nella
scienza superiore o dell'esperienza71. La conoscenza dell'ente superiore o
della definizione sono messe fuori gioco72.

La metafisica non subordina la teologia, perché il soggetto di
quest'ultima, Dio, non è subordinato ad alcun soggetto superiore né
discende da due nature superiori73. In risposta alla quarta argomentazione

unum subiectum, ex quo sumuntur principia immediata. Sed, ubicumque ponatur aliquid
unum subiectum, possunt eadem principia ex illo accipi et ita non erunt distinctae scientiae."

68 IDEM : Prologus, q. 6, n. 27-11; 106f.: "Item, de eodem obiecto non potest esse

scientia nisi unica, sed de Deo, quod est unum obiectum, est scientia beatorum, quae non est
subalternata. Ergo, cum subalternans et subalternata sint distinctae scientiae, non potest
aliqua scientia esse subalternata de Deo ut de subiecto primo. Probatio maioris: quaecumque
continetur virtualiter in alio subiecto primo, pertinent per se ad illam scientiam, quae considérât

de illo subiecto sub illa ratione, sub qua omnis virtualiter continentur in eo. Sed de Deo
vel quocumque alio subiecto uno, quaecumque sunt per se cognoscibilia, continentur virtualiter

in eo. Ergo de eo non potest esse nisi una scientia. Ad istud dicitur quod maior est
neganda, quia de eodem possunt esse plures scientiae. Contra istud est Lincolniensis, ut
dictum est prius capitulo 12, quia secundum eum scientia subalternata addit conditionem in
suo subiecto respectu subiecti scientiae subalternantis; ergo de eodem subiecto non possunt
esse plures scientiae, quarum est subalternans, et alia subalternata."

69 IDEM : Prologus, q. 6, n. 12-18; 107: "Praeterea, sicut dictum est prius, secundum Phi-
losophum et Lincolniensem capitulo 11 I Posteriorum, diversae scientiae non considérant
eandem conclusionem. Sed si idem esset subiectum diversarum scientiarum, eadem scientia
consideraret diversas conclusiones, quia scientia de subiecto considérât omnes veritates virtualiter

inclusas in illo subiecto. Si ergo subiectum sit unum duarum scientiarum, utraque
illarum probaret easdem veritates."

70 IDEM : Prologus, q. 6, n. 22-24; 108.
73 IDEM : Prologus, q. 6, n. 25-30; 108: "Ad primum, cum dicitur quod scientia

subalternata supponit sua principia, dico quod, ad hoc quod aliquis habet scientiam subalternatam,
non sufficit quod supponat tantum principia eius, sed oportet quod cognoscat ea per principia

priora in superiori scientia, vel una vel pluribus, vel cognoscat illa per experientiam.
Neutro modo est in proposito." Eadem manus scribit in mg: Ad argumenta Thomae.

72 IDEM : Prologus, q. 6, n. 24-31; 114: "Ad aliud, cum dicitur quod definitio subiecti
theologiae dependet a cognitione subiecti metaphysicae, dico quod, licet ita sit, non sequitur
istam subalternari illi, quia ultra hoc requiritur conditio extranea in subiecto subalternatae, ut
dictum est, quia per se inferius non est subiectum subalternatae respectu superioris. Patet prius.

Aliter etiam potest dici quod sine definitione subiecti ex conceptu confuso subiecti scientiae

quandoque potest probari aliqua passio de illo subiecto. Et ita non semper requiritur
definitio, ut dictum est proximo."

73 IDEM : Prologus, q. 6, n. 3-14; 102: "Ex iis patet ad propositum quaestionis, quod,
cum subiectum theologiae sit Deus, non includens duo considerata per se in omnibus scien-
tiis, non est scientia subalternata, quamvis subiectum eius sit aliquo modo sub subiecto



La teoria della superadditio passionis 123

principale della sesta questione prologale, sebbene occorra preconoscere il
'si est' ed il 'quid est' del soggetto, l'ente infinito è il soggetto della meta-
fisica, mentre Dio sub ratione deitatis è il soggetto della teologia74. 11 primo
soggetto consente con evidenza la deduzione delle sole conclusioni meta-
fisiche, non di quelle teologiche75.

A questo punto, nella sesta e nell'ottava questione, Reading espone la
teoria della superadditio76: una certa scienza si definisce subalternata, se

essa acquisisce il subiectum di un'altra scienza, che diviene superiore, e

superaddit a tale subiectum una conditio, ossia una propriété particolare,
accidentale o essenziale77. Percio, il soggetto della scienza subalternata è

sempre composto, perché è costituito da un subiectum di una scienza
subalternante e da una conditio, che puô essere anche il subiectum di un'altra
scienza subalternante78. Sull'autorità di Grossatesta79, in ogni caso la
superadditio si realizza con un elemento, che non è totaliter exiens dal

soggetto della prima scienza subalternante, ma che è extra assumptumso.
Ciö vuol dire che la propriété, la conditio aggiunta al soggetto della prima
scienza subalternante, non muta totalmente tale soggetto, ma lo détermina

metaphysicae, scilicet sub ente, et hoc per se inferius ad ipsum. Unde ad subalternatam
requiritur quod eius subiectum quoad partem eius exigat genus scientiae subalternantis et
accipiat principia sua a superiori. Sic autem non est de theologia. Requiritur etiam quod des-
cendat ad unum per accidens, quia aliter non exiret genus subiecti subalternantis. Illo autem
modo exit, quia scientia non considérât quod accidit subiecto. Isto etiam modo inferior acci-

pit principia a superiori, non unam tantum, sed duabus superioribus. Subiectum autem theo-
logiae non est sic unum per accidens; ideo non est subalternata."

74 IDEM : Prologus, q. 6, n. 24-30; 117: "Ad quartum dico quod de subiecto omni scientiae,

quae non subalternatur alii, licet oporteret ex ratione subiecti praecognosci de eo quid et
quia est, et si dependeret a prioribus 'quid' et 'si est' illius subiecti, esset subalternata, sicut de

linea visuali et numéro sonoro. Tarnen ens infinitum, sicut probatur in metaphysica a posteriori,

non est subiectum theologiae in se, ut est scientia in se. Sed Deus sub ratione deitatis
continet virtualiter illam scientiam."

75 Idem : Prologus, q. 6, n. 31-37; 117: "Et si instes: saltern cum ens infinitum sit subiectum

theologiae nostrae, sequitur quod theologia nostra subalternatur metaphysicae, licet non
theologia in se. Respondeo quod quaecumque conclusio concludetur ex ratione entis infiniti
esset metaphysicalis, et ideo nulla theologica propositio potest probari evidenter a nobis vir-
tute entis infiniti, ut a nobis concipitur, saltern ut probatur in metaphysica vel ut cognoscitur
a metaphysica praecise."

LlNCOLNIENSIS: In Analytica Posteriora, I, 18, n. 38-45; 260-261.
77 IDEM : I, 8, n. 45-63; 148f.
78 RADINGIA: In Sent. I, Prologus, q. 6, n. 1-13; 96; q. 6, n. 5-14; 95; q. 7, n. 5-8; 124:

"Item, illud, quod dicit, est contra Lincolniensem, qui vult quod subiectum subalternatae
superaddit conditionem aliquam super subiectum subalternantis. Patet quaestione praeceden-
te. Ergo impossibile est quod considèrent omnino absolutum"; cf. LlNCOLNIENSIS: In Analytica

Posteriora I, 12, n. 125-165; 194f.
79 IDEM : 18, n. 41-61; 261.
80 RADINGIA: In Sent. I, Prologus, q. 6, n. 15-25; 97: "Istud confirmo per Lincolniensem

I Posteriorum conclusione 27 dicit enim sic: Scientia autem est subalternata alii, cuius
subiectum addit condictionem super subiectum subalternantis, quae conditio non est totaliter
exiens a natura subiecti subalternantis, sed extra sumitur. velut radiositas non est natura totaliter

exiens a natura magnitudinis, sed extra assumpta est."



124 Francesco Fiorentino

in una specificazione ulteriore, seppure diversa dal soggetto iniziale, come
fa la radiositas con la magnitudo.

Dico ergo quod scientia subalternata est subalternata duabus scientiis.
Ideo est de subiecto composito81.

E evidente che questa teoria non è originale in Reading, dal momento
che è proprio quest'ultimo a citare l'autorità di Grossatesta. Infatti, era
stato Grossatesta a formalizzare la teoria della snperadditio passionis:

Sed non omnes duae scientiae, quarum una est subalternans et altera subalterna

ei, se habentes uno modo ad invicem, quia quaedam illarum sunt fere
univoce communicantes in nomine et una nominis ratione fere, quaedam vero
non communicant in nomine uno. Quae autem subalternans et subalternata
communicant in nomine uno et ratione nominis una fere sunt tales, quod de

subiecto scientiae subalternantis per conditionem superadditam fit subiectum
scientiae subalternatae, ita tarnen quod ilia duo subiecta remanent idem in
substantia, et alterum remanet praedicabile de altero, sicut numerus relatus
sonorus est numerus relatus82.

Talium igitur scientiarum quarum una est sub reliqua, scientia superior dicit
propter quid illius rei, cuius inferioris dicit quia. Sciendum autem quod scientia

inferior superaddit conditionem, per quam appropriât sibi subiectum et
passiones superioris scientiae. Et sunt in conclusione scientiae subalternatae
sicut naturae duae, scilicet natura, quam accipit a superiori, et natura propria,
quam superaddit; proprii itaque superadditi causas non dicit superior et
quandoque dicit eas causas scientia inferior et quandoque non. Illius vero,
quod accipit scientia inferior a superiori causas, dicit scientia superior, unde
conclusionis appropriatae in scientia subalternata causas dicit scientia
subalternans non in se, sed in suo universali83.

Questi passi precisano che la scienza subalternata deve acquisire una
conditio da una scienza diversa da quella dalla quale trae il soggetto; ma non si

dilungano sulle caratteristiche di questa conditio.
Invece, Roberto Kilwardby84 ed Alberto Magno85, riprendendo la teoria

grossatestiana, specificavano che la differenza aggiunta deve appartenere a

un genere différente e non essere causata dai principi del soggetto, al quale
è aggiunta86.

81 IDEM : q. 6, n. 25-26; 95.
82 LiNCOLNIENSIS : In Analytica Posteriora I, 12, n. 136-145; 194f.
83 IDEM : 12, n. 172-182; 196.
84 ROBERTOS DE KILWARDBY : Notulae in Analytica Posteriora, ms. Cambridge, Peter-

hause, 205, fol. 143vb-144ra.
85 ALBERTUS MAGNUS: In libros Analyticorum Posteriorum. In: BORGNET, Augustus (ed.):

Opera omnia, Parisiis 1890, I, 16, p. 61A.
86 KILWARDBY: n Analytica Posteriora, I, fol. 146vb: "Quaeritur etiam quod et quae re-

quiruntur ad hoc quod una scientia subalternetur alii. Non enim sufficit quod differentia
quaeque adiciatur super subiectum scientiae subalternantis, ut faciat subiectum scientiae
subalternatae; sic enim differenti divisa generis faceret scientiam subalternatam scientiae illius
generis, et tunc scientia de pari et impari esset subalternata scientiae de numéro, sed hoc est
falsum. Est enim penitus eadem scientia. Et dicendum quod oportet differentiam adiectam esse

rem alterius generis, nec hoc adhuc sufficit; sic enim scientia subalternaret sibi naturalem,



La teoria della superadditio passionis 125

Nel De ortu scientiarum Kilwardby fissava tre condizioni di subalterna-
zione tra due scienze: 1) il soggetto della scienza subalternata deve essere
ottenuto mediante l'aggiunta di una differenza a quello della scienza
subalternante; 2) la determinazione aggiunta al soggetto della scienza
subalternata deve essere tale che la sua natura permetta la formazione di un
composto essenzialmente unitario con il soggetto, al quale è aggiunta; 3) la
dimostrazione della scienza subalternante deve descendere nella scienza
subalternata, ossia deve essere riferita al suo genere proprio87.

Kilwardby88 e Alberto giungevano a teorizzare la subalternazione parzia-
le. Ad esempio, l'ottica prende dalla geometria la linea ed aggiunge la radio-
sitass9. L'aritmetica descendit nella geometria, trasformando il numéro nella
grandezza90. L'astronomia presta alla navale le conclusioni de angiitis91.

Egidio Romano prospettava la subalternazione parziale multipla, per cui
la scienza A è subalternata in parte alla scienza B ed in parte alla scienza C.
Ad esempio, l'astronomia è subalternata sia alla filosofia naturale per i suoi
oggetti che alla geometria per i suoi principi e conclusioni92.

cum ipsa sit de substantia, et haec de substantia mobili, hoc ipsum mobile differentia alterius
generis est quam substantiae; sed oportet ipsam differentiam non causari ex principiis alterius
generis, cui addiscitur, si deberet fieri subiectum scientiae subalternatae; et hoc quod dico
'mobile' ex principiis subiecti egreditur, sed sonus ex principiis vel causis numeri non
egreditur, et ideo numerus sonorus, qui est subiectum subalternatae, novam facit scientiam";
IDEM : ms. Venezia, Bibl. Marc., Z lat. 240, ffol. 54va: "Item non hoc sufficit [...] sic etiam
tertia conditio necessaria est, scilicet quod unum sit natum unum esse ex his et unum natum
fieri in naturam alterius quodammodo, ut numerus in naturam magnitudinis fit cum ei appli-
catur. Iste ergo sunt causae subalternationis, scilicet ut differentia adiecta sit alterius generis
et non causetur ex propriiis principiis istius subiecti, cui adicitur, tarnen per applicationem
unius ad alterum sit nata una natura esse"; ALBERTUS MAGNUS : In Posteriora I, 7, 86AB.

87 KILWARDBY: De ortu scientiarum, ed. A.G. Judy, London 1965, 115; cf. GERARDUS DE

NOGENTO: Super librum Posteriorum, ms. Paris, Bibl. Nat., lat. 16170, fol. 122vb-123ra.
88 KILWARDBY: In Analytica Posteriora, ms. Cambridge, Peterhause, 205, fol. 147ra:

"Contingit aliquam subalternatam respectu unius esse subalternantem respectu alterius, ut
perspectiva, quae subalternatur geometriae, subalternat sibi illam partem scientiae, quae est
de yride, et de quibus physicus dicit quia, dicit perspectivus propter quid."

89 IDEM : ms. Venezia, Bibl. Marc., Z lat. 240, fol. 5Ira: "Verbi gratia, geometria, quae
est de linea in quadam parte, subalternat sibi perspectivam, quae est de linea radiosa"; ALBERTUS

MAGNUS : In Analytica Posteriora I, 7, 87B: "In talibus autem inferior etiam subalternat
alterum ad minus quantum ad modum: et hoc est quod dicit, habet autem se ad speculativam
sive perspectivam, sicut se habet perspectiva ad geometriam, ita enim se habet alia, quae sub
ista ad istam, sicut perspectivae habet ad geometriam, quamvis non simpliciter non subalternatur

eidem: sicut est de eo quod est de yride".
9" KILWARDBY : In Analytica Posteriora, fol. 51ra: "De tali magnitudine, quae sic

quodammodo numerus est, est X Euclidis, et ideo descendit arithmetica in illam partem
geometriae."

91 ALBERTUS Magnus : In Analytica Posteriora I, 7, p. 85A: "Et sicut scientia navalis se

habet ad astrologiam quantum ad illam partem, quae est de angulis et de diversitate aspectus;
ad hanc enim navalis secundum apparentiam in stellis vias navium imaginatur et dirigit. Vel
forte melius ad lunae quartas, quia ex illis elementum aqueum movetur ad effluxum et re-
fluxum, et ex illis oriuntur venti secundi vel non secundi de fundo maris."

92 ROMANUS: In Analitica Posteriora, I, fol. 8vaD.



126 Francesco Fiorentino

Questa soluzione conduce ad una concezione meno rigida della subalter-
nazione rispetto a quella aristotelica e riscuote un certo successo nel secolo
XIV. Infatti, è accolta da Cowton in contrasto con quella che è qualificata
come 1 'opinio Thomae et Richardi di Mediavilla93, nonché da Ockham,
Guglielmo di Heitesbury e Alberto di Sassonia94.

Anche Reading condivide questa soluzione. L'ottica, che ha per soggetto
un ente accidentale, ossia la linea visualis, è subalternata alla geometria in
ratione lineae ed alla filosofia naturale in ratione visus95. La musica, che ha

per soggetto un altro ente accidentale, ossia il numerus sonorus, è subalternata

a\\aritmethica per il numéro ed alla scientia de sono96. In risposta alla
seconda argomentazione deWopinione Thomae97, Reading aggiunge altri

93 COWTON: In Sent. I, Prologus, q. 2, n. 34-10; 261-262: "Item, quod dicit theologiam
nostram proprie esse scientiam proprie dictam et subalternari scientiae beatorum, non videtur
verum, quia ipse dicit prima parte Summae, quod Deus est subiectum nostrae theologiae
subalternata ratione deitatis et in hoc bene, ut puto, et ita patebit. Tunc ex hoc arguitur quod
theologia nostra non subalternatur theologiae beatorum, sicut scientia scientiae, quia quae-
cumque continentur virtualiter in aliquo subiecto, primo pertinent ad istam scientiam, quae
considérât subiectum illud sub ista ratione, sub qua omnia alia virtualiter continet. Sed omnia
per se cognoscibilia de Deo continentur in ipso virtualiter sub ratione deitatis, quae est ratio
immensitatis et infinitatis omnem perfectionem includentis. Ergo de Deo sub ratione deitatis
non potest esse scientia subalternans et subalternata. Et confirmatur, quia universaliter
subiectum scientiae subalternatae addit aliquid supra obiectum scientiae subalternantis et est
scientia magis contracta, sicut geometria considérât de linea et figura absolute, perspectiva de
linea visuali et astrologia de figura terminata, caelesti corpore, quod dicit Commentator super
II Physicorum commento IB. Ergo impossibile est duas scientias, scilicet subalternantem et
subalternatam considerare de eodem subiecto formali. "Et confirmatur, quia universaliter
subiectum scientiae subalternatae addit aliquid supra obiectum scientiae subalternantis et est
scientia magis contracta, sicut geometria considérât de linea et figura absolute, perspectiva de

linea visuali et astrologia de figura terminata, caelesti corpore, quod dicit Commentator super
II Physicorum commento 18. Ergo impossibile est duas scientias, scilicet subalternantem et
subalternatam considerare de eodem subiecto formali."

94 LlVESEY, S. John: The Oxford Calculators. Quantification of Qualities and Aristotle's
Prohibition of Metabasis. In: "Vivarium" 24 (1986) 50-69.

93 COWTON : In Sent. I, Prologus, q. 6, n. 26-31; 95: "Exemplum de scientia perspectiva,
quae est tamquam de subiecto, ut de linea visuali. Linea autem visualis includit aliqua duo, et
est ens per accidens, quia accidit lineae quod sit visualis et visibilitatis quod sit linea, et ideo
ilia scientia subalternatur duabus scientiis, scilicet geometriae ratione lineae et naturali ratione

visus."
96 IDEM : Prologus, q. 6, n. 31-33; 95: "Similiter musica, quae est subalternata et est de

quodam composito, scilicet de numéro sonoro, et subalternatur duabus scientiis, arismethicae
et scientiae de sono."

97 IDEM : Prologus, q. 6, n. 23-26; 102: "Item, perspectiva in quantum perspectiva est
scientia, ergo perspectivus in quantum talis est sciens etc. Sed non est geometer in quantum
talis; ergo non habet conclusiones geometriae. Cum ergo illae conclusiones sint principia sua,
sufficit quod habeat principia crédita"; COWTON : In Sent. I, Prologus, q. 2, n. 32-40; 258:
"Item, perspectiva in quantum perspectiva et sub ratione sui est scientia. Ergo perspectivus in

quantum perspectivus, respiciendo habitum, quo informatur, est sciens denominative ab illo
habitu. Sed aliquis potest esse perspectivus, non exsistens geometer. Ex quo enim sunt habitus
distincti, non sunt necessario annexi in eodem, cum de ratione sui sit supponere principia su-
a, supponere posset ea verius, si non esset geometer, quam si esset. Et ex illis suppositis et
creditis deducit conclusiones scientificas et adducit sibi habitum conclusionum determina-
tarum, quare sic potest homo de prineipiis creditis ex fide et suppositis in scientia beatorum."



La teoria della superadditio passionis 127

due modi: la riduzione del soggetto dell'ottica in quello della geometria e

l'esperienza98.
Ancora citando espressamente solo il vescovo di Lincoln", nella settima

questione prologale si trova una variante della superadditio, ossia 1 'appropriate

conclusionum subalternantis cum determinatione addita100. Ciö è

ribadito nella risposta alla quarta argomentazione principale della settima
questione prologale101.

Corne si è visto, la teoria della superadditio passionis nella versione rea-
dinghiana si ritrova nella terza questione prologale del commento senten-
ziario di Roberto di Graystanes O.S.B., che pero si richiama a Scoto, Cow-
ton ed Alnwick102.

98 IDEM : Prologus, q. 6, n. 31-6; 108f.
99 LiNCOLNIENSIS: In Analytica Posteriora, I, 8, 102-114; 150f.; ARISTOTELES: Analytica

Posteriora I, 9, 76 a 13 ss.
100 RADINGIA: In Sent. I, Prologus, q. 7, ed. Livesey, n. 19-28; 121: "Item, subiectum

subalternatae includit subiectum subalternantis et addit aliquam conditionem secundum
Lincolniensem I Posteriorum conclusione 17. Sed subiectum scientiae naturalis, ut corpus
naturale, non includit Deum cum addito; ergo etc. Et eodem modo sequitur de aliis scientiis.
Item, scientia subalternata appropriât subiectum et etiam passiones et per consequens con-
clusiones scientiae subalternantis secundum Lincolniensem 17 conclusione I Posteriorum. Sed

scientiae naturales non appropriant istam conclusionem 'Deus est trinus' vel huiusmodi cum
aliqua determinatione addita"; cf. LiNCOLNIENSIS : In Analytica Posteriora, I, 27, 140f.;
194f.; RADINGIA : In Sent. I, Prologus, q. 7, n. 26-29; 124: "Praeterea, sicut argutum est
contra aliam opinionem, si theologia subalternaret alias scientias, illae appropriarent sibi
passiones theologiae, et ita omnis scientia appropriaret sibi Trinitatem personarum et huiusmodi
cum aliquo addito."

101 IDEM : Prologus, q. 7, n. 1-3; 139: "Ad aliud, quando dicitur quod scientia, quae
considérât causam subiecti alterius, subalternat illam, dico quod haec est falsa, sicut patet prius
secundum Lincolniensem, quia requiritur determinatio contrahens."

102 ROBERTOS de GRAYSTANES: Quaestiones in libros Sententiarum, ms. London,
Westminister Abbey, 13, Prologus, q. 3, art. 1, fol. 141r: "Ad primum arguo sie: de eodem su-
biecto et sub eadem ratione considerato non possunt esse distinetae scientiae, quarum una est
subalternans et alia subalternata. Patet hoc, quia universaliter subiectum scientiae
subalternatae est magis contractum et aliquid addit ad subiectum subalternantis. Patet hoc per
Lincolniensem I Posteriorum capitulo 12 in fine. Dicitur enim subalternatum quasi sub altero;
psitum exemplo etiam patet, ut geometria considérât de linea absolute, perspectiva de linea
visuali. Et ideo perspectiva subalternatur geometriae. Patet ergo assumptum. Sed, ut pro-
batum est in quaestione praecedenti [1], theologia nostra est de Deo sub ratione deitatis.
Scientia beatorum est de Deo sub eadem ratione, ut probari potest per eadem media. [...] Et
adverte quod neenon est ratio Scoti, quam ponit in Lectura Parisiensi q. 2 et utuntur ea
Cowton et Alnwick quaestione 2. Et est haec ratio: de eodem subiecto sub eadem ratione
formali non possunt esse distinetae scientiae. Primo statim, quia considerans de aliquo
subiecto, habet cconsiderare omnia seibilia, dependendo subiecto sub eadem ratione, qua
subiectum est, quia, quae virtualiter continentur in aliquo subiecto, primo pertinet ad istam
scientiam, primo quo considérât subiectum istius sub ratione ista, quae alia virtualiter
continet. Sed Deus sub ratione absoluta est subiectum tarn theologiae beatorum quam nos-
trae. Ergo nulla est subalternata alteri, aeeipiendo easdem praemissas et concludendo quod
theologia nostra et scientia beatorum non sunt distinetae scientiae."



128 Francesco Fiorentino

Reading puô definire il soggetto della scienza subalternata come un ens

per accidens, compositum ex duabus naturisl0i. Tale soggetto ha un'unità
composta da due scienze104. Perciö, la scienza subalternata è tale solo ris-

petto a due scienze subalternanti105. In virtù di tale soggetto, la scienza
subalternata resolvitur alia scienza A per l'aspetto A ed alia scienza B per
l'aspetto B106 - proprio come prospettavano Kilwardby, Alberto ed Egidio.

Grossatesta faceva molti altri esempi107. Ma, Reading trascura la
diversità dei procedimenti quia e propter quid, pur dérivante dall'episte-
mologia grossatestiana; anzi la contrasta alla luce della stessa epistemologia.
Reading sembra ignorare Grossatesta, quando afferma la diversità dei modi
di conoscere, e invece tenerlo ben présente, quando parla dell'unicità del
soggetto108 e della teoria della superadditio109.

Rispetto alla diversità delle modalità, Reading obietta l'unicità del

soggetto e delle verità di ogni scienza110, sull'autorità di Grossatesta111. La
diversità dei procedimenti implica quella dei soggetti112. La scientia quia e

108 RADINGIA : In Sent. I, Prologus, q. 6, n. 1-3; 98: "Sic ergo dico quod subiectum sub-
alternatae est aliquo modo ens per accidens compositum ex duabus naturis."

104 IDEM : Prologus, q. 6, n. 32-1; 101 f.: "Ergo sequitur quintum, quod subiectum scien-
tiae subalternatae est aliquid unum per accidens, compositum ex duabus scientiis, vel saltern

ex duobus consideratis in duabus scientiis."
10-5 IDEM : Prologus, q. 6, n. 1-2; 102: "Et ideo nulla subalternata subalternatur tantum

uni scientiae."
106 Idem : Prologus, q. 6, n. 22-30; 113: "Ad primum, quod scientia subalternans et

subalternata non sic se habent, quod subalternans sit de superiori tamquam de subiecto et
subalternata de per se inferiori ad illud, nec etiam principium subalternatae probetur
tamquam conclusio in subalterante, ut dictum est prius. Sed requiritur quod subiectum subalternatae

addat conditionem extraneam respectu subiecti subalternantis, ita quod non sit per se

inferius ad ipsum, et principium subalternatae quoad unam partem resolvitur ad unam
scientiam superiorem et quoad aliam partem ad aliam, ut dictum est."

107 LiNCOLNIENSIS: In Analytica Posteriora I, 12, n. 126-169; 194-196.
108 RADINGIA: In Sent. I, Prologus, q. 7, n. 9-13; 124; cf. LiNCOLNIENSIS: In Analytica

Posteriora I, 12, n. 149-151; 195.
109 IDEM : I, 8, n. 45-63; 148f.; cf. ARISTOTELES: Analytica Posteriora I, 9, 76 a 10-11.

LiNCOLNIENSIS: In Analytica Posteriora I, 12, n. 136-145; 194f.; 12, n. 172-182; 196; 12, n.
126-166; 194-196.

110 RADINGIA: In Sent. I, Prologus, q. 7, n. 29-4; 123f. Eadem manus scribit: Contra
opinionem Henrici. Ibidem, n. 30-3; 124-125: "Item, contra aliud, quod dicitur quod scientia

subalternata non considérât absolutum contractum ratione determinationis, sed ratione
determinati, quia determinatum secundum rationem determinati sub ratione sua considérât
scientia superior. Sed scientia subalternans et subalternata, cum sint essentialiter distinctae,
non per se considérant idem sub eadem ratione"; IDEM : n. 5-8; 124: "Item, illud, quod dicit,
est contra Lincolniensem, qui vult quod subiectum subalternatae superaddit conditionem
aliquyam super subiectum subalternantis. Patet quaestione praecedente. Ergo impossibile est

quod considèrent omnino absolutum."
111 LiNCOLNIENSIS: In Analytica Posteriora I, 12, n. 125-165; 194f.
112 RADINGIA : In Sent. I, Prologus, q. 7, n. 9-13; 124: "Praeterea, si subalternans et

subalternata considèrent idem secundum diversos modos cognoscendi, aut illi modi sunt con-
ditiones subiectorum et tunc sunt diversa subiecta et non idem, aut non sunt conditiones
subiectorum, sed est omnino idem subiectum, et hoc est contra Lincolniensem, ut dictum est";
cf. LINCOLNIENSIS : In Analytica Posteriora I, 12, n. 149-151; 195.



La teoria della superadditio passionis 129

propter quid sullo stesso soggetto non sono subalternate113. La causa della
determinazione aggiunta non è espressa dalla scienza subalternante e solo
talvolta da quella subalternata, che puô ricorrere anche all'esperienza114.

Reading spiega che la moltiplicazione delle scienze si puö avere per due
vie: 1) disponendo di diversi concetti quidditativi come soggetti di altret-
tante scienze disparate; 2) operando Vascensus o il descensusH-5. Il verbo
'descendere' era stato introdotto da Boezio116 ed aveva assunto particolare
significato in Pietro Ispano117, Guglielmo di Sherwood118, Pietro Abelar-
do119 e nei dibattiti trecenteschi120.

In conformità al divieto aristotelico, entrambe le modalità, enunciate da

Reading, non producono scienze subalternate, ma, mentre la prima causa
scientiae disparatae, ossia assolutamente prime e separate, la seconda fa sor-
gere scientiae variae, ossia scienze speciali, aventi per soggetti varie specie,
appartenenti ad un unico genere121.

113 RADINGIA : In Sent. I, Prologus, q. 6, n. 32-2; 114f.: "Ad ultimum patet quod,
quando de eadem veritate habetur scientia propter quid et scientia quia, illae scientiae non
sunt proprie se habentes sicut subalternans et subalternata. Sed plus requiritur, ut dictum est
secundum Lincolniensem, licet aliquo modo posset dici improprie scientia una subalternata
alii isto modo, et etiam aliis modis diversis, ut patebit quaestione sequenti."

114 Idem : Prologus, q. 7, n. 4-9; 124: "Praeterea, determinationem additam debet aliqua
scientia per se considerare; sed non subalternans; ergo subalternata. Minor patet secundum
Lincolniensem conclusione 17 I Posteriorum, quia dicit sic: 'Proprii itaque superadiecti causas
non dicit scientia superior et quandoque dicit eas causas scientia inferior, quandoque non.' Et
hoc intelligo, quia quandoque habentur per experientiam tantum"; cf. LlNCOLNIENSIS : In
Analytica Posteriora I, 12, n. 149-175; 195f.

113 IDEM : Prologus, q. 6, n. 23-35. Istae duae operationes tangebantur a LlNCOLNIENSE:
In Analytica Posteriora, I, 12, n. 167-171; 196; 15, n. 107—116; 222; cf. ARISTOTELES:

Analytica Posteriora I, 22, 82 b 37 ss.; LlNCOLNIENSIS: In Analytica Posteriora I, 15, n. 172-
196; 225-226.

DE RlJK, M. LAMBERT: Logica modernorum. A contribution to the History of Early
Terminist Logic. II 1: The Origin and Early Development of the Theory of Supposition. Assen:

van Gorcum 1972, 593.
117 Petrus HiSPANUS : Summulae logicales, ed. L.M. de Rijk. Assen: van Gorcum 1972,

XXII, 15, 219.
118 GUILLELMUS DE SHERWOOD: Syncathegoremata, ed. J.R. O'Donnel. In: "Medieval

Studies" 3 (1941) I 17, 51f.; VI 4, 55; X 12, 61; XVII 17, 80.
119 Petrus AbelarduS: Logica ingredientibus, ed. B. Geyer. In: Peter Abelards

philosophische Schriften, Münster: Aschendorff 1919-1927, 57: "[...] in descensu scilicet unum
per multa dispergimus, in ascensu vero multa sub uno colligimus [...] In ascensu itaque multa
sub uno unimus, quia dissimilia convenire monstramus. In descensu vero qui fit per divisi-
onem, convenientium rerum differentiam econtrario monstramus. "

1211 MAIERÙ, Alfonso: Terminologia logica della tarda scolastica. Roma: Edizioni di Storia
e Letteratura 1972, 233-317.

321 RADINGIA: In Sent. I, Prologus, q. 6, n. 36-13; 99f.: "Secundo modo, nihil reducitur
ad illum modum, et communiter sie habet varietatem scientiae traditae, quia communiter
auetor, tractans de aliquo genere, habente proprias passiones, tractat de speciebus eius quantum

ad proprias passiones earum. Et licet talis scientiae possit primum subiectum poni genus
talium specierum pro eo quod habet conditionem unam subiecti primi - scilicet adae-

quationem aliqualem, quia extendit se ad omnia ilia, de quibus consideretur in scientia ut
subiectis specialibus -, tarnen quia non habet adaequationem in concipiendo virtualiter illas
veritates, licet eius inferiora simul sumpta contineant eas, ideo proprie non est subiectum si-



130 Francesco Fiorentino

L'ascensus e il descensus sono istituiti tra le verità, generate dal soggetto
e dalle proprietà, mostrando le modalità di generazione delle nuove conclusion!

e delle nuove scienze122. L 'ascensus è operato in tre modi sia super o a

subiecto, mentre il descensus è operato in due modi sia super che a subiecto.
Sia Yascensus che il descensus implicano una deduzione logica all'interno
dell'albero di Porfirio; ma, mentre Yascensus comporta una deduzione dal

genere alia specie, il descensus rovescia tale deduzione. Dato lo stesso tipo
di deduzione, 'super' o 'ab' influiscono sull'orientamento della deduzione.
La prima particella indica che il procedimento logico va dal soggetto ad una
sua proprietà o da quest'ultima ad un'altra proprietà; invece, la particella
'ab' significa che il procedimento si realizza dal soggetto ad un altro soggetto,

ad un ente di rango superiore.
1) Ascendendo per accidens super praedicatum sive passionem, non si

moltiplicano le scienze, ma le conclusioni all'interno della stessa scienza123.

Ad esempio, se si deduce un'altra proprietà rispetto a 'risibile', che è già una
proprietà di 'uomo', si ottiene un'ulteriore conclusione sempre all'interno
della scientia de homine124.

2) Ascendendo super praedicatum principii125, ad esempio, se si deduce
la proprietà 'avente tre angoli' dal soggetto 'triangolo', si ottiene un
concetto denominativo, che fa da predicato nella proposizione esistenziale 'il
triangolo ha tre angoli'; ma questa proposizione esistenziale è una conclusione

della stessa scienza, che ha per soggetto il triangolo126.

cut subiectum dicitur virtualiter continere scientiam. Scientia ergo de superiori et inferiori
nec est una, nisi sit genere relato, nec se habet sicut scientia subalternans et subalternata.
Assumptum, quod scilicet scientia de inferiori non subalternetur scientiae de superiori, non
sic proprie subalterna illi et complete, licet aliquo modo posset forte dici. Patet."

122 IDEM : Prologus, q. 6, n. 5-10; 98: "Ad cuius evidentiam est sciendum quod variatio
superioris et inferioris potest esse multipliciter. Cum enim scientiae disparatae et specificae
distinguantur secundum distinctionem conceptuum quidditativorum primo virtualiter verita-
tes scibiles continentium respectu talium subiectorum et passionum, quae probant de eis,
potest esse ascensus vel descensus multipliciter."

123 IDEM : Prologus, q. 6, n. 11-15; 98: "Uno, ascendendo enim non per se primo modo,
sed per accidens sive secundo modo, super praedicatum sive passionem multiplicantur con-
clusiones eiusdem scientiae, et super Posteriorum conclusio est memorabilium, et non est alia
scientia nisi alietate materiali vel quasi specifica. Sed sunt aliae conclusiones eiusdem."

124 IDEM : Prologus, q. 6, n. 18-20; 98: "Exemplum primi: risibile est passio demonstrata
de homine. Si ultra risibile deducatur alia passio respectu risibilis, non est alia scientia, licet
conclusio alia eiusdem scientiae."

123 IDEM : Prologus, q. 6, n. 16-17; 98: "Secundo, ascendendo autem per se super
praedicatum principii, non est alia scientia proprie, quamvis aliquo modo possit dici aliqua
conclusio."

126 IDEM : Prologus, q. 6, n. 20-28; 98: "Exemplum secundi: quando passio, quae est
habere res angulos aequales etc. - patet de triangulo -, contingit ascendere per se primo modo,
arguendo, concludendo quod triangulus habet très angulos relatos. Haec conclusio non est
alterius scientiae nec proprie alia conclusio a priori, licet aliquo modo sit alia conclusio, quia
alius conceptus praedicati in ista et in alia. In primo autem modo bene et alia conclusio
simpliciter, ut quando posterior probatur de passione priori vel de subiecto eius. Pertinent
tunc ambae ad eandem scientiam unam ordine et genere subiecto."



La teoria della superadditio passionis 131

3) Ascendendo a subiecto, si ottiene una conclusione particolare della
stessa scienza. Ad esempio, dalla proposizione della prima figura 'ogni uo-
mo è dotato del riso' non si puö dedurre la proposizione altrettanto
universale, affermativa 'ogni animale è dotato del riso1, ma una proposizione

affermativa, particolare 'qualche animale è dotato del riso', che appar-
tiene sempre alla scientia de homine, non a quella de animali127. Se Reading
avesse utilizzato 'ragionevole' anziché 'dotato del riso' come predicato del

soggetto 'uomo', la sua conclusione 'qualche animale è ragionevole' sarebbe

stata ricavata con una demonstratio potissima, perché avrebbe utilizzato la
definizione di 'uomo' come medio della dimostrazione. Ma in questo caso
Reading avrebbe negato che la definizione del soggetto superiore possa in-
cludere quella del soggetto inferiore128.

4) II descensus puô essere esercitato tantum super subiectum, cosî da

avere parecchie proposizioni esplicative di una conclusione, ad esempio
esplicando la conclusione 'ogni animale è sensibile' con la proposizione
Tuomo è sensibile' o la conclusione 'il triangolo ha tre angoli' con la
proposizione 'il triangolo isoscele ha tre angoli'129.

5) Descendendo sub utroque, cioè sia sul soggetto che sul predicato, si

ottengono scienze distinte, non subalternate. Ad esempio, deducendo la

proposizione 'ogni uomo è dotato del riso' dalla proposizione 'ogni animale
è sensibile'. In questo caso occorre predicare una proprietà diversa di un
diverso soggetto, cosicché la proposizione che si deduce, non rientri più
nella scienza sul primo soggetto, ma in quella sul secondo soggetto. Tutta-
via, quest'ultima non è subalternata alla prima130.

122 IDEM : Prologus, q. 6, n. 29-34; 98: "Alio modo potest esse ascensus ad subiectum,
sed tune non potest esse nisi particularis, sicut ex hoc omnis homo est risibilis, potest argui
quod aliquod animal est risibile. Nec est alia conclusio proprie, nisi dicatur alia aliquo modo

propter conceptum alium et alium subiecti utriusque; non autem est alia scientia proprie,
quia secunda propositio includitur in prima, quae est 'omnis homo est risibilis'."

128 IDEM : Prologus, q. 6, n. 35-3; 92f.: "Probatio antecedentis: demonstratio potissima
est per definitionem vel quasi definitionem subiecti. Sed talis definitio vel quasi definitio
inferioris includit essentialiter definitionem superioris."

129 IDEM : Prologus, q. 6, n. 1-13; 99: "Quarto, descendendo autem tantum sub subiecto
et hoc per se primo modo manet eadem scientia, sed nec proprie multiplicantur conclusiones,
sed quasi explicatio conclusionis prius explicatae. Non enim alia conclusio est quod 'omne
animal est sensibile' et quod 'homo est sensibilis' nec quod 'omnis triangulus habet très' et
quod 'ysosceles habet très'. Si tamem dicatur quod, ubi est alius conceptus, est alia Veritas,
omnes istae veritates habitae sive ascendendo sive descendendo dicuntur aliae conclusiones
scitae et aliae. Sed conceptus proprius inferioris est alius a conceptu superioris et e converso.
Tarnen non sic dicuntur aliae conclusiones, sicut illae, quae habent diversas passiones, et ideo

pro tanto dicuntur conclusiones scientiae non multiplicare proprie sic ascendendo primo
modo vel descendendo, quia eadem Veritas, quod cognoscitur implicite vel explicite vel confuse

et distincte."
130 IDEM : Prologus, q. 6, n. 14-22; 99: "Quinto, descendendo autem sub utroque,

scilicet tarn subiecto quam praedicato, ut sub ista 'omne animal est sensibile', descendendo ad

istam 'omnis homo est risibilis', non eadem conclusio nec etiam eadem scientia, quia superius
non continet virtualiter passionem inferioris, nec etiam una illarum alii subalternata, quia,
sicut passiones superioris resolvuntur ultimate ad ipsum superius, sic passiones inferioris re-



132 Francesco Fiorentino

6) Descendendo a subiecto per accidens sub subiecto, ossia deducendo un
concetto, che include virtualmente il concetto del soggetto, e qualcosa, che
détermina accidentalmente il soggetto, si ottiene un'altra scienza subalter-
nata. Ad esempio, deducendo il concetto di linea visuale da quello di linea
con la superadditio délia visibilità131.

7) Descendendo sub conceptu quidditativo in conceptum per accidens, la
scienza inferiore risulta contraddistinta dal soggetto dérivante dall'aggiunta
di una propriété accidentale al concetto quidditativo, che funge da soggetto
della scienza superiore. Di conseguenza, la scienza inferiore accetta come
principi le conclusioni della scienza superiore132. Ad esempio, dato il
concetto quidditativo 'linea', che è il soggetto della geometria, tale concetto è

inserito nella proposizione esistenziale, copulativa, affermativa 'la linea
retta è la più perfetta', che rappresenta una conclusione della geometria. A
tale conclusione se ne aggiunge un'altra, questa volta attinente alia fisica,
ossia 'più l'agente ed il paziente sono avvicinati, più l'azione è forte'. Le due
conclusioni sfociano in un principio dell'ottica, ossia 'la visione secondo la
linea retta è la più perfetta'. In questa proposizione il sintagma 'la visione
secondo la linea retta' rappresenta una determinazione accidentale dovuta
alia combinazione delle due conclusioni e rimandante sia alia linea in quan-
to soggetto della geometria che alla visibilità in quanto proprietà aggiun-
tiva, prestata dalla fisica all'ottica. Ma, mentre Reading non si cura di preci-
sare come le due conclusioni siano state ottenute, specifica l'esperienza come

fonte dell'evidenza del principio dell'ottica133. II ricorso all'esperienza

solvuntur ultimate ad inferius. Ideo non sunt subalternate, ut patebit postea. Sed sunt scien-
tiae distinctae, quamvis non omnimodo, sicut scientiae de homine et albedine."

131 IDEM : Prologus, q. 6, n. 13-25; 100: "Quia, ut patet ex dictis supra, non est complete

subalternatio, nisi descendendo per accidens sub subiecto, hoc est ad conceptum unum
per accidens includentem conceptum subiecti subalternantis et aliquid determinans ipsum per
accidens, quemadmodum linea visualis continetur sub linea et ideo omnis subalternata sub-
alternatur duabus scientiis. In nullo enim descensu proprie exigitur genus subiecti prioris
scientiae, sic quod principia posterioris scientiae sumantur ab ilia priori nisi in isto. Quando
enim per se descenditur sub subiecto, nullo modo exigitur illud genus, sed est eadem scientia,
ut dictum est prius. Quando alius descenditur per se sub subiecto et praedicato, aliqualiter
hoc est ad propriam passionem inferioris. Tunc specialior non accipit principia sua a commu-
niore, sed habet suas immediatas proprias, sicut communior suas."

132 IDEM : Prologus, q. 6, n. 26-37; 100: "Septimo in isto autem descendendo sub

conceptu quidditativo per se uno ad conceptum unum per accidens ex illo subiecto et accidente,
per accidens exigitur genus primum scientiae, quia ad primam non pertinet considerare de eo,
quod accidit suo subiecto, et tarnen scientia inferiori accipit principia sua a communiore.
Quod sic intelligo: nullum principium unum alicuius scientiae subalternatae est conclusio in
una subalternante praecise, quia tunc [non] pertineret per se ad scientiam subalternatam, quia
resolutio illius staret ultimate ad subiectum scientiae subalternantis et ita ad illam per se

pertineret, quia contineretur virtualiter in subiecto illius, et ideo principium scientiae subalternatae

est unum per accidens, quod est subiectum illius principii. Et habet proprium praedi-
catum, quod nec continetur in una parte subiecti sola, nec in alia."

133 IDEM : Prologus, q. 6, n. 1-11; 101: "Exemplum: secundum lineam rectam fit
perfecta visio. Si istud sit principium in perspectiva, notum est istud principium, quia est per ex-
perientiam. Continetur tamen virtualiter primo in ratione huius totius subiecti 'linea visualis',
sed tamen haec Veritas resolvitur ulterius in rationes partium illius subiecti, quae conside-



La teoria della superadditio passionis 133

potrebbe lasciar intendere un procedimento quia. Associando tale pro-
cedimento alla possibilità che l'ottica accetti come principi le conclusioni
della sola geometria, si configurerebbe un mero rapporto di subalternazione
alla maniera dell'Aquinate; ma la presenza della fisica complica il quadro
epistemologico, che è suscettibile di accostamenti non troppo ravvicinati,
sebbene qui Reading a suo modo sembri accogliere un criterio procédurale
nel rapporto di subalternazione di marca tomista e paventare una Potenziale

catena di scienze subalternate solo per superadditio.

In conclusione, nonostante il preciso divieto al descensus scientiarum, Ari-
stotele lasciava aperta la questione della subalternazione, che continua ad

essere discussa tanto dagli esegeti medievali quanto dai contemporanei; tra
i primi ed i secondi talvolta si danno vicinanze ermeneutiche, corne quella
segnalata tra lo schema di Ross e il commento tommasiano al De Trinitate.

Reading, preceduto da Cowton, è avverso alla subalternazione e all'opi-
nione dellAquinate. Quest'ultimo, concorde con Temistio ed influente su

Rodolfo il Brettone, ammetteva la subalternazione, solo se il soggetto della
scienza subalterna fosse contenuto 1) come specie o 2) corne principio ma-
teriale del soggetto della scienza subalternante. Veniva a crearsi una catena
di scienze, in cui la scienza inferiore riceve corne credute le conclusioni della

scienza superiore e le assume corne principi che la scienza inferiore di-
mostra solo quia, ossia procedendo dagli effetti aile cause.

Sia Nedellec - in ambito domenicano - che Cowton e Bassoles - in am-
bito francescano - notano che la credenza non puo sostituire l'evidenza corne

condizione della scienza rigorosa. La retrocessione della theologia
nostra al grado di scienza non propriamente detta appare la conseguenza
inevitabile della mancanza dell'evidenza dei principi. Guglielmo di Nottingham,

mediato da Roberto di Cowton, intende sostituire l'evidenza con
l'esperienza; ma questa soluzione è contestata da Giovanni di Thornton,
veicolato da Reading. Harclay, riportato da Aureolo, e Ascoli distinguono
vari lumina, permettendo di sostenere la compatibilità tra l'auctoritas e la

ratio.
Mentre Cowton contesta all'Aquinate che si potrebbe scire una scienza,

credendo che un altro la conosca, Reading - con Grossatesta e Scoto -
obietta che due scienze sullo stesso subiectum sarebbero la stessa, a scapito
di ogni criterio procédurale; ciascuna scienza deve partire da principi evi-
denti, non creduti; da principi non evidenti conseguono conclusioni non
evidenti.

L'unica forma di subalternazione, che Reading sia disposto a rico-
noscere, è ispirata alla teoria della superadditio. Sebbene Reading - per sua

rantur in duabus scientiis superioribus, et sic resoluta scitur propter quid hoc modo 'linea
recta est brevisssima'. Haec est propositio geometrica. Alia propositio naturalis est ista 'agente
et passo magis approximatis est actio fortior'. Ex istis duabus propositionibus, quarum una est
geometrica, altera physica, sequitur ista propositio in perspectiva, quae est subalternata, quod
'visio secundum lineam rectam est perfectissima'."



134 Francesco Fiorentino

stessa dichiarazione - mostri di riprendere tale teoria da Grossatesta nelle
linee fondamentali, gli sviluppi più avanzati, che sono noti a Reading, non
provengono da Grossatesta, ma da Kilwardby, Alberto ed Egidio.

In accordo con quest'ultimi, Reading concede come unica forma di
subalternazione il descensus a subiecto per accidens sub subiecto. Percio,
l'ottica, che ha per subiectum la linea visibile, assume dalla geometria il suo
soggetto (ossia la linea), al quale aggiunge una propriété, ossia la visibilité
ricavata dalla fisica. Il descensus dal concetto quidditativo a quello acciden-
tale lascia supporre il riaffacciarsi di un criterio procédurale e di una possi-
bile concatenazione delle scienze, secondo l'insegnamento tomista nella ver-
sione di Rodolfo il Brettone.

Ma, ammesso che si dia, taie concatenazione in Reading non oltre-
passerebbe l'ambito délia superadditio corne suo unico campo di applica-
zione possibile, ossia varrebbe per scienze aventi un soggetto solo par-
zialmente e non totalmente identico. In ogni caso il trattamento délia
subalternazione è inserito da Reading in una concezione strettamente ogget-
tuale, per cui il dominio, l'unité e la dignité di una scienza dipendono dal
suo soggetto e dalle sue propriété. Proprio questa concezione impedisce a

Reading di accogliere in toto i risultati dell'epistemologia grossatestiana a

proposito délia diversité di procedure per le scienze in rapporto di subalternazione,

diversité impiegata dall'Aquinate e rigettata da Reading per la stessa

ragione, ossia la possibilité di differenziare due scienze aventi un
soggetto totalmente identico e quindi di ridimensionare l'importanza del
criterio puramente oggettuale.

Abstract
Despite the precise prohibition to the descensus scientiarum, Aristotle left
open the question of subalternation, which continues to be discussed both
by medieval commentators and the contemporary ones. Ermeneutic
proximities there are among the former and latter commentators, as that among
Ross' scheme and Aquinas commentary to Boethius' De Trinitate.

This contribution considers Aquinas' theory of subalternation and the
relative discussion in fourteenth century a?nong the Dominicans and
Franciscans, both in Paris and Oxford. In this picture John of Reading (fl. Oxford
1319) i is inserted with Grosseteste's influence as for the theory of
superadditio passionis, but through Robert Kilwardby, Albert the Great and Giles

of Rome.


	La teoria della superadditio passionis : un'influenza albertino-egidiana in Giovanni da Reading?

