Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: La philosophie médiévale en Allemagne : longue durée et tendances
récentes

Autor: Speer, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760772

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS SPEER

La philosophie médiévale en Allemagne :
longue durée et tendances récentes’

C’est d’abord et avant tout un honneur d’étre invité a parler aujourd’hui,
ici a Paris, a la Sorbonne, a Ioccasion de la Journée Incipit 2007 organisée
par le Centre Pierre Abélard. Paris peut en effet étre tenu pour le lieu de
naissance d’une médiévistique philosophique, qui se sait n’étre plus au
service d’un programme néoscolastique, mais s’occupe de nouveau et en
priorité des sources historiques. Les « Recherches critiques sur I’dge et
I'origine des traductions latines d’Aristote » d’Aimable Jourdain, parues
pour la premiére fois en 1819, expriment cette préoccupation dans leur
titre ; il en va de méme de I’étude d’Ernest Renan de 1852 : « Averroés et
I’Averroisme » ; c’est encore le cas des trois volumes de I’ « Histoire de la
philosophie scolastique » de Jean-Barthélemy Hauréau, volumes datant des
années 1872-1880 (mais précédés d’une esquisse datée de 1850). Cette
liste de savants parisiens qu’il faudrait compléter par de nombreux autres
noms dont celui d’Etienne Gilson, peut étre poursuivie jusqu’a nos jours
avec la mention de Paul Vignaux, Jean Jolivet, Edouard Jeauneau, Alain de
Libéra et Ruedi Imbach, pour ne citer qu’eux. Ce n’est toutefois pas de cela
que je dois parler ici, mais bien plutdét de I’état de la recherche en
philosophie médiévale (ou en médiévistique philosophique) en Allemagne.
C’est en effet, sur ce théme que j’ai été invité par Ruedi Imbach et Jacob
Schmutz a dire quelque chose qui soit historique, mais tienne compte aussi
de données actuelles, et présente une espéce de biotope intellectuel, tout a
fait comparable a celui de I’espace francophone.

Si j’ai bien compris 'invitation, il ne s’agit pas d’abord de la recon-
stitution des origines historiques de notre discipline, laquelle en Allemagne
est liée en quelque sorte a des noms comme ceux de Clemens Baeumker,
Franz Ehrle et Heinrich Denifle, mais aussi aux trois prélats : Martin Grab-
mann, Bernhard Geyer et Joseph Koch. Cette reconstitution a été entreprise
en des présentations suggestives et de facon magistrale par Wolfgang
Kluxen et Kurt Flasch. Dans ce qui suit, il s’agira donc avant tout de
donner une vue d’ensemble qui, a la lumiére de perspectives historiques
directement liées a notre époque, considére les tendances actuelles de la
recherche, en repére les orientations et les analyse.

I Conférence, donnée a la Sorbonne a I’occasion de la Journée Incipit 2007 organisée par
le Centre Pierre Abélard, le 9 juin 2007. Je remercie vivement mes collégues Ruedi Imbach et
Jacob Schmutz pour cette invitation et mes collégues Roland Hissette et David Wirmer pour
leur soutien linguistique et pour leur commentaires philosophiques.



La philosophie médiévale en Allemagne 91

Mais la perspective qui est celle de I'historien de sa propre époque est
spéciale. D’une part, le matériel qu’il examine et qu’il cherche a analyser
est encore en mouvement. En outre, il est lui-méme aussi une part de cette
histoire, c’est-a-dire qu’il est en méme temps observateur et acteur, ne
pouvant donc que partiellement se soustraire a ce qui est examiné. Ceci
doit étre bien reconnu au préalable. En outre, les méthodes de I’historien
de sa propre époque différent également au moins en partie de celles de ces
historiens qui eux considérent des périodes plus éloignées : ces périodes ne
peuvent étre reconstituées a partir de ce qui se vit actuellement, mais seule-
ment A partir de témoignages transmis ; sous ce rapport, la position des
critiques et historiens d’art est analogue. Si I’histoire de I’art présuppose le
passé de son objet — c’est du moins ce qu’a postulé efficacement le grand
Hegel —, la critique de I’art, elle, est livrée au tumulte des opinions.

Vous allez donc entendre de ma part un exposé engagé, engagé surtout
dans ce sens que, en tant qu’observateur, mais aussi acteur, je ne puis faire
autrement que de me voir moi-méme étre une partie de cette histoire que je
voudrais vous présenter.

Il y a environ trente ans, c’est en cette qualité d’observateur-acteur en-
core juvénile, que je suis entré dans cette histoire. J’étais alors 2 Bonn jeune
étudiant de Wolfgang Kluxen. Plus tard, il a dirigé mon doctorat. Il est
mort le 12 mai 2007. J’aimerais lui consacrer cette évocation, d’autant plus
que, pour la période que j’ai a envisager, il appartient sans aucun doute aux
figures de proue dans le domaine de la recherche sur le moyen 4ge philo-
sophique2.

Je reviens pourtant au tout début de I’histoire que j’ai a rapporter. C’est
le temps o, 2 Bonn, Hans Jorissen avait élaboré une trés fine étude sur les
querelles eucharistiques du douzieme siécle3 et ot Wilhelm Breuning avait
assuré ’édition partielle — elle fut longtemps la seule — de la Summa de
Bono d’Ulrich de Strasbourg# ; ils étaient tous deux d’excellents théologiens
médiévistes, membres d’une espéce de savants qui, depuis, est devenue
extrémement rare : de nos jours, en effet, 'aspect spéculatif de la théologie
médiévale est fréquemment pris en charge par des philosophes. Le centre
de mes études philosophiques devint alors le séminaire de philosophie
« B ». En ce temps-la, du moins vu de I’extérieur, il constituait, a c6té du
séminaire de Bochum, un des deux centres-pilotes de la médiévistique
philosophiques en Allemagne. Je vais y revenir.

En fin d’été 1977, Wolfgang Kluxen organisa a Bonn le sixieme congres
de la SIEPM (il en fut le président dix années durant 1972-1982, plus

2 Voici SPEER, Andreas: In memoriam Wolfgang Kluxen. In : Bulletin de philosophie mé-
diévale 49 (2007) v-xi ; HONNEFELDER, Ludger: Philosophie als Ausgriff endlicher Vernunft.
Zum Tod von Wolfgang Kluxen (1922-2007). In : Philosophisches Jahrbuch 115 (2008) 3-20.

3 JORISSEN, Hans: Die Entfaltung der Transsubstantiationslehre bis zum Beginn der Hoch-
scholastik (= Miinsterische Beitrige zur Theologie 28,1). Miinster Westf.: Aschendorff 1965.

4 BREUNING, Wilhelm: Erbebung und Fall des Menschen nach Ulrich von Strassburg (=
Trierer theologische Studien 10). Trier: Paulinus 1959.



92 Andreas Speer

longtemps donc qu’aucun de ses prédécesseurs et successeurs). Je n’ai été
informé que marginalement de ce congrés. Le théme choisi : « Langue et
connaissance au Moyen Age » ainsi que DPexplicitation de son contenu
étaient révélateurs : d’une part de I'intérét grandissant pour les probléma-
tiques d’ordre épistémologique ; d’autre part du « linguistic turn » occupé a
se frayer un chemin aussi en médiévistique philosophique : sur base de
textes récemment édités, ceux de Guillaume d’Occam en particulier, et
ceux de la tradition de la grammaire spéculative, ce « linguistic turn » assu-
rait a la logique et a la philosophie du langage un regain d’intérét. Ces deux
centres de gravité répondaient a une situation nouvelle, par rapport a
laquelle la recherche en médiévistique philosophique essayait de se
repositionners. Ici surtout jouait aussi un role le fait que les liens tradition-
nels de la philosophie médiévale aux facultés de théologie se desserraient,
ce qui avait des conséquences institutionnelles considérables. La philoso-
phie médiévale devait se chercher de nouveaux partenaires pour dialoguer.
Elle le fit non sans succés.

Cependant, le point de départ des débats dont j’ai été le témoin durant
mes études et qui seront évoqués plus en détail par la suite consistait dans
la relation de la philosophie médiévale avec la théologie. En Allemagne, les
protagonistes de ces débats étaient Wolfgang Kluxen précisément et Kurt
Flasch. A Bonn, Kluxen avait fondé un groupe de travail pour la recherche
critique sur la scolastique ; en faisaient partie des personnalités aussi mar-
quantes que Jan P. Beckmann (a I'origine un disciple de Gottfried Martin),
Georg Wieland et Ludger Honnefelder. Durant la génération postérieure a
Kluxen, ils ont influencé de maniére déterminante la médiévistique philoso-
phique en Allemagne. A ce cercle appartenait aussi de mon temps Gangolf
Schrimpf, qui, comme Kurt Flasch, était a origine un disciple de Johannes
Hirschberger. A cette époque, Kurt Flasch était déja successeur de Wolf-
gang Kluxen a luniversité de Bochum : ¢’était alors en Allemagne la
fondation universitaire la plus en vue, et cela tenant a la personnalité des
fondateurs (je me limite a la philosophie) comme Hans Blumenberg, Her-
mann Liibbe et Wolfgang Kluxen, mais aussi de son successeur Kurt Flasch.
Comme Wolfgang Kluxen, Kurt Flasch avait réuni un groupe intéressant de
jeunes médiévistes provenant de divers pays d’Europe, parmi lesquels figu-
raient des noms aussi connus que ceux de Burkhard Mojsisch, Alain de
Libera, Loris Sturlese et Ruedi Imbach. Je puis aisément m’imaginer le cli-
mat qui régnait en ces années a Bochum ; il était sans doute du méme ordre
que celui régnant a Bonn, ou Kluxen entre temps était devenu pour deux
mandats président de I’Allgemeine Deutsche Gesellschaft fiir Philosophie
(1978-1984), société dénommée aujourd’hui Deutsche Gesellschaft fiir
Philosophie. Cette présidence était une haute distinction accordée a une

5 KLUXEN, Wolfgang: Leitideen und Zielsetzung philosophiegeschichtlicher Mittelalter-
forschung. In: KLUXEN, Wolfgang e.a. (eds.): Sprache und Erkenntnis im Mittelalter (=
Miscellanea Mediaevalia 13/1 & 2). Berlin—-New York: W. de Gruyter 1981, 1-16.



La philosophie médiévale en Allemagne 93

discipline spécialisée, en l'occurrence la philosophie médiévale, laquelle
pourtant se trouve rarement au centre de I’intérét philosophique général.

Il y avait pourtant des raisons d’accorder une attention plus importante
a la médiévistique philosophique. J’ai signalé déja qu’elle se libérait des
conditionnements théologiques (aussi du point de vue du cursus des
carriéres) et, comme Kluxen aimait a le dire, elle cherchait 2 nouveaux frais
a accrocher son objet dans le domaine philosophique général. Pour Kluxen
et son école, I’'intérét était centré sur les processus de la rationalisation et
de ’avénement de la scientificitéé. Le modele a suivre devint la conception
aristotélicienne de la science et de la métaphysique. La redécouverte et
’accueil du corpus aristotelicum, mais également I’assimilation créative de
la philosophie aristotélicienne conditionnaient alors I’intérét de I’école de
Bonn pour la philosophie médiévale ; quelquefois aussi, ces données entrai-
naient I’imposition de normes. De cela, le jeune doctorant que j’étais et qui
s’intéressait lui a Bonaventure dut bien le constater ! On remarque parfois
dans ma dissertation le souci de légitimer des interrogations face au
paradigme de rationalité établi selon Aristote”. Dans I’ensemble toutefois la
confrontation était ouverte et il s’agissait d’'une dispute au meilleur sens du
mot.

A TParriere plan de la thése de la rationalisation se trouvait la tentative
de décrire ’avénement de la philosophie a ’époque moderne, ou mieux de
reconnaitre les origines des tendances des temps modernes dans les
contextes discursifs médiévaux. Le modele de scientification (« Verwissen-
schaftlichung ») qui s’appuyait sur Clemens Baeumker et Joseph Koch,
comme aussi en quelque sorte sur Max Weber et Joachim Ritter, offrait ici
une assise surprenante : dans son contexte, tant les efforts de différencia-
tion des sciences théoriques que ’autonomie institutionnelle croissante de
la philosophie a I’Université pouvaient étre envisagés. A ces processus de
différenciation sous I'influence de la doctrine de la science aristotélicienne
appartenait aussi le rapport de la théologie et de la philosophie, plus
exactement la séparation entre d’une part une philosophie premiére et une
métaphysique reposant uniquement sur les principes accessibles a la raison
naturelle, et d’autre part une théologie reposant sur les principes de la
révélation et revendiquant avec véhémence le méme droit 4 la scientificité.
Dans ce contexte, I'intérét pour la philosophie médiévale se focalisait aussi
sur les centres qu’avaient été Paris et Oxford. Les figures de proue en
étaient Thomas d’Aquin, Jean Duns Scot et Guillaume d’Occam ; de ce der-
nier précisément, les écrits paraissaient pour la premiére fois dans une édi-

6 Voir KLUXEN, Wolfgang: Der Begriff Wissenschaft. In: WEIMAR, Peter (ed.): Die Renais-
sance der Wissenschaften im 12. Jahrbundert. Ziirich: Artemis 1981, 273-293, réedité dans:
KLUXEN, Wolfgang: Moral — Vernunft — Natur. Beitrige zur Ethik, hrsg. von Korff, Will-
helm / Mikat, Paul. Paderborn: Schéningh 1997, 310-327.

7 SPEER, Andreas: Triplex veritas. Wahrheitsverstindnis und philosophische Denkform
Bonaventuras (= Franziskanische Forschungen 32). Werl Westf.: Dietrich Coelde 1987.



94 Andreas Speer

tion critiqued. Formulées dans I’esprit du scepticisme augustinien face a une
curiositas invaincue, les objections critiques d’un Bonaventure ou d’un
Henri de Gand n’avaient qu’une portée minime ; c’était du reste aussi le
sort du platonisme : du fait de la victoire de I’aristotélisme, il semblait
devoir renoncer a sa position privilégiée et sa tendance unificatrice semblait
aussi s’opposer a la différenciation recherchée des sciences ; tout au plus
une synthése spéculative — a la maniére de celle de Thomas d’Aquin -
pouvait-elle encore étre menée. L’écroulement de celle-ci peu de temps déja
aprés sa réalisation était considéré comme le prix qu’il avait fallu payer
pour entrer sur le chemin de la modernité. Assurer le progrés par la
rationalité scientifique, telle était la variante qu’on opposait a3 Bonn au
paradigme de 1" Aufklirung (au paradigme des Lumiéres), lequel déter-
minait alors largement la topographie intellectuelle en Allemagne et, par
exemple, est caractéristique des essais de fondement du discours théorique
et pratique d’un Jiirgen Habermas.

De ce paradigme de 1" Aufklirung mobilisant tout Iintérét, I’autre
variante eut son origine a Bochum. Plus tard, Kurt Flasch a méme parlé de
PAufklirung au moyen age comme d’un programme, d’une maniére, il est
vrai, toute différente de celle propre a Kluxen. La, en effet, ot Kluxen voy-
ait la percée de l'epistéme vers la forme de la modernité, 1a Flasch re-
connaissait surtout les mécanismes de dissolution a I’ceuvre dans I’histoire ;
dans la tradition de Joseph Koch, méme si ¢’est inavoué, il développa alors
un intérét spécial pour les conflits naissants et ce qui les fonde dans les
choses et dans les institutions. Déja dans la premiére partie de sa disserta-
tion d’habilitation sur Nicolas de Cuse, il esquisse I’histoire de la rébellion
ouverte ou latente contre la reprise unificatrice entreprise sous un para-
digme épistémique ; sur base de la théorie aristotélicienne de la science, ce
paradigme est introduit avec une prétention de mise en ordre ; a son tour,
celle-ci se manifeste sous la forme de la théologie et de sa prétention a étre
la premiére science, c’est-a-dire, par la méme, sous la forme de 'autorité
ecclésiatique. Ainsi, pour Flasch, Aufklirung signifie en premiére ligne la
libération du primat de la théologie? ; ainsi encore, en en appelant a la tra-
dition néoplatonicienne, Flasch souligne-t-il ’autonomie de la raison. Celle-
ci ne doit pas étre vue seulement comme une force constitutive pour notre
perception de la réalité : elle seule, par sa propre force, elle peut atteindre
son accomplissement. C’est surtout la lecture aristotélico-néoplatonisante de la
doctrine aristotélicienne de lintellect par Albert le Grand, qui devient pour

8 Comparez par exemple la premiére et la deuxiéme édition de ZIMMERMANN, Albert :
Ontologie oder Metaphysik? Die Diskussion iiber den Gegenstand der Metaphysik im 13. und
14. Jahrbundert. Texte und Untersuchungen. lére éd. Leiden-Koln: Brill 1965 (= STGM 8),
330-338 (Guillaume d’Ockham) et 2éme ed. Leuven: Peeters 1998 (= RTPM Bibliotheca 1),
389-398 (Guillaume d’Ockham).

9 Voir: FLASCH, Kurt: Aufklirung im Mittelalter? Die Verurteilung von 1277. Das Doku-

ment des Bischofs von Paris (= Excerpta classica 6). Mainz: Dieterich’sche Verlagsbuch-
handlung 1989.



La philosophie médiévale en Allemagne 95

Flasch le critére décisif d’identification d’une école dominicaine allemande :
celle-ci élabore son propre chemin vers la modernité et présente une voie
originale, typiquement allemande (ce en quoi se percoit le paradigme d’une
écriture anglo-saxone de I’histoire de la philosophie). Une illustration histo-
riographique dans le sens d’une histoire régionale de la philosophie en a été
tentée plus tard par Loris Sturlese, avec les deux volumes de son « Historia
della filosofia tedesca nell’medioevo »10.

Cette histoire est bien connue ici a Paris et n’a pas besoin d’étre ex-
plicitée davantage. Il n’est pas non plus nécessaire de revenir sur la grande
influence qu’a eue en Allemagne la maniére dont a Bochum on a interprété
I’histoire de la philosophie médiévale. Aujourd’hui, le centre de gravité du
« Corpus Teutonicorum Philosophorum Medii Aevi » s’est déplacé vers
Pextréme pointe de I’Apulie ; de 134, il renvoie de vigoureux surgeons vers
Cologne, d’otu tout était parti. En effet, lorsqu’en 1950, le Thomas-Institut
fut fondé, tout commenca par ce qui devint le noyau du travail scientifique
dans 'institut nouvellement fondé : ce noyau était la reprise des travaux sur
les ceuvres latines de Maitre Eckhartl! (parallelement aux travaux de
Joseph Quint sur les sermons allemands) ainsi que la poursuite de I’édition
des ceuvres philosophiques et théologiques de Nicolas de Cuse!2. En soi, la
fondation du Thomas-Institut refléte d’abord I’état d’esprit qui émane aussi
des documents d’époque correspondants : aprés la compléte débicle poli-
tique et morale en Allemagne a la fin de la seconde guerre mondiale, il
s’agissait de renouer avec la tradition des valeurs de 'occident chrétien.
Pourtant de facto et materialiter, le Thomas-Institut fut fondé avec des mo-
yens du « reeducation programme » américain et ’appui efficace de John
O. Riedl ; avec lui, en 1943, Joseph Koch avait encore publié chez Mar-
quette University Press I’édition bilingue des Errores philosophorum de
Gilles de Rome. Comme Kluxen I’a mentionné dans un protocole des colla-
borateurs d’alors, Koch avait renoncé sciemment a I’appellation Saint
Thomas. Thomas en effet devait étre la figure a laquelle le nouvel institut
entendait surtout s’identifier, non en raison de sa sainteté, mais pour avoir
été une intellectualité scientifique éclairée, largement ouverte aux revendi-

10 STURLESE, Loris: Storia della filosofia tedesca nel medioevo. Dagli inizi alla fine del
secolo XII (= Accademia toscana di scienze e lettere “La Colombaria”, Studi 105). Firenze:
Leo S. Olschki 1990. ID.: Storia della filosofia tedesca nel medioevo. Il XIII secolo (=
Accademia toscana di scienze e lettere “La Colombaria”, Studi 149). Firenze: Leo S. Olschki
1996. ID.: Die deutsche Philosophie im Mittelalter — von Bonifatius bis zu Albert dem Groflen
(748-1280). Miinchen: C. H. Beck 1993.

11 GORIS, Wouter / SPEER, Andreas: Das Meister-Eckhart-Archiv am Thomas-Institut.
Kontinuitit der Forschungsaufgaben. In: Bulletin de philosophie médiévale 37 (1995) 149-
174.

12 SENGER, Hans Gerhard: Zur Geschichte der Edition der ,,Opera omnia® des Nicolaus Cu-
sanus. In: BEIERWALTES, Werner / SENGER, H.G. (eds.): Nicolai de Cusa Opera omnia. Sym-
posion zum Abschlufl der Heidelberger Akademie-Ausgabe (Heidelberg, 11. und 12. Februar
2005). Heidelberg: Universitdtsverlag Winter 2006, 37-77.



96 Andreas Speer

cations de son temps, et critiquement responsable!3. Dans cet état d’esprit,
I’Institut se savait redevable de la programmation de Clemens Baeumker ;
Koch lui-méme le vénérait comme son maitre et autorité, et reconnaissait
en lui son propre modéle scientifique.

En ce qui concerne Clemens Baeumker, Wolfgang Kluxen et Kurt Flasch
ont été unanimes a reconnaitre en lui un grand savant : par son souci
d’unifier les méthodes historico-philologiques et I’objectivation systéma-
tique, par son aptitude aussi a questionner les données historiques en te-
nant compte de leurs fondements théoriques et des présupposés inhérents
aux individus et aux institutions, il a exercé une influence profonde, allant
bien au-dela du cercle des milieux allemands. Cela vaut pour les recherches
de Beaumker sur la faculté des arts de Paris: il a été un des premiers 2
I’étudier systématiquement et 4 avoir mis en lumiére son importance ; cela
vaut aussi pour ses recherches sur la continuité de la tradition néoplato-
nicienne dans la scolastique imprégnée principalement d’aristotélisme. En
raison de la disposition méthodique et philosophique qui était la sienne
pour aborder I'histoire de la philosophie médiévale, Baeumker a substitué a
un concept normatif de la scolastique un concept historique : cela I’a amené
a esquisser une vue d’ensemble de la philosophie médiévale, qui montre
I’unité historique de cette période dans la pluralité différentielle d’un pro-
cessus vivant!4. Cela se manifeste avant tout dans la série de publications
fondée par lui en 1891 Beitrdge zur Geschichte der Philosophie des
Mittelalters; plus tard, cette série sera poursuivie notamment par Martin
Grabmann et Wolfgang Kluxen ; actuellement elle I’est par Theo Kobusch.
Les fascicules dépassent la centaine et sont regroupés dans vingt-quatre gros
volumes ; on y trouve des études parfois étendues et, jusqu’a sa mort surve-
nue en 1924, Baeumker a assuré avec beaucoup de soin leur publication.
Aujourd’hui encore, ces travaux restent d’une trés grande valeur, en raison
des perspectives multiples qui y sont adoptées ; elles permettent d’aborder
la philosophie médiévale sous la diversité de ses traits culturels et de ses
traditions linguistiques, mais aussi selon toute I’étendue de sa tradition
scientifique. Beaucoup de textes édités dans ces fascicules et volumes sont
aujourd’hui encore, soit pratiquement depuis prés d’un siécle, les seuls dis-

13 Voir KLUXEN, Wolfgang: 50 Jahre Thomas-Institut. Erinnerung an die Anfinge. In:
AERTSEN, Jan A. / PICKAVE, Martin (eds.): Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven
im Mittelalter (= Miscellanea Mediaevalia 29), Berlin—-New York: W. de Gruyter 2002, 21~
28; ce volume contient d’autres articles concernant I’histoire du Thomas-Institut, voir par
exemple MEUTHEN, Erich: Das Thomas-Institut. Vor- und Griindungsgeschichte. Ibid. 3-20.

14 Voir GRABMANN, Martin: Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie. In: 1D.: Studien und Charakteristiken zur Geschichte der Philo-
sophie insbesondere des Mittelalters. Gesammelte Vortrige und Aufsiitze von Clemens Baeum-
ker. Mit einem Lebensbilde Baeumkers (= Beitrige zur Geschichte der Philosophie des Mittel-
alters, 25,1/2). Miinster Westf.: Aschendorff 1927, 1-38. FLASCH, Kurt: Die Konzeption der
Philosophiehistorie bei Clemens Baeumker und Martin Grabmann. In: 1D.: Philosophie hat Ge-
schichte, Band 2: Theorie der Philosophiebistorie. Frankfurt a.M.: Klostermann 2005, 339~
377, bes. 358-367.



La philosophie médiévale en Allemagne 97

ponibles: ainsi pour les ceuvres d’Alfarabi et d’Avencebrol (Ibn Gabirol),
mais aussi pour les ceuvres de Dominique Gundissalvi et les traités de Robert
Grosseteste, pour ne rien dire des écrits de Witelo. A ce propos, Kurt Flasch
rapporte un dictum de Tullio Gregory : plutét que d’écrire une introduction
a la philosophie médiévale, on devrait enjoindre a ses étudiants de lire les
études publiées par Beaumker dans les Beitrdge. Ainsi poursuit Flasch, en peu
de temps et en une fois seraient balayées toutes les simplifications sur le
moyen age harmonieux et unifié, synthétisé et chrétien. Ce serait toutefois
aussi un reméde amer, de lire ces volumes sans le fil conducteur, que quel-
que histoire compacte de la philosophie rend si attractif (pas seulement
depuis 'avénement du délire de I'application de modules faisant fureur
partout !), car la réduction de la complexité va de pair avec I’allégement du
travaills. Avant de lire cette anecdote chez Flasch, j’ai moi-méme fait cette
expérience lors de la préparation de mon premier cours, con¢u comme une
vision d’ensemble, sur la philosophie médiévale. Ce cours fut une aventure
trés laborieuse, mais j’ai encore aujourd’hui I'impression que moi-méme et
les étudiants avons rarement tant appris en si peu de temps.

Autant Clemens Baeumker était tenu en haute estime comme figure de
référence par Flasch et Kluxen, autant les esprits étaient divisés au sujet de
Joseph Koch, méme si pour Flasch et Kluxen et pour beaucoup d’autres, le
fondateur du Thomas-Institut avait marqué le point de départ de leurs
propres recherches. Dans les introductions-programmes des trois premiers
volumes des opera omnia de Dietrich de Freiberg, Flasch esquisse sa ma-
niere de voir; elle s’oppose a une reconstruction et interprétation de
I’histoire de la philosophie médiévale (en particulier celle de I’école domi-
nicaine allemande a la fin du treiziéme siécle et au début du quatorziéme),
qui serait dominée par la figure de Thomas d’Aquinl’é, De cela dépendait
aussi ’effort de recontextualiser a nouveaux frais Maitre Eckhart et, selon
la propre expression de Flasch, de le sauver du courant de la mystiquel?.
Pourtant, la lecture critique de Thomas aussi bien que son contraire, la lec-
ture bienveillante de la synthése scolastique classique, toutes deux mécon-
naissaient qu’en son temps Thomas n’a jamais pu étre tenu pour un « main-
stream », mais que plus d’une fois il a été vu comme un provocateur. Ce
n’est pas sans raison que Thomas a suscité des débats controversés, qui ont
conduit a la premiére formation d’écoles antagonistes, opposant non seule-
ment les franciscains aux dominicains, mais aussi les dominicains entre eux,

15 Voir FLASCH: Philosophie hat Geschichte, 359sq.

16 Voir spécialement les introductions de Kurt Flasch au début des volumes I-III de
I’Opera omnia de Dietrich von Freiberg. Vol. 1 : Schriften zur Intellekttheorie (= CPTMA
II,1). Hamburg: Felix Meiner 1977. Vol. 2 : Schriften zur Metaphysik und Theologie (=
CPTMA I1,2). Hamburg: Felix Meiner 1980. Vol. 3: Schriften zur Naturphilosophie und
Metaphysik (= CPTMA 11,3). Hamburg: Felix Meiner 1983.

17 FLASCH, Kurt: Meister Eckbart. Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu retten. In:
KOSLOWSKI, Peter (ed.): Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Ziirich-
Miinchen: Artemis 1988, 94-110.



98 Andreas Speer

comme 'ont montré Joseph Koch et Martin Grabmann18. Ceci se pergoit
nettement et comme a travers un modeéle dans la figure de Durand de Saint-
Pourgain, dont le commentaire des Sentences, en particulier sa version A
spécialement polémique, fait actuellement I’objet d’une édition critique au
Thomas-Institut!?. Ainsi, ce qui était peut-étre le projet le plus important
de Joseph Koch est poursuivi pour étre, espérons-le, mené a bonne fin.
Méme si Kurt Flasch peut avoir vu les choses autrement, le Thomas-
Institut de Cologne s’est toujours tenu a I’écart des débats parfois trés polé-
miques menés a I'intérieur de la médiévistique philosophique allemande, et
liés avant tout a ’appréciation de la doctrine aristotélicienne de la science
et a la reconnaissance différenciée du role de la théologie. Ladite distance
tenue par le Thomas-Institut en tout ceci tient en bonne part a la person-
nalité de son troisieme directeur Albert Zimmermann : il n’avait aucun
golt pour des débats exacerbés, voire parfois politiquement tendancieux.
Quiconque le rencontrait, éprouvait en lui la sobriété du mathématicien et
du physicien, ce qu’il était aussi. Son intérét se portait sur la physique, et
plus particuliérement sur la cosmologie ; il allait aussi aux questions de
méthodes et de théories des sciences, en particulier aux fondements de la
métaphysique et de la logique20. Rien d’étonnant dés lors, si, dans le do-
maine de la logique médiévale, deux des chercheurs allemands les plus en
vue ont été ses éléves: je songe a Klaus Jacobi, naguére professeur
ordinaire a Fribourg en Brisgau, et a Christoph Kann, qui entre-temps a
établi a Diisseldorf un nouveau centre pour la philosophie médiévale. En
outre, Zimmermann a dirigé le Thomas-Institut conformément a la tra-
dition de Joseph Koch et de Paul Wilpert : c’est-a-dire comme un centre
pour projets de recherches a longs termes, un foyer de rencontre interna-
tional pour des chercheurs venant du monde entier, enfin un lieu d’é-
changes pour les spécialistes des diverses disciplines de la médiévistique. Ce
role est particulierement pris en charge par I'institution des Mediaevisten-
tagungen, qui, si je puis m’autoriser une telle appréciation, s’est développée
en biennale la plus importante peut-étre pour les recherches sur le moyen
ige et, depuis le début des années soixante, a trouvé dans les Miscellanea
Mediaevalia un organe de publication apprécié internationalement2l. Avec

18 Voir par exemple GRABMANN, Martin: Die theol. Erkenntnis- und Einleitungslehre des
hl. Thomas von Aquin auf Grund seiner Schrift In ,Boethium de Trinitate“ im Zusammenhang
der Scholastik des 13. und beginnenden 14. Jabrbunderts dargestellt (= Thomistische Studien,
4). Fribourg: Paulusverlag 1948; KOCH, Joseph: Durandus de S. Porciano O.P. Forschungen
zum Streit um Thomas von Aquin zu Beginn des 14. Jahrhunderts (= Beitrige zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters 26). Miinster Westf.: Aschendorff 1927. ID.: Kleine Schrif.
ten, 2 vols. (= Storia e Letteratura 127 & 128). Roma: Edizioni di Storia e Letteratura 1973.

19 Voir : www.thomasinstitut.uni-koeln.de/forschung/durandus/

20 Voir KLATT, Wolfram: Bibliographie Prof. Dr. Albert Zimmermann. In: CRAEMER-
RUEGENBERG, Ingrid / SPEER, Andreas (eds.): ,Scientia® und ,ars® im Hoch- und Spdtmittelalter
(= Miscellanea Mediaevalia 22/1). Berlin-New York: W. De Gruyter 1994, XXIII-XXX, et
particulierement I’étude de ZIMMERMANN : Metaphysik oder Ontologie (voir note 8).

21 Voir SPEER, Andreas: SO Jahre Kilner Mediaevistentagungen. Ein Uberblick. In: AERT-
SEN / PICKAVE (eds.): Ende und Vollendung (voir note 13), 36-47.



La philosophie médiévale en Allemagne 99

le projet de ’Aristoteles latinus (sous Paul Wilpert) et celui de I’Averroes la-
tinus (sous Albert Zimmermann), le Thomas-Institut s’est impliqué dans
deux grandes entreprises, dont les éditions soignées de Gudrun Vuillemin
et de Roland Hissette sont des fruits largement appréciés22.

Avec Jan Aertsen, le Thomas-Institut eut pour la premiére fois un direc-
teur qui se voulait thomiste, ou mieux spécialiste de Thomas ; il étudiait la
philosophie de Thomas d’une maniére systématique et résolument positive,
un peu a la maniére dont cela se fait dans certains milieux anglo-saxons,
américains surtout (je songe par exemple a Norman Kretzmann et a John
Wippel, auxquels Jan Aertsen se sentait lié). Son point de départ avait été
étranger aux débats évoqués jusqu’ici : ¢’était Etienne Gilson. Comme lui,
Aertsen se mit en quéte de esprit, c’est-a-dire du diffiniens de la philoso-
phie médiévale. Il trouva tout cela dans les débats portant sur les fonde-
ments épistémologiques de la connaissance obtenue par la raison naturelle
en philosophie premiére, laquelle a pris une position centrale, surtout
depuis le treizieme siécle, sous ’emprise de la métaphysique aristotélicienne
et de ses influents lecteurs et commentateurs arabes23. Ludger Honnefelder
a parlé a ce propos d’un «second début » de la métaphysique. Cette dé-
nomination est devenue populaire. Elle est pourtant trop catégorique dans
ce contexte, trop peu précise et trop exclusive dans sa normativité24. Elle se
référe en effet uniquement a4 une conception déterminée de la métaphy-
sique, laquelle, a la suite d’Aristote, est comprise comme ontologie et se
déploie dans une relation compétitive avec la théologie. Bref, il s’agit d’une
métaphysique qui revendique son autonomie dans une libération toujours
plus grande vis-a-vis des conceptions théologiques. Sur les étroitesses d’un
concept de métaphysique ne tenant aucun compte de celle qui fut la plus
efficiente dans la longue durée, c’est-a-dire celle qui était élaborée dans la
tradition néoplatonicienne, Theo Kobusch est I’historien qui a le plus attiré
’attention?’. Je vais y revenir.

22 Voir par exemple VUILLEMIN-DIEM, Gudrun: Aristoteles latinus, Metaphysica I-XIV,
Recensio et translatio Guillelmi de Moerbeka: praefatio (= Aristoteles Latinus 25,3,1) et
ARISTOTELES LATINUS: Metaphysica I-XIV, Recensio et translatio Guillelmi de Moerbeka:
editio textus (= Aristoteles Latinus 25,3,2). Leiden-K&ln : E.J. Brill 1995. HISSETTE,
Roland : Averroes Latinus, Commentum medium super libro Peri Hermeneias Aristotelis,
transl. Willhelmo de Luna attributo (= Averroes: Opera XII, Series B). Leuven: Peeters 1996.

23 Voir AERTSEN, Jan A.: Medieval Philosophie and the Transcendentals. The Case of
Thomas Aquinas (= STGM 52). Leiden: E.]. Brill 1996, 1-24.

24 HONNEFELDER, Ludger: Der zweite Anfang der Metaphysik. Voraussetzungen, Ansitze
und Folgen der Wiederbegriindung der Metaphysik im 13./14. Jabrhundert. In: BECKMANN, Jan
Peter e.a. (eds.): Philosophie im Mittelalter. Entwicklungslinien und Paradigmen. Hamburg;:
Felix Meiner 1987, 165-186. Voir aussi SPEER, Andreas: Das ,,Erwachen der Metaphysik®.
Anmerkungen zu einem Paradigma fiir das Verstindnis des 12. Jahrbunderts. In: LuTz-
BACHMANN, Matthias e.a. (eds.): Metaphysics in the Twelfth Century. On the Relationship
among Philosophy, Science and Theology (= Textes et Etudes du Moyen Age, 19). Turnhout:
Brepols 2004, 17-40, particulierement 17-19.

25 KOBUSCH, Theo: Metaphysik als Lebensform. Zur Idee einer praktischen Metaphysik.
In: GORIS, Wouter (ed.): Die Metaphysik und das Gute. Aufsiitze zu ihrem Verbiltnis in Antike



100 Andreas Speer

Sans aucun doute, ’entreprise d’Aertsen représente aussi une impasse
historiographique : la philosophie médiévale ne se laisse pas ramener aux
dénominateurs transcendantaux, selon la maniére signifiée par Jan Aertsen
— a moins que ce ne soit dans une perspective normative26. Pourtant cette
reconstruction d’une doctrine centrale, bien que trop peu considérée, de la
tradition métaphysique a ouvert des perspectives nouvelles et importantes
pour la conception de la métaphysique ; ces perspectives valent pour le
début de la modernité27.

Au lieu des standardisations idéales, pas toujours exemptes de préfé-
rences individuelles, une recherche historico-philologique des sources a fait
son apparition et gagne du chemin. Elle élimine de nombreux clichés. Cela
a été illustré par quelques volumineuses études, mais aussi par un congrés
ayant pour théme aristotélisme au début de I’Age moderne, tenu il y a un
an et demi dans la bibliothéque de ’'Herzog August 3 Wolfenbiittel28. Ici
s’est ouvert un chantier de recherches, important 2 mes yeux et qui cer-
tainement le deviendra plus encore dans les années a venir : il suffit pour
s’en convaincre de considérer la diversité des problématiques en manque
d’exploration systématique et la jeune équipe des chercheurs intéressés par
les questions impliquées.

Cela me donne la possibilité de parler d’un pionnier de la recherche sur
le moyen age tardif en Allemagne : Wolfgang Hiibener a Berlin ; il a fondé
une école digne d’attention, a laquelle appartiennent entre autres Sven
Knebel et Henrik Wels, Stefan Meier-Oeser et surtout Wilhelm Schmidt-
Biggemann. J’ai entendu Wolfgang Hiibener quelques fois a Bonn durant
mes études, lors de conférences données au Collegium philosophicum, ou
lors de congrés. Il en va de méme de Ludger Oeing-Hanhoff, qui dirige a
Tiibingen un des centres de I’'Historisches Worterbuch der Philosophie, un
des grands projets de la philosophie académique allemande, qui, pour la
présence de la philosophie médiévale, a peut-étre assuré la plus importante

und Mittelalter. Jan A. Aertsen zu Ehren (= RTPM - Bibliotheca 2), Leuven: Peeters 1999, 28—
Sé6.

26 Voir AERTSEN, Jan A./SPEER, Andreas (eds.): Was ist Philosophie im Mittelalter?
(Qu’est-ce que la philosophie au Moyen Age?). Akten des X. Internationalen Kongresses fiir
mittelalterliche Philosophie der Société Internationale pour I'Etude de la Philosophie Médiévale,
25. bis 30. August 1997 in Erfurt (= Miscellanea Mediaevalia 26). Berlin-New York: W. de
Gruyter 1997.

27 Concernant histoire de la métaphysique voir par exemple GORIS, Wouter: Absolute
Beginners. Der mittelalterliche Beitrag zu einem Ausgang vom Unbedingten (= STGM 93).
Leiden: Brill 2007; DARGE, Rolf: Sudrez’ tranzendentale Seinsauslegung und die Metaphysik-
tradition (= STGM 80). Leiden: Brill 2004. TOMMASI, Francesco Valerio: Kant di fronte alla
tradizione del «trascendentale»: stato della ricerca e prospettive alla luce di un nuovo parti-
colare. In: Studi Kantiani 16 (2003) 53-66. ID.: Franz Albert Aepinus, I’aristotelismo tedesco
e Kant. Un contributo per la storia e il senso della filosofia trascendentale tra metafisica ed
epistemologia. In: Archivio di filosofia 71 (2003) 333-358.

28 FRANK, Giinter / SPEER, Andreas (eds.): Der Aristotelismus in der Friihen Neuzeit —
Kontinuitit oder Wiederaneignung? (= Wolfenbiitteler Forschungen, 115). Wiesbaden: Har-
rassowitz 2007.



La philosophie médiévale en Allemagne 101

contribution des derniéres décennies. On peut parfaitement s’en rendre
compte, en parcourant chacun des volumes. Un apport considérable pour le
rayonnement des articles est aussi donné par la maniére dont ils sont
structurés, de maniére a ce que leur horizon soit élargi au-dela de celui du
monde latin. A titre d’exemple, je retiens ici [article « Vernunft/
Verstand »29, J’ai moi-méme pris part a son élaboration et a un workshop
préparatoire, au cours duquel il devint évident que la philosophie médié-
vale a désormais acquis ses titres de noblesse. Cet état de choses a entrainé
une retombée institutionnelle : des chaires ont été créées, ou la philosophie
médiévale est enseignée sous des approches différentes. Ainsi, a Francfort,
Matthias Lutz-Bachmann met aussi [’accent sur I’histoire de la science et la
théorie politique ; a D'université Humboldt de Berlin, Dominik Perler
insiste aussi sur la philosophie théorique et le passage a la modernité : il
sera longuement question de lui encore cet aprés-midi ; a Wiirzburg, Dag
Nikolaus Hasse, mon successeur, est titulaire d’une « Lichtenbergpro-
fessur », une chaire donc, pour la philosophie grecque, arabe et latine, ainsi
que pour [histoire de la science au moyen age ; enfin a Fribourg en Bris-
gau, Maarten Hoenen, le successeur de Klaus Jacobi, se consacre également
a Ihistoire des écoles dans le moyen age tardif ; de la sorte, il relie ’his-
toire des institutions a celle des idées.

Mais revenons aux protagonistes précédemment nommés : Wolfgang
Hiibener et Ludger Oeing-Hanhoff. Les deux ont adopté des perspectives
propres ; celle de Hiibener I’a conduit, par-dela la scolastique tardive et la
scolastique baroque, au début de la modernité, et dans ce contexte a la
« deuxiéme scolastique » de la philosophie scolaire allemande ; au con-
traire, pour Oeing-Hanhoff, Descartes et Hegel ont été les points de réfé-
rence décisifs30. Le travail de Wolfgang Hiibener est poursuivi par Wilhelm
Schmidt-Biggemann, a la Freie Universitdt de Berlin, ot un grand nombre
des perspectives de Hiibener sont reprises par un groupe de travail spéci-
fique. Par contre, 2 Bonn, ou il est entre temps devenu le successeur de
Wolfgang Kluxen et de Ludger Honnefelder, Theo Kobusch continue pour
sa part d’ceuvrer dans I'esprit de son maitre Ludger Oeing-Hanhoff : il
entretient sa préférence pour I’histoire des concepts et poursuit sa lecture
métaphysique « alternative » (comme on dit aujourd’hui), inspirée du plato-
nisme et englobant Descartes et Hegel. De la sorte, il met en valeur la con-
tinuité entre la philosophie néoplatonicienne de I'antiquité tardive et le
christianisme et ses formes d’expressions, principalement le monachisme et
la tradition mystique. Cette approche différente d’une « métaphysique pra-
tique » comme celle du lieu propre a la découverte de la subjectivité a été

29 Voir Particle Vernunft | Verstand. In: Historisches Worterbuch der Philosophie, vol. 11.
Basel: Schwabe 2001, 748-863, concernant la tradition médiévale voir 764-796.

30 HUBENER, Wolfgang: Zum Geist der Primoderne. (Mit einem Vorwort von Norbert W.
Bolz, Sven K. Knebel und Stephan Meier). Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann 1985.
OEING-HANHOFF, Ludger: Metaphysik und Freibeit. Ausgewdihlte Abhandlungen. Herausge-
geben von Kobusch, Theo / Jaeschke, Walter. Miinchen: Erich Wewel Verlag 1988.



102 Andreas Speer

exposée par Theo Kobusch dans un livre apprécié qu’il a publié I’an dernier
sous le titre de « Philosophie chrétienne » (« Christliche Philosophie »)31.
Ainsi, I’horizon de la philosophie médiévale s’est-il élargi de I’antiquité
jusqu’a la modernité. Par rapport a ce qui était le cas au temps de mes
études, la perspective est aussi changée, sous laquelle cette « longue durée »
du moyen 4age est prise en considération. Les années « soixante-dix » 2
« quatre-vingt » ont été marquées spécialement par les grands débats histo-
riques portant sur les changements d’époque et ce qui les provoquait ; ces
débats étaient entretenus notamment par Hans Blumenberg — il enseignait
en dernier a Miinster — et ses livres influents sur la légitimation de la mo-
dernité (« Die Legitimitit der Neuzeit ») ou la genése du monde coper-
nicien (« Die Genesis der kopernikanischen Welt »)32. De nos jours, la va-
leur heuristique de ces débats souvent houleux apparait largement épuisée.
A leur place s’est installée la conscience critique des normativités cachées et
des mécanismes d’exclusion qui y sont a 'ceuvre : ils dénoncent la stérilité
des débats gravitant sur eux-mémes. « Dis-moi ce que tu exclus, je te dirai
ce que tu penses ». Ainsi s’exprime Michel Serres dans son « Atlas ». « Par les
choses qui sont posées au-dela du savoir et de la pensée méme de I’histoire
du savoir, nous pouvons trés bien reconnaitre, ce qui vaut comme savoir »33,
De fait, la question relative aux conditions de formation du savoir me
semble étre devenue une question centrale de la médiévistique philoso-
phique. Pour cela, des raisons institutionnelles entre autres peuvent étre
invoquées : dont en particulier la forte séparation institutionnelle, déja évo-
quée, par rapport a la théologie, ce qui entraine la recherche de nouveaux
partenaires de dialogue. Au Raimundus Lullus-Institut de Fribourg, un tel
isolement institutionnel n’existe pas encore ; la toutefois un contexte de
recherche indépendante s’est établi : en plus de I’édition et de I’étude de
I’ceuvre monumentale de Raymond Lulle, la recherche embrasse aussi la
tradition aristotélicienne de la science, dans la mesure ou celle-ci a pris la
forme de commentaires. Charles Lohr a ici fait ceuvre de pionnier34. En ce
qui concerne le Martin Grabmann-Institut de Munich, sa récente histoire
montre toute la difficulté d’assurer la recherche en médiévistique dans les

31 KOoBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivitit. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006.

32 BLUMENBERG, Hans: Die Legitimitit der Neuzeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1966, 2.
éd. rev. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988. ID.: Die Genesis der kopernikanischen Welt. Frank-
furt a.M.: Suhrkamp 1975.

33 SERRES, Michel: Atlas. Berlin : Merve Verlag 2005 (Paris : Editions Julliard 1994), 85.

34 Voir la série des articles de LOHR, Charles : Medieval Latin Aristotle commentaries. In:
Traditio 23 (1967) 313-413; Traditio 24 (1968) 149-245; Traditio 26 (1970) 135-216;
Traditio 27 (1971) 251-351; Traditio 28 (1972) 281-396; Traditio 29 (1973) 93-197;
Traditio 30 (1974) 119-144. ID.: Addenda et Corrigenda. In: Bulletin de philosophie
médiévale 14 (1972) 116-126. Cette série est continuée par une série des articles sur
Renaissance Latin Aristotle commentaries, voir: SCHMITT, Charles B./ SKINNER, Quentin
(edd.): The Cambridge History of Renaissance Philosophy. Cambridge: Cambridge University
Press 1988, 901.



La philosophie médiévale en Allemagne 103

facultés de théologie. Quant a ’Albertus-Magnus-Institut de Bonn qui a pris
en charge I’édition et I’étude des ceuvres d’Albert le Grand, il a sous ce
rapport un statut particulier, puisque c’est un institut de recherches, en
quelque sorte privé, financé par I’archidiocése de Cologne.

En dehors de la philosophie, les nouveaux partenaires de dialogue pour
la médiévistique philosophique se trouvent dans les centres d’études médié-
vales et les associations de recherches analogues. C’est aussi le cas a Co-
logne. Ainsi des problématiques de la science de la culture gagnent haute-
ment en signification. Dans le méme temps, I’espace d’interaction de la
philosophie avec les philologies s’élargit, ce qui impose d’aller au-dela des
limites traditionnelles assignées aux époques et aux disciplines. A titre
d’exemple, je cite Munich, ot Marc-Aeilko Aris est titulaire de la chaire de
latin médiéval et Thomas Ricklin titulaire de la chaire pour la Renaissance
et ’humanisme.

La tendance marquante en milieu anglo-saxon de prendre une orien-
tation analytique est comparativement beaucoup moins forte en Alle-
magne ; elle est la plus accusée chez Dominik Perler, qui se voit dans la
tradition de Norman Kretzmann. C’est ce que montrent aussi ses deux
derniers livres, qui ont retenu ’attention des organisateurs de la Journée
Incipit3s. Le fait que les débats y soient menés de facon rigoureusement
historique, avec une parfaite maitrise d’ailleurs, par Perler, ne dissimule pas
un caractére de forte reconstruction et d’orientation dans un sens donné.
Bien siir, il faut toujours s’intéresser aux débats contemporains, il est toute-
fois périlleux d’offrir des reconstructions ou le contexte réel et I’histoire
des données sont influencés par ou subordonnés a une interprétation inspi-
rée par des débats contemporains, qui eux n’ont aucun souci des contextes
historiques. Inversement, une orientation de la médiévistique basée essen-
tiellement sur I’histoire de la culture court un autre danger : celui de dis-
soudre toutes les problématiques réelles dans des universaux culturels.

Je voudrais cesser ici, avant de courir également le risque de faire des
déclarations par trop générales ou de réitérer des impressions et estimations
strictement personnelles. Autrement dit, je cesse, avant que I’historien de ce
temps n’en devienne aussi le critique. Si je regarde le programme de notre
Journée Incipit, c’est du reste le propos des deux sections qui suivent. Mais
a celui qui fut naguére un observateur juvénile et qui entre temps a pra-
tiquement atteint I’Age ol selon Aristote on peut entreprendre I’étude de la
métaphysique, accordez encore le temps d’une observation finale. Elle
concerne la longue durée de la recherche philosophique sur le moyen age ;
elle se manifeste non seulement dans les projets étendus sur de grandes
périodes de temps, mais encore et beaucoup plus dans la continuité et les
paralléles conceptuels qui sont devenus manifestes dans notre présentation.
Certaines choses d’un lointain passé nous semblent étonnamment mo-

35 PERLER, Dominik: Theorien der Intentionalitit im Mittelalter. Frankfurt a.M.: Vittorio
Klostermann 2002; ID.: Zweifel und Gewissheit. Skeptische Debatten im Mittelalter. Frankfurt
a.M.: Vittorio Klostermann 2006.



104 Andreas Speer

dernes ; d’autres ont besoin d’une mise a jour. Ainsi la réflexion sur
histoire de la recherche n’est pas seulement un but en soi, elle engendre
aussi de nouvelles maniéres de lire.

Sur cet arriére-fond, les nouveaux accents de la recherche contem-
poraine apparaissent aussitot plus marqués. Pour une bonne part, ceux-ci
sont aussi le fruit de P'internationalité, évidente et vécue comme telle, de
notre recherche, qui s’affranchit des barriéres géographiques et mentales.
Ceci n’est pas une observation sans importance, si I’on songe a I'histoire de
’Europe au siécle dernier. Parmi les essais méthodiques portant sur la
reconstruction et la description de I’espace d’interaction de la philosophie
durant le «long» moyen &age, beaucoup sont redevables aux nouvelles
possibilités et moyens techniques3¢. La différence la plus frappante peut-
étre me semble cependant tenir au fait que la foi en la capacité de produire
de grandes narrations magistrales s’est amenuisée. Définitions et explica-
tions sont remplacées par des descriptions de pluralités. Ceci peut étre
ressenti comme un manque, de nature éventuellement provisoire, parce que
les nouvelles idées directrices n’ont pas encore été trouvées. Qui sait ? En
tout cas de cette disponibilité résulte I'apparition de nouvelles maniéres
productives de lire, reliant les divers espaces culturels, les disciplines et les
époques.

Mais c’est encore toujours la découverte positive de nouvelles sources et
données, qui reste la clef pour acquérir de nouvelles perspectives et
relations37. Comme directeur d’un institut de recherches, j’ai la chance de
pouvoir travailler dans un contexte de recherches ; fréquentant ainsi des
chercheurs occupés par des projets trés différents, je constate leur travail
concret, quotidien, ¢’est-a-dire minutieux et souvent fatiguant, pour recon-
struire les données d’un probléeme ; c’est ainsi, et non par quelque ab-
straction méthodique, qu’il m’est donné de voir comment certains pro-
blémes peuvent ou ne peuvent pas étre résolus, ou pas encore. Etre ainsi
amené a me faire une idée de ce que furent ces grands centres culturels, aux
langues multiples, dans lesquels la philosophie au moyen age a été faite, et
cela grice aux divers projets que poursuivent en ce moment mes hotes et
collaborateurs du Thomas-Institut, méme si je suis incapable de les suivre

36 Voir mon introduction dans SPEER, Andreas / WIRMER, David (Hgg.): Das Sein der Dauer
(= Miscellanea Mediaevalia 34). Berlin—-New York : W. de Gruyter 2008, XI-XIX, et la
conception de la 36. Kélner Mediaevistentagung «1308» — www.kmt.uni-koeln.de. Un report de
DAvVIDS, Tobias et LANGE, Sabine est sous presse dans: Bulletin de philosophie médiévale
50 (2008).

37 Concernant la complexité de la réception d’Aristote au Moyen Age voir la vue pano-
ramique des recherches tripartite de ARNZEN, Riidiger / GULDENTOPS, Guy / SPEER, Andreas /
TRIZ10, Michele / WIRMER, David: Philosophische Kommentare im Mittelalter — Zugdnge und
Orientierungen. Erster Teil: I. Einfiithrung — 1. Sprachkreise. In: Allgemeinen Zeitschrift fiir
Philosophie 32.2 (2007) 157-177. Zweiter Teil: III. Platonica — IV.1&2 Aristotelica arabica et
byzantina. In: Allgemeinen Zeitschrift fiir Philosophie 32.3 (2007) 259-290. Dritter Teil:
IV.3: Aristotelica latina — V. Hebraica — VI. Ausblick. In: Allgemeinen Zeitschrift fiir Philo-
sophie 33.1 (2008) 31-57.



La philosophie médiévale en Allemagne 105

tous sur tous leurs chemins, voila bien ce que j’éprouve comme un privi-
lege. Assurément, I’idée n’était pas étrangere a Joseph Koch et a Clemens
Baeumker. Sa réalisation ne fut donnée qu’a un observateur de ce temps,
qui, il le reconnait, a établi sa propre demeure sur les lieux d’une aventure
intellectuelle.

Abstract

This article — originally held as a lecture at the Journée Incipit 2007 in Paris
— is concerned with the history of the inquiry into Medieval philosophy in
Germany. Its main focus are the last three decades followed by a description
of the main tendencies in contemporary research. Major figures like Joseph
Koch, Wolfgang Kluxen and Kurt Flasch are presented alongside long term
research projects and their institutional settings. The latter descriptions espe-
cially consider the circumstances of the transformation of the academic
world in particular at the universities and the consequences for research pro-
jects in Medieval philosophy.



	La philosophie médiévale en Allemagne : longue durée et tendances récentes

