
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: La philosophie médiévale en Allemagne : longue durée et tendances
récentes

Autor: Speer, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760772

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760772
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Speer

La philosophie médiévale en Allemagne :

longue durée et tendances récentes1

C'est d'abord et avant tout un honneur d'être invité à parler aujourd'hui,
ici à Paris, à la Sorbonne, à l'occasion de la Journée Incipit 2007 organisée

par le Centre Pierre Abélard. Paris peut en effet être tenu pour le lieu de
naissance d'une médiévistique philosophique, qui se sait n'être plus au
service d'un programme néoscolastique, mais s'occupe de nouveau et en

priorité des sources historiques. Les « Recherches critiques sur l'âge et
l'origine des traductions latines d'Aristote » d'Aimable Jourdain, parues
pour la première fois en 1819, expriment cette préoccupation dans leur
titre ; il en va de même de l'étude d'Ernest Renan de 1852 : « Averroès et
l'Averroïsme » ; c'est encore le cas des trois volumes de 1' « Histoire de la
philosophie scolastique » de Jean-Barthélemy Hauréau, volumes datant des
années 1872-1880 (mais précédés d'une esquisse datée de 1850). Cette
liste de savants parisiens qu'il faudrait compléter par de nombreux autres
noms dont celui d'Etienne Gilson, peut être poursuivie jusqu'à nos jours
avec la mention de Paul Vignaux, Jean Jolivet, Edouard Jeauneau, Alain de

Libéra et Ruedi Imbach, pour ne citer qu'eux. Ce n'est toutefois pas de cela

que je dois parler ici, mais bien plutôt de l'état de la recherche en
philosophie médiévale (ou en médiévistique philosophique) en Allemagne.
C'est en effet, sur ce thème que j'ai été invité par Ruedi Imbach et Jacob
Schmutz à dire quelque chose qui soit historique, mais tienne compte aussi
de données actuelles, et présente une espèce de biotope intellectuel, tout à

fait comparable à celui de l'espace francophone.
Si j'ai bien compris l'invitation, il ne s'agit pas d'abord de la

reconstitution des origines historiques de notre discipline, laquelle en Allemagne
est liée en quelque sorte à des noms comme ceux de Clemens Baeumker,
Franz Ehrle et Heinrich Denifle, mais aussi aux trois prélats : Martin Grab-

mann, Bernhard Geyer et Joseph Koch. Cette reconstitution a été entreprise
en des présentations suggestives et de façon magistrale par Wolfgang
Kluxen et Kurt Flasch. Dans ce qui suit, il s'agira donc avant tout de
donner une vue d'ensemble qui, à la lumière de perspectives historiques
directement liées à notre époque, considère les tendances actuelles de la
recherche, en repère les orientations et les analyse.

1 Conférence, donnée à la Sorbonne à l'occasion de la Journée Incipit 2007 organisée par
le Centre Pierre Abélard, le 9 juin 2007. Je remercie vivement mes collègues Ruedi Imbach et
Jacob Schmutz pour cette invitation et mes collègues Roland Hissette et David Wirmer pour
leur soutien linguistique et pour leur commentaires philosophiques.



La philosophie médiévale en Allemagne 91

Mais la perspective qui est celle de l'historien de sa propre époque est

spéciale. D'une part, le matériel qu'il examine et qu'il cherche à analyser
est encore en mouvement. En outre, il est lui-même aussi une part de cette
histoire, c'est-à-dire qu'il est en même temps observateur et acteur, ne

pouvant donc que partiellement se soustraire à ce qui est examiné. Ceci
doit être bien reconnu au préalable. En outre, les méthodes de l'historien
de sa propre époque diffèrent également au moins en partie de celles de ces
historiens qui eux considèrent des périodes plus éloignées : ces périodes ne

peuvent être reconstituées à partir de ce qui se vit actuellement, mais seulement

à partir de témoignages transmis ; sous ce rapport, la position des

critiques et historiens d'art est analogue. Si l'histoire de l'art présuppose le

passé de son objet - c'est du moins ce qu'a postulé efficacement le grand
Hegel -, la critique de l'art, elle, est livrée au tumulte des opinions.

Vous allez donc entendre de ma part un exposé engagé, engagé surtout
dans ce sens que, en tant qu'observateur, mais aussi acteur, je ne puis faire
autrement que de me voir moi-même être une partie de cette histoire que je
voudrais vous présenter.

Il y a environ trente ans, c'est en cette qualité d'observateur-acteur
encore juvénile, que je suis entré dans cette histoire. J'étais alors à Bonn jeune
étudiant de Wolfgang Kluxen. Plus tard, il a dirigé mon doctorat. Il est

mort le 12 mai 2007. J'aimerais lui consacrer cette évocation, d'autant plus

que, pour la période que j'ai à envisager, il appartient sans aucun doute aux
figures de proue dans le domaine de la recherche sur le moyen âge
philosophique2.

Je reviens pourtant au tout début de l'histoire que j'ai à rapporter. C'est
le temps où, à Bonn, Hans Jorissen avait élaboré une très fine étude sur les

querelles eucharistiques du douzième siècle3 et où Wilhelm Breuning avait
assuré l'édition partielle - elle fut longtemps la seule - de la Summa de

Bono d'Ulrich de Strasbourg4 ; ils étaient tous deux d'excellents théologiens
médiévistes, membres d'une espèce de savants qui, depuis, est devenue
extrêmement rare : de nos jours, en effet, l'aspect spéculatif de la théologie
médiévale est fréquemment pris en charge par des philosophes. Le centre
de mes études philosophiques devint alors le séminaire de philosophie
« B ». En ce temps-là, du moins vu de l'extérieur, il constituait, à côté du
séminaire de Bochum, un des deux centres-pilotes de la médiévistique
philosophiques en Allemagne. Je vais y revenir.

En fin d'été 1977, Wolfgang Kluxen organisa à Bonn le sixième congrès
de la SIEPM (il en fut le président dix années durant 1972-1982, plus

2 Voici SPEER, Andreas: In memoriam Wolfgang Kluxen. In : Bulletin de philosophie
médiévale 49 (2007) v-xi ; HONNEFELDER, Ludger: Philosophie als Ausgriff endlicher Vernunft.
Zum Tod von Wolfgang Kluxen (1922-2007). In : Philosophisches lahrbuch 115 (2008) 3-20.

3 JORISSEN, Hans: Die Entfaltung der Transsubstantiationslehre bis zum Beginn der
Hochscholastik Münsterische Beiträge zur Theologie 28,1). Münster Westf.: Aschendorff 1965.

4 BREUNING, Wilhelm: Erhebung und Fall des Menschen nach Ulrich von Strassburg
Trierer theologische Studien 10). Trier: Paulinus 1959.



92 Andreas Speer

longtemps donc qu'aucun de ses prédécesseurs et successeurs). Je n'ai été
informé que marginalement de ce congrès. Le thème choisi : « Langue et
connaissance au Moyen Âge » ainsi que l'explicitation de son contenu
étaient révélateurs : d'une part de l'intérêt grandissant pour les problématiques

d'ordre épistémologique ; d'autre part du « linguistic turn » occupé à

se frayer un chemin aussi en médiévistique philosophique : sur base de

textes récemment édités, ceux de Guillaume d'Occam en particulier, et
ceux de la tradition de la grammaire spéculative, ce « linguistic turn » assurait

à la logique et à la philosophie du langage un regain d'intérêt. Ces deux
centres de gravité répondaient à une situation nouvelle, par rapport à

laquelle la recherche en médiévistique philosophique essayait de se

repositionner5. Ici surtout jouait aussi un rôle le fait que les liens traditionnels

de la philosophie médiévale aux facultés de théologie se desserraient,
ce qui avait des conséquences institutionnelles considérables. La philosophie

médiévale devait se chercher de nouveaux partenaires pour dialoguer.
Elle le fit non sans succès.

Cependant, le point de départ des débats dont j'ai été le témoin durant
mes études et qui seront évoqués plus en détail par la suite consistait dans
la relation de la philosophie médiévale avec la théologie. En Allemagne, les

protagonistes de ces débats étaient Wolfgang Kluxen précisément et Kurt
Flasch. A Bonn, Kluxen avait fondé un groupe de travail pour la recherche
critique sur la scolastique ; en faisaient partie des personnalités aussi

marquantes que Jan P. Beckmann (à l'origine un disciple de Gottfried Martin),
Georg Wieland et Ludger Honnefelder. Durant la génération postérieure à

Kluxen, ils ont influencé de manière déterminante la médiévistique philosophique

en Allemagne. A ce cercle appartenait aussi de mon temps Gangolf
Schrimpf, qui, comme Kurt Flasch, était à l'origine un disciple de Johannes
Hirschberger. A cette époque, Kurt Flasch était déjà successeur de Wolfgang

Kluxen à l'université de Bochum : c'était alors en Allemagne la
fondation universitaire la plus en vue, et cela tenant à la personnalité des
fondateurs (je me limite à la philosophie) comme Hans Blumenberg,
Hermann Lübbe et Wolfgang Kluxen, mais aussi de son successeur Kurt Flasch.
Comme Wolfgang Kluxen, Kurt Flasch avait réuni un groupe intéressant de

jeunes médiévistes provenant de divers pays d'Europe, parmi lesquels
figuraient des noms aussi connus que ceux de Burkhard Mojsisch, Alain de

Libera, Loris Sturlese et Ruedi Imbach. Je puis aisément m'imaginer le
climat qui régnait en ces années à Bochum ; il était sans doute du même ordre
que celui régnant à Bonn, où Kluxen entre temps était devenu pour deux
mandats président de YAllgemeine Deutsche Gesellschaft für Philosophie
(1978-1984), société dénommée aujourd'hui Deutsche Gesellschaft für
Philosophie. Cette présidence était une haute distinction accordée à une

5 KLUXEN, Wolfgang: Leitideen und Zielsetzung philosophiegeschichtlicher Mittelalterforschung.

In: KLUXEN, Wolfgang e.a. (eds.): Sprache und Erkenntnis im Mittelalter
Miscellanea Mediaevalia 13/1 & 2). Berlin-New York: W. de Gruyter 1981, 1-16.



La philosophie médiévale en Allemagne 93

discipline spécialisée, en l'occurrence la philosophie médiévale, laquelle
pourtant se trouve rarement au centre de l'intérêt philosophique général.

Il y avait pourtant des raisons d'accorder une attention plus importante
à la médiévistique philosophique. J'ai signalé déjà qu'elle se libérait des

conditionnements théologiques (aussi du point de vue du cursus des

carrières) et, comme Kluxen aimait à le dire, elle cherchait à nouveaux frais
à accrocher son objet dans le domaine philosophique général. Pour Kluxen
et son école, l'intérêt était centré sur les processus de la rationalisation et
de l'avènement de la scientificité6. Le modèle à suivre devint la conception
aristotélicienne de la science et de la métaphysique. La redécouverte et
l'accueil du corpus aristotelicum, mais également l'assimilation créative de
la philosophie aristotélicienne conditionnaient alors l'intérêt de l'école de

Bonn pour la philosophie médiévale ; quelquefois aussi, ces données entraînaient

l'imposition de normes. De cela, le jeune doctorant que j'étais et qui
s'intéressait lui à Bonaventure dut bien le constater On remarque parfois
dans ma dissertation le souci de légitimer des interrogations face au
paradigme de rationalité établi selon Aristote7. Dans l'ensemble toutefois la
confrontation était ouverte et il s'agissait d'une dispute au meilleur sens du
mot.

A l'arrière plan de la thèse de la rationalisation se trouvait la tentative
de décrire l'avènement de la philosophie à l'époque moderne, ou mieux de

reconnaître les origines des tendances des temps modernes dans les

contextes discursifs médiévaux. Le modèle de scientification («

Verwissenschaftlichung ») qui s'appuyait sur Clemens Baeumker et Joseph Koch,
comme aussi en quelque sorte sur Max Weber et Joachim Ritter, offrait ici
une assise surprenante : dans son contexte, tant les efforts de différenciation

des sciences théoriques que l'autonomie institutionnelle croissante de
la philosophie à l'Université pouvaient être envisagés. A ces processus de

différenciation sous l'influence de la doctrine de la science aristotélicienne
appartenait aussi le rapport de la théologie et de la philosophie, plus
exactement la séparation entre d'une part une philosophie première et une
métaphysique reposant uniquement sur les principes accessibles à la raison
naturelle, et d'autre part une théologie reposant sur les principes de la
révélation et revendiquant avec véhémence le même droit à la scientificité.
Dans ce contexte, l'intérêt pour la philosophie médiévale se focalisait aussi

sur les centres qu'avaient été Paris et Oxford. Les figures de proue en
étaient Thomas d'Aquin, Jean Duns Scot et Guillaume d'Occam ; de ce dernier

précisément, les écrits paraissaient pour la première fois dans une édi-

6 Voir KLUXEN, Wolfgang: Der Begriff Wissenschaft. In: WEIMAR, Peter (ed.): Die Renaissance

der Wissenschaften im 12. Jahrhundert. Zürich: Artemis 1981, 273-293, réédité dans:

KLUXEN, Wolfgang: Moral - Vernunft - Natur. Beiträge zur Ethik, hrsg. von Korff, Willhelm

/ Mikat, Paul. Paderborn: Schöningh 1997, 310-327.
7 SPEER, Andreas: Triplex Veritas. Wahrheitsverständnis und philosophische Denkform

Bonaventuras Franziskanische Forschungen 32). Werl Westf.: Dietrich Coelde 1987.



94 Andreas Speer

tion critique8. Formulées dans l'esprit du scepticisme augustinien face à une
curiositas invaincue, les objections critiques d'un Bonaventure ou d'un
Henri de Gand n'avaient qu'une portée minime ; c'était du reste aussi le

sort du platonisme : du fait de la victoire de l'aristotélisme, il semblait
devoir renoncer à sa position privilégiée et sa tendance unificatrice semblait
aussi s'opposer à la différenciation recherchée des sciences ; tout au plus
une synthèse spéculative - à la manière de celle de Thomas d'Aquin -
pouvait-elle encore être menée. L'écroulement de celle-ci peu de temps déjà
après sa réalisation était considéré comme le prix qu'il avait fallu payer
pour entrer sur le chemin de la modernité. Assurer le progrès par la
rationalité scientifique, telle était la variante qu'on opposait à Bonn au
paradigme de 1' Aufklärung (au paradigme des Lumières), lequel
déterminait alors largement la topographie intellectuelle en Allemagne et, par
exemple, est caractéristique des essais de fondement du discours théorique
et pratique d'un Jürgen Habermas.

De ce paradigme de 1' Aufklärung mobilisant tout l'intérêt, l'autre
variante eut son origine à Bochum. Plus tard, Kurt Flasch a même parlé de
YAufklärung au moyen âge comme d'un programme, d'une manière, il est
vrai, toute différente de celle propre à Kluxen. Là, en effet, où Kluxen voyait

la percée de Yepistéme vers la forme de la modernité, là Flasch
reconnaissait surtout les mécanismes de dissolution à l'œuvre dans l'histoire ;

dans la tradition de Joseph Koch, même si c'est inavoué, il développa alors
un intérêt spécial pour les conflits naissants et ce qui les fonde dans les

choses et dans les institutions. Déjà dans la première partie de sa dissertation

d'habilitation sur Nicolas de Cuse, il esquisse l'histoire de la rébellion
ouverte ou latente contre la reprise unificatrice entreprise sous un
paradigme épistémique ; sur base de la théorie aristotélicienne de la science, ce

paradigme est introduit avec une prétention de mise en ordre ; à son tour,
celle-ci se manifeste sous la forme de la théologie et de sa prétention à être
la première science, c'est-à-dire, par là même, sous la forme de l'autorité
ecclésiatique. Ainsi, pour Flasch, Aufklärung signifie en première ligne la

libération du primat de la théologie9 ; ainsi encore, en en appelant à la
tradition néoplatonicienne, Flasch souligne-t-il l'autonomie de la raison. Celle-
ci ne doit pas être vue seulement comme une force constitutive pour notre
perception de la réalité : elle seule, par sa propre force, elle peut atteindre
son accomplissement. C'est surtout la lecture aristotélico-néoplatonisante de la

doctrine aristotélicienne de l'intellect par Albert le Grand, qui devient pour

8 Comparez par exemple la première et la deuxième édition de ZIMMERMANN, Albert :

Ontologie oder Metaphysik? Die Diskussion über den Gegenstand der Metaphysik im 13. und
14. Jahrhundert. Texte und Untersuchungen. 1ère éd. Leiden-Köln: Brill 1965 STGM 8),
330-338 (Guillaume d'Ockham) et 2ème ed. Leuven: Peeters 1998 RTPM Bibliotheca 1),
389-398 (Guillaume d'Ockham).

9 Voir: FLASCH, Kurt: Aufklärung im Mittelalter? Die Verurteilung von 1277. Das Dokument

des Bischofs von Paris Excerpta classica 6). Mainz: Dieterich'sche Verlagsbuchhandlung

1989.



La philosophie médiévale en Allemagne 95

Flasch le critère décisif d'identification d'une école dominicaine allemande :

celle-ci élabore son propre chemin vers la modernité et présente une voie

originale, typiquement allemande (ce en quoi se perçoit le paradigme d'une
écriture anglo-saxone de l'histoire de la philosophie). Une illustration histo-
riographique dans le sens d'une histoire régionale de la philosophie en a été

tentée plus tard par Loris Sturlese, avec les deux volumes de son « Historia
délia filosofia tedesca nell'medioevo »10.

Cette histoire est bien connue ici à Paris et n'a pas besoin d'être
explicitée davantage. Il n'est pas non plus nécessaire de revenir sur la grande
influence qu'a eue en Allemagne la manière dont à Bochum on a interprété
l'histoire de la philosophie médiévale. Aujourd'hui, le centre de gravité du
« Corpus Teutonicorum Philosophorum Medii Aevi » s'est déplacé vers
l'extrême pointe de l'Apulie ; de là, il renvoie de vigoureux surgeons vers
Cologne, d'où tout était parti. En effet, lorsqu'en 1950, le Thomas-Institut
fut fondé, tout commença par ce qui devint le noyau du travail scientifique
dans l'institut nouvellement fondé : ce noyau était la reprise des travaux sur
les œuvres latines de Maître Eckhart11 (parallèlement aux travaux de

Joseph Quint sur les sermons allemands) ainsi que la poursuite de l'édition
des œuvres philosophiques et théologiques de Nicolas de Cuse12. En soi, la
fondation du Thomas-Institut reflète d'abord l'état d'esprit qui émane aussi
des documents d'époque correspondants : après la complète débâcle
politique et morale en Allemagne à la fin de la seconde guerre mondiale, il
s'agissait de renouer avec la tradition des valeurs de l'occident chrétien.
Pourtant de facto et materialiter, le Thomas-Institut fut fondé avec des

moyens du « reeducation programme » américain et l'appui efficace de John
O. Riedl ; avec lui, en 1943, Joseph Koch avait encore publié chez

Marquette University Press l'édition bilingue des Errores philosophorum de

Gilles de Rome. Comme Kluxen l'a mentionné dans un protocole des
collaborateurs d'alors, Koch avait renoncé sciemment à l'appellation Saint
Thomas. Thomas en effet devait être la figure à laquelle le nouvel institut
entendait surtout s'identifier, non en raison de sa sainteté, mais pour avoir
été une intellectualité scientifique éclairée, largement ouverte aux revendi-

10 STURLESE, Loris: Storia délia filosofia tedesca nel medioevo. Dagli inizi alla fine del
secolo XII Accademia toscana di scienze e lettere "La Colombaria", Studi 105). Firenze:
Leo S. Olschki 1990. ID.: Storia délia filosofia tedesca nel medioevo. Il XIII secolo
Accademia toscana di scienze e lettere "La Colombaria", Studi 149). Firenze: Leo S. Olschki
1996. Id.: Die deutsche Philosophie im Mittelalter - von Bonifatius bis zu Albert dem Großen
(748-1280). München: C. H. Beck 1993.

11 GORIS, Wouter / SPEER, Andreas: Das Meister-Eckhart-Archiv am Thomas-Institut.
Kontinuität der Forschungsaufgaben. In: Bulletin de philosophie médiévale 37 (1995) 149-
174.

12 SENGER, Hans Gerhard: Zur Geschichte der Edition der „Opera omnia" des Nicolaus Cu-
sanus. In: BEIERWALTES, Werner / SENGER, H.G. (eds.): Nicolai de Cusa Opera omnia.
Symposion zum Abschluß der Heidelberger Akademie-Ausgabe (Heidelberg, 11. und 12. Februar
2005). Heidelberg: Universitätsverlag Winter 2006, 37-77.



96 Andreas Speer

cations de son temps, et critiquement responsable13. Dans cet état d'esprit,
l'Institut se savait redevable de la programmation de Clemens Baeumker ;
Koch lui-même le vénérait comme son maître et autorité, et reconnaissait
en lui son propre modèle scientifique.

En ce qui concerne Clemens Baeumker, Wolfgang Kluxen et Kurt Flasch
ont été unanimes à reconnaître en lui un grand savant : par son souci
d'unifier les méthodes historico-philologiques et l'objectivation systématique,

par son aptitude aussi à questionner les données historiques en
tenant compte de leurs fondements théoriques et des présupposés inhérents
aux individus et aux institutions, il a exercé une influence profonde, allant
bien au-delà du cercle des milieux allemands. Cela vaut pour les recherches
de Beaumker sur la faculté des arts de Paris : il a été un des premiers à

l'étudier systématiquement et à avoir mis en lumière son importance ; cela

vaut aussi pour ses recherches sur la continuité de la tradition néoplatonicienne

dans la scolastique imprégnée principalement d'aristotélisme. En
raison de la disposition méthodique et philosophique qui était la sienne

pour aborder l'histoire de la philosophie médiévale, Baeumker a substitué à

un concept normatif de la scolastique un concept historique : cela l'a amené
à esquisser une vue d'ensemble de la philosophie médiévale, qui montre
l'unité historique de cette période dans la pluralité différentielle d'un
processus vivant14. Cela se manifeste avant tout dans la série de publications
fondée par lui en 1891 Beiträge zur Geschichte der Philosophie des

Mittelalters; plus tard, cette série sera poursuivie notamment par Martin
Grabmann et Wolfgang Kluxen ; actuellement elle l'est par Theo Kobusch.
Les fascicules dépassent la centaine et sont regroupés dans vingt-quatre gros
volumes ; on y trouve des études parfois étendues et, jusqu'à sa mort survenue

en 1924, Baeumker a assuré avec beaucoup de soin leur publication.
Aujourd'hui encore, ces travaux restent d'une très grande valeur, en raison
des perspectives multiples qui y sont adoptées ; elles permettent d'aborder
la philosophie médiévale sous la diversité de ses traits culturels et de ses

traditions linguistiques, mais aussi selon toute l'étendue de sa tradition
scientifique. Beaucoup de textes édités dans ces fascicules et volumes sont
aujourd'hui encore, soit pratiquement depuis près d'un siècle, les seuls dis-

13 Voir KLUXEN, Wolfgang: 50 Jahre Thomas-Institut. Erinnerung an die Anfänge. In:
AERTSEN, Jan A. / PlCKAVE, Martin (eds.): Ende und Vollendung. Eschatologische Perspektiven
im Mittelalter Miscellanea Mediaevalia 29), Berlin-New York: W. de Gruyter 2002, 21-
28; ce volume contient d'autres articles concernant l'histoire du Thomas-Institut, voir par
exemple MEUTHEN, Erich: Das Thomas-Institut. Vor- und Gründungsgeschichte. Ibid. 3-20.

14 Voir GRABMANN, Martin: Clemens Baeumker und die Erforschung der Geschichte der
mittelalterlichen Philosophie. In: Id.: Studien und Charakteristiken zur Geschichte der
Philosophie insbesondere des Mittelalters. Gesammelte Vorträge und Aufsätze von Clemens Baeumker.

Mit einem Lebensbilde Baeumkers Beiträge zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters,

25,1/2). Münster Westf.: Aschendorff 1927, 1-38. FLASCH, Kurt: Die Konzeption der

Philosophiehistorie bei Clemens Baeumker und Martin Grabmann. In: ID.: Philosophie hat
Geschichte, Band 2: Theorie der Philosophiehistorie. Frankfurt a.M.: Klostermann 2005, 339-
377, bes. 358-367.



La philosophie médiévale en Allemagne 97

ponibles: ainsi pour les œuvres d'Alfarabi et d'Avencebrol (Ibn Gabirol),
mais aussi pour les œuvres de Dominique Gundissalvi et les traités de Robert
Grosseteste, pour ne rien dire des écrits de Witelo. A ce propos, Kurt Flasch

rapporte un dictum de Tullio Gregory : plutôt que d'écrire une introduction
à la philosophie médiévale, on devrait enjoindre à ses étudiants de lire les

études publiées par Beaumker dans les Beiträge. Ainsi poursuit Flasch, en peu
de temps et en une fois seraient balayées toutes les simplifications sur le

moyen âge harmonieux et unifié, synthétisé et chrétien. Ce serait toutefois
aussi un remède amer, de lire ces volumes sans le fil conducteur, que quelque

histoire compacte de la philosophie rend si attractif (pas seulement
depuis l'avènement du délire de l'application de modules faisant fureur
partout car la réduction de la complexité va de pair avec l'allégement du
travail15. Avant de lire cette anecdote chez Flasch, j'ai moi-même fait cette
expérience lors de la préparation de mon premier cours, conçu comme une
vision d'ensemble, sur la philosophie médiévale. Ce cours fut une aventure
très laborieuse, mais j'ai encore aujourd'hui l'impression que moi-même et
les étudiants avons rarement tant appris en si peu de temps.

Autant Clemens Baeumker était tenu en haute estime comme figure de
référence par Flasch et Kluxen, autant les esprits étaient divisés au sujet de

Joseph Koch, même si pour Flasch et Kluxen et pour beaucoup d'autres, le
fondateur du Thomas-Institut avait marqué le point de départ de leurs

propres recherches. Dans les introductions-programmes des trois premiers
volumes des opera omnia de Dietrich de Freiberg, Flasch esquisse sa
manière de voir ; elle s'oppose à une reconstruction et interprétation de

l'histoire de la philosophie médiévale (en particulier celle de l'école
dominicaine allemande à la fin du treizième siècle et au début du quatorzième),
qui serait dominée par la figure de Thomas d'Aquin16. De cela dépendait
aussi l'effort de recontextualiser à nouveaux frais Maître Eckhart et, selon
la propre expression de Flasch, de le sauver du courant de la mystique17.
Pourtant, la lecture critique de Thomas aussi bien que son contraire, la
lecture bienveillante de la synthèse scolastique classique, toutes deux
méconnaissaient qu'en son temps Thomas n'a jamais pu être tenu pour un «

mainstream », mais que plus d'une fois il a été vu comme un provocateur. Ce

n'est pas sans raison que Thomas a suscité des débats controversés, qui ont
conduit à la première formation d'écoles antagonistes, opposant non seulement

les franciscains aux dominicains, mais aussi les dominicains entre eux,

15 Voir FLASCH: Philosophie hat Geschichte, 359sq.
Voir spécialement les introductions de Kurt Flasch au début des volumes I—III de

l'Opéra omnia de Dietrich von Freiberg. Vol. 1 : Schriften zur Intellekttheorie CPTMA
11,1). Hamburg: Felix Meiner 1977. Vol. 2 : Schriften zur Metaphysik und Theologie
CPTMA 11,2). Hamburg: Felix Meiner 1980. Vol. 3: Schriften zur Naturphilosophie und
Metaphysik CPTMA 11,3). Hamburg: Felix Meiner 1983.

17 FLASCH, Kurt: Meister Eckhart. Versuch, ihn aus dem mystischen Strom zu retten. In:
KOSLOWSKI, Peter (ed.): Gnosis und Mystik in der Geschichte der Philosophie. Zürich-
München : Artemis 1988, 94-110.



98 Andreas Speer

comme l'ont montré Joseph Koch et Martin Grabmann18. Ceci se perçoit
nettement et comme à travers un modèle dans la figure de Durand de Saint-
Pourçain, dont le commentaire des Sentences, en particulier sa version A
spécialement polémique, fait actuellement l'objet d'une édition critique au
Thomas-Institut19. Ainsi, ce qui était peut-être le projet le plus important
de Joseph Koch est poursuivi pour être, espérons-le, mené à bonne fin.

Même si Kurt Flasch peut avoir vu les choses autrement, le Thomas-
Institut de Cologne s'est toujours tenu à l'écart des débats parfois très
polémiques menés à l'intérieur de la médiévistique philosophique allemande, et
liés avant tout à l'appréciation de la doctrine aristotélicienne de la science
et à la reconnaissance différenciée du rôle de la théologie. Ladite distance
tenue par le Thomas-Institut en tout ceci tient en bonne part à la personnalité

de son troisième directeur Albert Zimmermann : il n'avait aucun
goût pour des débats exacerbés, voire parfois politiquement tendancieux.
Quiconque le rencontrait, éprouvait en lui la sobriété du mathématicien et
du physicien, ce qu'il était aussi. Son intérêt se portait sur la physique, et
plus particulièrement sur la cosmologie ; il allait aussi aux questions de
méthodes et de théories des sciences, en particulier aux fondements de la

métaphysique et de la logique20. Rien d'étonnant dès lors, si, dans le
domaine de la logique médiévale, deux des chercheurs allemands les plus en
vue ont été ses élèves : je songe à Klaus Jacobi, naguère professeur
ordinaire à Fribourg en Brisgau, et à Christoph Kann, qui entre-temps a

établi à Düsseldorf un nouveau centre pour la philosophie médiévale. En

outre, Zimmermann a dirigé le Thomas-Institut conformément à la
tradition de Joseph Koch et de Paul Wilpert : c'est-à-dire comme un centre
pour projets de recherches à longs termes, un foyer de rencontre international

pour des chercheurs venant du monde entier, enfin un lieu
d'échanges pour les spécialistes des diverses disciplines de la médiévistique. Ce
rôle est particulièrement pris en charge par l'institution des Mediaevisten-
tagungen, qui, si je puis m'autoriser une telle appréciation, s'est développée
en biennale la plus importante peut-être pour les recherches sur le moyen
âge et, depuis le début des années soixante, a trouvé dans les Miscellanea
Mediaevalia un organe de publication apprécié internationalement21. Avec

18 Voir par exemple GRABMANN, Martin: Die theol. Erkenntnis- und Einleitungslehre des

hl. Thomas von Aquin auf Grund seiner Schrift In „Boethium de Trinitate" im Zusammenhang
der Scholastik des 13. und beginnenden 14. Jahrhunderts dargestellt Thomistische Studien,
4). Fribourg: Paulusverlag 1948; KOCH, Joseph: Durandus de S. Porciano O.P. Forschungen
zum Streit um Thomas von Aquin zu Beginn des 14. Jahrhunderts Beiträge zur Geschichte
der Philosophie des Mittelalters 26). Münster Westf.: Aschendorff 1927. ID.: Kleine Schrif.
ten, 2 vols. Storia e Letteratura 127 &128). Roma: Edizioni di Storia e Letteratura 1973.

19 Voir : www.thomasinstitut.uni-koeln.de/forschung/durandus/
20 Voir KlaTT, Wolfram: Bibliographie Prof. Dr. Albert Zimmermann. In: CRAEMER-

RUEGENBERG, Ingrid / SPEER, Andreas (eds.): ,Scientia' und ,ars' im Hoch- und Spätmittelalter
Miscellanea Mediaevalia 22/1). Berlin-New York: W. De Gruyter 1994, XXIII-XXX, et

particulièrement l'étude de ZIMMERMANN : Metaphysik oder Ontologie (voir note 8).
21 Voir SPEER, Andreas: 50 Jahre Kölner Mediaevistentagungen. Ein Überblick. In: AERT-

SEN / PlCKAVE (eds.): Ende und Vollendung (voir note 13), 36-47.



La philosophie médiévale en Allemagne 99

le projet de YAristoteles latinus (sous Paul Wilpert) et celui de YAverroes la-
tinus (sous Albert Zimmermann), le Thomas-Institut s'est impliqué dans
deux grandes entreprises, dont les éditions soignées de Gudrun Vuillemin
et de Roland Hissette sont des fruits largement appréciés22.

Avec Jan Aertsen, le Thomas-Institut eut pour la première fois un directeur

qui se voulait thomiste, ou mieux spécialiste de Thomas ; il étudiait la

philosophie de Thomas d'une manière systématique et résolument positive,
un peu à la manière dont cela se fait dans certains milieux anglo-saxons,
américains surtout (je songe par exemple à Norman Kretzmann et à John
Wippel, auxquels Jan Aertsen se sentait lié). Son point de départ avait été

étranger aux débats évoqués jusqu'ici : c'était Etienne Gilson. Comme lui,
Aertsen se mit en quête de l'esprit, c'est-à-dire du diffiniens de la philosophie

médiévale. Il trouva tout cela dans les débats portant sur les fondements

épistémologiques de la connaissance obtenue par la raison naturelle
en philosophie première, laquelle a pris une position centrale, surtout
depuis le treizième siècle, sous l'emprise de la métaphysique aristotélicienne
et de ses influents lecteurs et commentateurs arabes23. Ludger Honnefelder
a parlé à ce propos d'un « second début » de la métaphysique. Cette
dénomination est devenue populaire. Elle est pourtant trop catégorique dans
ce contexte, trop peu précise et trop exclusive dans sa normativité24. Elle se

réfère en effet uniquement à une conception déterminée de la métaphysique,

laquelle, à la suite d'Aristote, est comprise comme ontologie et se

déploie dans une relation compétitive avec la théologie. Bref, il s'agit d'une
métaphysique qui revendique son autonomie dans une libération toujours
plus grande vis-à-vis des conceptions théologiques. Sur les étroitesses d'un
concept de métaphysique ne tenant aucun compte de celle qui fut la plus
efficiente dans la longue durée, c'est-à-dire celle qui était élaborée dans la
tradition néoplatonicienne, Theo Kobusch est l'historien qui a le plus attiré
l'attention25. Je vais y revenir.

22 Voir par exemple VUILLEMIN-DlEM, Gudrun: Aristoteles latinus, Metaphysica I-XTV,
Recensio et translatio Guillelmi de Moerbeka: praefatio Aristoteles Latinus 25,3,1) et
ARISTOTELES Latinus: Metaphysica I-XTV, Recensio et translatio Guillelmi de Moerbeka:
editio textus Aristoteles Latinus 25,3,2). Leiden-Köln : E.J. Brill 1995. HISSETTE,
Roland : Averroes Latinus, Commentum medium super libro Péri Hermeneias Aristotelis,
transi. Willheimo de Luna attributo Averroes: Opera XII, Series B). Leuven: Peeters 1996.

23 Voir AERTSEN, Jan A.: Medieval Philosophie and the Transcendentals. The Case of
Thomas Aquinas STGM 52). Leiden: E.J. Brill 1996, 1-24.

24 HONNEFELDER, Ludger: Der zweite Anfang der Metaphysik. Voraussetzungen, Ansätze
und Folgen der Wiederbegründung der Metaphysik im 13./14. Jahrhundert. In: BECKMANN, Jan
Peter e.a. (eds.): Philosophie im Mittelalter. Entwicklungslinien und Paradigmen. Hamburg:
Felix Meiner 1987, 165-186. Voir aussi SPEER, Andreas: Das „Erwachen der Metaphysik".
Anmerkungen zu einem Paradigma für das Verständnis des 12. Jahrhunderts. In: LUTZ-
BACHMANN, Matthias e.a. (eds.): Metaphysics in the Twelfth Century. On the Relationship
among Philosophy, Science and Theology Textes et Etudes du Moyen Age, 19). Turnhout:
Brepols 2004, 17-40, particulièrement 17-19.

25 KOBUSCH, Theo: Metaphysik als Lebensform. Zur Idee einer praktischen Metaphysik.
In: GORIS, Wouter (ed.): Die Metaphysik und das Gute. Aufsätze zu ihrem Verhältnis in Antike



100 Andreas Speer

Sans aucun doute, l'entreprise d'Aertsen représente aussi une impasse
historiographique : la philosophie médiévale ne se laisse pas ramener aux
dénominateurs transcendantaux, selon la manière signifiée par Jan Aertsen

- à moins que ce ne soit dans une perspective normative26. Pourtant cette
reconstruction d'une doctrine centrale, bien que trop peu considérée, de la
tradition métaphysique a ouvert des perspectives nouvelles et importantes
pour la conception de la métaphysique ; ces perspectives valent pour le
début de la modernité27.

Au lieu des standardisations idéales, pas toujours exemptes de
préférences individuelles, une recherche historico-philologique des sources a fait
son apparition et gagne du chemin. Elle élimine de nombreux clichés. Cela
a été illustré par quelques volumineuses études, mais aussi par un congrès
ayant pour thème l'aristotélisme au début de l'âge moderne, tenu il y a un
an et demi dans la bibliothèque de 1 'Herzog August à Wolfenbüttel28. Ici
s'est ouvert un chantier de recherches, important à mes yeux et qui
certainement le deviendra plus encore dans les années à venir : il suffit pour
s'en convaincre de considérer la diversité des problématiques en manque
d'exploration systématique et la jeune équipe des chercheurs intéressés par
les questions impliquées.

Cela me donne la possibilité de parler d'un pionnier de la recherche sur
le moyen âge tardif en Allemagne : Wolfgang Hübener à Berlin ; il a fondé
une école digne d'attention, à laquelle appartiennent entre autres Sven
Knebel et Henrik Wels, Stefan Meier-Oeser et surtout Wilhelm Schmidt-
Biggemann. J'ai entendu Wolfgang Hübener quelques fois à Bonn durant
mes études, lors de conférences données au Collegium philosophicum, ou
lors de congrès. Il en va de même de Ludger Oeing-Hanhoff, qui dirige à

Tübingen un des centres de 1 'Historisches Wörterbuch der Philosophie, un
des grands projets de la philosophie académique allemande, qui, pour la

présence de la philosophie médiévale, a peut-être assuré la plus importante

und Mittelalter. Jan A. Aertsen zu Ehren RTPM - Bibliotheca 2), Leuven: Peeters 1999, 28-
56.

26 Voir AERTSEN, Jan A. / SPEER, Andreas (eds.) : Was ist Philosophie im Mittelalter?
(Qu'est-ce que la philosophie au Moyen Âge?). Akten des X. Internationalen Kongresses für
mittelalterliche Philosophie der Société Internationale pour l'Etude de la Philosophie Médiévale,
25. bis 30. August 1997 in Erfurt Miscellanea Mediaevalia 26). Berlin-New York: W. de

Gruyter 1997.
27 Concernant l'histoire de la métaphysique voir par exemple CORIS, Wouter: Absolute

Beginners. Der mittelalterliche Beitrag zu einem Ausgang vom Unbedingten STGM 93).
Leiden: Brill 2007; DARGE, Rolf: Sudrez' tranzendentale Seinsauslegung und die Metaphysiktradition

STGM 80). Leiden: Brill 2004. TOMMASI, Francesco Valerio: Kant di fronte alla
tradizione del «trascendentale»: stato della ricerca e prospettive alia luce di un nuovo parti-
colare. In: Studi Kantiani 16 (2003) 53-66. ID.: Franz Albert Aepinus, l'aristotelismo tedesco
e Kant. Un contributo per la storia e il senso della filosofia trascendentale tra metafisica ed

epistemologia. In: Archivio di filosofia 71 (2003) 333-358.
28 FRANK, Günter / Speer, Andreas (eds.): Der Aristotelismus in der Frühen Neuzeit -

Kontinuität oder Wiederaneignung? Wolfenbütteler Forschungen, 115). Wiesbaden:
Harrassowitz 2007.



La philosophie médiévale en Allemagne 101

contribution des dernières décennies. On peut parfaitement s'en rendre

compte, en parcourant chacun des volumes. Un apport considérable pour le

rayonnement des articles est aussi donné par la manière dont ils sont
structurés, de manière à ce que leur horizon soit élargi au-delà de celui du
monde latin. A titre d'exemple, je retiens ici l'article « Vernunft /
Verstand »29. J'ai moi-même pris part à son élaboration et à un workshop
préparatoire, au cours duquel il devint évident que la philosophie médiévale

a désormais acquis ses titres de noblesse. Cet état de choses a entraîné
une retombée institutionnelle : des chaires ont été créées, où la philosophie
médiévale est enseignée sous des approches différentes. Ainsi, à Francfort,
Matthias Lutz-Bachmann met aussi l'accent sur l'histoire de la science et la
théorie politique ; à l'université Humboldt de Berlin, Dominik Perler
insiste aussi sur la philosophie théorique et le passage à la modernité : il
sera longuement question de lui encore cet après-midi ; à Würzburg, Dag
Nikolaus Hasse, mon successeur, est titulaire d'une « Lichtenbergprofessur

», une chaire donc, pour la philosophie grecque, arabe et latine, ainsi

que pour l'histoire de la science au moyen âge ; enfin à Fribourg en Bris-

gau, Maarten Hoenen, le successeur de Klaus Jacobi, se consacre également
à l'histoire des écoles dans le moyen âge tardif ; de la sorte, il relie l'histoire

des institutions à celle des idées.
Mais revenons aux protagonistes précédemment nommés : Wolfgang

Hübener et Ludger Oeing-Hanhoff. Les deux ont adopté des perspectives
propres ; celle de Hübener l'a conduit, par-delà la scolastique tardive et la

scolastique baroque, au début de la modernité, et dans ce contexte à la
« deuxième scolastique » de la philosophie scolaire allemande ; au
contraire, pour Oeing-Hanhoff, Descartes et Hegel ont été les points de
référence décisifs30. Le travail de Wolfgang Hübener est poursuivi par Wilhelm
Schmidt-Biggemann, à la Freie Universität de Berlin, où un grand nombre
des perspectives de Hübener sont reprises par un groupe de travail spécifique.

Par contre, à Bonn, où il est entre temps devenu le successeur de

Wolfgang Kluxen et de Ludger Honnefelder, Theo Kobusch continue pour
sa part d'œuvrer dans l'esprit de son maître Ludger Oeing-Hanhoff : il
entretient sa préférence pour l'histoire des concepts et poursuit sa lecture
métaphysique « alternative » (comme on dit aujourd'hui), inspirée du platonisme

et englobant Descartes et Hegel. De la sorte, il met en valeur la
continuité entre la philosophie néoplatonicienne de l'antiquité tardive et le
christianisme et ses formes d'expressions, principalement le monachisme et
la tradition mystique. Cette approche différente d'une « métaphysique
pratique » comme celle du lieu propre à la découverte de la subjectivité a été

29 Voir l'article Vernunft / Verstand. In: Historisches Wörterbuch der Philosophie, vol. 11.
Basel: Schwabe 2001, 748-863, concernant la tradition médiévale voir 764-796.

30 HÜBENER, Wolfgang: Zum Geist der Prämoderne. (Mit einem Vorwort von Norbert W.
Bolz, Sven K. Knebel und Stephan Meier). Würzburg: Königshausen & Neumann 1985.
OEING-HANHOFF, Ludger: Metaphysik und Freiheit. Ausgewählte Abhandlungen. Herausgegeben

von Kobusch, Theo / Jaeschke, Walter. München: Erich Wewel Verlag 1988.



102 Andreas Speer

exposée par Theo Kobusch dans un livre apprécié qu'il a publié l'an dernier
sous le titre de « Philosophie chrétienne » (« Christliche Philosophie »)31.

Ainsi, l'horizon de la philosophie médiévale s'est-il élargi de l'antiquité
jusqu'à la modernité. Par rapport à ce qui était le cas au temps de mes
études, la perspective est aussi changée, sous laquelle cette « longue durée »

du moyen âge est prise en considération. Les années « soixante-dix » à

« quatre-vingt » ont été marquées spécialement par les grands débats
historiques portant sur les changements d'époque et ce qui les provoquait ; ces
débats étaient entretenus notamment par Hans Blumenberg - il enseignait
en dernier à Münster - et ses livres influents sur la légitimation de la
modernité (« Die Legitimität der Neuzeit ») ou la genèse du monde coper-
nicien (« Die Genesis der kopernikanischen Welt »)32. De nos jours, la
valeur heuristique de ces débats souvent houleux apparaît largement épuisée.
A leur place s'est installée la conscience critique des normativités cachées et
des mécanismes d'exclusion qui y sont à l'œuvre : ils dénoncent la stérilité
des débats gravitant sur eux-mêmes. « Dis-moi ce que tu exclus, je te dirai
ce que tu penses ». Ainsi s'exprime Michel Serres dans son « Atlas ». « Par les

choses qui sont posées au-delà du savoir et de la pensée même de l'histoire
du savoir, nous pouvons très bien reconnaître, ce qui vaut comme savoir »33.

De fait, la question relative aux conditions de formation du savoir me
semble être devenue une question centrale de la médiévistique philosophique.

Pour cela, des raisons institutionnelles entre autres peuvent être
invoquées : dont en particulier la forte séparation institutionnelle, déjà
évoquée, par rapport à la théologie, ce qui entraîne la recherche de nouveaux
partenaires de dialogue. Au Raimundus Lullus-Institut de Fribourg, un tel
isolement institutionnel n'existe pas encore ; là toutefois un contexte de
recherche indépendante s'est établi : en plus de l'édition et de l'étude de
l'œuvre monumentale de Raymond Lulle, la recherche embrasse aussi la
tradition aristotélicienne de la science, dans la mesure où celle-ci a pris la
forme de commentaires. Charles Lohr a ici fait œuvre de pionnier34. En ce

qui concerne le Martin Grabmann-Institut de Munich, sa récente histoire
montre toute la difficulté d'assurer la recherche en médiévistique dans les

31 KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivität. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2006.

32 BLUMENBERG, Hans: Die Legitimität der Neuzeit. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1966, 2.
éd. rev. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1988. ID.: Die Genesis der kopernikanischen Welt. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1975.
33 SERRES, Michel: Atlas. Berlin : Merve Verlag 2005 (Paris : Éditions Julliard 1994), 85.
34 Voir la série des articles de LOHR, Charles : Medieval Latin Aristotle commentaries. In:

Traditio 23 (1967) 313-413; Traditio 24 (1968) 149-245; Traditio 26 (1970) 135-216;
Traditio 27 (1971) 251-351; Traditio 28 (1972) 281-396; Traditio 29 (1973) 93-197;
Traditio 30 (1974) 119-144. ID.: Addenda et Corrigenda. In: Bulletin de philosophie
médiévale 14 (1972) 116-126. Cette série est continuée par une série des articles sur
Renaissance Latin Aristotle commentaries, voir: SCHMITT, Charles B. / SKINNER, Quentin
(edd.): The Cambridge History of Renaissance Philosophy. Cambridge: Cambridge University
Press 1988, 901.



La philosophie médiévale en Allemagne 103

facultés de théologie. Quant à VAlbertus-Magnus-Institut de Bonn qui a pris
en charge l'édition et l'étude des œuvres d'Albert le Grand, il a sous ce

rapport un statut particulier, puisque c'est un institut de recherches, en
quelque sorte privé, financé par l'archidiocèse de Cologne.

En dehors de la philosophie, les nouveaux partenaires de dialogue pour
la médiévistique philosophique se trouvent dans les centres d'études médiévales

et les associations de recherches analogues. C'est aussi le cas à

Cologne. Ainsi des problématiques de la science de la culture gagnent hautement

en signification. Dans le même temps, l'espace d'interaction de la
philosophie avec les philologies s'élargit, ce qui impose d'aller au-delà des

limites traditionnelles assignées aux époques et aux disciplines. A titre
d'exemple, je cite Munich, où Marc-Aeilko Aris est titulaire de la chaire de
latin médiéval et Thomas Ricklin titulaire de la chaire pour la Renaissance
et l'humanisme.

La tendance marquante en milieu anglo-saxon de prendre une orientation

analytique est comparativement beaucoup moins forte en
Allemagne ; elle est la plus accusée chez Dominik Perler, qui se voit dans la
tradition de Norman Kretzmann. C'est ce que montrent aussi ses deux
derniers livres, qui ont retenu l'attention des organisateurs de la Journée
Incipit35. Le fait que les débats y soient menés de façon rigoureusement
historique, avec une parfaite maîtrise d'ailleurs, par Perler, ne dissimule pas
un caractère de forte reconstruction et d'orientation dans un sens donné.
Bien sûr, il faut toujours s'intéresser aux débats contemporains, il est toutefois

périlleux d'offrir des reconstructions où le contexte réel et l'histoire
des données sont influencés par ou subordonnés à une interprétation inspirée

par des débats contemporains, qui eux n'ont aucun souci des contextes
historiques. Inversement, une orientation de la médiévistique basée
essentiellement sur l'histoire de la culture court un autre danger : celui de
dissoudre toutes les problématiques réelles dans des universaux culturels.

Je voudrais cesser ici, avant de courir également le risque de faire des

déclarations par trop générales ou de réitérer des impressions et estimations
strictement personnelles. Autrement dit, je cesse, avant que l'historien de ce

temps n'en devienne aussi le critique. Si je regarde le programme de notre
Journée Incipit, c'est du reste le propos des deux sections qui suivent. Mais
à celui qui fut naguère un observateur juvénile et qui entre temps a

pratiquement atteint l'âge où selon Aristote on peut entreprendre l'étude de la

métaphysique, accordez encore le temps d'une observation finale. Elle
concerne la longue durée de la recherche philosophique sur le moyen âge ;
elle se manifeste non seulement dans les projets étendus sur de grandes
périodes de temps, mais encore et beaucoup plus dans la continuité et les

parallèles conceptuels qui sont devenus manifestes dans notre présentation.
Certaines choses d'un lointain passé nous semblent étonnamment mo-

35 PERLER, Dominik: Theorien der lntentionalität im Mittelalter. Frankfurt a.M.: Vittorio
Klostermann 2002; ID.: Zweifel und Gewissheit. Skeptische Debatten im Mittelalter. Frankfurt
a.M.: Vittorio Klostermann 2006.



104 Andreas Speer

dernes ; d'autres ont besoin d'une mise à jour. Ainsi la réflexion sur
l'histoire de la recherche n'est pas seulement un but en soi, elle engendre
aussi de nouvelles manières de lire.

Sur cet arrière-fond, les nouveaux accents de la recherche contemporaine

apparaissent aussitôt plus marqués. Pour une bonne part, ceux-ci
sont aussi le fruit de l'internationalité, évidente et vécue comme telle, de

notre recherche, qui s'affranchit des barrières géographiques et mentales.
Ceci n'est pas une observation sans importance, si l'on songe à l'histoire de

l'Europe au siècle dernier. Parmi les essais méthodiques portant sur la
reconstruction et la description de l'espace d'interaction de la philosophie
durant le « long » moyen âge, beaucoup sont redevables aux nouvelles
possibilités et moyens techniques36. La différence la plus frappante peut-
être me semble cependant tenir au fait que la foi en la capacité de produire
de grandes narrations magistrales s'est amenuisée. Définitions et explications

sont remplacées par des descriptions de pluralités. Ceci peut être
ressenti comme un manque, de nature éventuellement provisoire, parce que
les nouvelles idées directrices n'ont pas encore été trouvées. Qui sait En

tout cas de cette disponibilité résulte l'apparition de nouvelles manières
productives de lire, reliant les divers espaces culturels, les disciplines et les

époques.
Mais c'est encore toujours la découverte positive de nouvelles sources et

données, qui reste la clef pour acquérir de nouvelles perspectives et
relations37. Comme directeur d'un institut de recherches, j'ai la chance de

pouvoir travailler dans un contexte de recherches ; fréquentant ainsi des

chercheurs occupés par des projets très différents, je constate leur travail
concret, quotidien, c'est-à-dire minutieux et souvent fatiguant, pour
reconstruire les données d'un problème ; c'est ainsi, et non par quelque
abstraction méthodique, qu'il m'est donné de voir comment certains
problèmes peuvent ou ne peuvent pas être résolus, ou pas encore. Être ainsi
amené à me faire une idée de ce que furent ces grands centres culturels, aux
langues multiples, dans lesquels la philosophie au moyen âge a été faite, et
cela grâce aux divers projets que poursuivent en ce moment mes hôtes et
collaborateurs du Thomas-Institut, même si je suis incapable de les suivre

36 Voir mon introduction dans SPEER, Andreas / WlRMER, David (Hgg.): Das Sein der Dauer
Miscellanea Mediaevalia 34). Berlin-New York : W. de Gruyter 2008, XI-XIX, et la

conception de la 36. Kölner Mediaevistentagung «1308» - www.kmt.uni-koeln.de. Un report de

DAVIDS, Tobias et LANGE, Sabine est sous presse dans : Bulletin de philosophie médiévale
50 (2008).

37 Concernant la complexité de la réception d'Aristote au Moyen Âge voir la vue
panoramique des recherches tripartite de ARNZEN, Rüdiger / GULDENTOPS, Guy / SPEER, Andreas /
TRIZIO, Michèle / WlRMER, David: Philosophische Kommentare im Mittelalter - Zugänge und
Orientierungen. Erster Teil: I. Einführung - II. Sprachkreise. In: Allgemeinen Zeitschrift für
Philosophie 32.2 (2007) 157-177. Zweiter Teil: III. Platonica - IV.1&2 Aristotelica arabica et
byzantina. In: Allgemeinen Zeitschrift für Philosophie 32.3 (2007) 259-290. Dritter Teil:
IV.3: Aristotelica latina - V. Hebraica - VI. Ausblick. In: Allgemeinen Zeitschrift für
Philosophie 33.1 (2008) 31-57.



La philosophie médiévale en Allemagne 105

tous sur tous leurs chemins, voilà bien ce que j'éprouve comme un privilège.

Assurément, l'idée n'était pas étrangère à Joseph Koch et à Clemens
Baeumker. Sa réalisation ne fut donnée qu'à un observateur de ce temps,
qui, il le reconnaît, a établi sa propre demeure sur les lieux d'une aventure
intellectuelle.

Abstract
This article - originally held as a lecture at the Journée Incipit 2007 in Paris

- is concerned with the history of the inquiry into Medieval philosophy in
Germany. Its main focus are the last three decades followed by a description
of the main tendencies in contemporary research. Major figures like Joseph
Koch, Wolfgang Kluxen and Kurt Flasch are presented alongside long term
research projects and their institutional settings. The latter descriptions
especially consider the circumstances of the transformation of the academic
world in particular at the universities and the consequences for research
projects in Medieval philosophy.


	La philosophie médiévale en Allemagne : longue durée et tendances récentes

