Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Quelle philosophie pour quelle théologie? : Une perspective de
théologie fondamentale

Autor: Verweyen, Hansjlurgen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760771

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760771
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANSJURGEN VERWEYEN

Quelle philosophie pour quelle théologie ? Une
perspective de théologie fondamentale'

1. PRELIMINAIRES

La foi chrétienne est ancrée dans un événement de I’histoire, d’ou surgit un
appel inconditionnel s’adressant 2 ’homme entier ainsi qu’a tous les hom-
mes. Si cette foi doit «répondre a quiconque demande compte de
’espérance qui est en nous » (cf. 1 Pierr 3,15), elle comporte un double
questionnement.

Premiérement, il faut démontrer a travers des raisons nécessaires la pos-
sibilité d’un devoir strictement inconditionnel. Pour y advenir, I'utilisation
d’une argumentation transcendantale, selon la proposition de Kant est né-
cessaire : la raison de I’homme doit étre a priori ouverte a un devoir qui lui
donne sa véritable liberté en le revendiquant de maniére inconditionnelle.

Par contraste aux propos de Kant, il faut démontrer dans un deuxiéme
temps, que ce devoir peut partir d’'un événement historique, et ceci sans
que I’autonomie de la liberté humaine soit suspendue. Pour cela, la doctrine
de la relation interpersonnelle (Interpersonal-Lebre) proposée par Fichte
dans ses premiers travaux fournit les raisons principales: Fichte a démontré
que la liberté peut seulement se réaliser grace a un acte de reconnaissance
d’un autre. Toutefois, dans ce contexte, il n’a pas suffisamment reconnu
I'importance du probléme herméneutique : Seulement dans un acte de re-
connaissance, le Moi a conscience du phénomeéne propre d’un devoir.
Néanmoins, il n’est pas clair en quelle mesure des valeurs d’un devoir in-
conditionnel, et pas seulement relatif viennent a I’évidence dans cette expé-
rience originaire — autrement dit, il s’agit du probléme propre du « Sur-
moi » qui nait dans cet acte de reconnaissance originelle. Pour trouver une
solution a ce probléme, une réflexion sera nécessaire qui relie la pensée
transcendantale et la pensée herméneutique, est cela reste toujours une
tache philosophique.

Un troisiéme probléme s’annonce. La transmission de I’événement qui
est décisif pour la foi chrétienne a trouvé son expression dans une vaste
multiplicité de textes. Dans toute communauté chrétienne, susceptible de se
faire appelée « Eglise », le canon des Ecritures du Nouveau Testament est
reconnu comme étant I’expression authentique de cet événement originaire

I Texte traduit de I’allemand en francais par Thomas Alferi, Sigrun Jiger, Carlos Mendoza et
Andreas Uwe Miiller et autorisé par 'auteur. — Les réflexions qui suivent se trouvent plus
élaborées dans ma Einfiihrung in die Fundamentaltheologie. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 2008.



Quelle philosophie pour quelle théologie ? 73

et par cela, il sera dans I’avenir toujours normatif. L’hypothése que d’autres
textes de la tradition chrétienne sont aussi reconnus comme étant normatifs
pour la foi chrétienne a été rejetée par les réformateurs. La critique histo-
rique qui commence avec les Lumiéres étendait le doute fondamental par
rapport 2 authenticité de toute la tradition ecclésiale, y compris les Ecrits
canoniques. Méme dans les évangiles, le véritable Jésus de Nazareth est,
selon cette critique, déformé par les perspectives personnelles de I’auteur.

Apres que la théologie dialectique a dans une premiére phase remplacée
la critique de la question du retour au Jésus historique, on a revalorisé
entre les deux guerres mondiales le lien entre I’Ecriture et Tradition. Cela a
changé depuis les années cinquante du siécle passé, quand un tournant s’est
établi en exégese vers la « nouvelle recherche » du Jésus historique intro-
duite par Kisemann qui a pris position contre Bultmann, son ancien maitre.
Depuis lors, la question d’une possible réconciliation entre I’exégese
historico-critique et I’interprétation ecclésiale de I’Ecriture, est de nouveau
mise au premier plan de la réflexion théologique. Toutefois, les questions
proprement philosophiques sur lesquelles il faut nécessairement travailler
afin d’avancer dans les problémes qui découlent de cette nouvelle phase de
réflexion restent non seulement irrésolues. Plus encore, un grand nombre
de personnes ne remarque méme pas que ce probléme implique des déci-
sions philosophiques. Andreas Miiller a démontré de facon convaincante en
quelle mesure nous sommes restés en arriére de la discussion au début de la
crise moderniste, relative a la corrélation « histoire-dogme »2 qui se recon-
struit dans la correspondance entre Maurice Blondel et Alfred Loisy.

Dans mes essais de résoudre cette problématique, le concept de « deve-
nir image » (Bild-Werdens) aura une place centrale.

2. DES REPERES NEURALGIQUES POUR TRANSFORMER LES « RAISONS DE LA
FOI » EN ARGUMENTS PHILOSOPHIQUES

2.1. Deux conditions transcendantales de la validité d’un devoir incon-
ditionnel

Au centre d’une recherche conforme aux tiches essentielles de la théologie
fondamentale se trouve, comme déja indiqué, la thématisation de la relation
entre la philosophie transcendantale et la philosophie herméneutique. Con-
cernant la premiére question, la possibilité d’un devoir inconditionnel en
général, il faut partir du fait que I’évidence d’un devoir inconditionnel est —
en suivant Kant — un « fait de la raison pratique pure » qui ne peut pas étre
fondé par des arguments de la raison théorique. Sur ce point, on trouve un
accord profond entre les penseurs les plus divergents. Albert Camus, par
exemple, oppose au « cogito, ergo sum » cartésien un « je me révolte, donc

2 Cf. MULLER, Andreas Uwe: Christlicher Glaube und historische Kritik. Maurice Blondel und
Alfred Loisy im Ringen um das Verhdltnis von Schrift und Tradition. Freiburg i. Br.: Herder
2008.



74 Hansjiirgen Verweyen

nous sommes » comme |’acte dans lequel devient évidente mon obligation
envers une solidarité inconditionnelle. Pour Emmanuel Levinas c’est le re-
gard du visage d’autrui ou mieux I’éclair sortant de son visage — qui m’ap-
pelle a la responsabilité inconditionnelle d’autrui.

Cependant, 'affirmation d’une telle évidence de la raison pratique mo-
rale n’est pas immune contre le soupcon d’un «intuitionnisme » ou d’un
« décisionnisme », c’est-a-dire d’une évidence ou d’une décision purement
privée. Si, en principe, un appel moralement inconditionnel devrait
s’adresser a tous les hommes, il doit au moins étre possible de démontrer au
niveau rationnel, qu’une réflexion relative a un devoir inconditionnel qui
concerne tous les hommes n’est pas opposé a la raison.

Ma tentative de faire paraitre une telle signification universelle selon la
maniére propre a la philosophie transcendantale se joue sur deux niveaux
d’argumentation qu’il faut bien discerner. En premier lieu, je vais établir
une structure élémentaire dialectique de la raison.

2.1.1. Une structure fondamentale et apriorique de la raison

Pour répondre a la question: « Quelle philosophie pour quelle théologie? »
je prendrai comme « point de départ » quelque chose dont parlent trois phi-
losophes célébres du vingtiéme siécle: Emmanuel Levinas, Paul Ricceur,
Jacques Derrida. Tous les trois ont pour sujet principal la notion de I’« autre ».

Levinas établit le visage de I’autre comme son sujet majeur. Ricceur choisit
comme titre d’un de ses derniers ouvrages: « Soi-méme comme un autre »
(1990). Définitivement, la « différance » de Derrida implique un «autre »
dans un sens bien marqué.

Pour étre plus précis cependant, mon exposé part d’« un » autre dont
aucun de ces trois philosophes ne s’est hasardé.

1. Je parlerai d’un autre qui n’existe ni en frangais ni en allemand, « un »
autre qui réfute tout article défini ou indéfini, « un » autre qui, en tant que
tel, ne signifie ni une chose, ni un animal ni une personne; donc, « un »
autre dont il faut barrer tout « un ».

2. Je me référerai a « un » autre qui n’est pas un étre quelconque et qui ne
se donne pas comme phénomeéne. Evidemment, il s’agit ici d’un sujet bien
connu chez Derrida. Lui, on le sait, il parle d’un autre qui est impliqué dans
la différance précédant tout horizon du « Sein » et toute phénoménalité.

3. Néanmoins je parlerai « d’'un autre tout autre », d’un autre qui est le
produit d’un cogito, un produit d’un « je » qui n’est pas encore un « moi »
(C’est-a-dire: un « je » pas encore dé-cliné au génitif, datif ou accusatif, pas
encore fléchit3 sous le joug d’un autre). Je parlerai donc d’un autre qui pré-
céde toute réflexion herméneutique, d’un « autre marginalisé par ’hermé-
neutique ». Par cela je me mets sur un « terrain interdit », parce que je vais
parler d’un autre dont on ne peut pas parler, mais, en méme temps, (malgré

3 Cf. le sens du mot grecque klinein.



Quelle philosophie pour quelle théologie ? 75

Wittgenstein) dont on ne doit pas se taire. « Cet » autre est présupposé dans
tout langage, dans chaque mot, dans chaque pensée. Il défie la ligne de
démarcation entre ’herméneutique et la philosophie transcendantale au
sens kantien. Il va de soi, que, pour justifier une transgression de cette ligne
sans étre considéré comme un dinosaure, il faut chercher de chemins en-
core inconnus a Kant lui-méme, Fichte, ou le Husserl des « Ideen » et des
Méditations cartésiennes. Voila mon point de départ : a la différence des
autres étres vivants les hommes n’apergoivent pas seulement « un » autre,
mais ils I’apergoivent aussi en tant qu’autre. Ils en suivent trois éléments
fondamentaux de la raison:

(1) Un « Je » (qui n’est pas encore un Moi). Connaitre un autre en tant
qu’autre, c’est seulement un « Ego » ou « Je » (dans le sens indiqué en haut)
qui en est capable. Ce savoir ne se laisse pas réduire a n’importe quelle in-
fluence que d’autres choses ou d’autres personnes pourraient avoir sur un
Moi. Il présuppose deux éléments aprioriques, a savoir premiérement que je
suis familier a ce « moi-avant-le-moi » en tant qu’unité originelle — sinon
rien d’autre ne pourrait attirer mon attention en tant qu’autre; et deu-
xiémement, que le « je » n’est pas entiérement un avec soi-méme, mais qu’il
est ouvert envers ce qui est hors de lui sans qu’il y soit pour quelque chose
— sinon, je ne pourrais aucunement rencontrer autre chose.

(2) « Un » autre. Bien avant d’étre (ou « apriorique » a étre) pensé par
moi (et sans égard pour ce cogito, cet « étre pensé »), « un » autre influence
le Moi. La découverte et la mise en examen de cette action a posteriori — au
sens transcendantal ! — ne sont pas ’affaire de la philosophie transcen-
dantale, mais des sciences naturelles en ce qui concerne les conditions bio-
logiques du Moi pensant, et des sciences qui procédent d’une maniére
herméneutique en tant que ce Moi est dés le sein maternel conditionné par
rapport a la langue.

(3) Une aspiration a une unité absolue. Ce qui est décisif au point de vue
de la philosophie transcendantale, c’est de saisir exactement une troisi¢me
implication du phénomeéne dont nous sommes partis: la limite (Grenze). Ici,
il faut distinguer plusieurs moments.

Dans son mouvement originel qui est d’abord inconscient, le moi-avant-
le-moi touche a d’autres choses ou aux autres en tant que limite pour lui.

Pour autant que le Moi connaisse ce qui est autre comme sa limite, il la
dépasse déja dans sa pensée. Le mur devant le cerisier du voisin est dépassé
aussi dans la pensée d’un garcon, qui n’ose pas le surmonter dans la réalité,
soit par le courage manquant soit par la force d’un Surmoi.

Ce constat vaut en principe pour tout ce que je rencontre comme limite.
Le dépassement de soi-méme n’est pas initié par le Moi lui-méme. Pourtant,
il est compris par le Moi comme un mouvement de soi-méme qui est
potentiellement infini et qui dépasse toutes les autres choses*. Cela nous
ameéne a deux autres aspects du phénomeéne de la limite.

4 Cf. le motif du docteur Faustus.



76 Hansjiirgen Verweyen

Le Moi est dirigé par une volonté qui n’est pas immédiatement évidente
pour lui: dans ou malgré tout ce que je rencontre, je veux garder mon
unité avec moi-méme. Dans tout ce que je rencontre, je cherche a étre con-
firmé — ne fusse que par le sentiment d’avoir laissé toutes les autres choses
ou personnes déja derriére moi en les « captivant » dans ma pensée.’

Ce qui m’apparait comme une infinité potentielle de mon mouvement
de dépassement, un mouvement « transcendent » qui ne peut étre arrété par
rien, est au fond un mouvement « impotent » envers une infinitude véri-
table. Depuis toujours ’homme est possédé par un fantéome, par I’idée de
s’approcher a une infinité actuelle qui lui permettra d’étre accompli en soi-
méme.

En fin de compte, la structure élémentaire de la raison semble aboutir au
fait qu’un accord parfait de '’homme avec lui-méme n’est méme pas pen-
sable. L’analyse transcendantale confirme la thése de Camus que la situ-
ation fondamentale de ’homme est absurde. La « malédiction de Sisyphe »
ne résulte pas de sa confrontation avec un rocher gigantesque, mais du
sentiment fondamental implanté en lui qu’il doit pousser cette pierre sur un
sommet extrémement aigu ou elle devrait trouver son repos. (L’expression
de Saint Augustin « notre cceur est inquiet jusqu’a ce qu’il repose en Toi »6
est une variante pieuse de ce sentiment de base.) La plupart des visions du
monde, d’origine sécularisée ou religieuse promettant un sens parfait a la
vie, s’appuient sur le fait qu’elles neutralisent ou bien qu’elles marginalisent
un des trois éléments fondamentaux de la structure fondamentale de notre
raison. L’aridité des choses terrestres, par exemple, est adoucie par les
promesses d’un «au-deld », ou — de l'autre coté —la « malédiction des
dieux » est comptée parmi les mythes négligeables par les idéologies qui
promettent une maitrise de tous les problémes sous I’exclusion de chaque
recherche d’un « au-dela ». A Camus revient le mérite d’avoir poursuivi
(d’abord) la question d’un bonheur individuel et (plus tard) celle d’un sens
dans une solidarité universelle sans ayant refoulé la situation de base
absurde.

Si on se tient a cette absurdité fondamentale dans laquelle se situe
’homme, il ne sera pas seulement impossible de rendre compte de la foi
chrétienne et de la validité définitive du salut donné en Jésus Christ. Les
conséquences pour I’ensemble de ’humanité ne seraient pas moins graves.
Si on n’a pas la possibilité de trouver des critéres rationnellement incon-
testables pour juger sur la qualité de la vie commune, alors le dialogue
entre les différentes visions du monde — un dialogue aujourd’hui plus
nécessaire que jamais — ne peut étre réglé qu’a un niveau superficiel. Ceci
ne concerne pas en dernier lieu la question des droits de I’homme univer-

5. Cf. la dialectique entre volonté voulante et volonté voulue chez Maurice Blondel.
6 Cf. AUGUSTIN : Confessiones 1,1.



Quelle philosophie pour quelle théologie ? 77

sellement valables. Le dialogue ne dépassera jamais les résultats qui corres-
pondent aux rapports des pouvoirs respectifs.

Mais comment pourrait-on, malgré une structure de la raison qui semble
étre absurde, développer des critéres universellement valables, nécessaires
pour une société globale en manque de principes qui ne se réduiraient pas
au droit du plus fort, et indispensables pour une foi « toujours préte a
rendre raison » des demandes inconditionnées qu’elle implique?

2.1.2. Vers le concept d’un sens définitivement valable

La dynamique « potentiellement infinie » de la raison humaine a été attri-
buée dans la tradition chrétienne, surtout selon Descartes, a I’initiative d’un
étre infini existant réellement et cela moyennant un procédé de démons-
tration métaphysique. Abstraction faite de la question si cette preuve est
valable, elle aggraverait encore une fois ’absurdité de la situation humaine
fondamentale : alors ce ne serait plus le monde olympique des dieux, mais
'unique Dieu souverain qui a causé cette situation humaine qui est appa-
remment sans issue. L’argumentation suivante prendra une autre direction,
aussi sur le plan de la méthode que sur celui du contenu. Déja au para-
graphe précédent (2.1.1.) le but n’était pas de discuter les traits essentiels
d’un étre réel (par exemple d’un étre qu’il faut qualifier de « res cogitans »).
Il s’agissait seulement d’une déduction transcendantale des éléments fonda-
mentaux de la raison humaine a partir de "apperception d’une différence
en tant que telle. Le procédé méthodique était comparable a celui de la
« Théorie transcendantale des éléments » de « la raison pure (théorique) »
de Kant. ’argumentation suivante qui se joue toujours sur un champ trans-
cendantal n’est pas congue comme une déduction, mais plutd6t comme une
construction hypothétique. Bien que logiquement concluante, elle n’abou-
tira pas a une évidence ontologique, mais seulement a la notion d’un sens
définitivement valable. La question est : étant donnée la structure élémen-
taire démontrée, quelles hypothéses seraient alors nécessaires si un sens dé-
finitif doit étre possible?

Pas 1 : La dynamique de la raison humaine ne se laisse pas réduire a une
théorie de projection. Ces théories se tiennent toujours au cadre d’une
« infinité potentielle » sans pouvoir donner une raison suffisante de I’idée
méme d’un infini. Il faudrait étre d’accord avec Descartes s’il se bornait a
affirmer que ’aspiration infinie de ’homme ne s’explique que par une sup-
position d’un étre actuellement infini en réalité. Mais le pas de cette sup-
position a une « preuve de I’existence de dieu » est seulement nécessaire si
le « théoréme de la raison suffisante », qui en principe explique et fonde
tous les phénomeénes, jouit d’une validité métaphysique.



78 Hansjiirgen Verweyen

Pas 2 : S’il y avait quelque chose d’absolu inconditionnel, alors ceci devrait
étre en méme temps un Un inconditionnel qui n’est pas menacé par une dif-
férence.

Pas 3 : Mais le Moi décrit au paragraphe précédent semble menacer une
telle unité inconditionnelle. Car il présuppose que cet Un inconditionnel
tout simplement a posé autre chose « en dehors » de lui-méme qui semble
étre « opposée » a lui-méme : un Moi, qui est, au moins a ’égard de la no-
tion de la différence posée par le cogito et par rien d’autre, aussi incon-
ditionnel.

Pas 4 : S’il ne doit pas avoir de contradiction dans I’étre absolument incon-
ditionnel, deux suppositions seront nécessaires. D’abord il faudrait assu-
mer, qu’a 'intérieur de cet étre méme 'unité et la différence sont depuis
toujours réconciliées. Il en suivrait la possibilité que cet absolu « supporte »
encore quelque chose d’inconditionnelle — pas absolument, bien entendu,
mais dans un certain sens qu’il sera expliqué plus tard. Pour ces suppo-
sitions, aucune notion philosophique n'est adéquate. Tous les:essais a cet
égard ont échoué, de la maniere la plus éclatante ’effort de Hegel qui vou-
lait faire preuve de la réconciliation de I’absolu avec lui-méme en par-
courant la totalité de la suite dialectique des moments conditionnés. Une
fois admises en tant que vérités révélées cependant, les mystéres de la
« trinité » et la « création » (comme expressions de la foi pour les deux sup-
positions nommées) doivent se concevoir au niveau théologique de sorte
qu’ils ne soient pas bannis comme un « tabou » de la raison et considérés
comme une nourriture spirituelle de haute cuisine, mais mal digérée par la
foi.

Pas 5 : Dans notre « construction hypothétique transcendantal » nous nous
bornons a formuler un concept raisonnable d’un sens définitivement valable
— abstraction faite de toute possibilité « réelle » de ce sens. Pour que ce con-
cept soit possible, il faudrait penser sans contradiction au moins « post
factum » que Dieu (comme je nommerai dans la suite ’étre absolu incon-
ditionnel) pose quelque chose de relativement inconditionnelle en dehors
de lui-méme. Pour cela la métaphore de «I’image » réfléchie conceptu-
ellement pourrait étre utile, surtout dans le sens qui se trouve chez Anselme
de Cantorbéry et dans la pensée tardive de J.G. Fichte.

Selon sa notion propre, I'image n’est rien d’autre que I’expression pure
de ce qu’il doit représenter. Une peinture fixée a un mur par exemple qui
se présente a la contemplation ne se donne jamais totalement a ce pour
quoi il figure en tant que pure image. Plus prés du concept originaire et
« pure » de I’image (au sens transcendantal) est la peinture en train d’étre
créée dans laquelle un artiste donne toute son existence. Chaque grand ar-
tiste est souvent proche du désespoir parce qu’il n’a toujours pas réussi a
exprimer le « sujet » auquel il s’est engagé entiérement.



Quelle philosophie pour quelle théologie ? 79

La notion entiére de I’image ne peut étre remplie que par une liberté qui
laisse toute son existence devenir I’expression d’un autre. Si Dieu ne doit
pas tomber dans une contradiction avec lui-méme par le fait qu’il s’oppose
un Moi relativement inconditionnel (et par cela « libre »), alors ce Moi doit
se faire 'image de Dieu en toute liberté et sans aucune réserve.

Pas 6 : Mais comment le Moi peut-il se faire I'image d’un autre qu’il ne
connait pas et de qui il lui est méme interdit — selon Ecriture — de se faire
une image ? Du point de vue du Moi individuel cette question ne peut pas
trouver de réponse. Mais peut-étre il y aura une solution de ce probléeme si
’on assume que la liberté dépend des autres étres libres pour la réalisation

d’elle-méme et a plus forte raison, pour se mettre en chemin vers un sens
définitif.

Pas 7 : Mais les autres étres libres semblent justement empécher que le Moi
se réalise et trouve un sens accompli a sa vie. C’est eux qui semblent lui
barrer sans cesse le chemin vers une unité compléte avec soi-méme.

Pour parvenir a cette unité, I’lhomme s’efforce donc soit de s’incorporer
soit de s’adapter tout ce qu’il ne peut pas écarter du chemin. Quant aux
autres hommes, il essaie de les réduire a un miroir parfait de lui-méme. Ce-
ci faisant, ’homme ne manque pas de toucher des limites. Méme face a
I’esclave le plus soumis qui semble étre devenu le reflet parfait de lui-méme,
il doit prendre des dispositions pour qu’il ne trouve pas une occasion de
briser ses chaines. Méme sous la forme la plus raffinée de I’assujettissement,
a savoir la tentative d’obtenir par ruse la reconnaissance des autres en éta-
lant sans cesse sa bonté et sa sollicitude, il doit faire attention afin qu’ils ne
découvrent pas son jeu. L’homme ne réussit jamais parfaitement a faire des
autres I’'image de lui-méme.

Pas 8 : Initier la reconnaissance (Anerkennung), ceci incombe aux autres qui
offrent au Moi un miroir de lui-méme, une image qui n’est pas

— (1) une caricature (comme le miroir offert a Estelle par Inés dans le
drame Huis clos de Sartre),

— (2) un miroir de I’état actuel de I’autre qui I'enferme sans issue 2
d’autres chemins, mais qui

— (3) l’aide a trouver une expression authentique de soi-méme en eux-
mémes. « Hab ich dein Obr nur, find’ ich schon mein Wort » dit Karl Kraus.
Ce n’est que dans I’existence méme d’un autre que je peux découvrir un
espace qui est ouvert a une expression authentique de moi-méme, un espace
qui me permet d’accéder a I'unité avec moi-méme. Il devrait y avoir donc
des hommes qui sont préts a laisser briser tout de suite I’image qu’ils se
sont faite de moi par cet étranger que je suis dans leurs yeux déja en I’in-
stant suivant. — Toutefois ce but élevé ne demeure-t-il pas, lui aussi capté
dans le cercle de la « malédiction des dieux » d’une infinitude a jamais
inachevable?



80 Hansjiirgen Verweyen

Cela ne serait pas le cas quand tous les hommes se décideront sans
réserve et fermement de faire place en eux-mémes aux autres pour que
ceux-ci puissent exprimer leur étre véritable. Au-dela de cet acte « interne »,
le sérieux de ma décision devrait étre reconnaissable dans mon discours et en
toutes mes actions. Cette décision « actuellement inconditionnelle » mettra
en évidence que « 'infinité potentielle » de I’aspiration humaine n’est pas une
« malédiction des Dieux », mais qu’elle ouvre dans ma liberté définitive-
ment ouverte un espace accueillant les autres. La situation fondamentale de
I’homme qui semblait étre aussi absurde que la tiche de Sisyphe se révéle-
rait ainsi comme une condition de possibilité nécessaire pour une unité en
différence sans limites.

Pas 9 : En haut (pas 6) nous avons laissé ouverte la question, comment
Dieu peut rester inconditionnellement un, s’il met d’autres libertés en face
de sa liberté absolue. Cette question est conduite maintenant a une réponse
possible. On peut appréhender la notion d’une liberté posée par Dieu en
dehors de lui, si cette liberté « créée » peut se faire sans réserve I'image de
Dieu (pas 5). Mais alors chaque étre libre en dehors de Dieu est disposé a
devenir en liberté I'image de Dieu. Par conséquent, chaque tentative de
I’homme réussie a exprimer lui-méme peut étre considérée comme un pas
vers le déploiement de cette disposition. Déja en cette disposition, et d’au-
tant plus sur le chemin vers le déploiement de celle-ci, quelque chose de la
facon dont Dieu est en lui-méme devrait se faire jour. La décision de tous et
de chacun d’aider d’autres hommes a exprimer en soi-méme ce qu’ils sont
selon leur disposition la plus propre aboutirait implicitement au méme que
la décision de la liberté de devenir I'image de Dieu. Conduite jusqu’a son
but définitif la reconnaissance comme motif central de I’intersubjectivité en
général serait analogue a la résolution d’un puzzle qui doit étre composé
des fragments infinis de I'image de Dieu.

Pas 10 : L’esquisse d’une notion d’un sens définitif offerte jusqu’ici a besoin
d’étre précisée a beaucoup d’égards. Comment, par exemple, mon existence
peut-elle étre sans réserve a la disposition des autres sans que je devienne la
simple enveloppe d’un altruisme bien intentionné? Comment éviter qu’a
cause d’un homme qui m’occupe complétement, les autres ne trouvent-ils
qu’une affiche « occupé » devant ma porte? Comment exclure que par mon
image offerte aux autres ils se trouvent confirmés en leurs actes de méchan-
ceté qu’ils envisagent ou qu’ils ont déja mises en ceuvre? Abstraction faite
de tels problémes de détail, en tout cas la question doit étre thématisée,
comme une affirmation réciproque des étres libres peut étre médiatisée
concrétement. Ici seulement quelques mots-clefs a ce sujet.

Pour s’exprimer, la liberté a seulement un espace et moyen dans cet autre
qui depuis toujours I’a infiltrée?. Par sa chair (Leib) 'homme est « quelque

7 Cf. le terme « un autre » au sens esquissé en haut: 2.1.1.



Quelle philosophie pour quelle théologie ? 81

chose d’étranger qui lui est propre ». A travers ses sens, il s’est depuis
toujours engagé a quelque chose d’étranger qui ne lui appartient pas seul :
le monde des sens et la mati¢re en tant que substrat de ce monde. La chair,
le monde des sens et la matiére devraient étre vus et abordés comme le
médium potentiel pour un « devenir image » (Zum-Bild-Werden) réciproque
qui dépasserait la notion de la « reconnaissance » 8.

La spécificité des considérations transcendantales présentées ici se laisse
assez bien montrer dans une opposition a la « régle d’or » qui est vue dans
presque toutes les cultures et religions comme principe d’un agir juste.
Toutefois, méme dans sa forme la plus développée, cette régle change d’un
cOté a 'autre sous la perspective du « comme... ». Ce « comme » qui « com-
pare » le Moi a l'autre les «sé-pare » du méme coup. La liberté est vue
comme une « part », un individu partiel. Conforme a cela, une différence
fondamentale dans les intéréts est établie dans les relations intersubjectives
quel que soit I"accord visé. Si aujourd’hui on souligne 'importance univer-
selle de la « régle d’or » — par exemple dans la nouvelle approche du libé-
ralisme politique et économique du marché chez John Rawls, mais aussi
dans le « projet d’un éthos mondiale » initié par Hans Kiing — cela parait un
peu démodé. La situation du monde aujourd’hui est marquée de plus en
plus par le fait que presque chaque action d’un individu touche la vie de
tous les hommes, par exemple a [’égard des ressources économiques, de
I'influence du climat de la terre, de I'influence des masse médias sur les
conceptions des valeurs.

Ici il n’est pas possible de considérer les problémes de ce genre en détail.
Au paragraphe qui suit on va discuter seulement sur une question essen-
tielle pour un compte-rendu philosophique de la foi. Quelle signification la
notion d’un sens définitif, développé d’une maniére transcendantale, a-t-
elle pour la réponse a la question si un événement historique peut dé-
clencher un devoir inconditionnel. Toutes les prétentions de validité qui
sont attribuées a un événement historiquement conditionné touchent le
champ de la philosophie herméneutique ou des affirmations d’une validité
définitive représentent un corps étranger. Dans les développements sui-
vants, la question d’'une médiation possible entre une philosophie transcen-
dantale et la philosophie herméneutique est alors toujours présente au
moins d’une maniére sous-jacente.

2.2. Obligation de la liberté par des événements historiques ¢

L’homme a peur de se licher. S’il fait 'expérience que quelqu’un lui ouvre
de I’espace libre en soi-méme sans se perdre, il s’ouvre, lui aussi a ce qui lui
semble étrange ou méme menagant dans celui qu’il rencontre. Ce phéno-
meéne a été appréhendé pour la premiére fois d’'une maniére transcendantale
par J.G. Fichte. Dans la suite, on I’a abordé sous des perspectives les plus

8 Cf. VERWEYEN, Hansjiirgen: Gottes letztes Wort. Dritte, vollstindig iiberarbeitete Auflage.
Regensburg: Pustet 2000, 166-185.



82 Hansjiirgen Verweyen

différentes — surtout du c6té de la sociologie et de la psychologie. Il sera dis-
cuté ici dans le cadre établi au paragraphe précédent.

2.2.1. Des fondements transcendantaux de la philosophie herméneutique

Pas 1: Le « Je », le « Moi-avant-le-Moi » dont je suis familier en recon-
naissant un autre en tant qu’autre (voir 2.1.1.), prend conscience de lui-
méme ou devient un « Soi-méme » seulement par le fait:

(a) qu'un autre homme le reconnait comme un étre humain, et

(b) qu’il dit, lui-méme, oui a I'image qui lui est présentée pour ainsi dire,
dans cette reconnaissance, comme expression de son étre propre.

Dans cette reconnaissance réciproque sont fondés des moments décisifs
pour toute la vie, des fondements psychiques et spirituels (comme le « Sur-
moi ») qui ne peuvent guére étre effacés par des expériences postérieures.

Pas 2 : En disant oui a 'expression d’un autre homme en tant qu’elle est
une image de moi-méme, je donne déja de I’espace a I’autre en moi-méme.
Avec cela je montre ma capacité de m’ouvrir a I'image des autres, méme si
cette capacité se perdra plus tard en moi.

Pas 3 : La reconnaissance réciproque décrite est la source du phénomeéne
d’un devoir pour le Moi qui se trouve soi-méme. En acceptant une image
présentée par un autre comme une image de lui-méme, il dit oui a quelque
chose qui lui est présentée par des autres en faveur de son auto-identifi-
cation. Mais avec ceci rien n’est dit sur la qualité de ce qui est expérimenté
comme obligation du soi-méme, car :

Pas 4 : L’image a travers laquelle les autres m’aident a prendre conscience
de moi-méme provient de leurs représentations de moi, du monde et enfin
de Dieu. Avec cela, il n’est pas encore décidé, jusqu’a quel point ces repré-
sentations correspondent a mon Moi individuel véritable, pas encore décidé
non plus dans quel degré elles me livrent une compréhension adéquate de
ce qui m’aide 2 une vie vraiment morale. Au moment o la conscience du
moi se réveille, beaucoup de décisions ont déja été prises par rapport 4 mon
ouverture aux autres.

Pas 5 : Les représentations qui entrent dans [’acte originel de recon-
naissance proviennent des expériences des valeurs que ceux-ci qui fondent
ma conscience de moi-méme ont faites de leur part et qu’ils veulent me
transmettre. C’est pourquoi I'image a travers laquelle ils m’appellent a étre
un homme libre se laisse considérer comme une forme rudimentaire d’un
témoignage, d’un « Zeugnis ». Du méme coup, une « Uber-zeugung », une
con-viction originelle se réalise en moi au moment ou je prends conscience
de moi-méme en disant oui a cette image. Dépendant de mes expériences
ultérieures cette conviction peut m’accompagner toute une vie comme quel-



Quelle philosophie pour quelle théologie ? 83

que chose qui va de soi, mais assez souvent elle peut aussi me donner beau-
coup de travail en tant que je me vois obligé a la « déconstruction » de cette
« idéologie ».

Pas 6 : Deés la surgissent des questions centrales a I’égard du rapport fon-
damental entre la philosophie transcendantale et la philosophie hermé-
neutique. Comment des critéres relatifs a2 un témoignage authentique et aux
convictions qui en résultent peuvent-ils se déterminer ? Tels critéres, ne
seront-ils pas, eux aussi, en derniére conséquence, enfermés dans un « cer-
cle herméneutique » ? Ne remontent-ils pas a des jugements de valeurs par
lesquels la conscience de soi est dés le début déterminée par des autres,
« per alios »? Méme une réflexion approfondie ou une psychanalyse, ne
pourra jamais démasquer cette « aliénation » qui entrave toujours ma capa-
cité d’agir authentique . Comment justifier rationnellement la conviction
d’étre saisi par une parole définitive de dieu et, en plus, de devoir la trans-
mettre a d’autres ?

2.2.2. Le témoignage comme moyen de médiation des événements exigeants

Pour répondre aux questions posées, il faut distinguer des usages différents
du terme témoignage. Un « témoignage », dans le domaine juridique, passe
pour un rapport qui peut étre utilisé dans la juridiction. Il est considéré
comme un moment de ’ensemble des indices dont on se promet I’éclair-
cissement des événements en question. Dans ce cadre juridique, une éva-
luation de la crédibilité générale du témoin est importante seulement dans
la mesure ou cette crédibilité générale pourrait avoir un impact sur le cas
traité. Presque la méme signification est attribuée a ce terme dans la science
historique selon sa compréhension habituelle de I’objectivité.

Considéré comme une condition de possibilité pour la médiation d’un
devoir inconditionnel qui provient des événements historiques, le terme #é-
moignage a un tout autre sens. Ici, il ne doit pas étre détaché du contexte
de la reconnaissance réciproque, de laquelle découle originellement le
« devoir » avec la naissance de la conscience du soi. Plus la vie d’un homme
était d’un tel poids qu’elle a obligé les autres a se décider pour ou contre les
valeurs qu’il représente et vit, moins on peut obtenir une certitude derniére
sur sa « qualité » morale a aide du « matériel historiquement évaluable ».
Etant donné, par exemple, que le petit-fils d’'un homme qu’il ne connait
plus personnellement mais qui lui était décrit comme un personnage mo-
ralement exceptionnel apprend de plus en plus de détails sur lui en
collectionnant et évaluant les rapports et documents qui parlent de cet
homme : jamais son attention le conduira a une certitude qui I’appelle a
une décision existentielle si ce qu’il a recherché correspond aux faits
historiques ou, en fin du compte, se révélera comme une légende. Les
choses se passent différemment si cet homme-la a marqué profondément ses
enfants en faisant preuve des valeurs proclamées par lui dans son existence



84 Hansjiirgen Verweyen

entiere. Alors le petit-fils verra de temps en temps un éclair dans les yeux
de son peére ou de sa mere dont la clarté vient de loin et qu’il peut
seulement éviter au prix de ne pas se tenir ferme 2 la vérité. La conviction
ainsi transmise ne se fonde pas sur une pure accumulation de probabilités
insatisfaisantes quand on veut donner le jugement sur des événements
historiques qui revendique notre engagement sans réserve.

2.2.3. Le témoignage comme lieu de la révélation définitive en Jésus Christ

Il s’agit maintenant d’adjoindre la recherche du Jésus historique qui, selon
la foi chrétienne, a dit de fagcon déterminé « suis-moi » a I’horizon esquissée
au dernier paragraphe, tout en sachant que celle-la dépasse celui-ci. Dans
les deux religions monothéistes qui par leur proximité entrent en
considération pour une comparaison du point de vue de I’histoire des reli-
gions, la « quéte historique » se présente assez différente. La vérité, selon la
compréhension de Iislam, n’est pas fondée sur le fait que ’lhomme Mo-
hammed lui-méme est la source d’une obligation unique dans I’histoire du
monde. Son intégrité personnelle doit étre incontestable seulement en ce
qui concerne la sincérité de son affirmation qu’il a transmise la révélation
définitive de Dieu. Dans le judaisme il ne s’agit pas, en derniére analyse, de
savoir si certains événements rapportés dans I’écriture sainte sont des faits
historiques indubitables. La question décisive ici est plutdt si Dieu qui a élu
Israél ’accompagne dans toute I’histoire. C’est une question a laquelle il
faut répondre toujours de nouveau, et surtout en vue de la Shoah. Le pro-
cessus de la reconnaissance interpersonnelle est en général le seul « lieu »
adéquat pour la connaissance d’un événement inconditionnellement obli-
geant. Dans le judaisme un processus de reconnaissance bien défini est re-
gardé comme I’événement décisif, a savoir I’ « alliance » de Dieu avec Isra-
cls

Un « compte-rendu » rationnel de la foi chrétienne doit, au-dela de ce
qui a été déja dit, donner des raisons de I'affirmation spécifique au christia-
nisme. Pour cette foi (a la différence de la foi juive) un devoir incondi-
tionnel part d’un événement qui s’est passé « une fois pour toutes », et (a la
différence de la foi islamique) c’est cet événement méme, non pas seule-
ment les contenus qui y sont révélés, dont résulte cette obligation absolue.
Comment justifier cette affirmation spécifique a la foi chrétienne devant la
philosophie et, en méme temps, devant les sciences historiques?

L’argumentation philosophique partira de la notion d’un sens définitif
expliqué ci-dessus (2.1.2.). Peut-on déduire de cette notion des critéres va-
lables qui nous permettraient de décider si un témoignage fait apparaitre
I’obligation inconditionnelle résultant d’un certain événement de I’histoire?
Correspondant a la notion d’un sens définitif esquissée en haut, un té-
moignage qui est apte a un « compte-rendu » rationnel de affirmation que
Dieu a définitivement communiqué soi-méme en Jésus de Nazareth doit se
vérifier dans les deux directions suivantes. 1.) D’ou est-ce que le témoin a



Quelle philosophie pour quelle théologie ? 85

recu son message? 2.) Ou est-ce qu’il doit le transmettre? Le témoin doit se
donner une image parfaite de Dieu (le « d’on ») en devenant une image adé-
quate pour les possibilités les plus profondes des autres (le « ol »).

En vue du message qui est attesté par lui, le témoin ne doit pas consi-
dérer ses propres intéréts — au cas grave jusqu’a la martyria dans le sens de
« témoignage de sang ». Mais méme derriére cela il peut avoir encore un
intérét propre considérable, a savoir la volonté de recevoir un salaire au
moins dans I’au-dela, une ambition qui est liée assez souvent a la peur d’ex-
poser les niches cachées de son espoir a des questions critiques. Les deux
directions de I’action de témoigner sont étroitement liées 'une a l’autre.
Seulement si la conviction du témoin par rapport a la vérité du message
dont il se trouve entierement revendiqué détermine complétement sa raison
(le d’ont), il peut — dans une franchise consciente et sans craindre des me-
naces ni des questions pénibles — accueillir aussi la liberté récalcitrante de
ceux qui pensent autrement (le o).

Toutes les fois que je vis autrui, je suis invité a corriger et recorriger
I’image que je me suis faite de lui. Le contenu d’un témoignage en est aussi
concerné. Le témoin ne doit pas trahir celui dont il doit témoigner. Mais
seulement si son témoignage arrive au fond le plus profond de son « desti-
nataire », ce témoignage sera considéré par lui aussi comme une invitation a
« reconnaitre la victoire du témoignage », a se laisser convaincre d’une con-
viction inébranlable. Le témoin doit donc parler et agir dans une maniére
qui corresponde a I’horizon de 'autre. Si le témoin s’engage sur cet horizon
qui lui parait souvent étrange, il peut lui arriver que le « nous » des cro-
yants le repousse et le pousse — comme Jésus lui-méme — « vers I’abime »
(cf. Lc 4,29). Dés que, d’autre part, les destinataires commencent a se fixer
au témoin qui leur sert de « gourou d’une vérité nouvelle », il doit les ren-
voyer au « point de départ » de son témoignage, a savoir Jésus. Comparé au
mouvement qui est issu de lui, son témoignage n’est qu’une « salle de tran-
Sit ».

Les explications données jusqu’ici portaient sur des critéres qui per-
mettraient de comprendre, comment un événement qui s’est passé dans
I’histoire avec un appel inconditionnel peut étre transmis de maniére adé-
quate. Pourtant, nous n’avons pas encore touché la question des critéres
raisonnables selon lesquels on pourrait décider si et en quelle mesure la vie
et I’agir de Jésus de Nazareth lui-méme est un événement qui exige de bon
droit son attestation comme ’auto-communication divine définitive. Cette
question peut seulement trouver de réponse a travers un examen critique de
la tradition chrétienne en tant qu’elle est le processus interpersonnel dans
lequel ce témoignage a eu lieu. Dans le cadre de nos réflexions, seulement
les implications philosophiques d’un tel examen critique sont mises en dis-
cussion.



86 Hansjiirgen Verweyen

3. DES ASPECTS PHILOSOPHIQUES DE LA QUERELLE AU SUJET D’UNE EXEGESE
APPROPRIEE

3.1. La quéte du « véritable Jésus historique »

Dans les « préliminaires », le développement de « la recherche du Jésus his-
torique » a été briévement esquissé : sa premiére phase depuis les Lumiéres,
son rejet par la « théologie dialectique », et enfin sa reprise modifiée depuis
le milieu du siécle passé. Au paragraphe précédent, nous avons souligné en
accord avec la « théologie dialectique », que si on donne un jugement sur
des faits historiques qui reposent uniquement sur des probabilités accumu-
lées, ces faits ne peuvent revendiquer I’existence entiére des hommes de
facon inconditionnelle. Si la théologie se tourne vers les résultats de la
quéte du Jésus de I’histoire, elle se déclare implicitement incapable de ren-
dre raison du caractére inconditionnel de la révélation advenue en Jésus de
Nazareth. De 14, il sera plus aisé de comprendre I'attention que « la théorie
pluraliste des religions » a récemment trouvée.

Mais apreés tout, quel accés aux textes du Nouveau Testament pourra
justifier 'affirmation inconditionnelle de la foi chrétienne? Cette question
sera considérée au paragraphe suivant en tenant compte des développe-
ments plus récents de I’exégese.

3.2. Exégeése canonique et | ou critique historique

Une alternative a I’exégese historico-critique au sens traditionnel s’est dé-
veloppée depuis les années septante du siécle passé, a savoir « 'exégese
canonique ». Elle n’a plus I'intention de trouver « la vérité » des textes bi-
bliques a travers une analyse qui recouvre ses éléments originels, mais elle
veut interpréter ces textes a partir de 'ensemble du canon. Aux yeux de ses
adeptes, seulement cette exégese canonique rendrait possible de compren-
dre les textes, dans lesquels Israél a conservé sa mémoire par rapport aux
grands événements de son histoire avec Dieu. Et cette histoire ne doit pas
étre concue comme des entreprises séparées, mais comme des fils a partir
desquels est construit le tissu d’une histoire de salut vécue. Sans entrer dans
les détails et dans les maniéres divergentes de comprendre cette approche
nouvelle, nous ne mettrons en question que les conditions herméneutiques
qui la rendrait apte 2 donner un « compte-rendu » de la foi en Jésus Christ
qui dépasse ’horizon de « la quéte de Jésus historique ».

La recherche critique poursuivie, pour ainsi dire, derriére le dos des
évangélistes, s’efforce de libérer « les roches primitives » du fait « Jésus de
Nazareth » véritable de « I’éboulis » de la tradition qui s’est posé par-des-
sus. Le modeéle pour cette entreprise ressemble a la question de « la chose
en soi», d’'un « x » qui selon Kant reste caché derriére les phénomeénes du
monde sensible. Au paragraphe précédent, nous avons essayé de montrer, a
la suite de la théorie d’intersubjectivité de J.G. Fichte, que des événements
historiques, qui revendiquent ’homme tout entier, ne peuvent étre connus



Quelle philosophie pour quelle théologie ? 87

qu’a travers des phénoménes spécialement qualifiés de ce « x ». Un évé-
nement dans le sens décrit verra le jour seulement a travers le témoignage
d’une personne qui devient totalement transparente par rapport a I’objet
dont il témoigne. C’est seulement un témoignage qui peut transmettre une
image dans laquelle rien ne se glisse entre I’« autrefois » de I’événement et
I’« aujourd’hui » ou celui-ci devient présent.

La notion de « tradition » a, dans ce modéle de recherche de I’histoire,
une signification toute autre que dans « la quéte du Jésus historique ». Quel-
que soient les grandes lignes de « la roche la plus primitive », c’est-a-dire les
prétendus « verba et facta ipsissima » qui, aprés que les investigateurs ont
fouillis et disséqué soigneusement les textes néo-testamentaires, verront le
jour derriére les nombreuses « couches des éboulis » : la « reconstruction »
critique de ’événement « Jésus de Nazareth », dans le sens ou il revendique
toute I'existence de '’homme n’est possible que dans la direction opposée.
Pour cette reconstruction, la chose la plus nécessaire est de découvrir la
force avec laquelle « la pierre qui a été rejetée par les batisseurs » (cf. Mc
12,10) était lancée. Ici, 'exploration de I’« éboulis » est la tiche la plus
décisive.

La force de cette pierre lancée ne se laisse mettre en lumiére que par une
recherche des murs renversés ou endommagés par le coup. Il faut mesurer
les trous que le choc de la parole et de 'ceuvre de Jésus a laissés dans les
murs qui s’étaient dressés contre lui. Une exploration soigneuse du « maté-
riel endommagé » sera importante pour reconnaitre la dynamique de la
pierre lancée dans toute sa portée.

En ce qui concerne cette « quéte des détails du Jésus historique », la
méthode de « la critique de la rédaction » fournit la contribution la plus im-
portante. Cette méthode s’est développée presque en méme temps que la
« nouvelle recherche du Jésus historique » dans la deuxiéme moitié du
siecle précédent. Elle examine la perspective théologique respective dans
laquelle un évangéliste a retouché et complété de sa propre plume les tra-
ditions sur Jésus et comment il a essayé de les préciser en vue des destina-
taires de son texte. Déja la méthode de «la critique des formes » recher-
chait I’intention des communautés (ou des personnes individuelles) selon
laquelle elles avaient remanié des traditions transmises ou créé des « tra-
ditions » nouvelles. Mais cette intention peut étre tout a fait contraire aux
criteres d’un témoignage authentique sur Jésus. L’Eglise en tant qu’en-
semble des témoins qui confessent Jésus comme Christ reconnait comme
authentiques et normatives seulement les écritures canoniques. C’est pour-
quoi I’exploration de la théologie des évangélistes particuliers a la priorité
sur la question de la forme originelle des traditions, s’il s’agit de « rendre
compte de la foi ». Ce qu’on peut justement considérer dans le remanie-
ment rédactionnel comme « fictif », ceci peut étre ’expression prolongée
du bouleversement que la révélation divine partant de Jésus avait déclenché
— la « pierre lancée » ou I’« éclair qui brille de loin » dont les auteurs des



88 Hansjiirgen Verweyen

évangiles ont recues I’appel a un témoignage réclamant une réponse exis-
tentielle sans réserve.

Il en résulte qu’il faut faire soigneusement attention au sens qu’on donne
au terme « exégése canonique ». Parfois, le canon est considéré comme un
« contexte privilégié » dans le sens ou I'intention des évangélistes est mise a
un rang subalterne. Alors I'interprétation des textes glisse de 1’évangéliste et
sa perspective propre a I’« ensemble du canon » pour y trouver le sens
véritable des évangiles. Au point de vue herméneutique, ce projet reste en
arriére de la « critique de la rédaction » qui établit « les moments de ren-
contres » avec Jésus d’ou les évangélistes vivaient et écrivaient. La critique
historique qui s’affairait derriére le dos des évangélistes avec des inves-
tigations microscopiques est remplacée, pour ainsi dire, par I'ceil de I'aigle
qui porte ses regards de l'unité du canon du haut sur les différents
témoignages des évangélistes en bas. Aujourd’hui, il manque ainsi a la re-
cherche historico-critique, ainsi qu’a I’« exégeése canonique » dans sa com-
préhension générale une réflexion sur les conditions philosophiques qui y
sont respectivement en jeu. Mais surtout la tiche de se rendre compte de la
foi — que ce soit devant le forum de la raison philosophique soit devant
celui de la raison historique — n’est pas suffisamment poursuivi aussitot que
le probleme le plus difficile de la théologie fondamentale se pose : I’affir-
mation de I’« une fois pour toutes » de la révélation donnée en Jésus Christ.






	Quelle philosophie pour quelle théologie? : Une perspective de théologie fondamentale

