
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Philosophie und Theologie : Entwicklungslinien in der
deutschsprachigen Welt zehn Jahre nach Fides et ratio

Autor: Müller, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Müller

Philosophie und Theologie.
Entwicklungslinien in der deutschsprachigen

Welt zehn Jahre nach Fides et ratio

1. Anmerkungen zum Verhältnis von Philosophie und Theologie in
Fides et ratioi

Wenn der Glaube verstehbar sein soll, dann muss er das Gespräch mit den
Menschen seiner Zeit suchen. Da deren Selbstverständnis von den jeweils
geltenden Verstehens- oder Vernunftentwürfen abhängig ist, gehört die
Auseinandersetzung zwischen Vernunft und Glauben nach katholischem
Verständnis von Anfang an zu einem der zentralen Themen der (Funda-
mental-)Theologie. Ausdrücklich fordert bereits der 1. Petrusbrief dazu auf
„Rechenschaft der Hoffnung zu geben" (1 Petr. 3,15).

Dass es dabei Berührungspunkte und gegenseitige Befruchtung gegeben
hat, bringt die Enzyklika in einem Bild zum Ausdruck: „Glaube und
Vernunft (fides et ratio) sind wie die beiden Flügel, mit denen sich der
menschliche Geist zur Betrachtung der Wahrheit erhebt." Diese „gespannte
Harmonie" (K. Müller) hat ihren Grund nicht nur in der Entmythologi-
sierungstendenz, die christlich-jüdischer Glaube und abendländische
Vernunft teilen, sondern auch darin, dass Glaube und Vernunft in der
abendländischen Onto-Theologie je auf ihre Weise auf (letzte) Wahrheit und die
Einheit und Intelligiblität des Seins ausgerichtet sind. Niederschlag dieser
befruchtenden Begegnung ist nicht nur die unbestreitbare Tatsache, dass in
die Glaubensformulierungen der Kirche philosophische Begrifflichkeit
eingegangen ist, ohne die erstere kaum verstehbar wären.2 Schon dies allein
wäre Grund genug, dass in den Lehrplänen für die Ausbildung von
Studierenden der Theologie ausdrücklich auch das Studium der Philosophie
vorgesehen ist. Vielmehr erhebt auch die Theologie den Anspruch, den

Logos des Glaubens argumentativ zu entfalten. Sie ist daher ihrem
Selbstverständnis nach „die durchdachte wissenschaftliche Erarbeitung dieses

Wortes (d.h. des Wortes Gottes, A.M.) im Lichte des Glaubens".3

1 Im Folgenden kurz: FR, zitiert nach dem Text der DBK: Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz (Hg.): Enzyklika Fides et ratio von Papst Johannes Paul II. an die Bischöfe
der katholischen Kirche über das Verhältnis von Glaube und Vernunft vom 14. Sept. 1998,
Bonn 1998 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, 135).

2 Vgl. FR, Nr. 66.
3 FR, Nr. 64.



52 Andreas Müller

Aber gilt diese „gespannte Harmonie" auch noch für die Brucherfahrung
der Moderne, in der die Philosophie sich nicht nur vom Glauben emanzipierte

und den Menschen in den Mittelpunkt ihres Interesses rückte,
sondern auch agnostische, atheistische und nihilistische Vernunftentwürfe
hervorgebracht hat, die nicht nur den „Tod Gottes", sondern letztlich auch
den „Tod des Menschen" proklamieren? Die Antwort, die die Enzyklika auf
die kognitive Herausforderung der Moderne für den Glauben gibt, ist in
dieser Hinsicht eher als ambivalent zu bezeichnen:

1. Einerseits wird erstmals in einem päpstlichen Dokument die
Autonomie der Philosophie ausdrücklich anerkannt.

„Die Kirche legt weder eine eigene Philosophie vor noch gibt sie irgendeiner
besonderen Philosophie auf Kosten der anderen den Vorzug. Der tiefere
Grund für diese Zurückhaltung liegt darin, dass die Philosophie auch dann,
wenn sie mit der Theologie in Beziehung tritt, nach ihren eigenen Regeln und
Methoden vorgehen muss; andernfalls gäbe es keine Gewähr dafür, dass sie
auf die Wahrheit ausgerichtet bleibt und mit einem von der Vernunft her
überprüfbaren Prozess nach ihr strebt."4

2. Andererseits interpretiert die Enzyklika nicht wenige Tendenzen in der
(post-)modernen Philosophie als Gefährdung für den Glauben. Die Nam-
haftmachung dieser Strömungen nimmt einen sehr viel breiteren Raum ein
als die Auseinandersetzung mit und die Anzeige von positiven
Anknüpfungspunkten, von denen das heutige Gespräch zwischen Philosophie und
Theologie zehren könnte.

Bedenklich erscheinen Fides et ratio: (1) die Tendenz, die Inhalte der
Offenbarung rational zu erfassen und dialektisch aufzuheben (Idealismus),
(2) ein Humanismus, der als Religionsersatz fungiert, (3) die Beschränkung
auf reines Faktenwissen und die Behauptung der Allgemeingültigkeit positiver

Erkenntnis, die die umfassende Frage nach dem Sein suspendiert und
jeden Hinweis auf die metaphysische und moralische Sicht fallen lässt

(Positivismus und Szientismus), (4) die radikale Kritik der Wahrheitsfrage
im Nihilismus. Dessen Ablehnung objektiver Wahrheit mündet nicht nur in
der aporetischen Behauptung der Gewissheit des Ungewissen, sondern auch
in einem Machtwillen ohne Orientierung und in der Idee der
Selbsterschaffung des Menschen ohne fundierten Maßstab. (5) Die Tendenz zur
Relativierung der Wahrheit im Historismus, im „linguistic turn" und in der
modernen Hermeneutik durch die Propagierung der Sprachlichkeit und
Endlichkeit bzw. Geschichtlichkeit allen Verstehens (Historismus). Denn:
Wo alles Erkennen „an die Zeit und Kultur gebunden" ist (Modernismus)
und über diese nicht hinauskommt, da ist ein zeitübergreifendes Erkennen
letzten Sinns nicht mehr möglich. (6) Die Ersetzung ontologischer Denk-
und Orientierungsprinzipien durch das faktisch Machbare und im Konsens
Durchsetzbare (Pragmatismus). Auch hier fällt die Frage nach der Wahrheit
aus. (7) Eine Form der Postmoderne für die nur noch eine schwache

4 FR, Nr. 49.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 53

Vernunft möglich sei. Die Zeit der Gewissheiten sei endgültig vorüber. An
die Stelle des Seins treten das Spiel, die Erscheinungen (radikaler Phänomenalismus)

und die Vielfalt der Auslegungen (radikaler Pluralismus).
Vor allem die religionskritischen, agnostischen oder nihilistische Züge

der modernen Philosophie sowie die epistemische Selbstbescheidung einer
nachmetaphysischen Vernunft (im Hinblick auf „eine Metaphysik des

Guten"5) und die Wahrheitsskepsis postmoderner Entwürfe werden als

Entstellungen der Vernunft verstanden, die den Dialog zwischen Philosophie
und Theologie in Frage stellen.

Auf diese „Verfallstendenzen" abendländischen Denkens antwortet die
Enzyklika mit einem eindringlichen Appell an die Philosophie, sich nicht in
„ein verbreitetes Misstrauen gegen die umfassenden und absoluten
Aussagen" einzuschließen, sondern im Sinne der „traditionellen Philosophie"6
auf die Vernunft zu vertrauen und die Weisheitsdimension des Denkens
wieder zu entdecken. Philosophie müsse heute wieder ihren Beitrag dazu
leisten, dass der lähmende Skeptizismus, der grundlose Pluralismus und der
Relativismus des Zeitgeistes überwunden werden.

Da die Pluralisierung und Methodenvielfalt nach Fides et ratio aber auch
die heutige Theologie erfasst hat, gelten die Reflexionen der Enzyklika über
das Verhältnis von Theologie und Philosophie auch dem eigenen Haus. Vor
diesem Hintergrund lädt das päpstliche Rundschreiben zu einer kritischen
Rückbesinnung auf die Grundfragen der Begründung und Verantwortung
des Glaubens vor dem Forum der Vernunft ein.

Denn insofern „die Offenbarung [...] in unsere Geschichte eine universale

und letzte Wahrheit einführt"7, erheben sich angesichts der Sprachlichkeit

unseres Verstehens und der Geschichtlichkeit des Denkens die auf tragbare

Lösungen harrenden Fragen:
- wie das „Ein-für-Allemal" christlichen Glaubens erkennbar, wie

insbesondere die Kenosis, d.h. „die Selbstentleerung Gottes" verstehbar ist;
- wie ein Faktum eine Bedeutung besitzen kann, das seine historischen

Bedingungen übersteigt;8
- wie in geschichtlich und sprachlich-kulturell bedingten Formen ein

universaler Wahrheitsanspruch erkannt werden kann, der die Bedingungen,
unter denen er bezeugt wird, transzendiert;9

- wie „Inkulturation" einerseits die Weisheitsdimension der Kulturen
und Religionen ernst nehmen kann und andererseits ohne Assimilation oder
Synkretismus möglich ist.

5 FR, Nr. 98.
6 FR, Nr. 56.
7 FR, Nr. 14.
8 Vgl. FR, Nr. 94.
9 Vgl. FR, Nr. 95.



54 Andreas Müller

2. Reaktionen von Seiten deutschsprachiger Fundamentaltheologen

Viele namhafte Fundamentaltheologen im deutschen Sprachraum haben
Fides et ratio kommentiert. Schauen wir kurz auf grundlegende Reaktionen
namhafter Vertreter des Fachs.

Allgemein begrüßt wurde, dass die Enzyklika offene Baustellen im
Verhältnis zwischen Philosophie und Theologie mutig ausspricht.

Dies betrifft vor allem den Katalog der letztgenannten Fragen,
insbesondere aber auch „das vom Papst angemahnte systematische Bemühen um
eine Philosophie, die Letztgültigkeitsfragen wieder in ihren Horizont
einbezieht."10

Für nicht wenige Autoren gibt es aber eine gewisse Ambivalenz
bezüglich der von der Enzyklika betonten Offenheit einerseits und der
Anerkennung der Autonomie der Philosophie andererseits.

M. Striet hat darauf aufmerksam gemacht, dass es für das Zerbrechen
der ontotheologischen Synthese der abendländischen Metaphysik gute -
theologische wie philosophische - Gründe gibt. Der Paradigmenwechsel der
Moderne vollzog sich keineswegs willkürlich. Am Anfang der Genese der
säkularen Vernunft stehen Erfahrungen, die mit den überlieferten
Denkmustern nicht mehr zu bewältigen waren. Moderne Vernunft ist zwar nicht
mehr, wie die griechische, in der Lage „das Gutsein Gottes zu beweisen"11.
Wird man ihren Beitrag zur Religion deshalb nur negativ einschätzen
dürfen? Wird man nicht anerkennen müssen, dass gerade sie durch ihre
epistemologischen Grenzziehungen zur Reinigung des Glaubens und zwar
von Gewalt und einer oft als schmerzhaft empfundenen Markierung
unvermittelter Geltungsansprüche beigetragen hat und dass deshalb auch die
neuzeitliche Autonomie, die historische Vernunft und die Religionskritik
ein konstruktives Element darstellen, hinter die eine moderne und zu-
kunftsgerichtete Verhältnisbestimmung von Glauben und Vernunft nicht
mehr einfach zurück gehen kann?

R. Schaeffler gibt zu bedenken, ob bei aller Bereitschaft zu einem
offenen, konstruktiv-kritischen Dialog, die Uberwindung der Krise
zwischen Philosophie und Theologie „nicht allzu vertrauensvoll von der
Wiederherstellung früherer Formen des Philosophierens erwartet (wird), vor

10 VERWEYEN, Hansjürgen: Glaube und Vernunft. Eine katholische Position. In: DELGA-

DO, Mariano / VERGAUWEN, Guido (Hgg.): Glaube und Vernunft - Theologie und Philosophie.

Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte und Gegenwart Ökumenische Beihefte
44). Fribourg: Academic Press 2003, 177-190, hier 189.

11 STRIET, Magnus: Benedikt XVI., die Moderne und der Glaube.Anmerkungen zur
Regensburgeer Vorlesung des Papstes. In: Die Religionen und die Vernunft. Die Debatte um
die Regensburger Vorlesung des Papstes, hg. v. Knut Wenzel. Freiburg i. Br. / Basel / Wien:
Herder 2007, 95.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 55

allem von der Erneuerung der ,Philosophie des Seins' im Sinne der klassischen

Metaphysik."12
A. Ganoczy plädiert dafür, dass die moderne Philosophie auch dann als

Phänomen und Gesprächspartnerin ernst genommen werden müsse, wenn
sie die Religion kritisiere. Es könne ja auch sein, dass die theologische
Urteilsbildung durch diese Kritik reife. Ansonsten legt sich die Vermutung
nahe, dass man doch in erster Linie nicht den offen konstruktiven Dialog
sucht, sondern, wie A. Ganoczy bemerkt, für eine religiös direkt
„brauchbare" Philosophie plädiert.12

P. Neuner kritisiert eine noch immer verengte Sicht auf die
Modernismuskrise und fordert, dass „zentrale Anliegen des Modernismus
aufgegriffen und Extrempositionen überwunden (werden), die nicht zuletzt aus
den Einseitigkeiten einer offiziell verordneten Theologie und einer geistlich
unfruchtbaren Dogmatik entstanden."14

H. Waidenfels vermisst in diesem Zusammenhang dann auch die Klärung
der Frage, ob die historische Kritik eine konstruktive Rolle bei der
Vermittlung des Glaubenslogos spielen könne oder nicht.15

3. Welche Philosophie für welche Theologie? Zum Gespräch
zwischen Philosophie und Theologie im deutschsprachigen Raum

Kommen wir nun zum Uberblick über grundlegende Entwürfe der
Begegnung zwischen Philosophie und Theologie im deutschsprachigen Raum.

Die deutschsprachige Theologie hat sich in dieser Hinsicht vom Anstoß
des Zweiten Vatikanischen Konzils, dass bei der Auslegung des Evangeliums
auf „die Zeichen der Zeit" zu achten sei, ermutigen lassen, das

unvoreingenommene Gespräch mit den gegenwärtigen Denkentwürfen zu suchen,
sich an ihnen zu reiben, an ihnen zu lernen und sie zu kritisieren. Daher ist
die Szene der Fundamentaltheologie im deutschsprachigen Raum auch sehr
bunt und facettenreich. Es gibt also keinen geschlossenen deutschsprachigen

Raum, sondern einen Gedankenaustausch und viele Grenzüberschritte

in eine weltweite theologisch-philosophische Diskursgemeinschaft.
Dies gilt ebenso für die letzten zehn Jahre. Wenn man daher einen

Uberblick über diese in diesem Zeitraum erkennbare Entwicklung geben
will, wird man notgedrungen eine Auswahl treffen müssen. Um allzu
holzschnittartige Verkürzungen zu vermeiden, beschränke ich mich daher auf

12 SCHAEFFLER, Richard: Überlegungen zum Dialog mit der Philosophie. In: Ruhrwort,
Wochenzeitung im Bistum Essen, Nr. 44 vom 31. Okt. und Nr. 45 vom 7. November 1998,
www.forum-grenzfragen.de/grenzfragen/open/fidesratio/fides03.htm.

12 Vgl. GANOCZY, Alexandre. In:
www.forum-grenzfragen.de/grenzfragen/open/fidesratio/fides03.htm
14 NEUNER, Peter: Glaubenserfahrung und Vernunft im Schatten des Modernismus. In:

DELGADO, Mariano / VERGAUWEN, Guido (Hgg.): Glaube und Vernunft, 161-176, hier 176.
15 Vgl. WALDENFELS, Hans: Mit zwei Flügeln. Kommentar und Anmerkungen zur Enzyklika

„Fides et ratio" Papst Johannes Pauls II. Paderborn: Bonifatius 2000, v.a. 67-69.



56 Andreas Müller

einen Dialog mit drei grundlegenden Konzeptionen und werfe dabei einen
Seitenblick auf die von diesen ausgehenden oder beinflussten Entwürfe.

3.1. Hinter Athen zurück nach Jerusalem oder: Der gebrochene Widerhall
Gottes im Schrei der ungerecht Leidenden der Geschichte

Einer der ersten, die nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil entschlossen
nach der Grundlegung einer verantwortbaren Gottesrede suchten, die die
Erfahrungen, Schrecken und Brüche des modernen Menschen ernst nimmt,
ist der Münsteraner Fundamentaltheologe Johann Baptist Metz (*1928).

Seine grundlegende These zum Verhältnis von Theologie und
Philosophie auf einen kurzen Nenner gebracht, könnte lauten: Keine weltlos-
leidfreie Vernunft, sondern nur eine der Kompassion mit fremdem Leid(en)
unbedingt verpflichtete anamnetische Vernunft kann Gottesrede (Theologie)

nach Auschwitz heute noch plausibel machen!
Philosophisch ausgehend von der Auseinandersetzung mit Martin

Heidegger, bahnt er sich mit einer schonungslosen Kritik am vorstellenden
Denken der abendländischen Onto-Theologie und im Dialog mit der
transzendentalen Theologie seines Lehrers Karl Rahner den Weg zu einer Theologie

nach Auschwitz. Das Verhältnis zum Judentum rückt „ins Zentrum
der Überlegungen"16. Die Vernichtung des europäischen Judentums ist
dabei geschichtliches Ereignis und, ähnlich wie bei Derrida, zugleich eine
Chiffre „für Ausgrenzung, Unterdrückung und Vernichtung jedweder Form
von Minderheit, Randständigkeit und Andersheit"17. Aber auch für den
Riss und die Gegenwart der Stimme des/der Anderen im (post-)modernen
Subjekt. Daraus entwickelt sich eine Theologie, in der das Verhältnis zum
Judentum, die politische Dimension der Jesusbotschaft und die „memoria
passionis" zum Konzept einer anamnetischen Vernunft fortentwickelt wird,
das in Gesprächsgängen mit Ernst Bloch, mit Vertretern der Frankfurter
Schule und jüdischen Denkern wie Walter Benjamin seine eigenen
Konturen gewinnt. Er sprengt dabei mutig die Grenzen der eurozentristischen
Synthese. Wenn der Glaube seinen Eigensinn bewahren und dabei heute
Gehör finden will, dann bedeutet dies weder Restauration noch Anpassung.
Denn eine restaurative Ungleichzeitigkeit, wie sie die neuscholastische
Apologetik des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts mit ihrem Festhalten an
der mittelalterlichen Synthese betreibt, ist theologisch defensiv und verurteilt

sich zu einer Ghettoexistenz, die mit dem Freimut und Weltauftrag des

Glaubens schwer vereinbar ist.18 Der Versuch, die Ungleichzeitigkeit
wettmachen und sich der fortschrittsoptimistischen bürgerlichen Rationalität

16 Vgl. dazu RUHSTORFER, Karlheinz: Christologie Gegenwärtig Glauben Denken, Bd.
1). Paderborn [u.a.]: Schöningh 2008, 57-62.

17 RUHSTORFER, Karlheinz: Christologie, 59.
18 Vgl. METZ, Johann Baptist: Produktive Ungleichzeitigkeit. In: J. HABERMAS. Stichworte

zur geistigen Stituation der Zeit. Frankfurt am Main, 1979, 529-538.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 57

anpassen zu wollen, führt zu einem Verlust der eigenen normativen Kraft
des Glaubens.

Die entscheidende Frage von Ausschwitz her lautet daher nach Metz
nicht: Wo war Gott, sondern wo war der Mensch? Denn gegen Adorno
besteht Metz darauf: Auschwitz hat zu allererst einmal den Glauben an den
Menschen grundlegend zerstört! Dies gilt auch im Hinblick auf die Christen

und die christliche Theologie, die sich, wenn sie heute noch ernst
genommen werden soll, selbstkritisch fragen muss: „Warum interessiert
sich die Kirche mehr für die Erlösung der Schuldigen als für die Gerechtigkeit

gegenüber den unschuldig Leidenden? Und warum trat sie so oft im
triumphalistischen Purpur vor die Welt und spendete Mächtigen ihren
Segen?"

Metz' Antwort lautet: Weil die Kirche das Christentum halbiert hat. Sie

hat ihre jüdischen Wurzeln verleugnet. Weil sich die katholische Kirche,
mehr noch: weil sich die gesamte westliche Ratio vom leidvergessenen
griechischen Denken habe anstecken lassen, wurde sie taub gegenüber dem
„Aufschrei der Unschuldigen, „der Autorität der Leidenden".

Der Ausgangspunkt theologisch begründeter Rede von Gott kann daher
nicht mehr das zeitferne, „kontingenzentschärfende Seins- und Identitätsdenken

griechischer Metaphysik" sein, das „seit dem mittleren Piatonismus,
seit den Einflüssen Plotins die christliche Religionsphilosophie bis zum Deutschen

Idealismus geprägt hat"19.
Der fundamentaltheologische Ausgangspunkt heute verantwortbarer

Gottesrede kann nur noch, wie Metz in seiner „Theologie der Welt" (1968)
betont, die Weltlichkeit der Welt, d.h. die Geschichtlichkeit des Menschen
selbst sein. Wer den biblischen Gott zu denken versucht, muss zu einer
Negation des spekulativen Denkens bereit sein. Gegen Habermas und die
heute wieder viel diskutierte Säkularisierungsthese macht Metz geltend:
„Die Weltlichkeit der Welt [...] ist [...] nicht gegen, sondern durch das

Christentum entstanden und bezeugt damit die innergeschichtliche Macht
der ,Stunde Christi' in unserer Weltsituation."20 Denn das „Kreuz des

Sohnes" macht die Welt sichtbar, indem sie ihre dem Menschen darin
gesteckten Grenzen offenbart: ihre Vielgestaltigkeit, ihre Manipulier-
barkeit, ihre wunderfreie Laktizität und die Unverfügbarkeit ihrer Zukunft.

Daraus entwickelt Metz in Auseinandersetzung mit Ernst Blochs

„Prinzip der Hoffnung" eine „neue politische Theologie", die die unabge-
goltene Verheißung der Botschaft des Neuen Testamentes wieder neu zu
Gehör bringen, aber auch zu einem kritischen Korrektiv für jede Art
immanenter „Jensseitsvertröstung" machen will, die - wie der Marxismus -

19 METZ, Johann Baptist: Memoria passionis. Ein provozierendes Gedächtnis in
pluralistischer Gesellschaft. Freiburg i. Br. / Basel / Wien: Herder 2006, 46.

20 DERS.: Zur Theologie der Welt. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag / München: Kaiser
1968, 16.



58 Andreas Müller

das gegenwärtige Volk „im Namen künftiger Geschlechter"21 verheizt. Wer
das Leben jedes Einzelnen ernst nimmt, kann die Spannung zwischen
„schon" und „noch nicht", die uns die eschatologische Botschaft Jesu
aufdeckt und in die sie uns versetzt, nicht hintergehen. Aus ihr entspringt
allererst die Zeitlichkeit der Zeit. Wir stehen immer schon in ihr, wie Metz
in seinem neuesten Werk Memoria Passionis22 an Hand der eigenen
Biographie exemplarisch deutlich macht.

Dem jungen Soldaten, der noch in den letzten Kriegsmonaten eingezogen

wird und in der Heimat Dienst tun muss, bietet sich am Morgen
eines nächtlichen Meldegangs der grauenvolle Anblick seiner bei einem
Luftangriff hingemetzelten jugendlichen Schulkameraden. Der Schmerz und
die Empfindung namenloser Ohnmacht angesichts des Todes reißt eine
tiefe, unauschlöschliche Wunde in die eigene Existenz. Danach ist nichts
mehr wie es war. Der Jugendglaube bricht auf „in einem lautlosen Schrei",
der die jugendlichen Illusionen zerstört und den Heranwachsenden
unvermittelt in die Geschichte stürzt, in die „,Transzendenz nach unten', dorthin,
wo nur noch die Verzweiflung bleibt oder eben der Schrei aus der Tiefe."23
Er versetzt ihn in die Grunderfahrung biblischen Glaubens, die Metz mit N.
Sachs als „Landschaft aus Schreien" bezeichnet und bringt ihn in Berührung
mit dem Schrei Jesu am Kreuz. Aber bringt er ihn so auch in die Nähe
Gottes oder ist er am Ende „nicht doch ein Schrei ins Leere und
Ungefähre"? Darauf antwortet Metz entschieden mit: Nein. Denn noch im
Schrei oder gerade im Schrei offenbart sich ein Vermissen Gottes. Und „der
in diesem Vermissungswissen sich artikulierende Widerstand gegen
unschuldiges und ungerechtes Leid ginge ins Leere, wenn er sich nicht im
Schrei nach Gott artikulieren würde. Insofern liegt die Gottesbegabung in
dieser geschichtlich-konkreten, in dieser dialektischen .Brechung' des

mitleidlosen Vergessens."24 In dieser Hinsicht rückt der lautlose Schrei auf
der Grenze zum Verstummen in eine „Nähe, für die es kein
zwischenmenschliches Äquivalent gibt und die deshalb nicht in der Sprache der
Verständigung oder der Unterhaltung ihren Ausdruck findet. Si comprehends

non est Deus."25 Dieser Schrei zerstört dem Menschen die selbst

gemachten Bilder von Gott. Ikonoklasmus. Er rückt den Menschen an den

Ursprung der Zeit, von woher die Zeitlichkeit der Zeit entspringt, die er zu
fristen hat. Der Schrei wird zum Gebet, das den Angesprochenen nicht zur
Antwort verurteilt, bleibt „wehrlose Weigerung, sich von Ideen oder
Mythen trösten zu lassen, bleibt Gottespassion".26 Die Geschichte, die sich aus
der Spannung der Zeit zeitigt, verweigert sich ebenso der modernen „Vor-

21 Ders.: Der zukünftige Mensch und der kommende Gott. In: SCHULTZ, Hans Jürgen
(Hg.): Wer ist das eigentlich - Gott? München: Kösel 1969, 260-275, 271.

22 Vgl. Anm. 10.
23 METZ, Johann Baptist: Memoria passionis, 100.
24 Ders.: Memoria passionis, 98f.
23 DERS.: Memoria passionis, 101.
26 DERS.: Memoria passionis, 98.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 59

Stellung einer undialektischen Fortschrittsgeschichte" als auch „der
postmodernen Auflösung der Geschichte in einen beziehungslosen Plural von
Geschichten".27 Dem Schrei entspricht man nur durch Memoria passionis
und durch eine anamnetische Vernunft, die sich nicht in eine geschichtslose
Anamnesis jenseits des Seins versetzt, sondern nur durch das geschichtliche
Eingedenken mit den Leidenden. Dieses gehört als jüdisches Denken in die
europäische Geistesgeschichte und in die „Geschichte der Vernunft". Theologie

nach Auschwitz versteht sich als „reflektierenden Schutz dieses

Schreis"28, als theodizeesensible, narrative Theologie. Vernunft, die seinen
Widerhall aufnimmt, wandelt sich und wird anamnetische Vernunft.

Metz, der gerade heute den neueren Disput um die Theodizeefrage
stimuliert, hat in beeindruckender Weise gezeigt, wie die von Fides et ratio
offene Spirale zwischen Theologie und Philosophie auch im Durchgang
durch die Moderne sich weiter drehen kann. Dass Lernfähigkeit und Selbstkritik

im Diskurs mit moderner Philosophie den Eigensinn des Glaubens
nicht zerstören müssen, sondern Bedingung für dessen Neuaneignung sind
und damit auch zur kritischen Instanz gegenüber einem Zuviel aber auch
einem Zuwenig an Vernunft werden kann.

Aber haben sich damit auch die offenen Fragen, die Fides et ratio stellt,
fundamentaltheologisch bereits erledigt, sodass man die Hausaufgaben, die
die Enzyklika in dieser Hinsicht formuliert, als beantwortet abhaken
könnte? Kann man etwa auf eine kritische Geltungsreflexion des tragenden
Grundes der Narration verzichten?

3.2 Der theologische Begründungsversuch der Flandlungstheorie

Nicht direkt abhängig, aber doch von Metz inspiriert, sind verschiedene
Richtungen, die (Fundamental-)Theologie aus der Optik von Ausgegrenzten
und daher sensibel für die Praxis der Entmenschlichung betreiben, sich als

selbstkritisch-konstruktives Moment theologischer Reflexion sowie als

Promotoren der Subjektwerdung von Benachteiligten und damit eines
umfassenderen Begriffs der Solidarität und Menschwerdung verstehen:
Dazu zählt die Theologie der Befreiung, die sich u.a. mit der marxistischen
Philosophie auseinandersetzt(e). Im Unterschied zu Metz zielt sie daher
nicht in erster Linie auf individuelle Nachfolgegeschichten, sondern geht
von der Gemeinschaft aus. Dazu zählt aber auch die aus der feministischen
Theologie gewachsene Hermeneutik des Verdachts, die von der Erfahrung
der Geschlechterdifferenz ausgeht. Ihr Ziel ist freilich nicht nur eine De-
konstruktion des Anthrozentrismus in theologischer Sprache und Praxis,
sondern eine fortgesetzte Kritik aller Kontexte der Entmenschlichung. Darin

berührt sie sich mit der postmodernen De-Limination. Vor allem aber
wäre hier zu nennen der handlungstheoretische Ansatz. Aktualität hat dieser

27 DerS.: Memoria passionis, 3.
28 DERS.: Memoria passionis, 99.



60 Andreas Müller

von Helmut Peukert entwickelte Ansatz, der sich an die Universalpragmatik
von J. Habermas und an die Transzendentalpragmatik von K.O. Apel
anlehnt, durch die Diskussion zwischen Habermas und dem damaligen
Kardinal Ratzinger im Jahre 2004, der sich dann ein intensiver Austausch
von Habermas mit Vertretern der Theologie 2005 anschloss.

Der Luzerner Fundamentaltheologe E. Arens - ein Schüler Peukerts -,
der diesen Ansatz neuerdings ins Gespräch mit den Religionen eingebracht
hat, nennt als Anliegen der theologischen Handlungstheorie das Interesse,
„den praktischen Kern biblisch-christlicher Gottesrede herauszuarbeiten;
sie ist dabei darauf aus, das aufzuzeigen, was christliche Gottesrede und
Glaubenspraxis intrinsisch verbindet. Sie tut dies, indem sie die Rede von
Gott an eine bestimmte (d.h. die ,christlich kirchliche', A.M.) kommunikative

Praxis bindet, aus dieser heraus erschließt und entfaltet [...] Die
theologische Handlungstheorie macht von den Ergebnissen pragmatischen
Denkens sowie vom Instrumentarium der kommunikativen Handlungstheorie

theologisch Gebrauch."29 Aber sie „gebraucht", d.h. rezipiert und
expliziert, diese Philosophie nicht nur, sie kritisiert auch ihre offenen
Flanken. Sie entdeckt in ihr ein Motivationsdefizit und versucht die damit
entstehende Begründungslücke theologisch zu schließen, „indem sie Gott
für den anderen behauptet und im Handeln zu bewähren sucht".30

Sie geht davon aus, dass das Sein des Menschen als ein In-der-Welt-Sein
oder kommunikatives Dasein immer schon in Sprach- und Handlungskontexte

verstrickt ist. Sie expliziert diese Kontexte bzw. die kommunikative

Praxis, die diese vernetzt. Was den systematischen Ertrag betrifft,
beruht sie, wie Verweyen gezeigt hat, auf drei „Pfeilern". Sie arbeitet 1. die
Grundvoraussetzungen des Argumentierens heraus; sie deckt sodann 2. das

„Apriori aller theoretisch-praktischen Vernunft auf", das Peukert wie folgt
umschreibt: „Als das äußerst Denkbare, als die Grenzidee, die im kommunikativen

Handeln selbst impliziert ist, erwies sich die unbegrenzte, universale

Kommunikationsgemeinschaft, die im geschichtlichen Handeln Freiheit
realisiert."31 Im Anschluss daran drängt sich 3. die Frage auf, wie denn diese

Grenzidee begründet werden kann. Denn angesichts der Tatsache, dass

Menschen, die sich bemüht haben, solidarisch und im Sinne einer
umfassenden Kommunikationsgemeinschaft zu handeln, oft getötet wurden
und werden, stellt sich ja die Frage, warum man solidarisch handeln sollte,
ob also solches Handeln letztlich nicht ins Leere läuft. „Die normativen
Strukturen einer Theorie kommunikativen Handelns für die Identität von
Subjekten wie für die Struktur von Gesellschaften werden", so Peukert,

29 MÜLLER, Klaus: 7.um Ansatz einer theologischen Handlungstheorie. In: DERS.:

Fundamentaltheologie - Fluchtlinien und gegenwärtige Herausforderungen. Regensburg: Pustet

1998, 65.
30 PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, fundamentale Theologie.

Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung (Suhrkamp-Taschenbücher
Wissenschaft 231). Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, 337.

31 PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie, 311.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 61

„aporetisch".32 Nach Peukert kann diese Begründungslücke nur geschlossen,

oder anders gesagt, die Idee eines kommunkativen Handelns nur dann

widerspruchfrei gedacht werden, wenn wir eine Macht fordern, die diesen

Widerspruch versöhnen und aus dem Tod retten kann. „Diese im
kommunikativen Handeln erschlossene Wirklichkeit, die als die rettende
Wirklichkeit für den anderen und zugleich als die Wirklichkeit behauptet wird,
die durch diese Rettung des anderen die eigene zeitliche, auf den Tod
zugehende Existenz ermöglicht, muss (A.M.) als ,Gott' bezeichnet werden."33
Aber ist dieser Schluss - vom Faktum einer kommunikativen Vernunft auf
die Wirklichkeit eines Gottes, der aus dem Tod rettet - wirklich zwingend?

3.3 Transzendentale Vernunft - Glaube - Ästhetik

Eine ganze Reihe von fundamentaltheologischen Entwürfen nimmt heute
die Anstöße der modernen Hermeneutik von Gadamer bis Ricœur auf.
Einerseits tragen gewisse strukturelle Analogien mit der hermeneutischen
Erfahrung zu einem besseren Verstehen der Erfahrung von Offenbarung
bei. Andererseits bietet sich die hermeneutische Rehabilitierung von Tradition

und das Gespräch mit produktions-, vor allem aber
rezeptionsästhetischen Konzepten als Ansatz für ein Gespräch zwischen Philosophie
und Theologie an.

Aus dem inzwischen unübersichtlich gewordenen Feld möchte ich hier
exemplarisch kurz auf den Beitrag G. Larchers eingehen. Gegenüber von
Wittgenstein inspirierten sprachspieltheoretischen Reflexionen, die nicht
mehr erklären wollen, „warum wir uns über verschiedene Sprachspiele
hinweg verstehen können"34, wird hier zumindest der Versuch gemacht die
fundamentaltheologisch offenen Fragen von Fides et ratio nach einer
Vermittlung von Faktum und Bedeutung, Phänomen und Grund aufzunehmen.
Larcher versucht dies, indem er den Reichtum der ästhetischen Vernunft
und daher die Kunst in den Raum der Begegnung zwischen Philosophie und
Theologie einbringen möchte. In immer neuen Anläufen hat er sein

Anliegen anzugehen versucht und jüngst eine fundamentaltheologische
Skizze vorgelegt, an der der Umriss seines Vorhabens erkennbar wird.35

Nach Larcher ist eine Theologie heute nur glaubwürdig und verstehbar,
wenn sie den Umbruch der Moderne und die aus ihr hervorgegangene
Autonomie des modernen Subjekts ernst nimmt. D.h. ihr Zugang zum

32 PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie, 311.
33 PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie, 342.
34 STOSCH, Klaus von: Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen

zur Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein. Regensburg: Pustet 2001, 199.
35 LARCHER, Gerhard: Annäherungsversuche von Kunst und Glaube. Ein fundamentaltheologisches

Skizzenbuch. Wien 2005. Im Folgenden kurz: AV. Vgl. dazu auch Blondel und
Ricœur. Thesen zu ihrem Beitrag für die Fundamentaltheologie. In: HOOFF, Anton E. van [u.a.
Hg.]: Glaubenserfahrungen. Würzburg: Echter 1998, 43-66; DERS.: Subjekt — Kunst -
Geschichte. Chancen einer Annäherung von Fundamentaltheologie und Ästhetik. In: MÜLLER, Klaus

(Hg.): Fundamentaltheologie, 299-322.



62 Andreas Müller

Phänomen der Religion, der Offenbarung und ihrer authentischen
Vermittlung durch die Zeit muss heute mehr sein als „eine unvermittelte
Rede von Religion oder von Gott mittels frommer Erfahrungen oder fixer
Gottesbeweise". Sie muss durch die „Erfahrung der Differenz unter
Aufnahme aller Methoden der Kritik" (Religions-, Metaphysik-, und
Erkenntniskritik) hindurchgehen. Daher, so Larcher, ist die fundamental-theologische

Glaubwürdigkeitserkenntnis „im Kontext einer generellen
fundamentaltheologischen Wiedergewinnung des Subjektproblems zu sehen, d.h.
einer umfassenden Suche nach Sinn und Vollendungsbedingungen freier
Subjektivität sowohl in transzendental-phänomenologischer Hinsicht als
auch im hermeneutischen Kontext der Bezeugung realisierter Freiheitsansagen

der Geschichte."36 Philosophie, d.h. hier transzendental-phäno-
menologische Reflexion und Hermeneutik bzw. ästhetische Erfahrung,
haben sowohl im Hinblick auf den „auditus fidei" als auch die Vermittlung
von Offenbarung kritisch-erschließende Funktion.

1. Eine „subjekttheoretische Hinführung zu den
fundamentaltheologischen Hauptthemen ,Offenbarung' und ,Glaube'"37 muss
Leitkonzepte entwickeln können, die zeigen, inwiefern das Subjekt an ihm
selbst als eine „offene Suchbewegung nach Einheit in Differenz"38
verstanden werden kann. Dies ist heute „trotz oder gerade wegen des linguistic
turn oder einer postmodern transversalen Vernunft oder einer
politischpraktischen Hermeneutik grundlegend"39. Larcher lehnt sich dabei
zunächst, aber nicht ausschließlich an Maurice Blondel an, hält aber auch den
Entwurf von H. Verweyen im Anschluss an Fichte für bedenkenswert, die
beide den Ausgangspunkt in einem nicht hintergehbaren Akt der Vernunft
suchen.

Ausgehend von dem Uberschuss, der in jedem Wollen steckt, wird
Subjektivität in der Spur der „Philosophie der Aktion" von Maurice Blondel
als ein vollzugshaftes Geschehen freigelegt, das sich „durch eine
umfassende Dynamik [...] von einem ursprünglichen, präreflexiven Mit-
Sich-Vertrautsein (K. Müller) bis zu einer expliziten Aporetik ihrer selbst,
aus der sie auf eine ,Selbstverständigung unter Bedingungen der
Unverfügbarkeit ihres eigenen Ursprungs (und ihrer eigenen Vollendung, G.L.)
ausgreift."40 Eine radikale philosophische Analyse der Subjektivität führt
vor Augen, dass „Subjektivität ungeachtet ihres Intentionalitätsüberschusses
immer begrenzt, rezeptiv, des Staunens, Fragens und Horchens angesichts
des Andern fähig ist."41 Hier wird nach Larcher ein Ansatzpunkt zum
Verstehen von Offenbarung als Vollendungsbedingung freier Subjektivität
freigelegt. Denn „die implizierte projektive Grundstruktur des Subjekts

36 AV, 37.
37 AV, 38.
38 AV, 41.
39 AV, 38.
40 AV, 39.
41 AV, 42.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 63

kann letztlich als responsorische (um)gelesen werden. Als Radikal solchen
Erfahrungsprozesses könnte man auch von ,religiöser Erfahrung'
sprechen.42

2. a) Bereits auf dieser Stufe des Denkens spielen Hermeneutik und
Kunst eine wichtige Rolle. Hermeneutik und Kunst sind zwar keine
„théologale", aber „theologie-analoge"43 Erfahrung. „Die eine Erfahrungsweise
ist nicht aus der anderen zu deduzieren und doch sind beide durch einander
zu erhellen."44 Dadurch wird verstehbar, dass es sich „bei der Hinführung
zu Offenbarungserfahrung und Glaubensentscheidung um eine integrale
Inanspruchnahme der autonomen sittlichen Vernunft handeln muss, die
darin zu ihrem vollen Selbstgewinn aufgerufen wird, dass sie sich der
Erfahrung eines unbedingten Sollens bzw. einer ,Begnadung' als vermittelt
durch einen ästhetischen Horizont öffnet."

Die hermeneutische Erfahrung, d.h. die Herausforderung des Verstehens
von Anderem, und die Erfahrung von Kunst haben Umbruchs- und
Offenbarungscharakter. Grundlegend für das Verstehen des Anderen bzw.
eines Kunstwerks ist die Erfahrung der Befremdung und des Durchstoßens
meiner intentionalen Fixierungen oder Vorverständisse. „Entscheidende
Durchbruchserfahrungen [..]. sind dabei" solche, „durch die ein Anderes als

Wirklich von sich her Herausforderndes den vorentworfenen, subjektiven
Intentionalitätshorizont [...] durchbricht und [...] eine Haltung des Staunens

und der anerkennenden Liebe bzw. Hingabe als letztgültigen
Sinngehalt und als Form seiner Aneignung erscheinen lässt"; wie etwa „die der
ethischen Unbedingtheit bzw. der personalen Begegnung, aber auch des

Gegenübers zum Kunst- und Naturschönen".4-5
Diese Durchbruchserfahrungen haben Geschenkcharakter. Sie sind

einerseits nicht erzwingbar, richten sich andererseits aber an meine Freiheit.
So erschließt sich auch von dieser Seite her die Möglichkeit, dass menschliche

Existenz und Freiheit sich im Letzten verdankt weiß. Daher ist es

nicht vernunftwidrig, „angesichts unserer radikalen Endlichkeit und Fehl-
barkeit die Hoffnungspostulation einer vermittelnden, definitiv sich
erschließenden (heiligen) Macht bzw. (bei Blondel) eines ,médiateur'"46, zu
denken.

b) Wird die „demonstratio religiosa" in eine nichttriumphalistische
Lesart transponiert zu einer „monstratio" im Sinne einer „ars bumilis", so

gilt dies auch für die Erarbeitung einer Hermeneutik der Überlieferung
letztgültigen, unbedingt ansprechenden Sinns von Offenbarung.

„Angesichts unableitbar ergangener Offenbarung dessen, der sich im
,Modus der Bestreitung als der ,ganz Andere' offenbart, ,von dem es kein
Bild geben darf', ,aber auch kein Bildverschweigen geben kann', weil er sich

42 AV, 42f.
43 AV, 37.
44 AV, 37.
45 AV, 42.
46 AV, 43.



64 Andreas Müller

hat definitiv sehen lassen, ist nun fundamentaltheologisch weiterzufragen:
wie kann das als Spitzenereignis christlicher Offenbarung bezeugte
Geschehen radikaler Liebe in Jesu Hingabe für uns (traditio1) in der
Geschichte symbolisch präsent und weiterhin zugänglich bleiben." Hier
ginge es also „um eine Hermeneutik von Zeugnissen jener Hoffnung, die in
uns wohnt (1 Petr 3,14), in Anbetracht der Brucherfahrungen der
Moderne."47 Für diese Zeugnishermeneutik will Larcher, über die
historismuskritischen Traditionskonzepte Blondels, Ricœurs, von Balthasars und
Verweyens hinaus, auch die „hermeneutische Bedeutung" der Kunst fruchtbar

machen. „Man muss dabei dem paradoxen Faktum Rechnung tragen,
dass eine Offenbarungsreligion des Wortes Gottes, kodifiziert in einer
Sammlung von Büchern, im wesentlichen kunst- und bildbestimmt durch
die Geschichte (zumindest von Orthodoxie und Katholizismus) weitergegeben

wurde. Denn die Praxis des Glaubens gründet ja stets ,in dessen

Fähigkeit zum ästhetisch-antizipierenden Wahrnehmen der Schönheit jener
Vollendungsgestalt, die mit dem verbürgten Sinn der rettend erfahrenen
traditio Dei' (bzw. der Feier ihrer Memoria) zusammenfällt'. [...] Methodisch

könnte man die Funktion der Künste in ihrer Vielfalt auch in jenen
offenen Prozess einer Hermeneutik der Tradition einschreiben, den Blondel
einmal ,théologie expérimentale' als hermeneutisches Zusammenspiel von
historischer Wissenschaft, lebensweltlicher Glaubenspraxis und christlichen
Überlieferungszeugnissen genannt hat."48

Wenn das Christusereignis sich als in der Geschichte sich vollziehender
Sinn von umfassender Bedeutung zeigt, dann kann dieser nicht auf den
historischen Augenblick seines Erscheinens eingegrenzt werden. Der
Umbruch, den dieses Ereignis bedeutet, muss sich durch seine ganze Geschichte
an der umstürzenden Wirkung erkennen lassen, in der er Freiheit in
Geschichte immer wieder neu zur Erscheinung bringt. „Das generelle Problem
der Brucherfahrung seit der Aufklärung [...] kann jedenfalls im Lichte einer
solchen umfassenden Hermeneutik der Tradition unter Einbezug des

Zeugniswertes der Künste besser angegangen werden als es im Rahmen
einer isolierten, historistischen Fixation auf neutrale Textdokumente, auf
ipsissima verba bzw. Bekenntnissätze oder eine Tiefenhermeneutik der
Fakten im Lichte von Mythen und Symbolen allein möglich wäre."49

Kunst hat im Raum christlicher „traditio" zunächst einmal eine her-
meneutisch-konstruktive und erschließende Bedeutung. Zu bedenken wäre,
dass Kunst den Sprachwerdungsprozess des Glaubens nicht nur begleitet
und gleichsam im Nachhinein bebildert, sondern einer jener Faktoren
darstellt, die die Übersetzung des Glaubens hermeneutisch mitkonstituieren.

Sie ist nicht in erster Linie Kunsthandwerk, sondern angewandet
Maieutik, die die Geburt der neuen Sprache für das bislang Ungesagte und

47 AV, 66.
48 AV, 67.
49 AV, 69.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 65

für das Unaussprechliche der Offenbarung vorbereitet. Bilder und andere

Zeugnisse der Kunst sind in der Regel früher als der Text. Sie befruchten
die Einbildungskraft. Sie kommen dem im Vollzugszusammenhang des

christlichen Lebens spürbaren Stammeln des Geistes zu Hilfe. Sie tragen zu
jenen Umbrüchen der Sprachwerdung des Glaubens bei, in denen es

(einzelnen Autoren) gelingt, das darin schlummernde und unabgegoltene
Hoffnungspotential besser, angemessener und deutlicher zu sagen und
damit das Einverständnis gelebter Praxis christlicher traditio jeweils
umfassend, unverfälscht und doch zeitgemäß ins Wort zu bringen und zu
vermitteln.

„Kunst als sinnliche Epiphanie der Gnade, als Vorschein des Eschaton,
in freier Zuordnung zum Wort Gottes, zur Praxis der Diakonie, und dies in
ihrer ganzen gattungsmässigen Vielfalt als Musik, Poesie, bildende Kunst,
Architektur etc., erscheint für eine lebendige Hermeneutik der fortwirkenden

Präsenz einmal erschienener ,Güte und Menschenfreundlichkeit'
(Tit 3,4) Gottes als konstitutiv und unverzichtbar".50

Die Kunst distanziert also einerseits, denn sie ist kritisches Korrektiv
kultureller Sinnsedimente. Sie ist andererseits aber auch maieutischer
Stimulus, der die Spracherweiterung vorbereitet und begleitet. Und in
diesem Sinne ist eine - heute auch gegenüber den Exzessen der Moderne
sensibel gewordene Kunst - Stimulus für die Sprachwerdung des Glaubens
als Provokateurin, als Expressionsmedium, die den geschlossenen Raum
Kirche für die Weite und Unabgegoltenheit des in ihr selbst lebenden Geistes

öffnen hilft.
Freilich wäre nun auch hier noch einmal nach der wechselseitigen Ver-

wiesenheit von Kunst und Glauben zu fragen. Es wäre zu erörtern, ob ein
autonom gewordener Kunstbetrieb, der immer mehr unter das Diktat der
Vermarktung geraten ist, lernen könnte und kritisch herausgefordert werden

müsste.
In dieser Hinsicht hat der von G. Larcher für eine subjekttheoretische

Grundlegung des „monstratio religiosa" zitierte M. Blondel in seiner
Auseinandersetzung mit einer unreflektierten Historik und seiner mutigen
Abrechnung mit scholastischer Theologie wichtige Hinweise für eine
weitergehende hermeneutische Reflexion, die bis heute noch bei weitem nicht
wirklich ausgearbeitet ist, gegeben.51

Zwischen einer rein historischen Einstellung, die auch beim besten
Willen den toten Buchstaben nicht zum Leben zu erwecken vermag, und
einem selbsgenügsam werdenden theologischen Denken, kann nur das
Leben selbst, d.h. der gelebte Vollzugszusammenhang der Praxis vermitteln.52

50 AV, 67.
51 Vgl dazu meinen eigenen Versuch der Grundlegung einer transzendentalen Hermeneutik

des Christentums: MÜLLER, Andreas Uwe: Christlicher Glaube und historische Kritik.
Freiburg i. Br. / Basel / Wien: Herder 2008.

52 Weder durch die scholastische Theologie noch durch die Historie kommt die normale
Verbindung zwischen Geschichte und Theologie zustande. Und solange man zwischen diesen



66 Andreas Müller

Denn die historische Einstellung stellt kein Atom des historischen Ereignisses

wieder her und kann den geronnenen Buchstaben nicht zum Leben
erwecken. Dies vermag nur eine lebendige Darstellung der tatsächlichen
Geschichte, die in die Gegenwart hineinreicht. Ebenso wenig vermag ein
selbstgenügsames, theologisches Denken durch immer neue Distinktionen
das Depositum des Glaubens wirklich zu verlebendigen. Solche Theologie
läuft Gefahr, abstrakt, leblos und im Letzten belanglos, da geistlos, am
lebendigen Glauben vorbei zu denken. Erst der gelebte und noch im Jetzt
erlebbare Vollzugszusammenhang des Glaubens haucht dem toten
Buchstaben Leben ein und hält den Bedeutungsüberschuss des Glaubens gegenüber

den Formen seiner Gestaltwerdung wach. Damit aber öffnet sich
Geschichte als der Raum, in dem das Unabgegoltene und die Elniversalität des
Glaubens sich in immer neuen Kontexten zu bewähren und seine Zukunftsfähigkeit,

ja seine eschatologische Offenheit zu erweisen hat. Nur im
Zusammenwirken von Denken und Glauben im Spannungsfeld zwischen
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verflüssigt sich das geschichtlich
Geronnene, um den Bedeutungsüberschuss des Ein-für-Alle-Mal christlichen

Glaubens freizusetzen und verstehbar zu machen. In diesem
Vollzugsgeschehen, das in einer Erneuerung des (fundamental-)theologischen
Denkens auf eine „erfahrungsorientierte und sich weiterentwickelnde
Theologie", in dem, was ich im Anschluss an Blondel als transzendentale
Hermeneutik des Christentums zu entwickeln versuche,53 zum Ausdruck zu
bringen wäre, kommt der Kunst für das Christentum eine nicht nur
äußerliche, sondern mediatrisch-erschließende Bedeutung zu. Aber es wäre

- und dies hat Blondel zumindest im Ansatz geleistet - auch nach der
Unverzichtbarkeit des Glaubens für die Kunst zu fragen.

Blondel hatte bereits im ersten Teil von L'Action (1893) schonungslos
die in der (Post-)Moderne auftauchende Tendenz zu einem reinen Asthe-
tizismus kritisiert, der Kunst und Ethik nihilistisch entkoppelt und sich als
Produzent von schönem Schein den flüchtigen Launen eines absolut
gewordenen Individualismus und synkretistischen Ekklektizismus unterwirft.
Für diesen löst sich das, was (man) ist, auf in das, was man vorgibt zu sein
oder was man zu sein scheint, womit aber letztlich nur die eigene
Haltlosigkeit maskiert wird.54 Wenn es keine Kriterien für Realität, Wahrheit,
Schönheit und Güte mehr gibt, die auch Kunst zu vermitteln vermag, dann
ist die Gefahr nicht von der Hand zu weisen, dass der Mensch sich in

beiden überhaupt keine Wissenschaft bestimmt hat, die in der Lage ist, die Lehren freizulegen,

die das Leben zum Nutzen einer erfahrungsorientierten und sich weiterentwickelnden
Theologie [théologie expérimentale et progressive] aus der Geschichte zieht, wird es nur
Konflikte geben, die immer wieder aufleben, wird man versucht sein, in die Rechte des

anderen einzugreifen oder sich gegenseitig zu verfemen.
53 Vgl. Anm. 2.
54 In dieser Hinsicht hat Papst Benedikt XVI. in seinem Brief an die Künstler (24. Nov.

2008) bemerkt, eine solche Funktionalisierung von Kunst laufe Gefahr, sich „im banalen und
oberflächlichen Auftreten oder gar in eine Flucht hinein in künstliche Paradiese, die die Leere
und innere Haltlosigkeit maskieren und verbergen", zu erschöpfen.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 67

imaginären Scheinwelten verirrt oder die Sinnsuche durch Surrogate (wie
etwa die reine Funktionalisierung des Spieltriebs) unterdrückt wird.55

4. ABSCHLIEßENDE BEMERKUNGEN

Ich komme abschließend noch einmal auf die eingangs erwähnten, von Fides
et ratio an die heutige (Fundamental-)Theologie herangetragenen Aufgaben
zurück und frage, inwiefern diese heute angegangen werden könnten.

4.1 Die Frage nach Sinn

Die Frage nach Sinn, die Fides et ratio als Zugangsweg zur Theologie
vorschlägt, hat sich auch für den Menschen von heute nicht erledigt. Flier
dürfte ein gemeinsamer Schnittpunkt mit der Philosophie liegen.

Aber die Theologie von heute kann in diesem Gespräch nicht einfach
hinter die Grunderfahrungen der Moderne, insbesondere die Autonomie
des Subjekts zurückgehen, von der die neuzeitliche Philosophie geprägt ist.
Eine heute intellektuell redliche Theologie muss, wie Metz gezeigt hat,
gleichermaßen die Erschütterung des ontotheologisch gewandten Glaubens
an Gott, aber auch die Erschütterung des Menschen in der Moderne
aufarbeiten, die zur Genese der modernen Vernunft hinzugehören. Sie muss
sich die Brucherfahrungen des modernen Menschen zu eigenen machen und
durch diese hindurchgehen, wenn sie nicht ins Leere sprechen und letztlich
einen Monolog (über die Sinnfrage) mit sich selbst führen will.

Daher ist der theologische Zugangsweg zur Sinnfrage, wie Gerhard
Larcher zu Recht bemerkt hat, „im Kontext einer generellen
fundamentaltheologischen Wiedergewinnung [...] nach Sinn- und Vollendungsbedingungen

freier Subjektivität sowohl in transzendental-phänomenologischer
Hinsicht als auch im hermeneutischen Kontext der Bezeugung realisierter
Freiheitsansagen aus der Geschichte" zu gewinnen.

Dabei gilt es aber schon im Ansatz zu einer Logik der Erfahrung bzw. zu
einer Sinnlogik „vorsichtig zu sein gegenüber identitätsphilosophischen
Abkürzungswegen bzw. vorschnellen Schritten in die Metaphysik."56 In
dieser Hinsicht dürfte die Frage nach der Grundlegung, insbesondere der
theologischen Grundlegung der Handlungstheorie, ein bedenkenswertes
Beispiel sein.

Schon innerhalb der Theologie wurde - etwa von P. Hofmann - die

Konvergenz kommunikativer Praxis auf das A priori einer idealen
Kommunikationsgemeinschaft als ein naturalistischer Fehlschluss bezeichnet.

55 Heute zeichnet sich denn bei vielen Usern der aufwändig betriebenen Kommerzialisierung

von Cyberspace, Werbung und Videospielen die Gefahr von (Selbst-) Täuschung,
Isolation, Vereinsamung und Realitätsverlust ab. Für wen sich Wahrheit und Realität unter dem
Vorzeichen der Medialisierung aller Wirklichkeit auflösen, der gerät leicht unter die
Herrschaft imaginierter Scheinwelten, die nicht befreit, sondern alle Zeichen einer Flucht vor der
Wirklichkeit aufweist, die die konstruktiven Ichkräfte ausbeutet und erschöpft.

56 AV, 37f.



68 Andreas Müller

„Denn das Faktum (kommunikativer) Vernunft begründet so wenig wie das

Faktum ihrer Antizipation einen normativen Geltungsanspruch."57
Auch E. Arens hat eingeräumt, dass „die theologische Handlungstheorie

um ihre [...] gegenüber Letztansprüchen begrenzte, nämlich von ihren
praktischen Interessen und Intentionen geleitete Reichweite"58 weiß. Zur
Begründung der theologischen Handlungstheorie würde es genügen, den
Glauben „im Diskurs mit philosophischen Letztbegründungsbemühungen
als vernünftig zu erweisen [...] etwa im Gespräch mit Apel und
Habermas."59

Nun weist aber gerade Habermas ein solches Unterfangen und zwar aus

philosophischen Gründen zurück. Denn der Rekurs auf die Heilsbedeutung
des Kreuzestodes Jesu sei „eine nur in der Sprache der christlichen
Uberlieferung zugängliche [...] Erfahrung", also eine bloße Setzung, die für
den säkularen Menschen nicht nachvollziehbar sei. „Ohne diese
zuvorkommende' Güte Gottes bleibt eine Solidarität unter Menschen, die
einander unbedingt anerkennen, ohne die Verbürgung eines Erfolges, der über
den einzelnen Akt und den Augenblick des von ihm entzündeten Leuchtens
im Auge des Anderen hinausreicht. Es ist ja wahr: was Menschen überhaupt
gelingt, verdanken sie jenen seltenen Konstellationen, in denen sich eigene
Kräfte mit der Gunst der historischen Stunde verbünden können. Aber die
Erfahrung, dass wir auf diese Gunst angewiesen sind, ist noch keine Lizenz
für die Annahme eines göttlichen Heilsversprechens."60 Habermas seinerseits

verzichtet in diesem Zusammenhang dann auf eine philosophische
Letztbegründung, denn Solidarität sei immer schon die Voraussetzung „für
alles, was wir sagen und tun".61 In ähnlicher Weise pragmatisch äußerte
sich Habermas auch in seiner Diskussion mit Ratzinger, wenn er davon
spricht, dass die Diskurstheorie keineswegs ein Begründungsdefizit,
sondern allenfalls ein Rekrutierungs- und Sozialisationsdefizit habe und in
dieser Hinsicht der heutigen Zeit angesichts der Kolonialisierung unserer
Lebenswelten wieder auf eine freiheitsförderne Praxis der Religion
angewiesen sei, insofern sich dort solche Rekrutierungspotentiale erhalten
hätten, die notwendige Voraussetzung einer freiheitlichen Gesellschaft sind.

Darf man diesen Hinweis so verstehen: Diese Voraussetzung sei faktisch
nicht hintergehbar, damit aber keineswegs geltungslogisch als im letzten

57 HOFMANN, Peter: Glaubensbegründung. Die Transzendentalpkilosophie der
Kommunikationsgemeinschaft in fundamentaltheologischer Sicht Frankfurter theologische Studien
36). Frankfurt a. M.: Knecht 1988, 90, Anm. 64.

58 MÜLLER, Klaus: Fluchtlinien, 71.
59 ARENS, Edmund: „Lässt sich Glaube letztbegründen?" In: LARCHER, Gerhard u.a.

(Hgg.): Hoffnung, die Gründe nennt. Zu Hansjürgen Verweyens Projekt einer erstphilosophischen

Glaubensverantwortung. Regensburg: Pustet 1996, 112-126, hier 125. Mir scheint
an dieser Stelle auch fraglich, ob Habermas einen philosophischen Letztbegründungsanspruch
überhaupt erheben möchte.

60 HABERMAS, Jürgen: Exkurs: Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits. In:
Texte und Kontexte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, 127-156, 143.

61 HABERMAS, Jürgen: Exkurs: Transzendenz, 140.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 69

sinnträchtig ausgewiesen und die damit einhergehende Evidenz könne
allenfalls als eine augenblickshafte Schickung ohne Gewähr verstanden
werden?

In solch offener Hinsicht hält Habermas dann aber eine
kommunikationstheoretisch ansetzende Befreiungstheologie, wie etwa den Entwurf des

dänischen Theologen Glebe-Möller, „welche die Bibel auf eine faszinierende

(auch für mich überzeugende Weise)" erschließt, dann durchaus
philosophisch für annehmbar. Er fügt aber sogleich hinzu: „Aber ich frage
mich, wer sich in dieser Interpretation wieder erkennt. Bleibt das christliche

Sprachspiel intakt, wenn man die Idee Gottes"62 zugunsten einer
„Transzendenz ins Diesseits" all ihrer Inhalte entleert?

Wenn aber in diesem pragmatischen Raster dem Menschen auf seiner
Suche nach Sinn der Zugang zum Glauben als Sprung in ein Jenseits öffentlich

kommunikativer Rationalität angesonnen wird, legt sich dann nicht die
Frage nahe, wie die Glaubensoption, die sich gleichsam im Blindflug
vollziehen muss, kognitiv noch von einer fundamentalistischen Option zu
unterscheiden ist?

Der Glaube wird sich seinem Selbstverständnis nach als eine „Hoffnung,
die Gründe nennt", kaum weder auf einen bloßen Dezisionismus noch auf
ein rationalistisches Missverständnis verkürzen lassen, wenn er sich nicht
selbst preisgeben will.

Im Spielraum der Freiheit müsste daher, wie etwa Blondel dies als erster
versucht hat, die Glaubensentscheidung als ein vernünftig zu
verantwortender Ausgriff nach unbedingtem Sinn expliziert werden. Er müsste im
Durchgang durch die unterschiedlichsten, für den Menschen maßgeblichen
Sinnsedimente und Sinngestalten (Wissenschaft, Kunst, Ethos, Kultur usw.)
darlegen, dass diese den Ausgriff nach Sinn nicht erschöpfen. Und er müsste
schließlich aufgrund von Differenzerfahrungen „in die Postulation
bestimmter Vollendungsbedingungen" einmünden, „welche einen Aufruf der
Freiheit zu einer definitiven Option einschließt."63 Damit wäre zumindest
eine formale Anzeige von Bedingungen benannt, die eine positive
Beantwortung der Sinnfrage in Form der Glaubensoption nicht von vornherein
als absurd oder gewaltverdächtig erscheinen lässt, sondern ihre intellektuell
redliche Verantwortbarkeit aufzeigt. Damit wäre aber auch ein zumindest
formales Raster zur Unterscheidung von Fundament und Phänomen
gewonnen.

4.2 Fundament und Phänomen

Im Hinblick auf die von Fides et ratio eingeforderte Unterscheidung von
Phänomen und Fundament, Auslegung und Grund des Glaubens wird man
zunächst zu bedenken haben, dass auch hier ein vorschneller und un-

62 HABERMAS, Jürgen: Exkurs: Transzendenz, 139.
63 LARCHER, Gerhard: Annäherungsversuche, 39.



70 Andreas Müller

kritischer Gang in die Metaphysik eher fundamentalistische Scheinblüten
zeitigen könnte.

Die ungeschützte Rede von „objektiver Wahrheit" und in diesem Sinne
die Einforderung einer (Seins-)Philosophie von „metaphysischer
Tragweite" für die Theologie würde Metz wohl eher mit dem Etikett
restaurativ verstehen und als gefährliche Neigung zur Flucht aus der Welt
und hinter die Moderne zurück in das Ideenparadies eines metaphysischen
Hinterhofs kritisieren. Andererseits scheint sich nach dem Tod Gottes im
„lingustic turn" alles in ein bloßen Spiel und eine absolut gesetzte
Relativität von Pluralismen aufzulösen. Demgegenüber besteht Metz in einer
kritischen Abrechnung mit der Postmoderne um der Menschlichkeit des

Menschen willen darauf, dass wir weder am Ende der Geschichte
(Fukyjama) angelangt sind, noch dass „Metaerzählungen" (Lyotard)
unglaubwürdig geworden sind.

Der Geschichtlichkeit des Seins und der Endlichkeit des Menschen und
all seiner Vermittlungsgestalten trägt die neue Politische Theologie
Rechnung. Sie geht davon aus, „dass die Katastrophe von Auschwitz zur
inneren Situation der christlichen Gottesrede gehört, so dass ihr der Rückzug

auf einen menschenleeren Geschichtsidealismus verwehrt ist. Universalismus

und Wahrheitsfähigkeit ihrer derart exponierten Gottesrede sucht
diese fundamentale Theologie (nun aber, A.M.) vor allem durch die
Kategorie der memoria passionis im Sinne des ,Eingedenkens fremden
Leids' zu sichern. Für sie gibt es die Geschichte im Sinne einer
wahrheitsfähigen Großerzählung nur als Passionsgeschichte der Menschheit.

Deshalb kritisiert sie einen modernen Vernunftbegriff, der sich der
dialektischen Spannung zwischen Erinnern und Vergessen zu entziehen
sucht und so die kulturelle Amnesie unserer noch - oder nachmodernen
Gesellschaften stabilisiert."64

Metz moniert zu Recht eine Vernunft, die sich gleichsam in ihre
Ideenparadiese flüchtet und in der Erlösung in erster Linie im Kopf stattfindet.
Demgegenüber mahnt er eine gefährliche Erinnerung an, die Leid wirklich
ernst nimmt, da es auch den mit dem Leiden Solidarischen den Kopf kosten
kann. Aber redet er nicht andererseits selbst einem postmodernen
Dezisionismus das Wort, für dessen Hoffnung er keine ausreichenden Gründe
mehr nennt? In einer Welt, die so viel verdrängt, in der mich täglich so
viele Stimmen überfallen, mich die Scheinwelt der Medien mit ihren
täglichen Schreckensmeldungen und Aufgeregtheiten überfallen, so dass ich oft
nicht mehr weiß, was in meinen Handlungsimpulsen bloß medial induziert
ist und was mich wirklich zerreißt: Wie grenzt sich dieses Erzählen vom
bloß Fiktiven ab? Und: Warum ist mir das Hören des Schreis nicht ins
Belieben gestellt? Woher weiß denn das Subjekt, dass es erst, indem es

solidarisch mit anderen ist und für Leiden offen, sich selber finden kann?
Und wie kann sich christlicher Glaube sicher sein, dass in dieser Leidens-

64 AV, 39.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 71

Solidarität die authentische Erinnerung an Jesus selbst geschieht? Man wird
auch hier nicht ohne eine kritische Reflexion auf den tragenden Grund der
Narration auskommen können, wenn man sich nicht im Strudel eines
blinden geschichtlichen Aktionismus verlieren will. Der frühe Metz hatte
dies durchaus noch selbstkritisch gesehen: Wenn man diese transzendentale
Identitätssicherung aufgibt, erhebt sich die Frage: Woher dann noch die
Maßstäbe für die geschichtlichen Kämpfe um das Subjekt des Menschen?"65

4.3 Die geschichtliche Entfaltung eines (in der Geschichte ergangenen)
göttlichen Wortes

Eine kritische Reflexion auf den tragenden Grund der Narration wird sich
bewähren müssen in der Begegnung mit anderen Sinnträgern, wie Kulturen
und Religionen. In diesem Zusammenhang ist der in der Enzyklika
angesprochenen Niedrigkeitsgestalt der Kenosis, aber auch der Weisheitsdimension

der Kulturen und Religionen Rechnung zu tragen.
Gerhard Larchers Einbindung der Kunst in die Begegnung der Kulturen

im Raum christlicher traditio gibt hier einen wichtigen Hinweis. Sie wäre
im Sinne meines an Blondel anschließenden Versuchs allerdings zu
erweitern zu einer umfassenden, lebendigen und transzendentalen Hermeneutik

der fortwirkenden Präsenz einmal erschienener „Güte und
Menschenfreundlichkeit" (Tit 3,4) Gottes.

Zu bedenken wäre, dass die Begegnung mit anderen Kulturen und
Religionen von Anfang an den Sprachewerdungsprozess des Glaubens nicht
nur begleitet, sondern überhaupt hermeneutisch mitkonstituiert. Dies gilt
gerade in einer globalisierten Welt, in der die Begegnung von Kulturen und
Religionen, mehr als jemals zuvor, unausweichlich geworden ist und auch
faktisch geschieht.

Der damit unumgehbare Gang über die eigenen Grenzen einer
jeweiligen Vermittlungsgestalt hinaus ins Weite der Begegnung hat für die
Erschließung eines göttlichen Wortes in der Geschichte aber nicht nur eine
hermeneutisch-konstruktive, sondern auch eine läuternde und reinigende
Bedeutung.

Er trägt zu jenen Umbrüchen der Sprachwerdung des Glaubens bei, in
denen es (einzelnen Autoren) gelingt, das darin schlummernde und unab-
gegoltene Hoffnungspotential besser, angemessener und deutlicher zu
sagen. Aber er schärft auch das Urteilsvermögen für die Verstellungen und
Verengungen. Er nötigt uns daher selbst immer wieder zur Umkehr. Und er
trägt damit dazu bei, dass das Einverständnis gelebter Praxis christlicher
traditio jeweils umfassender und erfüllender wird, damit es immer besser

gelingt, es so zu leben, dass es dem anderen und der Wechselseitigkeit
umfassender Anerkennung gerecht wird.

65 METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie. Mainz: Matthias-Grünewald-Verlag 1977, 78.


	Philosophie und Theologie : Entwicklungslinien in der deutschsprachigen Welt zehn Jahre nach Fides et ratio

