Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Philosophie und Theologie : Entwicklungslinien in der
deutschsprachigen Welt zehn Jahre nach Fides et ratio

Autor: Muller, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760770

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS MULLER

Philosophie und Theologie.
Entwicklungslinien in der deutschsprachigen
Welt zehn Jahre nach Fides et ratio

1. ANMERKUNGEN ZUM VERHALTNIS VON PHILOSOPHIE UND THEOLOGIE IN
FIDES ET RATIO!

Wenn der Glaube verstehbar sein soll, dann muss er das Gesprich mit den
Menschen seiner Zeit suchen. Da deren Selbstverstindnis von den jeweils
geltenden Verstehens- oder Vernunftentwiirfen abhingig ist, gehort die
Auseinandersetzung zwischen Vernunft und Glauben nach katholischem
Verstindnis von Anfang an zu einem der zentralen Themen der (Funda-
mental-)Theologie. Ausdriicklich fordert bereits der 1. Petrusbrief dazu auf
»Rechenschaft der Hoffnung zu geben® (1 Petr. 3,15).

Dass es dabei Beriihrungspunkte und gegenseitige Befruchtung gegeben
hat, bringt die Enzyklika in einem Bild zum Ausdruck: ,,Glaube und Ver-
nunft (fides et ratio) sind wie die beiden Fliigel, mit denen sich der
menschliche Geist zur Betrachtung der Wahrheit erhebt.“ Diese ,,gespannte
Harmonie® (K. Miiller) hat ihren Grund nicht nur in der Entmythologi-
sierungstendenz, die christlich-jiidischer Glaube und abendlindische Ver-
nunft teilen, sondern auch darin, dass Glaube und Vernunft in der abend-
landischen Onto-Theologie je auf ihre Weise auf (letzte) Wahrheit und die
Einheit und Intelligiblitit des Seins ausgerichtet sind. Niederschlag dieser
befruchtenden Begegnung ist nicht nur die unbestreitbare Tatsache, dass in
die Glaubensformulierungen der Kirche philosophische Begrifflichkeit ein-
gegangen ist, ohne die erstere kaum verstehbar wiren.2 Schon dies allein
wire Grund genug, dass in den Lehrplinen fiir die Ausbildung von
Studierenden der Theologie ausdriicklich auch das Studium der Philosophie
vorgesehen ist. Vielmehr erhebt auch die Theologie den Anspruch, den
Logos des Glaubens argumentativ zu entfalten. Sie ist daher ihrem Selbst-
verstindnis nach ,die durchdachte wissenschaftliche Erarbeitung dieses
Wortes (d.h. des Wortes Gottes, A.M.) im Lichte des Glaubens“.3

I Im Folgenden kurz: FR, zitiert nach dem Text der DBK: Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz (Hg.): Enzyklika Fides et ratio von Papst Johannes Paul II. an die Bischéfe
der katholischen Kirche iiber das Verhiltnis von Glaube und Vernunft vom 14. Sept. 1998,
Bonn 1998 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls, 135).

2 Vgl. FR, Nr. 66.

3 FR, Nr. 64.



52 Andreas Miiller

Aber gilt diese ,,gespannte Harmonie“ auch noch fiir die Brucherfahrung
der Moderne, in der die Philosophie sich nicht nur vom Glauben emanzi-
pierte und den Menschen in den Mittelpunkt ihres Interesses riickte, son-
dern auch agnostische, atheistische und nihilistische Vernunftentwiirfe
hervorgebracht hat, die nicht nur den ,,Tod Gottes“, sondern letztlich auch
den , Tod des Menschen® proklamieren? Die Antwort, die die Enzyklika auf
die kognitive Herausforderung der Moderne fiir den Glauben gibt, ist in
dieser Hinsicht eher als ambivalent zu bezeichnen:

1. Einerseits wird erstmals in einem pépstlichen Dokument die Auto-
nomie der Philosophie ausdriicklich anerkannt.

»Die Kirche legt weder eine eigene Philosophie vor noch gibt sie irgendeiner
besonderen Philosophie auf Kosten der anderen den Vorzug. Der tiefere
Grund fiir diese Zuriickhaltung liegt darin, dass die Philosophie auch dann,
wenn sie mit der Theologie in Beziehung tritt, nach ihren eigenen Regeln und
Methoden vorgehen muss; andernfalls gibe es keine Gewihr dafiir, dass sie
auf die Wahrheit ausgerichtet bleibt und mit einem von der Vernunft her
iiberpriifbaren Prozess nach ihr strebt.“4

2. Andererseits interpretiert die Enzyklika nicht wenige Tendenzen in der
(post-)modernen Philosophie als Gefihrdung fiir den Glauben. Die Nam-
haftmachung dieser Stromungen nimmt einen sehr viel breiteren Raum ein
als die Auseinandersetzung mit und die Anzeige von positiven Ankniip-
fungspunkten, von denen das heutige Gesprich zwischen Philosophie und
Theologie zehren kénnte.

Bedenklich erscheinen Fides et ratio: (1) die Tendenz, die Inhalte der
Offenbarung rational zu erfassen und dialektisch aufzuheben (Idealismus),
(2) ein Humanismus, der als Religionsersatz fungiert, (3) die Beschrinkung
auf reines Faktenwissen und die Behauptung der Allgemeingiiltigkeit posi-
tiver Erkenntnis, die die umfassende Frage nach dem Sein suspendiert und
jeden Hinweis auf die metaphysische und moralische Sicht fallen lisst
(Positivismus und Szientismus), (4) die radikale Kritik der Wahrheitsfrage
im Nihilismus. Dessen Ablehnung objektiver Wahrheit miindet nicht nur in
der aporetischen Behauptung der Gewissheit des Ungewissen, sondern auch
in einem Machtwillen ohne Orientierung und in der Idee der Selbster-
schaffung des Menschen ohne fundierten MafSstab. (5) Die Tendenz zur
Relativierung der Wahrheit im Historismus, im ,linguistic turn® und in der
modernen Hermeneutik durch die Propagierung der Sprachlichkeit und
Endlichkeit bzw. Geschichtlichkeit allen Verstehens (Historismus). Denn:
Wo alles Erkennen ,an die Zeit und Kultur gebunden® ist (Modernismus)
und iiber diese nicht hinauskommt, da ist ein zeitiibergreifendes Erkennen
letzten Sinns nicht mehr moglich. (6) Die Ersetzung ontologischer Denk-
und Orientierungsprinzipien durch das faktisch Machbare und im Konsens
Durchsetzbare (Pragmatismus). Auch hier fillt die Frage nach der Wahrheit

us. (7) Eine Form der Postmoderne fiir die nur noch eine schwache

4 FR, Nr. 49.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 53

Vernunft moglich sei. Die Zeit der Gewissheiten sei endgiiltig voriiber. An
die Stelle des Seins treten das Spiel, die Erscheinungen (radikaler Phinome-
nalismus) und die Vielfalt der Auslegungen (radikaler Pluralismus).

Vor allem die religionskritischen, agnostischen oder nihilistische Ziige
der modernen Philosophie sowie die epistemische Selbstbescheidung einer
nachmetaphysischen Vernunft (im Hinblick auf ,eine Metaphysik des
Guten“S) und die Wahrheitsskepsis postmoderner Entwiirfe werden als Ent-
stellungen der Vernunft verstanden, die den Dialog zwischen Philosophie
und Theologie in Frage stellen.

Auf diese ,Verfallstendenzen“ abendlindischen Denkens antwortet die
Enzyklika mit einem eindringlichen Appell an die Philosophie, sich nicht in
»ein verbreitetes Misstrauen gegen die umfassenden und absoluten Aus-
sagen“ einzuschlieflen, sondern im Sinne der ,traditionellen Philosophie®“é
auf die Vernunft zu vertrauen und die Weisheitsdimension des Denkens
wieder zu entdecken. Philosophie miisse heute wieder ihren Beitrag dazu
leisten, dass der lihmende Skeptizismus, der grundlose Pluralismus und der
Relativismus des Zeitgeistes iiberwunden werden.

Da die Pluralisierung und Methodenvielfalt nach Fides et ratio aber auch
die heutige Theologie erfasst hat, gelten die Reflexionen der Enzyklika iiber
das Verhiltnis von Theologie und Philosophie auch dem eigenen Haus. Vor
diesem Hintergrund lidt das pipstliche Rundschreiben zu einer kritischen
Riickbesinnung auf die Grundfragen der Begriindung und Verantwortung
des Glaubens vor dem Forum der Vernunft ein.

Denn insofern ,die Offenbarung [...] in unsere Geschichte eine univer-
sale und letzte Wahrheit einfiihrt“7, erheben sich angesichts der Sprachlich-
keit unseres Verstehens und der Geschichtlichkeit des Denkens die auf trag-
bare Losungen harrenden Fragen:

- wie das ,,Ein-fiir-Allemal® christlichen Glaubens erkennbar, wie insbe-
sondere die Kenosis, d.h. ,,die Selbstentleerung Gottes® verstehbar ist;

- wie ein Faktum eine Bedeutung besitzen kann, das seine historischen
Bedingungen iibersteigt;$

- wie in geschichtlich und sprachlich-kulturell bedingten Formen ein
universaler Wahrheitsanspruch erkannt werden kann, der die Bedingungen,
unter denen er bezeugt wird, transzendiert;?

- wie ,Inkulturation® einerseits die Weisheitsdimension der Kulturen
und Religionen ernst nehmen kann und andererseits ohne Assimilation oder
Synkretismus moglich ist.

S FR, Nr. 98.
6 FR, Nr. 56.
7 FR, Nr. 14.
8 Vgl. FR, Nr. 94.
9 Vgl. FR, Nr. 95.



54 Andreas Miiller

2. REAKTIONEN VON SEITEN DEUTSCHSPRACHIGER FUNDAMENTALTHEO-
LOGEN

Viele namhafte Fundamentaltheologen im deutschen Sprachraum haben
Fides et ratio kommentiert. Schauen wir kurz auf grundlegende Reaktionen
namhafter Vertreter des Fachs.

Allgemein begriifit wurde, dass die Enzyklika offene Baustellen im
Verhiltnis zwischen Philosophie und Theologie mutig ausspricht.

Dies betrifft vor allem den Katalog der letztgenannten Fragen, insbe-
sondere aber auch ,,das vom Papst angemahnte systematische Bemiihen um
eine Philosophie, die Letztgiiltigkeitsfragen wieder in ihren Horizont einbe-
zieht.“10

Fiir nicht wenige Autoren gibt es aber eine gewisse Ambivalenz be-
ziiglich der von der Enzyklika betonten Offenheit einerseits und der Aner-
kennung der Autonomie der Philosophie andererseits.

M. Striet hat darauf aufmerksam gemacht, dass es fiir das Zerbrechen
der ontotheologischen Synthese der abendlindischen Metaphysik gute —
theologische wie philosophische — Griinde gibt. Der Paradigmenwechsel der
Moderne vollzog sich keineswegs willkiirlich. Am Anfang der Genese der
sakularen Vernunft stehen Erfahrungen, die mit den iiberlieferten Denk-
mustern nicht mehr zu bewiltigen waren. Moderne Vernunft ist zwar nicht
mehr, wie die griechische, in der Lage ,,das Gutsein Gottes zu beweisen“11,
Wird man ihren Beitrag zur Religion deshalb nur negativ einschitzen
diirfen? Wird man nicht anerkennen miissen, dass gerade sie durch ihre
epistemologischen Grenzziehungen zur Reinigung des Glaubens und zwar
von Gewalt und einer oft als schmerzhaft empfundenen Markierung unver-
mittelter Geltungsanspriiche beigetragen hat und dass deshalb auch die
neuzeitliche Autonomie, die historische Vernunft und die Religionskritik
ein konstruktives Element darstellen, hinter die eine moderne und zu-
kunftsgerichtete Verhiltnisbestimmung von Glauben und Vernunft nicht
mehr einfach zuriick gehen kann?

R. Schaeffler gibt zu bedenken, ob bei aller Bereitschaft zu einem
offenen, konstruktiv-kritischen Dialog, die Uberwindung der Krise zwi-
schen Philosophie und Theologie ,nicht allzu vertrauensvoll von der Wie-
derherstellung fritherer Formen des Philosophierens erwartet (wird), vor

10 VERWEYEN, Hansjiirgen: Glaube und Vernunft. Eine katholische Position. In: DELGA-
DO, Mariano / VERGAUWEN, Guido (Hgg.): Glaube und Vernunft — Theologie und Philoso-
phie. Aspekte ihrer Wechselwirkung in Geschichte und Gegenwart (= Okumenische Beihefte
44). Fribourg: Academic Press 2003, 177-190, hier 189.

11 STRIET, Magnus: Benedikt XVI., die Moderne und der Glaube.Anmerkungen zur
Regensburgeer Vorlesung des Papstes. In: Die Religionen und die Vernunft. Die Debatte um
die Regensburger Vorlesung des Papstes, hg. v. Knut Wenzel. Freiburg i. Br. / Basel / Wien:
Herder 2007, 95.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 55

allem von der Erneuerung der ,Philosophie des Seins® im Sinne der klassi-
schen Metaphysik.“12

A. Ganoczy pliadiert dafiir, dass die moderne Philosophie auch dann als
Phinomen und Gesprichspartnerin ernst genommen werden miisse, wenn
sie die Religion kritisiere. Es konne ja auch sein, dass die theologische
Urteilsbildung durch diese Kritik reife. Ansonsten legt sich die Vermutung
nahe, dass man doch in erster Linie nicht den offen konstruktiven Dialog
sucht, sondern, wie A. Ganoczy bemerkt, fiir eine religios direkt
sbrauchbare“ Philosophie plidiert.13

P. Neuner kritisiert eine noch immer verengte Sicht auf die Moder-
nismuskrise und fordert, dass ,zentrale Anliegen des Modernismus aufge-
griffen und Extrempositionen iiberwunden (werden), die nicht zuletzt aus
den Einseitigkeiten einer offiziell verordneten Theologie und einer geistlich
unfruchtbaren Dogmatik entstanden.“14

H. Waldenfels vermisst in diesem Zusammenhang dann auch die Klirung
der Frage, ob die historische Kritik eine konstruktive Rolle bei der Ver-
mittlung des Glaubenslogos spielen kénne oder nicht.15

3. WELCHE PHILOSOPHIE FUR WELCHE THEOLOGIE? ZUM GESPRACH
ZWISCHEN PHILOSOPHIE UND THEOLOGIE IM DEUTSCHSPRACHIGEN RAUM

Kommen wir nun zum Uberblick iiber grundlegende Entwiirfe der Be-
gegnung zwischen Philosophie und Theologie im deutschsprachigen Raum.
Die deutschsprachige Theologie hat sich in dieser Hinsicht vom AnstofS
des Zweiten Vatikanischen Konzils, dass bei der Auslegung des Evangeliums
auf ,die Zeichen der Zeit“ zu achten sei, ermutigen lassen, das unvorein-
genommene Gesprich mit den gegenwirtigen Denkentwiirfen zu suchen,
sich an ihnen zu reiben, an ithnen zu lernen und sie zu kritisieren. Daher ist
die Szene der Fundamentaltheologie im deutschsprachigen Raum auch sehr
bunt und facettenreich. Es gibt also keinen geschlossenen deutschspra-
chigen Raum, sondern einen Gedankenaustausch und viele Grenziiber-
schritte in eine weltweite theologisch-philosophische Diskursgemeinschaft.
Dies gilt ebenso fiir die letzten zehn Jahre. Wenn man daher einen
Uberblick iiber diese in diesem Zeitraum erkennbare Entwicklung geben
will, wird man notgedrungen eine Auswahl treffen miissen. Um allzu holz-
schnittartige Verkiirzungen zu vermeiden, beschrinke ich mich daher auf

12 SCHAEFFLER, Richard: Uberlegungen zum Dialog mit der Philosophie. In: Ruhrwort,
Wochenzeitung im Bistum Essen, Nr. 44 vom 31. Okt. und Nr. 45 vom 7. November 1998,
www.forum-grenzfragen.de/grenzfragen/open/fidesratio/fides03.htm.

13 vgl. GANOCZY, Alexandre. In:

www.forum-grenzfragen.de/grenzfragen/open/fidesratio/fides03.htm

14 NEUNER, Peter: Glaubenserfabrung und Vernunft im Schatten des Modernismus. In:
DELGADO, Mariano / VERGAUWEN, Guido (Hgg.): Glaube und Vernunft, 161-176, hier 176.

15 Vgl. WALDENFELS, Hans: Mit zwei Fliigeln. Kommentar und Anmerkungen zur Enzy-
klika , Fides et ratio* Papst Johannes Pauls II. Paderborn: Bonifatius 2000, v.a. 67-69.



N Andreas Miiller

einen Dialog mit drei grundlegenden Konzeptionen und werfe dabei einen
Seitenblick auf die von diesen ausgehenden oder beinflussten Entwiirfe.

3.1. Hinter Athen zuriick nach Jerusalem oder: Der gebrochene Widerhall
Gottes im Schrei der ungerecht Leidenden der Geschichte

Einer der ersten, die nach dem Zweiten Vatikanischen Konzil entschlossen
nach der Grundlegung einer verantwortbaren Gottesrede suchten, die die
Erfahrungen, Schrecken und Briiche des modernen Menschen ernst nimmt,
ist der Miinsteraner Fundamentaltheologe Johann Baptist Metz (*1928).

Seine grundlegende These zum Verhiltnis von Theologie und Philo-
sophie auf einen kurzen Nenner gebracht, konnte lauten: Keine weltlos-
leidfreie Vernunft, sondern nur eine der Kompassion mit fremdem Leid(en)
unbedingt verpflichtete anamnetische Vernunft kann Gottesrede (Theolo-
gie) nach Auschwitz heute noch plausibel machen!

Philosophisch ausgehend von der Auseinandersetzung mit Martin
Heidegger, bahnt er sich mit einer schonungslosen Kritik am vorstellenden
Denken der abendliandischen Onto-Theologie und im Dialog mit der trans-
zendentalen Theologie seines Lehrers Karl Rahner den Weg zu einer Theo-
logie nach Auschwitz. Das Verhiltnis zum Judentum riickt ,ins Zentrum
der Uberlegungen“16. Die Vernichtung des europiischen Judentums ist
dabei geschichtliches Ereignis und, dhnlich wie bei Derrida, zugleich eine
Chiffre ,fiir Ausgrenzung, Unterdriickung und Vernichtung jedweder Form
von Minderheit, Randstindigkeit und Andersheit“17. Aber auch fiir den
Riss und die Gegenwart der Stimme des/der Anderen im (post-)modernen
Subjekt. Daraus entwickelt sich eine Theologie, in der das Verhiltnis zum
Judentum, die politische Dimension der Jesusbotschaft und die ,,memoria
passionis® zum Konzept einer anamnetischen Vernunft fortentwickelt wird,
das in Gesprichsgingen mit Ernst Bloch, mit Vertretern der Frankfurter
Schule und jiidischen Denkern wie Walter Benjamin seine eigenen Kon-
turen gewinnt. Er sprengt dabei mutig die Grenzen der eurozentristischen
Synthese. Wenn der Glaube seinen Eigensinn bewahren und dabei heute
Gehor finden will, dann bedeutet dies weder Restauration noch Anpassung.
Denn eine restaurative Ungleichzeitigkeit, wie sie die neuscholastische Apo-
logetik des 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts mit ihrem Festhalten an
der mittelalterlichen Synthese betreibt, ist theologisch defensiv und verur-
teilt sich zu einer Ghettoexistenz, die mit dem Freimut und Weltauftrag des
Glaubens schwer vereinbar ist.18 Der Versuch, die Ungleichzeitigkeit wett-
machen und sich der fortschrittsoptimistischen biirgerlichen Rationalitit

16 Vgl. dazu RUHSTORFER, Karlheinz: Christologie (= Gegenwirtig Glauben Denken, Bd.
1). Paderborn [u.a.]: Schéningh 2008, 57-62.

17 RUHSTORFER, Karlheinz: Christologie, 59.

18 Vgl. METZ, Johann Baptist: Produktive Ungleichzeitigkeit. In: J. HABERMAS. Stichworte
zur geistigen Stituation der Zeit. Frankfurt am Main, 1979, 529-538.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 57

anpassen zu wollen, fiithrt zu einem Verlust der eigenen normativen Kraft
des Glaubens.

Die entscheidende Frage von Ausschwitz her lautet daher nach Metz
nicht: Wo war Gott, sondern wo war der Mensch? Denn gegen Adorno
besteht Metz darauf: Auschwitz hat zu allererst einmal den Glauben an den
Menschen grundlegend zerstort! Dies gilt auch im Hinblick auf die Chris-
ten und die christliche Theologie, die sich, wenn sie heute noch ernst
genommen werden soll, selbstkritisch fragen muss: ,,Warum interessiert
sich die Kirche mehr fiir die Erlésung der Schuldigen als fiir die Gerechtig-
keit gegeniiber den unschuldig Leidenden? Und warum trat sie so oft im
triumphalistischen Purpur vor die Welt und spendete Michtigen ihren
Segen?®

Metz’ Antwort lautet: Weil die Kirche das Christentum halbiert hat. Sie
hat ihre jiidischen Wurzeln verleugnet. Weil sich die katholische Kirche,
mehr noch: weil sich die gesamte westliche Ratio vom leidvergessenen grie-
chischen Denken habe anstecken lassen, wurde sie taub gegeniiber dem
»Aufschrei der Unschuldigen, ,der Autoritit der Leidenden®.

Der Ausgangspunkt theologisch begriindeter Rede von Gott kann daher
nicht mehr das zeitferne, ,kontingenzentschirfende Seins- und Identitits-
denken griechischer Metaphysik® sein, das ,;seit dem mittleren Platonismus,
seit den Einfliissen Plotins die christliche Religionsphilosophie bis zum Deut-
schen Idealismus geprigt hat“19.

Der fundamentaltheologische Ausgangspunkt heute verantwortbarer
Gottesrede kann nur noch, wie Metz in seiner ,,Theologie der Welt“ (1968)
betont, die Weltlichkeit der Welt, d.h. die Geschichtlichkeit des Menschen
selbst sein. Wer den biblischen Gott zu denken versucht, muss zu einer
Negation des spekulativen Denkens bereit sein. Gegen Habermas und die
heute wieder viel diskutierte Sdkularisierungsthese macht Metz geltend:
»Die Weltlichkeit der Welt [...] ist [...] nicht gegen, sondern durch das
Christentum entstanden und bezeugt damit die innergeschichtliche Macht
der ,Stunde Christi‘ in unserer Weltsituation.“20 Denn das ,,Kreuz des
Sohnes“ macht die Welt sichtbar, indem sie ihre dem Menschen darin
gesteckten Grenzen offenbart: ihre Vielgestaltigkeit, ihre Manipulier-
barkeit, ihre wunderfreie Faktizitit und die Unverfiigbarkeit ihrer Zukunft.

Daraus entwickelt Metz in Auseinandersetzung mit Ernst Blochs
»Prinzip der Hoffnung“ eine ,neue politische Theologie“, die die unabge-
goltene VerheifSung der Botschaft des Neuen Testamentes wieder neu zu
Gehor bringen, aber auch zu einem kritischen Korrektiv fiir jede Art
immanenter ,,Jensseitsvertrostung® machen will, die — wie der Marxismus —

19 METZ, Johann Baptist: Memoria passionis. Ein provozierendes Gedichtnis in plura-
listischer Gesellschaft. Freiburg i. Br. / Basel / Wien: Herder 2006, 46.

20 DERS.: Zur Theologie der Welt. Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag / Miinchen: Kaiser
1968, 16.



58 Andreas Miiller

das gegenwiirtige Volk ,,im Namen kiinftiger Geschlechter“2! verheizt. Wer
das Leben jedes Einzelnen ernst nimmt, kann die Spannung zwischen
»schon® und ,noch nicht“, die uns die eschatologische Botschaft Jesu auf-
deckt und in die sie uns versetzt, nicht hintergehen. Aus ihr entspringt
allererst die Zeitlichkeit der Zeit. Wir stehen immer schon in ihr, wie Metz
in seinem neuesten Werk Memoria Passionis?2 an Hand der eigenen Bio-
graphie exemplarisch deutlich macht.

Dem jungen Soldaten, der noch in den letzten Kriegsmonaten einge-
zogen wird und in der Heimat Dienst tun muss, bietet sich am Morgen
eines nichtlichen Meldegangs der grauenvolle Anblick seiner bei einem
Luftangriff hingemetzelten jugendlichen Schulkameraden. Der Schmerz und
die Empfindung namenloser Ohnmacht angesichts des Todes reifst eine
tiefe, unauschloschliche Wunde in die eigene Existenz. Danach ist nichts
mehr wie es war. Der Jugendglaube bricht auf ,,in einem lautlosen Schrei®,
der die jugendlichen Illusionen zerstért und den Heranwachsenden unver-
mittelt in die Geschichte stiirzt, in die ,,,Transzendenz nach unten‘, dorthin,
wo nur noch die Verzweiflung bleibt oder eben der Schrei aus der Tiefe.*“23
Er versetzt ihn in die Grunderfahrung biblischen Glaubens, die Metz mit N.
Sachs als ,Landschaft aus Schreien® bezeichnet und bringt ihn in Berithrung
mit dem Schrei Jesu am Kreuz. Aber bringt er ihn so auch in die Nihe
Gottes oder ist er am Ende ,nicht doch ein Schrei ins Leere und Unge-
fihre“? Darauf antwortet Metz entschieden mit: Nein. Denn noch im
Schrei oder gerade im Schrei offenbart sich ein Vermissen Gottes. Und ,,der
in diesem Vermissungswissen sich artikulierende Widerstand gegen un-
schuldiges und ungerechtes Leid ginge ins Leere, wenn er sich nicht im
Schrei nach Gott artikulieren wiirde. Insofern liegt die Gottesbegabung in
dieser geschichtlich-konkreten, in dieser dialektischen ,Brechung‘ des
mitleidlosen Vergessens.“24 In dieser Hinsicht riickt der lautlose Schrei auf
der Grenze zum Verstummen in eine ,Nihe, fiir die es kein zwischen-
menschliches Aquivalent gibt und die deshalb nicht in der Sprache der
Verstindigung oder der Unterhaltung ihren Ausdruck findet. Si compre-
hendis non est Deus.“25 Dieser Schrei zerstort dem Menschen die selbst
gemachten Bilder von Gott. Ikonoklasmus. Er riickt den Menschen an den
Ursprung der Zeit, von woher die Zeitlichkeit der Zeit entspringt, die er zu
fristen hat. Der Schrei wird zum Gebet, das den Angesprochenen nicht zur
Antwort verurteilt, bleibt ,,wehrlose Weigerung, sich von Ideen oder My-
then trésten zu lassen, bleibt Gottespassion®.26 Die Geschichte, die sich aus
der Spannung der Zeit zeitigt, verweigert sich ebenso der modernen ,,Vor-

21 DERS.: Der zukiinftige Mensch und der kommende Gott. In: SCHULTZ, Hans Jiirgen
(Hg.): Wer ist das eigentlich — Gott? Miinchen: Kosel 1969, 260-275, 271.

22 Vgl. Anm. 10.

23 METZ, Johann Baptist: Memoria passionis, 100.
24 DERS.: Memoria passionis, 98f.

25 DERS.: Memoria passionis, 101.

26 DERS.: Memoria passionis, 98.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 59

stellung einer undialektischen Fortschrittsgeschichte® als auch ,der post-
modernen Auflésung der Geschichte in einen beziehungslosen Plural von
Geschichten“.2? Dem Schrei entspricht man nur durch Memoria passionis
und durch eine anamnetische Vernunft, die sich nicht in eine geschichtslose
Anamnesis jenseits des Seins versetzt, sondern nur durch das geschichtliche
Eingedenken mit den Leidenden. Dieses gehort als jiidisches Denken in die
europiische Geistesgeschichte und in die ,,Geschichte der Vernunft“. Theo-
logie nach Auschwitz versteht sich als ,reflektierenden Schutz dieses
Schreis“28, als theodizeesensible, narrative Theologie. Vernunft, die seinen
Widerhall aufnimmt, wandelt sich und wird anamnetische Vernunft.

Metz, der gerade heute den neueren Disput um die Theodizeefrage sti-
muliert, hat in beeindruckender Weise gezeigt, wie die von Fides et ratio
offene Spirale zwischen Theologie und Philosophie auch im Durchgang
durch die Moderne sich weiter drehen kann. Dass Lernfihigkeit und Selbst-
kritik im Diskurs mit moderner Philosophie den Eigensinn des Glaubens
nicht zerstéren miissen, sondern Bedingung fiir dessen Neuaneignung sind
und damit auch zur kritischen Instanz gegeniiber einem Zuviel aber auch
einem Zuwenig an Vernunft werden kann.

Aber haben sich damit auch die offenen Fragen, die Fides et ratio stellt,
fundamentaltheologisch bereits erledigt, sodass man die Hausaufgaben, die
die Enzyklika in dieser Hinsicht formuliert, als beantwortet abhaken
konnte? Kann man etwa auf eine kritische Geltungsreflexion des tragenden
Grundes der Narration verzichten?

3.2 Der theologische Begriindungsversuch der Handlungstheorie

Nicht direkt abhingig, aber doch von Metz inspiriert, sind verschiedene
Richtungen, die (Fundamental-)Theologie aus der Optik von Ausgegrenzten
und daher sensibel fiir die Praxis der Entmenschlichung betreiben, sich als
selbstkritisch-konstruktives Moment theologischer Reflexion sowie als
Promotoren der Subjektwerdung von Benachteiligten und damit eines
umfassenderen Begriffs der Solidaritit und Menschwerdung verstehen:
Dazu zihlt die Theologie der Befreiung, die sich u.a. mit der marxistischen
Philosophie auseinandersetzt(e). Im Unterschied zu Metz zielt sie daher
nicht in erster Linie auf individuelle Nachfolgegeschichten, sondern geht
von der Gemeinschaft aus. Dazu zihlt aber auch die aus der feministischen
Theologie gewachsene Hermeneutik des Verdachts, die von der Erfahrung
der Geschlechterdifferenz ausgeht. Thr Ziel ist freilich nicht nur eine De-
konstruktion des Anthrozentrismus in theologischer Sprache und Praxis,
sondern eine fortgesetzte Kritik aller Kontexte der Entmenschlichung. Da-
rin beriihrt sie sich mit der postmodernen De-Limination. Vor allem aber
wire hier zu nennen der handlungstheoretische Ansatz. Aktualitit hat dieser

27 DERS.: Memoria passionis, 3.
28 DERS.: Memoria passionis, 99.



60 Andreas Miiller

von Helmut Peukert entwickelte Ansatz, der sich an die Universalpragmatik
von J. Habermas und an die Transzendentalpragmatik von K.O. Apel
anlehnt, durch die Diskussion zwischen Habermas und dem damaligen
Kardinal Ratzinger im Jahre 2004, der sich dann ein intensiver Austausch
von Habermas mit Vertretern der Theologie 2005 anschloss.

Der Luzerner Fundamentaltheologe E. Arens — ein Schiiler Peukerts —,
der diesen Ansatz neuerdings ins Gesprich mit den Religionen eingebracht
hat, nennt als Anliegen der theologischen Handlungstheorie das Interesse,
»den praktischen Kern biblisch-christlicher Gottesrede herauszuarbeiten;
sie ist dabei darauf aus, das aufzuzeigen, was christliche Gottesrede und
Glaubenspraxis intrinsisch verbindet. Sie tut dies, indem sie die Rede von
Gott an eine bestimmte (d.h. die ,christlich kirchliche‘, A.M.) kommuni-
kative Praxis bindet, aus dieser heraus erschliefst und entfaltet [...] Die
theologische Handlungstheorie macht von den Ergebnissen pragmatischen
Denkens sowie vom Instrumentarium der kommunikativen Handlungs-
theorie theologisch Gebrauch.“2® Aber sie ,gebraucht“, d.h. rezipiert und
expliziert, diese Philosophie nicht nur, sie kritisiert auch ihre offenen
Flanken. Sie entdeckt in ihr ein Motivationsdefizit und versucht die damit
entstehende Begriindungsliicke theologisch zu schlieflen, ,indem sie Gott
fiir den anderen behauptet und im Handeln zu bewihren sucht®.30

Sie geht davon aus, dass das Sein des Menschen als ein In-der-Welt-Sein
oder kommunikatives Dasein immer schon in Sprach- und Handlungs-
kontexte verstrickt ist. Sie expliziert diese Kontexte bzw. die kommuni-
kative Praxis, die diese vernetzt. Was den systematischen Ertrag betrifft,
beruht sie, wie Verweyen gezeigt hat, auf drei ,,Pfeilern®. Sie arbeitet 1. die
Grundvoraussetzungen des Argumentierens heraus; sie deckt sodann 2. das
wApriori aller theoretisch-praktischen Vernunft auf®, das Peukert wie folgt
umschreibt: ,,Als das duflerst Denkbare, als die Grenzidee, die im kommuni-
kativen Handeln selbst impliziert ist, erwies sich die unbegrenzte, univer-
sale Kommunikationsgemeinschaft, die im geschichtlichen Handeln Freiheit
realisiert.“31 Im Anschluss daran dringt sich 3. die Frage auf, wie denn die-
se Grenzidee begriindet werden kann. Denn angesichts der Tatsache, dass
Menschen, die sich bemiiht haben, solidarisch und im Sinne einer
umfassenden Kommunikationsgemeinschaft zu handeln, oft getétet wurden
und werden, stellt sich ja die Frage, warum man solidarisch handeln sollte,
ob also solches Handeln letztlich nicht ins Leere liuft. ,,Die normativen
Strukturen einer Theorie kommunikativen Handelns fiir die Identitit von
Subjekten wie fiir die Struktur von Gesellschaften werden®, so Peukert,

29 MULLER, Klaus: Zum Ansatz einer theologischen Handlungstheorie. In: DERS.: Funda-
mentaltheologie — Fluchtlinien und gegemwirtige Herausforderungen. Regensburg: Pustet
1998, E5.

30 PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie, Handlungstheorie, fundamentale Theologie.
Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung (Suhrkamp-Taschenbiicher Wis-
senschaft 231). Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1978, 337.

31 PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie, 311.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 61

saporetisch“.32 Nach Peukert kann diese Begriindungsliicke nur geschlos-
sen, oder anders gesagt, die Idee eines kommunkativen Handelns nur dann
widerspruchfrei gedacht werden, wenn wir eine Macht fordern, die diesen
Widerspruch verséhnen und aus dem Tod retten kann. ,Diese im kom-
munikativen Handeln erschlossene Wirklichkeit, die als die rettende Wirk-
lichkeit fiir den anderen und zugleich als die Wirklichkeit behauptet wird,
die durch diese Rettung des anderen die eigene zeitliche, auf den Tod zu-
gehende Existenz ermdoglicht, muss (A.M.) als ,Gott® bezeichnet werden.“33
Aber ist dieser Schluss — vom Faktum einer kommunikativen Vernunft auf
die Wirklichkeit eines Gottes, der aus dem Tod rettet — wirklich zwingend?

3.3 Transzendentale Vernunft — Glaube — Asthetik

Eine ganze Reihe von fundamentaltheologischen Entwiirfen nimmt heute
die Anstofle der modernen Hermeneutik von Gadamer bis Ricceur auf.
Einerseits tragen gewisse strukturelle Analogien mit der hermeneutischen
Erfahrung zu einem besseren Verstehen der Erfahrung von Offenbarung
bei. Andererseits bietet sich die hermeneutische Rehabilitierung von Tradi-
tion und das Gesprich mit produktions-, vor allem aber rezeptions-
dsthetischen Konzepten als Ansatz fiir ein Gesprich zwischen Philosophie
und Theologie an.

Aus dem inzwischen uniibersichtlich gewordenen Feld méchte ich hier
exemplarisch kurz auf den Beitrag G. Larchers eingehen. Gegeniiber von
Wittgenstein inspirierten sprachspieltheoretischen Reflexionen, die nicht
mehr erkliren wollen, ,warum wir uns iiber verschiedene Sprachspiele
hinweg verstehen konnen“34, wird hier zumindest der Versuch gemacht die
fundamentaltheologisch offenen Fragen von Fides et ratio nach einer Ver-
mittlung von Faktum und Bedeutung, Phinomen und Grund aufzunehmen.
Larcher versucht dies, indem er den Reichtum der isthetischen Vernunft
und daher die Kunst in den Raum der Begegnung zwischen Philosophie und
Theologie einbringen méchte. In immer neuen Anlidufen hat er sein
Anliegen anzugehen versucht und jingst eine fundamentaltheologische
Skizze vorgelegt, an der der Umriss seines Vorhabens erkennbar wird.35

Nach Larcher ist eine Theologie heute nur glaubwiirdig und verstehbar,
wenn sie den Umbruch der Moderne und die aus ihr hervorgegangene Au-
tonomie des modernen Subjekts ernst nimmt. D.h. ihr Zugang zum

32 PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie, 311.

33 PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie, 342.

34 STOSCH, Klaus von: Glaubensverantwortung in doppelter Kontingenz. Untersuchungen
zur Verortung fundamentaler Theologie nach Wittgenstein. Regensburg: Pustet 2001, 199.

35 LARCHER, Gerhard: Anndherungsversuche von Kunst und Glaube. Ein fundamental-
theologisches Skizzenbuch. Wien 2005. Im Folgenden kurz: AV. Vgl. dazu auch Blondel und
Ricceur. Thesen zu ihrem Beitrag fiir die Fundamentaltheologie. In: HOOFF, Anton E. van [u.a.
Hg.l: Glaubenserfahrungen. Wiirzburg: Echter 1998, 43-66; DERS.: Subjekt — Kunst — Ge-
schichte. Chancen einer Anniherung von Fundamentaltheologie und Asthetik. In: MULLER, Klaus
(Hg.): Fundamentaltheologie, 299-322.



62 Andreas Miiller

Phinomen der Religion, der Offenbarung und ihrer authentischen
Vermittlung durch die Zeit muss heute mehr sein als ,eine unvermittelte
Rede von Religion oder von Gott mittels frommer Erfahrungen oder fixer
Gottesbeweise“. Sie muss durch die ,Erfahrung der Differenz unter Auf-
nahme aller Methoden der Kritik® (Religions-, Metaphysik-, und Erken-
ntniskritik) hindurchgehen. Daher, so Larcher, ist die fundamental-theolo-
gische Glaubwiirdigkeitserkenntnis ,im Kontext einer generellen funda-
mentaltheologischen Wiedergewinnung des Subjektproblems zu sehen, d.h.
einer umfassenden Suche nach Sinn und Vollendungsbedingungen freier
Subjektivitit sowohl in transzendental-phinomenologischer Hinsicht als
auch im hermeneutischen Kontext der Bezeugung realisierter Freiheits-
ansagen der Geschichte.“3¢ Philosophie, d.h. hier transzendental-phino-
menologische Reflexion und Hermeneutik bzw. isthetische Erfahrung,
haben sowohl im Hinblick auf den ,auditus fidei* als auch die Vermittlung
von Offenbarung kritisch-erschliefende Funktion.

1. Eine ,subjekttheoretische Hinfiihrung zu den fundamental-
theologischen Hauptthemen ,Offenbarung® und ,Glaube*“37 muss Leit-
konzepte entwickeln konnen, die zeigen, inwiefern das Subjekt an ihm
selbst als eine ,offene Suchbewegung nach Einheit in Differenz“38 ver-
standen werden kann. Dies ist heute ,trotz oder gerade wegen des linguistic
turn oder einer postmodern transversalen Vernunft oder einer politisch-
praktischen Hermeneutik grundlegend®“39. Larcher lehnt sich dabei zu-
niachst, aber nicht ausschliefSlich an Maurice Blondel an, hilt aber auch den
Entwurf von H. Verweyen im Anschluss an Fichte fiir bedenkenswert, die
beide den Ausgangspunkt in einem nicht hintergehbaren Akt der Vernunft
suchen.

Ausgehend von dem Uberschuss, der in jedem Wollen steckt, wird
Subjektivitit in der Spur der ,Philosophie der Aktion“ von Maurice Blondel
als ein vollzugshaftes Geschehen freigelegt, das sich ,durch eine
umfassende Dynamik [...] von einem urspriinglichen, prireflexiven Mit-
Sich-Vertrautsein (K. Miiller) bis zu einer expliziten Aporetik ihrer selbst,
aus der sie auf eine ,Selbstverstindigung unter Bedingungen der Unver-
fligbarkeit ihres eigenen Ursprungs (und ihrer eigenen Vollendung, G.L.)
ausgreift.“40 Eine radikale philosophische Analyse der Subjektivitdt fiihrt
vor Augen, dass ,,Subjektivitit ungeachtet ihres Intentionalititsiiberschusses
immer begrenzt, rezeptiv, des Staunens, Fragens und Horchens angesichts
des Andern fihig ist.“4! Hier wird nach Larcher ein Ansatzpunkt zum
Verstehen von Offenbarung als Vollendungsbedingung freier Subjektivitit
freigelegt. Denn ,die implizierte projektive Grundstruktur des Subjekts

36 AV, 37.
37 AV, 38.
38 AV, 41.
39 AV, 38.
40 AV, 39,
41 AV, 42.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 63

kann letztlich als responsorische (um)gelesen werden. Als Radikal solchen
Erfahrungsprozesses konnte man auch von ,religioser Erfahrung'
sprechen.42

2. a) Bereits auf dieser Stufe des Denkens spielen Hermeneutik und
Kunst eine wichtige Rolle. Hermeneutik und Kunst sind zwar keine ,theo-
logale“, aber ,theologie-analoge“43 Erfahrung. ,,Die eine Erfahrungsweise
ist nicht aus der anderen zu deduzieren und doch sind beide durch einander
zu erhellen.“44 Dadurch wird verstehbar, dass es sich ,bei der Hinfiihrung
zu Offenbarungserfahrung und Glaubensentscheidung um eine integrale
Inanspruchnahme der autonomen sittlichen Vernunft handeln muss, die
darin zu ihrem vollen Selbstgewinn aufgerufen wird, dass sie sich der
Erfahrung eines unbedingten Sollens bzw. einer ,Begnadung® als vermittelt
durch einen dsthetischen Horizont 6ffnet.”

Die hermeneutische Erfahrung, d.h. die Herausforderung des Verstehens
von Anderem, und die Erfahrung von Kunst haben Umbruchs- und
Offenbarungscharakter. Grundlegend fiir das Verstehen des Anderen bzw.
eines Kunstwerks ist die Erfahrung der Befremdung und des Durchstoflens
meiner intentionalen Fixierungen oder Vorverstindisse. ,Entscheidende
Durchbruchserfahrungen [..]. sind dabei“ solche, ,,durch die ein Anderes als
Wirklich von sich her Herausforderndes den vorentworfenen, subjektiven
Intentionalititshorizont [...] durchbricht und [...] eine Haltung des Stau-
nens und der anerkennenden Liebe bzw. Hingabe als letztgiiltigen Sinn-
gehalt und als Form seiner Aneignung erscheinen ldsst“; wie etwa ,,die der
ethischen Unbedingtheit bzw. der personalen Begegnung, aber auch des Ge-
geniibers zum Kunst- und Naturschénen“.4

Diese Durchbruchserfahrungen haben Geschenkcharakter. Sie sind ein-
erseits nicht erzwingbar, richten sich andererseits aber an meine Freiheit.
So erschliefit sich auch von dieser Seite her die Maoglichkeit, dass mensch-
liche Existenz und Freiheit sich im Letzten verdankt weifs. Daher ist es
nicht vernunftwidrig, ,,angesichts unserer radikalen Endlichkeit und Fehl-
barkeit die Hoffnungspostulation einer vermittelnden, definitiv sich er-
schlieSenden (heiligen) Macht bzw. (bei Blondel) eines ,médiateur“46, zu
denken.

b) Wird die ,demonstratio religiosa® in eine nichttriumphalistische
Lesart transponiert zu einer ,monstratio” im Sinne einer ,ars humilis“, so
gilt dies auch fiir die Erarbeitung einer Hermeneutik der Uberlieferung
letztgiiltigen, unbedingt ansprechenden Sinns von Offenbarung.

»Angesichts unableitbar ergangener Offenbarung dessen, der sich im
,Modus der Bestreitung als der ,ganz Andere‘ offenbart, ,von dem es kein
Bild geben darf‘, ,aber auch kein Bildverschweigen geben kann‘, weil er sich

42 AV, 42f.
43 AV, 37.
44 AV, 37.
45 AV, 42.
46 AV, 43,



64 Andreas Miiller

hat definitiv sehen lassen, ist nun fundamentaltheologisch weiterzufragen:
wie kann das als Spitzenereignis christlicher Offenbarung bezeugte
Geschehen radikaler Liebe in Jesu Hingabe fiir uns (fraditio?) in der
Geschichte symbolisch prisent und weiterhin zuginglich bleiben.” Hier
ginge es also ,,um eine Hermeneutik von Zeugnissen jener Hoffnung, die in
uns wohnt (1 Petr 3,14), in Anbetracht der Brucherfahrungen der
Moderne.“47 Fiir diese Zeugnishermeneutik will Larcher, tiber die historis-
muskritischen Traditionskonzepte Blondels, Ricceurs, von Balthasars und
Verweyens hinaus, auch die ,hermeneutische Bedeutung® der Kunst frucht-
bar machen. ,Man muss dabei dem paradoxen Faktum Rechnung tragen,
dass eine Offenbarungsreligion des Wortes Gottes, kodifiziert in einer
Sammlung von Biichern, im wesentlichen kunst- und bildbestimmt durch
die Geschichte (zumindest von Orthodoxie und Katholizismus) weiterge-
geben wurde. Denn die Praxis des Glaubens griindet ja stets ,in dessen
Fihigkeit zum Zsthetisch-antizipierenden Wahrnehmen der Schonheit jener
Vollendungsgestalt, die mit dem verbiirgten Sinn der rettend erfahrenen
traditio Dei‘ (bzw. der Feier ihrer Memoria) ,zusammenfillt‘. [...] Metho-
disch konnte man die Funktion der Kiinste in ihrer Vielfalt auch in jenen
offenen Prozess einer Hermeneutik der Tradition einschreiben, den Blondel
einmal ,théologie expérimentale® als hermeneutisches Zusammenspiel von
historischer Wissenschaft, lebensweltlicher Glaubenspraxis und christlichen
Uberlieferungszeugnissen genannt hat.“48

Wenn das Christusereignis sich als in der Geschichte sich vollziehender
Sinn von umfassender Bedeutung zeigt, dann kann dieser nicht auf den
historischen Augenblick seines Erscheinens eingegrenzt werden. Der Um-
bruch, den dieses Ereignis bedeutet, muss sich durch seine ganze Geschichte
an der umstiirzenden Wirkung erkennen lassen, in der er Freiheit in Ge-
schichte immer wieder neu zur Erscheinung bringt. ,Das generelle Problem
der Brucherfahrung seit der Aufklirung [...] kann jedenfalls im Lichte einer
solchen umfassenden Hermeneutik der Tradition unter Einbezug des
Zeugniswertes der Kiinste besser angegangen werden als es im Rahmen
einer isolierten, historistischen Fixation auf neutrale Textdokumente, auf
ipsissima verba bzw. Bekenntnissitze oder eine Tiefenhermeneutik der
Fakten im Lichte von Mythen und Symbolen allein moglich wire.“49

Kunst hat im Raum christlicher ,traditio“ zunichst einmal eine her-
meneutisch-konstruktive und erschlieffende Bedeutung. Zu bedenken wire,
dass Kunst den Sprachwerdungsprozess des Glaubens nicht nur begleitet
und gleichsam im Nachhinein bebildert, sondern einer jener Faktoren
darstellt, die die Ubersetzung des Glaubens hermeneutisch mitkonsti-
tuieren. Sie ist nicht in erster Linie Kunsthandwerk, sondern angewandet
Maieutik, die die Geburt der neuen Sprache fiir das bislang Ungesagte und

47 AV, 66.
48 AV, 67.
49 AV, 69.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 65

fiir das Unaussprechliche der Offenbarung vorbereitet. Bilder und andere
Zeugnisse der Kunst sind in der Regel frither als der Text. Sie befruchten
die Einbildungskraft. Sie kommen dem im Vollzugszusammenhang des
christlichen Lebens spiirbaren Stammeln des Geistes zu Hilfe. Sie tragen zu
jenen Umbriichen der Sprachwerdung des Glaubens bei, in denen es
(einzelnen Autoren) gelingt, das darin schlummernde und unabgegoltene
Hoffnungspotential besser, angemessener und deutlicher zu sagen und
damit das Einverstindnis gelebter Praxis christlicher traditio jeweils um-
fassend, unverfilscht und doch zeitgemiff ins Wort zu bringen und zu
vermitteln.

»Kunst als sinnliche Epiphanie der Gnade, als Vorschein des Eschaton,
in freier Zuordnung zum Wort Gottes, zur Praxis der Diakonie, und dies in
ihrer ganzen gattungsmissigen Vielfalt als Musik, Poesie, bildende Kunst,
Architektur etc., erscheint fiir eine lebendige Hermeneutik der fortwir-
kenden Prisenz einmal erschienener ,Giite und Menschenfreundlichkeit
(Tit 3,4) Gottes als konstitutiv und unverzichtbar®.50

Die Kunst distanziert also einerseits, denn sie ist kritisches Korrektiv
kultureller Sinnsedimente. Sie ist andererseits aber auch maieutischer
Stimulus, der die Spracherweiterung vorbereitet und begleitet. Und in die-
sem Sinne ist eine — heute auch gegeniiber den Exzessen der Moderne
sensibel gewordene Kunst — Stimulus fiir die Sprachwerdung des Glaubens
als Provokateurin, als Expressionsmedium, die den geschlossenen Raum
Kirche fiir die Weite und Unabgegoltenheit des in ihr selbst lebenden Geis-
tes Offnen hilft.

Freilich wire nun auch hier noch einmal nach der wechselseitigen Ver-
wiesenheit von Kunst und Glauben zu fragen. Es wire zu erdrtern, ob ein
autonom gewordener Kunstbetrieb, der immer mehr unter das Diktat der
Vermarktung geraten ist, lernen kénnte und kritisch herausgefordert wer-
den miisste.

In dieser Hinsicht hat der von G. Larcher fiir eine subjekttheoretische
Grundlegung des ,monstratio religiosa“ zitierte M. Blondel in seiner Aus-
einandersetzung mit einer unreflektierten Historik und seiner mutigen Ab-
rechnung mit scholastischer Theologie wichtige Hinweise fiir eine weiter-
gehende hermeneutische Reflexion, die bis heute noch bei weitem nicht
wirklich ausgearbeitet ist, gegeben.51

Zwischen einer rein historischen Einstellung, die auch beim besten
Willen den toten Buchstaben nicht zum Leben zu erwecken vermag, und
einem selbsgeniigsam werdenden theologischen Denken, kann nur das Le-
ben selbst, d.h. der gelebte Vollzugszusammenhang der Praxis vermitteln.52

S0 AV, 67.

51 Vgl dazu meinen eigenen Versuch der Grundlegung einer transzendentalen Hermen-
eutik des Christentums: MULLER, Andreas Uwe: Christlicher Glaube und historische Kritik.
Freiburg i. Br. / Basel / Wien: Herder 2008.

52 Weder durch die scholastische Theologie noch durch die Historie kommt die normale
Verbindung zwischen Geschichte und Theologie zustande. Und solange man zwischen diesen



66 Andreas Miiller

Denn die historische Einstellung stellt kein Atom des historischen Ereig-
nisses wieder her und kann den geronnenen Buchstaben nicht zum Leben
erwecken. Dies vermag nur eine lebendige Darstellung der tatsichlichen
Geschichte, die in die Gegenwart hineinreicht. Ebenso wenig vermag ein
selbstgentigsames, theologisches Denken durch immer neue Distinktionen
das Depositum des Glaubens wirklich zu verlebendigen. Solche Theologie
lduft Gefahr, abstrakt, leblos und im Letzten belanglos, da geistlos, am
lebendigen Glauben vorbei zu denken. Erst der gelebte und noch im Jetzt
erlebbare Vollzugszusammenhang des Glaubens haucht dem toten Buch-
staben Leben ein und hilt den Bedeutungsiiberschuss des Glaubens gegen-
tiber den Formen seiner Gestaltwerdung wach. Damit aber 6ffnet sich Ge-
schichte als der Raum, in dem das Unabgegoltene und die Universalitit des
Glaubens sich in immer neuen Kontexten zu bewihren und seine Zukunfts-
fahigkeit, ja seine eschatologische Offenheit zu erweisen hat. Nur im Zu-
sammenwirken von Denken und Glauben im Spannungsfeld zwischen
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft verfliissigt sich das geschichtlich
Geronnene, um den Bedeutungsiiberschuss des Ein-fiir-Alle-Mal christ-
lichen Glaubens freizusetzen und verstehbar zu machen. In diesem Voll-
zugsgeschehen, das in einer Erneuerung des (fundamental-)theologischen
Denkens auf eine ,erfahrungsorientierte und sich weiterentwickelnde
Theologie“, in dem, was ich im Anschluss an Blondel als transzendentale
Hermeneutik des Christentums zu entwickeln versuche,53 zum Ausdruck zu
bringen wire, kommt der Kunst fiir das Christentum eine nicht nur
duflerliche, sondern mediatrisch-erschliefende Bedeutung zu. Aber es wire
— und dies hat Blondel zumindest im Ansatz geleistet — auch nach der Un-
verzichtbarkeit des Glaubens fiir die Kunst zu fragen.

Blondel hatte bereits im ersten Teil von L’Action (1893) schonungslos
die in der (Post-)Moderne auftauchende Tendenz zu einem reinen Asthe-
tizismus kritisiert, der Kunst und Ethik nihilistisch entkoppelt und sich als
Produzent von schéonem Schein den fliichtigen Launen eines absolut ge-
wordenen Individualismus und synkretistischen Ekklektizismus unterwirft.
Fiir diesen 16st sich das, was (man) ist, auf in das, was man vorgibt zu sein
oder was man zu sein scheint, womit aber letztlich nur die eigene Halt-
losigkeit maskiert wird.54 Wenn es keine Kriterien fiir Realitit, Wahrheit,
Schonheit und Giite mehr gibt, die auch Kunst zu vermitteln vermag, dann
ist die Gefahr nicht von der Hand zu weisen, dass der Mensch sich in

beiden lberhaupt keine Wissenschaft bestimmt hat, die in der Lage ist, die Lehren freizu-
legen, die das Leben zum Nutzen einer erfahrungsorientierten und sich weiterentwickelnden
Theologie [théologie expérimentale et progressive] aus der Geschichte zieht, wird es nur
Konflikte geben, die immer wieder aufleben, wird man versucht sein, in die Rechte des
anderen einzugreifen oder sich gegenseitig zu verfemen.

53 Vgl. Anm. 2.

54 In dieser Hinsicht hat Papst Benedikt XVI. in seinem Brief an die Kiinstler (24. Nov.
2008) bemerkt, eine solche Funktionalisierung von Kunst laufe Gefahr, sich ,,im banalen und
oberflichlichen Auftreten oder gar in eine Flucht hinein in kiinstliche Paradiese, die die Leere
und innere Haltlosigkeit maskieren und verbergen®, zu erschopfen.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 67

imaginidren Scheinwelten verirrt oder die Sinnsuche durch Surrogate (wie
etwa die reine Funktionalisierung des Spieltriebs) unterdriickt wird.55

4. ABSCHLIERENDE BEMERKUNGEN

Ich komme abschliefend noch einmal auf die eingangs erwihnten, von Fides
et ratio an die heutige (Fundamental-)Theologie herangetragenen Aufgaben
zuriick und frage, inwiefern diese heute angegangen werden kénnten.

4.1 Die Frage nach Sinn

Die Frage nach Sinn, die Fides et ratio als Zugangsweg zur Theologie vor-
schligt, hat sich auch fiir den Menschen von heute nicht erledigt. Hier
diirfte ein gemeinsamer Schnittpunkt mit der Philosophie liegen.

Aber die Theologie von heute kann in diesem Gesprich nicht einfach
hinter die Grunderfahrungen der Moderne, insbesondere die Autonomie
des Subjekts zuriickgehen, von der die neuzeitliche Philosophie geprigt ist.
Eine heute intellektuell redliche Theologie muss, wie Metz gezeigt hat,
gleichermaflen die Erschiitterung des ontotheologisch gewandten Glaubens
an Gott, aber auch die Erschiitterung des Menschen in der Moderne
aufarbeiten, die zur Genese der modernen Vernunft hinzugeho6ren. Sie muss
sich die Brucherfahrungen des modernen Menschen zu eigenen machen und
durch diese hindurchgehen, wenn sie nicht ins Leere sprechen und letztlich
einen Monolog (iiber die Sinnfrage) mit sich selbst fithren will.

Daher ist der theologische Zugangsweg zur Sinnfrage, wie Gerhard
Larcher zu Recht bemerkt hat, ,,im Kontext einer generellen fundamental-
theologischen Wiedergewinnung [...] nach Sinn- und Vollendungsbedin-
gungen freier Subjektivitit sowohl in transzendental-phinomenologischer
Hinsicht als auch im hermeneutischen Kontext der Bezeugung realisierter
Freiheitsansagen aus der Geschichte“ zu gewinnen.

Dabei gilt es aber schon im Ansatz zu einer Logik der Erfahrung bzw. zu
einer Sinnlogik ,vorsichtig zu sein gegeniiber identititsphilosophischen
Abkiirzungswegen bzw. vorschnellen Schritten in die Metaphysik.“56 In
dieser Hinsicht diirfte die Frage nach der Grundlegung, insbesondere der
theologischen Grundlegung der Handlungstheorie, ein bedenkenswertes
Beispiel sein.

Schon innerhalb der Theologie wurde — etwa von P. Hofmann - die
Konvergenz kommunikativer Praxis auf das A priori einer idealen Kom-
munikationsgemeinschaft als ein naturalistischer Fehlschluss bezeichnet.

55 Heute zeichnet sich denn bei vielen Usern der aufwindig betriebenen Kommerziali-
sierung von Cyberspace, Werbung und Videospielen die Gefahr von (Selbst-) Tauschung, Iso-
lation, Vereinsamung und Realititsverlust ab. Fiir wen sich Wahrheit und Realitit unter dem
Vorzeichen der Medialisierung aller Wirklichkeit aufldsen, der gerit leicht unter die Herr-
schaft imaginierter Scheinwelten, die nicht befreit, sondern alle Zeichen einer Flucht vor der
Wirklichkeit aufweist, die die konstruktiven Ichkrifte ausbeutet und erschopft.

56 AV, 37f.



68 Andreas Miiller

»Denn das Faktum (kommunikativer) Vernunft begriindet so wenig wie das
Faktum ihrer Antizipation einen normativen Geltungsanspruch.“57

Auch E. Arens hat eingerdumt, dass ,,die theologische Handlungstheorie
um ihre [...] gegeniiber Letztanspriichen begrenzte, nimlich von ihren
praktischen Interessen und Intentionen geleitete Reichweite*“s8 weifs. Zur
Begriindung der theologischen Handlungstheorie wiirde es geniigen, den
Glauben ,im Diskurs mit philosophischen Letztbegriindungsbemiihungen
als verniinftig zu erweisen [...] etwa im Gesprich mit Apel und Haber-
mas. “59

Nun weist aber gerade Habermas ein solches Unterfangen und zwar aus
philosophischen Griinden zuriick. Denn der Rekurs auf die Heilsbedeutung
des Kreuzestodes Jesu sei ,eine nur in der Sprache der christlichen
Uberlieferung zugingliche [...] Erfahrung®, also eine bloe Setzung, die fiir
den sikularen Menschen nicht nachvollziehbar sei. ,Ohne diese ,zuvor-
kommende* Giite Gottes bleibt eine Solidaritit unter Menschen, die ein-
ander unbedingt anerkennen, ohne die Verbiirgung eines Erfolges, der iiber
den einzelnen Akt und den Augenblick des von ihm entziindeten Leuchtens
im Auge des Anderen hinausreicht. Es ist ja wahr: was Menschen iiberhaupt
gelingt, verdanken sie jenen seltenen Konstellationen, in denen sich eigene
Krifte mit der Gunst der historischen Stunde verbiinden kénnen. Aber die
Erfahrung, dass wir auf diese Gunst angewiesen sind, ist noch keine Lizenz
fiir die Annahme eines gottlichen Heilsversprechens.“60 Habermas seiner-
seits verzichtet in diesem Zusammenhang dann auf eine philosophische
Letztbegriindung, denn Solidaritit sei immer schon die Voraussetzung ,,fiir
alles, was wir sagen und tun®“.6! In dhnlicher Weise pragmatisch dufSerte
sich Habermas auch in seiner Diskussion mit Ratzinger, wenn er davon
spricht, dass die Diskurstheorie keineswegs ein Begriindungsdefizit, son-
dern allenfalls ein Rekrutierungs- und Sozialisationsdefizit habe und in
dieser Hinsicht der heutigen Zeit angesichts der Kolonialisierung unserer
Lebenswelten wieder auf eine freiheitsforderne Praxis der Religion ange-
wiesen sei, insofern sich dort solche Rekrutierungspotentiale erhalten
hitten, die notwendige Voraussetzung einer freiheitlichen Gesellschaft sind.

Darf man diesen Hinweis so verstehen: Diese Voraussetzung sei faktisch
nicht hintergehbar, damit aber keineswegs geltungslogisch als im letzten

57 HOFMANN, Peter: Glaubensbegriindung. Die Transzendentalphilosophie der Kommuni-
kationsgemeinschaft in fundamentaltheologischer Sicht (= Frankfurter theologische Studien
36). Frankfurt a. M.: Knecht 1988, 90, Anm. 64.

58 MULLER, Klaus: Fluchtlinien, 71.

59 ARENS, Edmund: ,Lisst sich Glaube letztbegriinden?“ In: LARCHER, Gerhard u.a.
(Hgg.): Hoffnung, die Griinde nennt. Zu Hansjiirgen Verweyens Projekt einer erstphiloso-
phischen Glaubensverantwortung. Regensburg: Pustet 1996, 112-126, hier 125. Mir scheint
an dieser Stelle auch fraglich, ob Habermas einen philosophischen Letztbegriindungsanspruch
iiberhaupt erheben méchte.

60 HABERMAS, Jiirgen: Exkurs: Transzendenz von innen, Transzendenz ins Diesseits. In:
Texte und Kontexte. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1991, 127-156, 143.

61 HABERMAS, Jiirgen: Exkurs: Transzendenz, 140.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 69

sinntrichtig ausgewiesen und die damit einhergehende Evidenz konne
allenfalls als eine augenblickshafte Schickung ohne Gewihr verstanden wer-
den?

In solch offener Hinsicht hilt Habermas dann aber eine kommunika-
tionstheoretisch ansetzende Befreiungstheologie, wie etwa den Entwurf des
dinischen Theologen Glebe-Méller, ,welche die Bibel auf eine faszinie-
rende (auch fiir mich iiberzeugende Weise)“ erschliefdt, dann durchaus
philosophisch fiir annehmbar. Er fiigt aber sogleich hinzu: ,,Aber ich frage
mich, wer sich in dieser Interpretation wieder erkennt. Bleibt das christ-
liche Sprachspiel intakt, wenn man die Idee Gottes“62 zugunsten einer
» ITranszendenz ins Diesseits“ all ihrer Inhalte entleert?

Wenn aber in diesem pragmatischen Raster dem Menschen auf seiner
Suche nach Sinn der Zugang zum Glauben als Sprung in ein Jenseits 6ffent-
lich kommunikativer Rationalitit angesonnen wird, legt sich dann nicht die
Frage nahe, wie die Glaubensoption, die sich gleichsam im Blindflug
vollziehen muss, kognitiv noch von einer fundamentalistischen Option zu
unterscheiden ist?

Der Glaube wird sich seinem Selbstverstindnis nach als eine ,Hoffnung,
die Griinde nennt®, kaum weder auf einen bloffen Dezisionismus noch auf
ein rationalistisches Missverstindnis verkiirzen lassen, wenn er sich nicht
selbst preisgeben will.

Im Spielraum der Freiheit miisste daher, wie etwa Blondel dies als erster
versucht hat, die Glaubensentscheidung als ein verniinftig zu verant-
wortender Ausgriff nach unbedingtem Sinn expliziert werden. Er miisste im
Durchgang durch die unterschiedlichsten, fiir den Menschen mafigeblichen
Sinnsedimente und Sinngestalten (Wissenschaft, Kunst, Ethos, Kultur usw.)
darlegen, dass diese den Ausgriff nach Sinn nicht erschopfen. Und er miisste
schlieflich aufgrund von Differenzerfahrungen ,in die Postulation be-
stimmter Vollendungsbedingungen“ einmiinden, ,welche einen Aufruf der
Freiheit zu einer definitiven Option einschliefst.“63 Damit wire zumindest
eine formale Anzeige von Bedingungen benannt, die eine positive Beant-
wortung der Sinnfrage in Form der Glaubensoption nicht von vornherein
als absurd oder gewaltverdichtig erscheinen lédsst, sondern ihre intellektuell
redliche Verantwortbarkeit aufzeigt. Damit wire aber auch ein zumindest
formales Raster zur Unterscheidung von Fundament und Phinomen ge-
wonnen.

4.2 Fundament und Phinomen

Im Hinblick auf die von Fides et ratio eingeforderte Unterscheidung von
Phinomen und Fundament, Auslegung und Grund des Glaubens wird man
zunichst zu bedenken haben, dass auch hier ein vorschneller und un-

62 HABERMAS, Jiirgen: Exkurs: Transzendenz, 139.
63 LARCHER, Gerhard: Anndberungsversuche, 39.



70 Andreas Miiller

kritischer Gang in die Metaphysik eher fundamentalistische Scheinbliiten
zeitigen konnte.

Die ungeschiitzte Rede von ,objektiver Wahrheit“ und in diesem Sinne
die Einforderung einer (Seins-)Philosophie von ,metaphysischer Trag-
weite“ fiir die Theologie wiirde Metz wohl eher mit dem Etikett
restaurativ verstehen und als gefihrliche Neigung zur Flucht aus der Welt
und hinter die Moderne zuriick in das Ideenparadies eines metaphysischen
Hinterhofs kritisieren. Andererseits scheint sich nach dem Tod Gottes im
ylingustic turn® alles in ein bloflen Spiel und eine absolut gesetzte Rela-
tivitit von Pluralismen aufzulésen. Demgegeniiber besteht Metz in einer
kritischen Abrechnung mit der Postmoderne um der Menschlichkeit des
Menschen willen darauf, dass wir weder am Ende der Geschichte
(Fukyjama) angelangt sind, noch dass ,,Metaerzihlungen“ (Lyotard) un-
glaubwiirdig geworden sind.

Der Geschichtlichkeit des Seins und der Endlichkeit des Menschen und
all seiner Vermittlungsgestalten trigt die neue Politische Theologie
Rechnung. Sie geht davon aus, ,,dass die Katastrophe von Auschwitz zur
inneren Situation der christlichen Gottesrede gehort, so dass ihr der Riick-
zug auf einen menschenleeren Geschichtsidealismus verwehrt ist. Universa-
lismus und Wahrheitsfihigkeit ihrer derart exponierten Gottesrede sucht
diese fundamentale Theologie (nun aber, A.M.) vor allem durch die
Kategorie der memoria passionis im Sinne des ,Eingedenkens fremden
Leids® zu sichern. Fiir sie gibt es die Geschichte im Sinne einer
wahrheitsfihigen Groflerzihlung nur als Passionsgeschichte der Mensch-
heit. Deshalb kritisiert sie einen modernen Vernunftbegriff, der sich der
dialektischen Spannung zwischen Erinnern und Vergessen zu entziehen
sucht und so die kulturelle Amnesie unserer noch — oder nachmodernen
Gesellschaften stabilisiert.“64

Metz moniert zu Recht eine Vernunft, die sich gleichsam in ihre Ideen-
paradiese fliichtet und in der Erlosung in erster Linie im Kopf stattfindet.
Demgegeniiber mahnt er eine gefihrliche Erinnerung an, die Leid wirklich
ernst nimmt, da es auch den mit dem Leiden Solidarischen den Kopf kosten
kann. Aber redet er nicht andererseits selbst einem postmodernen Dezi-
sionismus das Wort, fiir dessen Hoffnung er keine ausreichenden Griinde
mehr nennt? In einer Welt, die so viel verdringt, in der mich tiglich so
viele Stimmen iiberfallen, mich die Scheinwelt der Medien mit ihren tig-
lichen Schreckensmeldungen und Aufgeregtheiten tiberfallen, so dass ich oft
nicht mehr weifS, was in meinen Handlungsimpulsen blof§ medial induziert
ist und was mich wirklich zerreifSt: Wie grenzt sich dieses Erzihlen vom
blof§ Fiktiven ab? Und: Warum ist mir das Horen des Schreis nicht ins
Belieben gestellt? Woher weiff denn das Subjekt, dass es erst, indem es
solidarisch mit anderen ist und fiir Leiden offen, sich selber finden kann?
Und wie kann sich christlicher Glaube sicher sein, dass in dieser Leidens-

64 AV, 39.



Deutschsprachige Welt zehn Jahre nach Fides et ratio 71

solidaritit die authentische Erinnerung an Jesus selbst geschieht? Man wird
auch hier nicht ohne eine kritische Reflexion auf den tragenden Grund der
Narration auskommen konnen, wenn man sich nicht im Strudel eines
blinden geschichtlichen Aktionismus verlieren will. Der frithe Metz hatte
dies durchaus noch selbstkritisch gesehen: Wenn man diese transzendentale
Identitdtssicherung aufgibt, erhebt sich die Frage: Woher dann noch die
MafSstibe fiir die geschichtlichen Kimpfe um das Subjekt des Menschen?“65

4.3 Die geschichtliche Entfaltung eines (in der Geschichte ergangenen)
gottlichen Wortes

Eine kritische Reflexion auf den tragenden Grund der Narration wird sich
bewihren miissen in der Begegnung mit anderen Sinntriagern, wie Kulturen
und Religionen. In diesem Zusammenhang ist der in der Enzyklika ange-
sprochenen Niedrigkeitsgestalt der Kenosis, aber auch der Weisheits-
dimension der Kulturen und Religionen Rechnung zu tragen.

Gerhard Larchers Einbindung der Kunst in die Begegnung der Kulturen
im Raum christlicher traditio gibt hier einen wichtigen Hinweis. Sie wire
im Sinne meines an Blondel anschlieffenden Versuchs allerdings zu er-
weitern zu einer umfassenden, lebendigen und transzendentalen Herme-
neutik der fortwirkenden Prisenz einmal erschienener ,,Giite und Men-
schenfreundlichkeit® (Tit 3,4) Gottes.

Zu bedenken wire, dass die Begegnung mit anderen Kulturen und
Religionen von Anfang an den Sprachewerdungsprozess des Glaubens nicht
nur begleitet, sondern iiberhaupt hermeneutisch mitkonstituiert. Dies gilt
gerade in einer globalisierten Welt, in der die Begegnung von Kulturen und
Religionen, mehr als jemals zuvor, unausweichlich geworden ist und auch
faktisch geschieht.

Der damit unumgehbare Gang liber die eigenen Grenzen einer je-
weiligen Vermittlungsgestalt hinaus ins Weite der Begegnung hat fiir die Er-
schlieBung eines gottlichen Wortes in der Geschichte aber nicht nur eine
hermeneutisch-konstruktive, sondern auch eine liuternde und reinigende
Bedeutung.

Er trigt zu jenen Umbriichen der Sprachwerdung des Glaubens bei, in
denen es (einzelnen Autoren) gelingt, das darin schlummernde und unab-
gegoltene Hoffnungspotential besser, angemessener und deutlicher zu sa-
gen. Aber er schirft auch das Urteilsvermogen fiir die Verstellungen und
Verengungen. Er notigt uns daher selbst immer wieder zur Umkehr. Und er
tragt damit dazu bei, dass das Einverstindnis gelebter Praxis christlicher
traditio jeweils umfassender und erfiillender wird, damit es immer besser
gelingt, es so zu leben, dass es dem anderen und der Wechselseitigkeit
umfassender Anerkennung gerecht wird.

65 METZ, Johann Baptist: Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer prak-
tischen Fundamentaltheologie. Mainz: Matthias-Griinewald-Verlag 1977, 78.



	Philosophie und Theologie : Entwicklungslinien in der deutschsprachigen Welt zehn Jahre nach Fides et ratio

