
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Religiöse Erfahrung und öffentliche Vernunft : über die Beziehungen
zwischen verfassungsmässigem Agnostizismus und religiösem
Glauben im europäischen Raum

Autor: Ferry, Jean-Marc

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760769

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ferry, Jean-Marc

Religiöse Erfahrung und öffentliche Vernunft1

Uber die Beziehungen zwischen verfassungsmässigem
Agnostizismus und religiösem Glauben

im europäischen Raum

1. Kann die öffentliche agnostische Vernunft in ihrem Innern die
ÄUßERUNGEN DER RELIGIÖSEN ERFAHRUNG AUFNEHMEN?

Die rechtliche Garantie einer gleichen Freiheit zwischen den Mitgliedern
einer Gesellschaft gibt Anlass zu grundlegenden individuellen Rechten. Diese

lassen sich genau untersuchen, angefangen von den ersten Generationen
von grundlegenden Zivilrechten, welche die physische Integrität von
Personen garantieren, bis zu den letzten Generationen heutigen Datums, die
unter dem allgemeinen Titel der grundlegenden moralischen Rechte
eingeordnet werden könnten, indem man die kulturellen Rechte, die „Per-
sonalitätsrechte", welche die persönliche Identität schützen und fördern,
die politischen Rechte der Kommunikation und der Partizipation sowie die
sozialen Rechte der Leistung und der Solidarität darin einschließt. Aber
wenn auch das politische Prinzip einer gleichen Freiheit zwischen
(gleichberechtigten) Mitgliedern seitens der rechtlichen Gemeinschaft eine solche
Ableitung grundlegender Rechte als konsequente Implikation ausreichend
legitimieren kann, setzt dasselbe Prinzip seitens der moralischen Gemeinschaft

überdies Pflichten der Gegenseitigkeit, der Toleranz und der
NichtDiskriminierung voraus. Im Ganzen stützt sich eine liberale Verfassung auf
ein normatives Korpus, das nicht nur rechtlich, sondern auch deontisch und
axiologisch, ethisch im weiten Sinn des Wortes, ist. Dieser normative Komplex

lässt sich in einem Katalog der grundlegenden oder konstitutiven
politischen Prinzipien fassen: Gleichheit, Freiheit, Solidarität, Wechselseitigkeit

[...], über die mit einem quasi-transzendentalen Argument ein sozialer

Konsens postuliert wird. Tatsächlich erscheint ein solcher Konsens als
die Bedingung, ohne die die soziale Koexistenz und die soziale Kooperation
im politischen System eines dissensus unmöglich wären. Anders gesagt: die
dargelegten politischen Prinzipien müssen Gegenstand einer Zustimmung
seitens aller Gesellschaftsmitglieder sein, wenn diese Letzteren zugleich
erhoffen können sozial zu kooperieren, gemeinsam eine politische Gemein-

* Vom Französischen ins Deutsche übersetzt von Sigrun Jäger, Text autorisiert von Jean-Marc
Ferry.



34 Jean-Marc Ferry

schaft zu bilden, die durch das zivile Vertrauen in die öffentlichen Institutionen

des Staates geeint ist, und dennoch eigene Lebensstile zu entwickeln,
die auf Werte, Weltanschauungen, besondere Vorstellungen über das Gute
oder über das gute Leben verweisen, die zwischen den Handelnden nicht
notwendigerweise kongruent sind und sogar unvereinbar scheinen können.
Die Zustimmung der Mitglieder einer Gesellschaft zu den ethisch-politischen

Grundprinzipien, die für eine liberale Verfassung charakteristisch
sind, läuft auf das Postulieren eines reflektierten Konsens hinaus, der die
möglichen Divergenzen der anthropologischen Vorstellungen nicht berührt,
die beispielsweise die Bestimmung des Individuums, den Sinn seiner Existenz,

die Bedingungen eines gelungenen Lebens, mit seiner Menschenwürde
unvereinbare Praktiken usw. betreffen.

Grenzen des politischen Liberalismus

Praktisch also verweist ein solcher Konsens, der sich auf die verfassungsmäßigen

Prinzipien einer liberalen Gesellschaft stützt, wohl auf eine proze-
durale moralische Gemeinschaft, die sich jedoch zurückhält, zu Fragen wie
Selbstmord, Euthanasie, gewollter Schwangerschaftsabbruch, Ehe zwischen
Homosexuellen, das Klonen von Menschen und allgemein zu all jenen
Fraugen Position zu beziehen, die metaphysische Uberzeugungen oder
„Intuitionen" direkt aufs Spiel setzten. Die Zustimmungsgemeinschaft, die für
den reflexiven Konsens vorausgesetzt ist, verpflichtet zu keiner Einstimmigkeit

in Bezug auf wesentliche moralische Fragen. John Rawls hat mit dem
Ausdruck „overlapping consensus" diese reflexive Charakteristik einer
grundlegenden, metaphysisch neutralen Ubereinstimmung formuliert, die
für das Funktionieren von Gesellschaften, die durch die „Tatsache des
Pluralismus" gezeichnet sind, notwendig ist: Die Mitglieder einer Gesellschaft
können sich über grundlegende politische Prinzipien einigen und zugleich
ihre jeweilige Weltsicht oder ihre verschiedenen, eventuell divergenten
Wertesysteme bewahren, sofern diese Wertesysteme und Weltanschauungen
bei ihren Anhängern als vernünftig bezeichnete, d.h. mit einer dauerhaften
sozialen Zusammenarbeit kompatible, Orientierungen fördern oder wenigstens

zulassen. Es kann also eine Zustimmung der Gesellschaftsmitglieder zu
gemeinsamen Normen auf der Basis möglicherweise einzelner, (im äußersten

Fall) je eigener Werte geben; und während nun diese gemeinsamen Normen

- beispielsweise die politischen Prinzipien, die Gegenstand eines
reflexiven Konsens' sind - mit vollem Recht zur öffentlichen Vernunft gehören,
gehören die einzelnen Werte, die jedem eigen sind, dagegen zum Bereich
der privaten Überzeugung.

An dieser Stelle findet man etwas wieder von der alten Hobb'schen
Unterteilung zwischen einer politischen Vernunft oder Staatsvernunft, die
öffentlich ist, und einer religiösen Uberzeugung, die dann dem forum
internum des individuellen, privaten Gewissens übertragen wird. Es ist
wahr, dass in der liberalen Konstruktion und im Unterschied zum
absolutistischen Entwurf keine politische Zensur über dem öffentlichen Ausdruck



Religiöse Erfahrung und göttliche Vernunft 35

privater Überzeugungen liegt oder liegen darf, sobald dieser Ausdruck
grammatisch die propositionale Form annimmt. So hielt man die
grammatikalische Norm für fähig, abdriftenden Empfindungswörtern, Aufrufen
zu Aufruhr oder Mord und Beschimpfungen vorbeugen zu können. Mit
dem Aufkommen einer unsinnigen Diktatur des politisch Korrekten, schützt
diese grammatikalische Klausel heute die Individuen nicht mehr gegen den

„Meinungsdeliktprozess". Wie dem auch sei, die Gewissensfreiheit, die bei
Hobbes latent oder virulent war, sieht sich jetzt durch den Liberalismus
geheiligt und fortgeführt in der Ausdrucks- und Meinungsfreiheit. Diese Freiheit

charakterisiert die öffentlichen Räume und die authentisch liberalen
Gesellschaften. Aber ihrer Grundlage entsprechend ist es dennoch nicht
erlaubt, dass all-umfassende „Weltanschauungen" - wie frei auch immer
ihre Verteidigung und ihre Darstellung in den öffentlichen Räumen sei -
jemals die politischen Prinzipien pluralistischer Gesellschaften beherrschen
oder sogar verändern könnten.

Deshalb hat die öffentliche Vernunft, im pragmatischen und prozedu-
ralen Sinn dessen verstanden, was sich im öffentlichen Diskurs abspielt, für
den Liberalismus keine politisch konstitutive Bedeutung, während die
politischen Prinzipien, die man für die pluralistischen Gesellschaften für
konstitutiv hält, metaphysisch neutral sind. Auch kann man die liberalen
Gesellschaften als Gebilde betrachten, die durch eine Konstruktion aus einer
politischen Exkommunikation des Religiösen auf der Basis eines
verfassungsmäßigen Agnostizismus hervorgehen.

Welches sind nun die Einwände, die gegen dieses Modell politischer
Organisation erhoben werden?

Zuerst ist es die praktische Unmöglichkeit für die Bürger, untereinander auf
der Ebene der von ihnen konstituierten politischen Gesellschaften die
Bedingungen für ein gutes Leben wirksam aufeinander abzustimmen,
woraus ein Defizit an ziviler Autonomie resultiert.

Die Grundlagen der politischen Gerechtigkeit müssen im Prinzip Gegenstand

einer Zustimmung der Beteiligten sein, was deren private Autonomie
voraussetzt, während die Vorstellung des Sozialvertrags diese individuelle
Zustimmung so darstellt, als handle es sich um eine kollektive Zustimmung,
was die öffentliche Autonomie der Gesellschaftsmitglieder impliziert,
insofern sie Bürger sind. Es bleibt, dass eine solche staatsbürgerliche
Befähigung lediglich für die Definition der gerechten Gesellschaft (ihrer
grundlegenden Prinzipien) festgehalten wird, nicht jedoch zur Bestimmung
des guten Lebens. Der Liberalismus setzt in der Tat voraus, dass die
Bestimmung des guten Lebens allein eine Frage des privaten, individuellen
Zuständigkeitsbereichs sei. In diesem Sinne forderte Benjamin Constant die
politische Autorität heraus: „Dass sie sich darauf beschränken möge gerecht
zu sein; wir werden uns darum kümmern glücklich zu sein". Hier haben wir
die liberale Illusion. Die Erfahrung zeigt zur Genüge, dass die Verwirklichung

und zuvor die Bestimmung der Bedingungen für ein gutes Leben



36 Jean-Marc Ferry

nicht in der Reichweite des Individuums liegen, das seine Urteils- und
Handlungsfreiheit privat und im äußersten Fall isoliert für sich selbst
ausübt. Es handelt sich um eine solipsistische Illusion. Die Bedingungen für
ein gutes Leben können nur kollektiv und konsensuell gültig bestimmt
werden. Auf die eine oder andere Art verweisen diese in der Tat auf den
Umwelt-Rahmen des Wohnungswesens und des Zusammenlebens. Nun aber
können diejenigen, die dafür sensibel sind, nur hoffen, gut oder einfach
korrekt zu leben, wenn dieser Rahmen ihren „ästhetischen" Kriterien im
wieten - Lebensstile einschließenden - Sinne nicht wesentlich widerspricht.

Dann ist es die Unmöglichkeit für die Gesellschaftsmitglieder, ihren
grundlegenden politischen Konsens mit einer Konvergenz über eine substantiellere

Selbst-Definition gleichzusetzen. Daher gibt es ein strukturell
bedingtes Leiden, das als Verletzung der moralischen Identität der Person
erlebt wird.

Es ist in der Tat notwendig, dass der grundlegende reflexive Konsens,
der für die Möglichkeit der pluralistischen Gesellschaften vorausgesetzt
wird, anders gesagt: der „overlapping consensus", auf Grund seines strikt
„politischen" Charakters die Behandlung ethischer Probleme der Gesellschaft,

die ein „metaphysisches" Selbstverständnis der Person berühren,
nicht verdeckt oder voreilig entscheidet. Dies erzeugt bei vielen eine moralische

Leidenssituation, die durch die liberalen Gesellschaften nicht als legitim

anerkannt wird - unterdrücktes oder „verdrängtes" Leid, was
krankheitsverursachend ist. Auf diese Weise zwingt die umgebende Normativität
auf der Ebene einer öffentlich liberalen konstitutiv agnostischen Vernunft
eine „repressive Toleranz" im Hinblick auf Praktiken auf, die ein Bild der
Menschheit vermitteln, das manche als erniedrigend, fast unerträglich
empfinden. Es handelt sich vor allem um Gesten oder Handlungen, die direkt
den Bezug der Person zu sich selbst betreffen. Aber es kann sich auch um
Aktivitäten handeln, die einen Bezug zu Tieren einschließen, Beziehungen,
die indes legal sind, aber als barbarisch oder unnötig grausam oder die
natürliche Harmonie verletzend beurteilt werden. So können die Jagd oder
der Stierkampf von vielen wie ein Skandal und eine direkte Beeinträchtigung

der Bedingungen für ein versöhntes Leben erlebt werden. Dennoch
schreibt die liberale Toleranz vor, dass jedermann solche Praktiken erträgt,
solange sie erlaubt sind und bleiben. Auch fragt man sich, auf welcher rationalen

Grundlage sich die liberalen Gesellschaften dazu ermächtigen,
wesentliche Normen aufzuerlegen, die sich - wie das Verbot des Suizids oder
der Polygamie oder umgekehrt die Liberalisierung der Euthanasie oder der
Abtreibung - kaum auf zaghafte Ansätze eines gesunden Menschenverstandes

stützen können, der weit davon entfernt ist, mit seinen eigenen
Festlegungen klarzukommen.



Religiöse Erfahrung und göttliche Vernunft 37

Die Spannung zwischen Vernunft und Religion in den säkularisierten Räumen

Diese gegen das liberale Prinzip der modernen Gesellschaften erhobene Kritik

beinhaltet also implizit oder explizit Forderungen, die „stark" sind, da
sie sich auf moderne Ideale beziehen kann. Das funktionale Defizit einer
öffentlichen Vernunft, die strikt nach dem Modell liberaler Rechte
strukturiert ist, war schon für die Frage der Todesstrafe und ihrer
Abschaffung klar. Es erweist seine Wahrheit anlässlich von Streitigkeiten, die
durch Probleme wie den gewollten Schwangerschaftsabbruch, das Recht,
den eigenen Tod zu wählen, die Grenzen der Genmanipulation und allen
Situationen, die philosophische Optionen über das Menschsein und den
Wert des Lebens aufs Spiel setzen. Wir brauchen zweifelsohne
extrarechtliche Einsichten, um unsere aktuellen Schwierigkeiten zu beleuchten;
und wenn die Religion auf dem Weg einer Aufklärung ihrer Inhalte
Fortschritte macht und bereit ist, sie in einem nicht unfehlbaren Geist dem
profanen Verlangen nach Erläuterung auszusetzen, dann liegt in dieser
Hinsicht ein Reichtum in den privatisierten Schätzen unserer moralischen
Uberzeugungen und Intuitionen, wie sie die religiösen Traditionen de facto in
ihren Archiven halten. In dem Maß freilich, in dem es den liberalen
Gesellschaften gelingen wird, die kanonischen Werte der öffentlichen
Vernunft - diejenigen übrigens, die das verfassungsmäßige Projekt der
Konvention über die Zukunft Europas (in Wirklichkeit das Projekt über die EU-
Verfassung) unterstrichen hat2 - zu verinnerlichen, ist es möglich, dass Religion

politisch nicht mehr dem Status streng privater Überzeugung
zugerechnet wird.

Momentan leben wir noch im Widerstreit zwischen Vernunft und
Religion. Hegel hat untersucht, wodurch ihre Versöhnung verhindert wird,
„pourquoi ,entre les deux se trouve une cloison'". Dem ist so, wie er in
seinen Vorlesungen über die Philosophie der Religion schreibt, weil das Denken
nicht das Wagnis eingehen will, sich ernsthaft mit der Religion
auseinanderzusetzen und ihr ein vertieftes Interesse zu widmen: „La pensée ne
veut pas se risquer à étudier sérieusement la religion et à lui vouer un
intérêt approfondi". Daher das aktuelle Interesse an einer Philosophie der
Religion, deren Aufgabe darin besteht, diese Trennung, dieses Hindernis
zum Verschwinden zu bringen („dont la tâche ,consiste à faire disparaître
cette scission, cet obstacle'"). Andererseits, fügte Hegel hinzu, muss die
Philosophie der Religion den Mut zur Erkenntnis, denjenigen der Wahrheit
und der Freiheit einflößen.3 Nehmen wir nun aber an, dass die aktuelle
Situation in der Europäischen Union dazu aufruft, ein neues, post-lai-

2 Insbesondere: Pluralismus, Toleranz, Gerechtigkeit, Solidarität und Nicht-Diskriminierung.

3 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Leçons sur la philosophie de la religion, lêre Partie:
Notion de la religion, trad, par J. Gibelin. Paris: Vrin 1971, 31. : « [...] la philosophie < doit
inspirer à la religion le courage de connaître, celui de la vérité et de la liberté > ».



38 Jean-Marc Ferry

zistisches Verhältnis einzuführen, durch das religiöse Überzeugung und
juridische Vernunft aufhören würden, in Spannung zueinander zu stehen. Dann
kann die politische Handlung, die darin besteht, die Rolle der Kirchen im
europäischen „zivilen Dialog" anzuerkennen, nur dann eine wirkliche
Versöhnung zwischen Spirituellem und Zeitlichem durchblicken lassen, wenn
die religiösen Autoritäten bereit sind, einige ihrer Haltungen zu
überprüfen; z.B. auf den innerweltlichen soteriologischen Ehrgeiz zu verzichten,
die „Welt wieder zu verzaubern", oder „Europa eine Seele zu geben",
indem sie sich als privilegierte Experten des Menschlichen hinstellen,
insbesondere in Bezug auf heikle Fragen, die durch die Entwicklungen der
Biotechnologie induziert worden sind, d.h. als Träger heilsamer, ja sogar
rettender Antworten, die den modernistischen Abweichungen vorbeugen
sollen. Besser wäre es, die Implikationen einer Diskursethik mit ihren Pos-
tulaten der Autoritätsgleichheit von Äußerungen, der Kompetenzgleichheit
der Sprecher, der gleichen Freiheit der Wortergreifung, der gleichen
Authentizität der Stellungnahmen sowie der prinzipiellen Öffnung der Debatte
für exogene Proteste zu akzeptieren. Nach diesen Prinzipien wird der
andere nicht betrachtet als einer, der nur im Horizont vorgänglicher Einstellungen

mögliche Wahrheit bringt, die er nach dem Muster des verum Israel
im jüdisch-christlichen Dialog von früher zur Übergabe vorlegt.

Ein Vorteil der deliberativen Ethik ist es, dass sie gleich in Kontakt mit
wesentlichen Inhalten ist. Sie ist aus Prinzip offen für jede Überlegung, welcher

Ordnung auch immer sie sei: religiös, ethisch, wissenschaftlich, ästhetisch,

juridisch oder anders und von welchem kulturellen Horizont auch
immer sie kommt. Über das Allgemeine, auf das sie zielt, wird keineswegs
voreilig nach einer bestimmten Vorstellung über das Wahre, Gerechte und
Gute oder auch nach der formellen Struktur der modernen juridischen
Rationalität eine Entscheidung getroffen, denn es ist vielmehr der pragmatische

Horizont praktischer Verständigungen, der eine Konfrontation der
Überzeugungen voraussetzt. Es ist die Prozedur der über einen solchen
argumentativen Horizont geführten Diskussion selbst, die angeblich den
Inhalt der Überzeugungen „rationalisiert", einschließlich dessen, was diese an
Konzeptionen des Guten oder des Gerechten vermitteln und was sie jedes
Mal an impliziter Metaphysik mit sich bringen. Aber Überzeugungen zu
rationalisieren bedeutet hier nicht, sie zu neutralisieren oder sie im Sinne
eines formalistischen Ausschneidens der metaphysischen Imprägnierungen,
die ihre semantische Substanz ausmachen, zu läutern. Rationalisieren
bedeutet vielmehr, dass der Ausdruck der Überzeugungen in einen für
Erklärungen und Rechtfertigungen offenen Prozess eintreten muss, der Auto-
Immunisierungsstrategien ausschließt. Das kritische Element, das die
Auswahl der Inhalte ermöglicht, liegt in den Bedingungen, die als vernünftig
angenommen werden und der Ablehnung oder der Annahme der
Vorschläge durch die Beteiligten, die zugleich an der Diskussion teilnehmen. Es

ist wahr, dass die prozedurale Ethik in ihrem engen Konzept dazu tendiert,
die Grundlage der Annahme von Gültigkeitsansprüchen mit einem Diskurs-



Religiöse Erfahrung und göttliche Vernunft 39

Register in Übereinstimmung zu bringen: die Argumentation. Aber man
kann auf vier Register ausweiten: Narration, Interpretation, Argumentation
und Rekonstruktion4, sodass auf diese Weise die öffentliche Vernunft
toleranter, empfänglicher für Erfahrungsberichte und für Äußerungen von
Intuitionen wird, die nur schwer in die Rechtssprache übersetzbar sind. Das
Recht selbst muss diese Übersetzerfunktion übernehmen, welche die
Vermittlung zwischen den komplexen Organisationen des Sozialsystems und
der Lebenswelt mit einschließt.

Umgekehrt kann die Religion auf ihre Art die - zumindest in thesi5 -
wünschenswerte Aufhebung ihrer politischen Exkommunikation ehren,
indem sie dem naiven Ausdruck profaner Fragen, die alle und jeden
beschäftigen, einen aufgeschlossenen und bescheidenen hermeneutischen
Rahmen anbietet: angefangen von existentiellen Fragen, die uns immer mit
unserer metaphysischen Ignoranz konfrontieren; sodann wesentliche Fraugen

in Bezug auf welche die Kirchen, wenn sie wirksam am zivilen Raum
teilnehmen wollen, die Tatsache akzeptieren müssen, dass eine solche Ignoranz

das gemeinsame allgemeine Geschick ist und dass sie keine unfehlbare
Antwort bringen, indem sie beginnen mit: „Gott sagt, dass Dem vor
dem Heiligtum der Synagoge, der Kirche oder der Moschee Ausharrenden
ist das Wort Gottes nur noch das von Männern und Frauen, die den
Anspruch erheben, es auszusagen. In einem solchen Raum, in dem die Religion
selbst am öffentlichen Gebrauch der Vernunft teilhätte, haben alle Gemeinschaften

teil am Agnostizismus, was die theoretische Vorbedingung ihrer
praktischen Meinungen betrifft, seien diese gegenüber dem Angebot der
Religionen empfänglich oder im Gegenteil unempfänglich.

2. Kann die religiöse Überzeugung den Agnostizismus der modernen

Vernunft in ihrem Innern aufnehmen?

Der verfassungsmäßige Agnostizismus, der am Ursprung des modernen
Staates steht, findet seine Rechtfertigung nicht nur in pragmatischen
Betrachtungen, die sich auf das soziale Zusammenleben und auf die politische
Ordnung beziehen. Er gründet sich ebenso auf ethische Überlegungen, die

4 Ich erlaube mir auf meine Beiträge zu verweisen: Narration, interprétation, argumentation,

reconstruction. Les registres du discours et la normativité du monde social. In: Re-

NAUT, Alain (dir.): Histoire de la philosophie politique. Paris: Calmann-Lévy 1999; L'éthique
reconstructive. In: MESURE, Sylvie / SAVIDAN, Pierre: Dictionnaire des sciences humaines.
Paris: PUF 2006. Vgl. auch meinen Artikel La loi de l'argument meilleur peut-elle valoir
comme loi morale In: Le Supplément n°214 (sept. 2000).

' Ein solcher Wunsch ist in der Tat prinzipiell. Aber in der Praxis ist er auf konditionale
Weise zu verstehen, denn es ist möglich, dass die Situation Europas, was seine moralischen
Fundamente von Toleranz und Respekt der freien Meinungsäußerung betrifft, unter dem
Druck von Fanatismen so herunterkommt, dass man dahin kommen muss, die alte heilsame
republikanische Unterteilung zwischen öffentlicher Vernunft und privater Uberzeugung zu
verhärten. Aber eine solche Maßnahme könnte unter einem philosophischen Gesichtspunkt
nur die Bedeutung einer politischen Regression annehmen.



40 Jean-Marc Ferry

sich auf die Integrität der Personen und auf den Schutz ihrer Freiheit
beziehen. Aber sei sie empirisch oder normativ, unter dem einen oder dem
anderen Aspekten ist die Rechtfertigung politisch.

Nun aber versteht es sich keineswegs von selbst, dass eine solche
Rechtfertigung der neutralistischen Haltung des Staates auf die Individuen
übertragbar ist. In Bezug auf die individuelle Existenz verliert der Agnostizismus
praktische Legitimation, die er im Fokus der öffentlichen Vernunft hat, die

- gemäß dem Schema einer offiziellen Uberprüfung ihrer privaten
Uberzeugungen durch liberale Prinzipien der politischen Gerechtigkeit wie Toleranz,

Gegenseitigkeit, gleiche Freiheit und Non-Diskriminierung - einen
konfessionell neutralen Standpunkt der Ubereinstimmung zwischen
Angehörigen einer pluralistischen Gesellschaft vorschlägt.

Meine These lautet, dass die individuelle Existenz praktisch vor die
Alternative zwischen Atheismus und Fideismus gestellt und aufgefordert wäre,
zwischen diesen beiden Figuren zu wählen, die durch die öffentliche
Vernunft jedoch auf den Skeptizismus bzw. auf den Dogmatismus verwiesen
werden, wobei der Agnostizismus dafür angesehen wird, die kritische
Position zu halten.

Es ist jedoch eine dem Standpunkt der öffentlichen Vernunft eigene
Illusion, vorauszusetzen, dass die beiden Haltungen - Atheismus und Fideismus

-, die sie zu überspannen glaubt, nur einen doxischen Wert, den Wert einer
„einfachen Meinung" hätten, dass sie also nicht dieselben kognitiven
Ansprüche oder auch Gültigkeitsansprüche allgemein haben könnten wie die
in der Wissenschaft oder dem Recht verkörperte Vernunft.

Dies heißt, ihren wesentlich praktischen Charakter zu verkennen: Im
einen wie im anderen Fall handelt es sich im Grunde weniger um
Anschauungen als um Beschlüsse. Der praktische Sinn sowohl des Atheismus
als auch des Fideismus, soweit es sich um vernünftige Positionen handelt,
kommt selbst von einer agnostischen Voraussetzung her.

Auf diese Weise übrigens können diese beiden Haltungen in einen Dialog

miteinander und mit der öffentlichen Vernunft eintreten. Meines Wissens

gibt es nur wenige Worte, die für diese Situation passend sind. Die
Bezeichnung „atheistisch" ist unbefriedigend, denn man kann religiös sein
und zugleich auf die Existenz Gottes verzichten. Umgekehrt ist das Wort
„gläubig" zweideutig, denn man kann Gott als notwendige Idee postulieren,
ohne zu glauben, dass Gott existiert.

Sprechen wir also vom Glauben (foi), um die praktische Orientierung
zur Religion zu bestimmen, wodurch wir - vielmehr als die Disposition zu
glauben (croire) - den noch zu erklärenden Entschluss bezeichnen, der
Wirklichkeit, dem Sein und dem Leben zu vertrauen. Das ist die
Entscheidung, die die Einladung: „Habt keine Angst!" gutheißt. Ihre
Beweisführung wurde seit langem wahrgenommen und ausgenutzt: die Ablehnung
des Defätismus, die Verwerfung dieser tödlichen Versuchung, die im



Religiöse Erfahrung und göttliche Vernunft 41

Grunde „das Leben gemäß den Gottlosen" charakterisierte und die das

Buch der Weisheit durch kaum veraltete Themen gebrandmarkt hatte.6
Was das betrifft, was man unter Bezugnahme auf die „Nicht-Gläubigen",

d.h. auf die, welche die Wahl der Religion ablehnen, Atheismus nennt,
verdient sicherlich nicht die Bezeichnung „Skeptizismus", denn, wenn er
wirklich rational ist, gründet er sich eigentlich nur auf praktische Uber-
legungen, zu denen auch die weise Weigerung gehört, sich unter dem
Druck eines verzweifelten Bedürfnisses nach Trost mehr oder weniger be-

wusst Illusionen hinzugeben.
Nochmals: Der vernünftige Atheist gibt nicht vor zu wissen, dass zum

Beispiel Gott nicht existiert. Er lehnt es vielmehr ab, unter der Idee Gottes
zu leben. Positiv gesagt: er zieht es vor, unter der Idee seiner unwiderruflichen

zeitlichen Endlichkeit zu leben. Er verabscheut die Schwäche derer,
die auf Grund eines psychologischen Bedürfnisses glauben und dadurch eine

Feigheit des Geistes, eine Abscheu der Intelligenz offenbaren, die selbst
Gott beleidigen müsste, wenn er denn existierte! Denn der wahre Philosoph
ist, wenn man es Augustinus glauben soll, wohl derjenige, der Gott liebt.
Müsste er also nicht an diesem Geist des Freundes der Wahrheit teilhaben,
um sozusagen Gott von dessen Negation wieder hervorgehen zu lassen?

Von jeder Seite verdächtigt man den anderen der Schwäche oder der Feigheit.

Von Seiten des Atheismus hatte man die zeitgenössischen Dekonstruk-
tionen nicht erwartet, die durch Feuerbach, Marx, Nietsche und Freud
initiiert wurden, um, wie Lucretius sagte, die „scheußliche Maske" einer Religion

anzuprangern, die lediglich Mystifikation, Beute des Aberglaubens und
der Angst ist.

Von Seiten des Fideismus ist das Argument nicht weniger profund: Der
Atheist wäre im Grunde derjenige, der Angst hat, Angst vor dem Tod, und
der aus diesem Grund mit ihm einen Vertrag schließt; denn wenn er wirklich

den Sinn und die Liebe für das Leben hätte, würde er sich nicht wie ein
Verzweifelter in die Apologie des gegenwärtigen Augenblicks eines
pathetischen „carpe diem!" flüchten, das er sich so gerne als ein „carpe aeternita-
tem!" vorstellen würde...

Aber versuchen wir vielmehr zu rekonstruieren, was es sowohl im
Fideismus als auch im Atheismus an Vernunft hat: in der Religion des Gläubigen

6 „Sie tauschen ihre verkehrten Gedanken aus und sagen: Kurz und traurig ist unser
Leben; für das Ende des Menschen gibt es keine Arznei und man kennt keinen, der aus der Welt
des Todes befreit. Durch Zufall sind wir geworden und danach werden wir sein, als wären
wir nie gewesen. Der Atem in unserer Nase ist Rauch und das Denken ist ein Funke, der vom
Schlag des Herzens entfacht wird; verlöscht er, dann zerfällt der Leib zu Asche und der Geist
verweht wie dünne Luft. Unser Name wird bald vergessen, niemand denkt mehr an unsere
Taten. Unser Leben geht vorüber wie die Spur einer Wolke und löst sich auf wie ein Nebel,
der von den Strahlen der Sonne verscheucht und von ihrer Wärme zu Boden gedrückt wird.
Unsere Zeit geht vorüber wie ein Schatten, unser Ende wiederholt sich nicht; es ist versiegelt
und keiner kommt zurück. Auf, lasst uns die Güter des Lebens genießen und die Schöpfung
auskosten, wie es der Jugend zusteht" (Weish 2,1—2,6).



42 Jean-Marc Ferry

wie in derjenigen des Gottlosen. Der Gläubige ist nicht mehr das unreife
Wesen, das sich aus Angst vor dem Leben in die Illusion flüchtet. Man
denkt nicht mehr, dass es „ein schöner Zug des Geistes ist, den Atheismus
zu behaupten"7, und was das Mitleid betrifft, dem dieser heute ausgesetzt
sein kann, ist es von Respekt geprägt. Wir müssen also zugeben, dass
Fideismus und Atheismus, was ihren theoretischen Ausgangpunkt anbelangt,
eine radikale metaphysische Unwissenheit implizieren, und das will auch
heißen: eine völlige soteriologische Unsicherheit.

Das pseudo-kognitive Verfahren der Metaphysiker, die gedacht haben,
der Religion einen Dienst zu erweisen, wenn sie sich daranmachen, Beweise
für die Existenz Gottes aufzustellen, hat sich klar als ein auswegloser Weg
erwiesen und in der Geschichte der Philosophie zeigt sich dies durch die
Kant zu verdankende Vermittlung eines Status der „praktischen Postulate",
der Behauptungen wie die der Existenz Gottes, der Unsterblichkeit der Seele

und der menschlichen Freiheit zuerkannt wird.
Es handelt sich für die wirklich kritische Intelligenz um eines der

wichtigsten Gesetze der philosophischen Tradition. Fleute beruft man sich

gerne auf ein post-metaphysisches Denken. Aber vielmehr als sich als frei
gegenüber der Metaphysik der Subjektivität behaupten zu können, indem

man, nach dem „Subjekt" oder dem „Bewusstsein", einen „Paradigmenwechsel"

als Motto voranstellt, scheint mir, dass das philosophische Denken

erst dann wirklich post-metaphysisch ist, wenn es zuerst den kritischen
Sinn der praktischen Postulate integriert.8

Die praktischen Postulate als Fundament einer reflexiven Religion

Im Kant'schen Sinn des praktischen Postulats ist das Wort „Postulat" nicht
genau im mathematischen Sinn eines ersten Axioms zu verstehen, das sich
selbst nicht beweist, sondern dient eher als Prämisse für jede weitere
Darlegung. Unter dem Begriff des praktischen Postulats erklärte Kant, „[...
verstehe] ich einen theoretischen, als solchen aber nicht erweislichen Satz

[...], so fern er einem a priori unbedingt geltenden praktischen Gesetz
unzertrennlich anhängt".9

7 Ein Vorwurf, der Hobbes zu seiner Zeit durch Robert Boyle gemacht wurde. Hobbes
kann in der Tat als der erste moderne Philosoph betrachtet werden, der den Agnostizismus
verkündigt hat. Indem er ausschloss, dass man Gott und seine Attribute kennen könne (« Dieu
n'a pas des fins », Léviathan, Londres 1651, II, Xxxi) und indem er der natürlichen Theologie

den Status einer Erkenntnis absprach, setzte er den modernen Glauben an die
Offenbarung frei und ließ die religiöse Autorität zugleich ganz auf die Seite der politischen Autorität

übergehen.
8 Vgl. die zwei letzten Kapitel meiner „Grammatik der Intelligenz": Grammaire de

l'intelligence. Paris: Cerf 2004.
9 « [...] j'entends une proposition théorique, mais qui comme telle ne peut être prouvée,

en tant que cette proposition est nécessairement dépendante d'une loi pratique ayant a priori
une valeur inconditionnée » (KANT, Immanuel : Critique de la raison pratique, trad, par
François Picavet, introduction de Ferdinand Alquié, Paris: PUF 1943 (lire édition), 132 dt.
Text entnommen aus : KANT, Immanuel : Kritik der praktischen Vernunft. Grundlegung zur



Religiöse Erfahrung und göttliche Vernunft 43

In Wirklichkeit ist ein praktisches Postulat kein theoretischer Lehrsatz,
obwohl Kant es erlaubt, ihn so darzustellen. Das „praktische Postulat" ist
vom Standpunkt der theoretischen Vernunft aus gesehen unbeweisbar und

vom Standpunkt der praktischen Vernunft aus gesehen zugleich unabdingbar.

Zum Beispiel wird das praktische Postulat der Unsterblichkeit der Seele

gerechtfertigt als vernünftige Erwartung, die sich in den Entwurf des
moralischen Anspruchs einschreibt. Die Moralität wird in der Tat niemals in den
Ruhestand versetzt, weil sie die Vollkommenheit eines unvollkommenen
Wesens verlangt. Sie verpflichtet vielmehr zur Vervollkommnung oder zur
Heiligung der Seele. Sie verlangt, die schlechten Regungen unaufhörlich zu
bekämpfen. Ein solcher Kampf ist im Hinblick auf den Menschen also im
Prinzip ewig. Das ist der Grund, weshalb die praktische Vernunft die
Unsterblichkeit der Seele postulieren muss: um deren unendlicher Vervollkom-
mnungsfähigkei willen.

Dennoch, die beiden Bedeutungen (die mathematische Bedeutung und
die philosophische [kantische] Bedeutung) treffen sich auf der Ebene, auf
der sich - wenn die Axiomatik feststeht - das Universum, das daraus
hervorgeht, nach seinem inneren Zusammenhang konstituiert, und es verdient
dieser Kohärenz entsprechend beurteilt zu werden.

Unter Bezugnahme auf Heidegger könnte man die Hypothese einer
existentiellen ultimativen Aufforderung bedenken: Diejenige, die darin bestünde,

sich einen Griff, eine Stabilität zu geben ganz im Bewusstsein, keinen
Schutz und festen Grund zu haben. Von diesem Standpunkt aus gesehen ist
der Agnostizismus nur noch ein theoretischer Standpunkt. Aber praktisch
wäre die individuelle Existenz der Alternative zwischen Atheismus und
Fideismus gegenübergestellt.

Das ist die These: Die Option für das eine oder das andere Glied der
Alternative ist ursprünglich nicht Sache des [jeweiligen] Glaubens, sondern
der Entschlüsse, wenn auch Atheismus wie Fideismus zur Zuständigkeit
eines praktischen Kritizismus gehören, indem sich der eine wie der andere
auf den theoretisch vorausgesetzten Agnostizismus stützen.

Ziel ist es folglich zu rekonstruieren, was im Fideismus wie im Atheismus

an Vernunft enthalten ist.
Wie ist Rechenschaft über den Glauben abzulegen? Wie ist dieses Ereignis

als Offenbarungs- oder Bekehrungsereignis zu denken, welches das ganze

Wesen erfasst, wenn es wahr ist, dass sich ein solches Ereignis ursprünglich

auf keinen vorgängigen metaphysischen Glauben stützt, sondern im
Gegenteil auf die radikale Unsicherheit des Agnostizismus?

Wie sind also die beiden Standpunkte zu versöhnen: der philosophische
Standpunkt, der beabsichtigt, das religiöse Engagement (den Glauben) als
Tatsache des autonomen Entschlusses des menschlichen Subjekts zu denken

Metaphysik der Sitten, hrsg. v. Wilhelm Weischedel [Werke, 7]. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1974, 253.



44 Jean-Marc Ferry

und den theologischen Standpunkt, der ein solches Engagement als eine
Tatsache der Offenbarung oder der göttlichen Gnade versteht?

Die Offenbarung vom psychologischen Standpunkt aus betrachtet

Die „archetypische" Seite des Entschlusses (zu glauben oder nicht zu glauben)

hängt davon ab, dass dieser nicht nur einen Blick auf die Welt lenken
lässt: Er zieht eine Reihe von Konsequenzen nach sich, die die Welt
beeinflussen. Es handelt sich nicht um Auswirkungen des Glaubens oder des

Nicht-Glaubens in der objektiven Gestalt der uns umgebenden Welt (zum
Beispiel auf der Ebene der Institutionen), sondern vielmehr um eine
Umgestaltung (transfiguration) der erlebten Welt, die durch die Neugestaltungen
der Erwartungshorizonte wie auch der Spielräume für Erfahrung eingeführt
werden.

Dies gibt den Anstoß zum grundlegenden Schema der interpersonalen
Beziehungen. Denken wir zum Beispiel an die Umgestaltung, die ein quasi
heiliges Leben bewirkt, das sich ganz dem Liebesdienst verschreibt, indem
es sich das Gebot der Nächstenliebe zu eigen macht und es wirklich
praktiziert. Es ist, als ob die erlebte Welt die Farbe wechseln, sich unter der
Wirkung der Gnade von neuem verzaubern würde. Man setzt in einer
solchen Person die innere Erleuchtung - Quelle einer unbesiegbaren Energie -
voraus, welche die Botschaft des Lebens wäre, des Lebens, das sich selbst
verlangt und sich in den Enthusiasmus, Liebe auszuteilen, das Licht unter
den Menschen zu verbreiten, übersetzt, was mit der Vorstellung übereinstimmt,

dass Gott die Glückseligkeit des Menschen ist. Deus est hominis
beatitudod0 In der Tat gibt es kaum eine Persönlichkeit dieses Ranges, die
ihre Existenz nicht unter das Zeichen Gottes stellt.

Fragen wir uns also - die Frage ist nicht empirisch - was ihre erste Geste,

ihr einleitender Akt war, damit die Welt, die daraus hervorgeht - die
ihre, aber auch diejenige der Personen, die sie [eine solche Persönlichkeit]
zu berühren gewusst haben wird - in den Augen vieler sich als ein Bild der
Erlösung darstellt. Zweifelsohne findet die Kraft einer solchen Persönlichkeit,

ihre charismatische Kraft zur Verklärung des Alltäglichen, eine
gewissermaßen transzendentale Entwicklung in dem eines Tages gefassten Ent-
schluss, das Leben zu ändern. Man versteht, dass das Christentum ein
solches Ereignis einer Aktion der Dreifaltigkeit zugeschrieben hat. Es handelt
sich um die Umkehr: „Der Geist ist es, der die Türen der Elerzen öffnet,
damit die Menschen an den ITerrn glauben und ihn bekennen können".

Die Bekehrung, so wird in der Enzyklika Redemptoris missio des Papstes
Johannes-Paul II. erinnert, „drückt sich von Anfang an durch einen ganzen
und radikalen Glauben aus, der dem Geschenk Gottes weder Grenzen noch
Fristen setzt". Man ist folglich versucht, ein solch einschneidendes Ereignis
auf eine durch menschliches Wollen nicht beeinflussbare Wirkkraft
zurückzuführen.

!" THOMAS VON Aquin : Summa theologicae I, q. 2, a. 1, ad 1.



Religiöse Erfahrung und göttliche Vernunft 45

Das ist beispielsweise das, was Jung in Bezug auf den Versuch Rudolf
Ottos über das Heilige11 als „numinoses Element" (numinosum) bestimmt
hat, als reale Gegenwart, die - sichtbar oder unsichtbar - eine typische
Veränderung des Bewusstseins begründet („numinosum, présence réelle, qu'elle
soit visible ou invisible, qui détermine une modification caractéristique de
la conscience").12

Das Numinosum greift, wenn man so sagen kann, auf verschiedenen
Ebenen des Bewusstseins ein, von den Träumen angefangen über die Phänomene

der Besessenheit bis hin zu den Offenbarungen. Die psychischen
Kräfte - spirituelle oder andere -, die im Individuum wie autonome Kräfte
hervorquellen, sind nicht mehr nur parasitäre, störende Elemente, „Dinge",
die mit dem bewussten Ich interferieren, um in ihm die Sprache zu trüben.
Es handelt sich nun um Elemente, die sich zu Quasi-Personen erheben, die
mit einer autonomen Intention begabt sind, was Jung „sekundäre" oder
„Parzellenpersönlichkeiten" nannte.

Wenn auch solche Anmerkungen nicht eigentlich das Numinosum der
göttlichen Erfahrung betreffen, wenn man darunter ein Phänomen versteht,
das weit über die Interferenz der tendenziellen und „Parzellenpersönlichkeiten"

innerhalb eines Subjekts hinausgeht. Denn es handelt sich
vielmehr um einen Einbruch einer überwältigenden Botschaft, um eine
Offenbarung, die das menschliche Subjekt ganz beherrscht und erfasst mit seiner
Kraft, die mit der Idee einer Herrlichkeit assoziiert wird, die nur Gott
zukommt, wie es das zweite Prinzip des Protestantismus will. Das
numinosum der göttlichen Erfahrung bietet einen interessanten Schlüssel

um zu versuchen, das „lebendige Mysterium" der Religion vom psychologischen

Standpunkt aus zu begreifen. Dies tangiert jedoch in nichts den
philosophischen Standpunkt über das Phänomen des als Entschluss begriffenen
Glaubens.

Die Offenbarung vom philosophischen Standpunkt aus betrachtet

Es gibt hier zweifelsohne eine heikle Diskussion zwischen Philosophie und
Theologie, denn diese Letztere - soweit ihre Ausarbeitungen mit der
religiösen Erfahrung zu tun haben - wird die Tendenz haben, die Idee
abzulehnen, dass der Entschluss eines autonomen Subjektes am Anfang des

Glaubens steht.
Die christliche Tradition lädt eher ein zu denken, dass das Subjekt, nach

dem Beispiel des Paulus von Tarsus auf dem Weg nach Damaskus, von
einem Anruf erfasst wird, der von Gott selbst an es ergeht; und dieses göttliche

Numinosum scheint das menschliche Subjekt von einer persönlichen
Verantwortung im Hinblick auf seinen eigenen Glauben zu enteignen.

11 OTTO, Rudolf : Das Heilige (1917), frz. übers, v. ZUNDT, André : Le Sacré. Paris :

Payot 1919.
12 Vgl. JUNG, Carl Gustav : Psychologie et religion, übers, v. Marthe Bernson et Gilbert

Cahen, Editions Buchet / Chastel 1958, erstes Kapitel, « L'autonomie de l'inconscient ».



46 Jean-Marc Ferry

Hier stoßen wir übrigens auf das, was im Protestantismus problematisch
zu sein scheint, dessen Paradoxie darin besteht, dass diese Richtung des

Christentums - die mehr als jede andere Religion mit der wahren
Grundvorstellung der Moralität übereinstimmt, weil sie die Motivation für die
Pflicht weder von einer Belohnung noch von einer Strafe abhängig macht -
dennoch behauptet, dass das erste Prinzip des Heils die Gnade sei, so, als

wolle sie das voluntaristische Missverständnis vermeiden, welches das Prinzip

sola fides (der Glaube allein rettet) hervorrufen könnte, zu dessen

Zustimmung noch auf einen Entschluss des autonomen endlichen Subjektes
verwiesen werden könnte.

Hier gibt es eine Schwierigkeit, welche die kritische Philosophie nicht
vernachlässigen darf und die sie übrigens in der Person ihres überragensten
Vertreters hat übernehmen können, der um der Sache willen ein Konzept
des Geistes eingeführt hat, das unterschieden wird von dem der Seele. Es

gibt im Menschen, erklärte Kant,

„[...] ein actives (durch) keine Sinnenvorstellung erregbares dem Menschen
einwohnendes nicht als Seele denn das setzt einen Körper voraus sondern als
Geist begleitendes Princip [...] der [lege: das] gleich als eine besondere
Substanz nach dem Gesetze der moralisch//practischen Vernunft über ihn
unwiderstehlich gebietet f...]."13

Indem er das sagte, hielt sich Kant zugleich auf dem Gipfel der
kritischen Intelligenz und, wie man in der Segelschifffahrt sagt, „am nächsten"
dessen, was er selbst „fanatisches Konzept" nennt - verstehen wir darunter
die Hypostase, als die sich die Vernunft versteht, „wenn das, was im
Menschen ist, als etwas dargestellt wird, das ausserhalb von ihm ist und das

Werk seines Denkens wie ein Ding an sich (Substanz).14
Dennoch lässt uns die Präsenz des moralischen Gesetzes oder besser: die

Kraft des kategorischen Imperativs beinahe zum Trotz dazu hinneigen, dieses

zugleich moralische und göttliche Numinosum unter der Kategorie einer
Substanz gelten zu lassen, wo sich die Permanenz der aktiven Präsenz der
Disposition zur Persönlichkeit ausdrückt. Es ist, als ob ein persönliches
Wesen - Gott - durch die „illokutionäre Kraft" des kategorischen Imperativs

in uns handeln würde, der, sicherlich

13 « [...] un principe actif, que ne peut stimuler aucune représentation sensible, habitant
dans l'homme, non comme âme, car cela suppose un corps, mais l'accompagnant comme
esprit, qui à la façon d'une substance particulière exerce irrésistiblement son commandement
sur lui, selon la loi de la raison éthico-pratique [...]. (KANT, Immanuel: Opus postumum,
traduction, présentation et notes par François Marty. Paris: PUF 1986, 189, dt. Text
entnommen aus KANT, Immanuel: Kant's handschriftlicher Nachlaß, Bd. IX: Opus postumum,
Zweite Hälfte (Convolut VII bis XIII). Berlin/Leipzig: Walter de Gruyter & Co 1938, 55.

14 « [...] lorsque ce qui est dans l'homme est représenté comme quelque chose qui est
hors de lui, et l'œuvre de sa pensée comme une chose en soi (substance) », (Kant, Immanuel:
Opus postumum, 213).



Religiöse Erfahrung und göttliche Vernunft 47

„[•••] keine Substanz voraussetzt, die auf höchster Ebene gebietet und ausserhalb

von mir wäre, sondern es ist ein Ge- oder Verbot meiner eigenen
Vernunft. Dennoch ist er als von einem Wesen kommend zu betrachten, das eine
unwiderstehliche Kraft über alles hat."1-5

Die Philosophie Kants ist an sich eine atheistische Philosophie, denn auf
keiner Ebene der Vernunft, ob es sich nun um die theoretische oder selbst

um die praktische Ebene handelt, muss Gott als Garantie für die Argumentation

herangezogen werden.
Aber das hindert nicht, dass in den Augen Kants, der sich in diesem

Punkt nach der theologischen Tradition richtet, die Gebote nur imperative
Kraft haben, wenn sie die Tat Gottes sind, obgleich sie die Tat der
Vernunft sind. Und dennoch könnte die Transzendentalphilosophie um keinen
Preis auf das Prinzip der Autonomie des endlichen Subjektes verzichten, das

darin besteht, sich selbst sein eigenes Gesetz zu geben und mithin, sagte
Kant, „anderen, äußeren Gesetzen" nicht zu gehorchen, „nur jenen, denen
ich meine Zustimmung habe geben können". Aber sie [die Transzendentalphilosophie]

ist in ihrer reflexiven Spitze fähig, Platz zu machen für das,

was ein enger Laizismus für einen religiösen Dogmatismus halten würde.
Hier sieht man, wie das kritische Denken in seinen höchsten

Aufgipfelungen es möglich macht, Philosophie und Theologie, Vernunft und
Religion, Entschluss und Offenbarung zu versöhnen. Wenn ein solcher
Glaubensentschluss in unseren Tagen in einem okzidentalen Zusammenhang

geschieht, stellt er, der faktisch sowohl eine Umkehr und darin ein
Werk der Gnade ist, eine Dimension eines existentiellen Wagnisses dar,
dessen außergewöhnliches Format mit der allgemeinen agnostischen
Voraussetzung unserer Zeit zu tun hat. Denn in dem Maß, in dem der positive
religiöse Entschluss eine solche praktische Bedeutung entfaltet, bezeugt sich
seine Authentizität, zeigt er die moralische Kraft einer Grundorientierung,
die zu Beginn ohne Stütze oder Grundlage ist, aber die ganze spätere
Geschichte einleitet.

So sieht die Freiheit einer zu praktischen Postulaten fähigen Person aus.
Es versteht sich von selbst, dass eine solche Person sich nicht den naiven
Vorstellungen traditioneller Religionen wird anvertrauen haben können,
Vorstellungen eines unendlich guten und allmächtigen Vaters, der tröstet
und vergibt, und allen besänftigenden Geschichten über das Jenseits, die
(zumindest wenn man sie auf einer ersten Stufe versteht), nur wie Märchen
für Kinder erscheinen können.

Der grundlegende Agnostizismus funktioniert auch in der religiösen
Ausrichtung selbst, wie um mit Recht den Entschluss, zu vertrauen, zu
behaupten. Das ist das existentielle Risiko, das der den praktischen Postulaten
zugrunde liegenden Freiheit innewohnt.

15 « [...] ne suppose pas une substance commandant en position suprême qui serait hors
de moi, mais c'est un commandement ou un interdit de ma propre raison. Malgré cela, il est à

considérer comme provenant d'un être, qui a un pouvoir irrésistible sur tout (KANT,
Immanuel: Opus postumum, 208, Hervorhebungen J.-M. Ferry).



48 Jean-Marc Ferry

Das existentielle Engagement in die argumentierende Vernunft
integrieren

Der Entschluss, der über den einen oder den anderen Weg in den
fundamentalen Sinn der Existenz hineinführt, öffnet die Welt, die als ein Ganzes

von Möglichkeiten und Efnmöglichkeiten verstanden wird, die gleichzeitig
gegeben sind. Der Horizont, unter den wir uns zusammen stellen, beein-
flusst die späteren Interaktionen entscheidend und die apriorischen
Vernunftsätze, unter denen die Beziehungen zur Welt und zu sich selbst
eingerichtet werden konnten, sehen sich darin neu geordnet.

Die Welt bietet genauer bestimmte Möglichkeiten, was die durch die so

ausgewählten Orientierungen eröffneten Perspektiven betrifft. Es sind ebenso

viele Wege, auf denen die vitale Erfahrung aufbaut und je nachdem, welche

man gewählt hat, ist die Erfahrung der Welt eine andere. Die
Gegenüberstellung von so entworfenen Welten tendiert dazu, sich auf einem
argumentativen Register abzuspielen, und dort macht der Konflikt, der
Fideismus und Atheismus auf epideiktische Art einander gegenüberstellen konnte

(Lob oder Tadel, Apologie oder Stigmatisierung), normalerweise einem

ganz anderen Streit Platz, der mehr mit dem alten Geist der Dialektik
übereinstimmt, in dem es nicht mehr darum geht, sich der Feigheit oder des

Hochmuts, des schlechten Glaubens oder der Blindheit zu beschuldigen,
sondern darum, in einem kooperativen Geist die „Wahrheit" zu suchen. Nicht,
sicherlich, um in Erfahrung zu bringen, ob Gott existiert oder ob die menschliche

Seele unsterblich ist, sondern um den existentiellen Beitrag zu
erkennen, der durch solche praktische Postulate oder durch deren Ablehnung
aus den eröffneten Horizonten gewonnen wurde (oder umgekehrt, den

erfahrungshaften Verlust, der aus den verschlossenen Horizonten folgt).
Indem sie auf den spekulativen, im schlechten Sinne des Wortes

„metaphysischen" Charakter verzichtet, gleicht sich die Konfrontation über
die religiöse Frage, die so an eine Form praktischer Debatte zurückgegeben
wird, dem Typ einer moralischen Argumentation an, jedoch mit einer starken

transzendentalen Konnotation.
Ihr theoretischer Ort erscheint nun als derjenige der praktischen Postulate,

welche fundamentale existentielle Orientierungen gebieten: nicht nur,
zu glauben oder nicht zu glauben, sondern auch und vor allem, die Wahl
des Guten zu bewirken oder nicht zu bewirken; es ist nicht dasselbe, seine

Aufgabe aus Pflicht zu tun oder nicht zu tun.
In der christlichen Religion, einschließlich des ursprünglichen Luthertums,

ist Gott wirklich unter den Menschen, wenn sich diese versammeln,
um im Andenken an ihn das Brot und den Wein zu teilen. Da seine Gegenwart

postuliert wird, existiert Gott unter seinen Gläubigen. So verhält es

sich mit der Bedeutung des Glaubens. Und dazu nun die Analogie mit der
Moral: Nicht weil ich frei bin „muss ich" (im Sinne des moralischen
Gesetzes), sondern weil „ich muss (in diesem Sinne)", bin ich frei, d.h.
postuliere ich mich so. Indem ich dies tue, bin ich frei.



Religiöse Erfahrung und göttliche Vernunft 49

Ich stütze mich auf die (vorausgesetzte) Wende, die von Kant im Opus
postumum in Bezug auf die Kritik der reinen Vernunft herbeigeführt worden
ist. Es gibt darin zahlreiche Stellen, die geeignet sind, den Eindruck zu
erwecken, dass Kant die Ordnung des zu gründenden Fundaments, zwischen
Freiheit und kategorischem Imperativ, umkehrt: während nämlich die
Kritik der praktischen Vernunft darlegte, dass die Freiheit die ratio essendi
des moralischen Gesetzes sei, welches die ratio cognoscendi der Freiheit ist,
scheint das Opus postumum umgekehrt die Freiheit vom kategorischen
Imperativ abzuleiten. Hier wird das Konzept der Freiheit als „die Konsequenz
des kategorischen Imperativs" dargestellt, während dieser Letztere das erste
Factum wird, das kategorisch als ein Absolutes gesetzt wird.

Auf diese Weise klärt sich für den Imperativ sein Charakter einer
synthetischen Proposition a priori. Es handelt sich um ein faktisches „Es
gibt". Wie es Kant in seinem Opus postumum schreibt: « Il y a de fait dans

l'esprit de l'homme un principe de la raison éthico-pratique, un commandement

du devoir », oder auch: « Le concept de la liberté se fonde sur un
fait: l'impératif catégorique », und auch: « Ce n'est pas le concept de la
liberté qui est la base sur laquelle le concept de droit et de devoir peut être
fondé, mais au contraire le concept de devoir contient le fondement de la

possibilité du concept de liberté, qui est postulé par l'impératif catégorique

»16.

Das praktische Postulat verstärkt sich im Akt des Postulierens durch
seine eigene Performativität. Von einer solchen Performativität findet man
eine extrem säkularisierte Spur in den zeitgenössischen Neubegründungs-
versuchen der Moralität. Für Habermas sieht sich die Kant'sche Gegenüberstellung

von Intelligiblem und Empirischem zurückgeführt auf die immanente

Spannung, die man, sagt er, „an der faktischen Kraft kontrafaktischer
Voraussetzungen im Inneren der alltäglichen kommunikativen Praxis selbst"17
erkennt. Dies erinnert implizit an die Warnung Kants, nach der „die reine
Vernunft" auf der praktischen Ebene „selbst die Kausalität besitzt, die ihr
erlaubt, das wirksam hervorzubringen, was ihr Konzept enthält"18;
wodurch es leicht wäre, die idealisierenden Postulate (postulations) mit dem

Einwand, es handle sich „nur um eine Idee", zu unterlaufen.

Es handelt sich m.E. eher um einen Perspektivenwechsel als um eine wirkliche
Umkehrung. In der Tat sagt Kant nicht, dass der kategorische Imperativ das Fundament der
Freiheit ist, sondern des Konzeptes der Freiheit (oder manchmal freilich des „unbegreiflichen
Systems der Freiheit"). Wenn man genau auf den Buchstaben achtet, gibt es keinen Widerspruch

zwischen diesen Behauptungen und der früheren These.
17 « [...] à la force factuelle des présuppositions contrefactuelles, au sein même de la

pratique communicationnelle quotidienne », (HABERMAS, Jürgen: De l'Ethique de la discussion,
trad, par Mark Hunyadi. Paris : Cerf 1992, 24, Hervorhebungen J.-M. Ferry).

18 « [...] la raison pure possède même la causalité qui lui permet de produire
effectivement ce que son concept contient », (KANT, Immanuel: Critique de la raison pure, traduction,

introduction et notes par Alain Renaut. Paris : Flammarion 2001, 351).



50 Jean-Marc Ferry

Von der konstitutiven Kraft kontrafaktischer Postulate

Wenn man nun aber die Sphäre der Religion als zur kontrafaktischen
Ordnung der kritischen Vernunft gehörig begreift, sieht man, dass das Wort
„glauben" dann eher „leben nach" Erwartungen oder Enttäuschungen
bedeutet, die das praktische Universum des Individuums ausmachen werden,
mithin es in die Lage zu versetzen, gewisse „Wahrheiten" eher als andere zu
sehen, tiefe Erfahrungen - profane oder mystische - zu machen, die auf
selektive Art und Weise Möglichkeiten eröffnen oder verschließen.

In dieser Hinsicht bringt die philosophische Reflexion möglicherweise
über das Verstehen des gesunden Menschenverstand hinaus das Verständnis
dafür, dass die Postulate der praktischen Vernunft auf der Grundlage jedes
Glaubens zugelassen werden können, der einen transzendenten Charakter
annimmt, jener Glaubensarten, anders gesagt, die auf fundamentale Weise
unsere gelebte Erfahrung und unser alltägliches Handeln entscheidend
beeinflussen. So verhält es sich mit der äußeren Welt, mit der Existenz des

anderen, mit diesen Dus, die für sich selbst Ichs sind und mit der Realität
eines Ichs, das denkt, will und auf eine freie Art und Weise entscheidet.

Das sind fundamentale Wahrheiten, die sich nicht beweisen lassen, die
der gesunde Menschenverstand für Gewissheiten hält und an denen sich die
Philosophie wie an Rätseln stößt. Für eine Art passive Zustimmung sind sie

nichts als Gewissheiten, fundamentale Glaubenseinstellungen, die nicht
erschüttert werden, ohne dass das Gesamte der Erkenntnisse und der Praktiken

davon betroffen wird. Aber im Lichte eines emanzipatorischen
Interesses betrachtet, nehmen sie den rationalen Status von Postulaten an,
denen verantwortliche Subjekte zustimmen müssen, damit es eine Welt für sie

gibt.
Die Vernunft antwortet so auf die den praktischen Postulaten eignende,

performative Art und Weise auf die ersten Fragen, die sie auf die
indikativische Weise theoretischer Behauptungen nicht lösen könnte, und auf
diesem kontrafaktischen Niveau, auf dem sich eine Ablösung des
hypothetischen durch ein kategorisches Register ankündigt, autorisiert die
Moralität - ohne ihren Standpunkt zu verlassen - eine mögliche Rezep-
tivität gegenüber Intuitionen, die im Schoß der großen Religionen erarbeitet

worden sind.


	Religiöse Erfahrung und öffentliche Vernunft : über die Beziehungen zwischen verfassungsmässigem Agnostizismus und religiösem Glauben im europäischen Raum

