Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)
Heft: 1
Artikel: Religiése Erfahrung und 6ffentliche Vernunft : Giber die Beziehungen

zwischen verfassungsmassigem Agnostizismus und religibsem
Glauben im europaischen Raum

Autor: Ferry, Jean-Marc
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760769

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760769
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FERRY, JEAN-MARC

Religiése Erfahrung und 6ffentliche Vernunft'

Uber die Beziehungen zwischen verfassungsmaissigem
Agnostizismus und religiosem Glauben
im europdischen Raum

1. KANN DIE OFFENTLICHE AGNOSTISCHE VERNUNFT IN IHREM INNERN DIE
AUBERUNGEN DER RELIGIOSEN ERFAHRUNG AUFNEHMEN ?

Die rechtliche Garantie einer gleichen Freiheit zwischen den Mitgliedern
einer Gesellschaft gibt Anlass zu grundlegenden individuellen Rechten. Die-
se lassen sich genau untersuchen, angefangen von den ersten Generationen
von grundlegenden Zivilrechten, welche die physische Integritit von Per-
sonen garantieren, bis zu den letzten Generationen heutigen Datums, die
unter dem allgemeinen Titel der grundlegenden moralischen Rechte einge-
ordnet werden konnten, indem man die kulturellen Rechte, die ,,Per-
sonalitdtsrechte®, welche die personliche Identitit schiitzen und foérdern,
die politischen Rechte der Kommunikation und der Partizipation sowie die
sozialen Rechte der Leistung und der Solidaritit darin einschliefdt. Aber
wenn auch das politische Prinzip einer gleichen Freiheit zwischen (gleich-
berechtigten) Mitgliedern seitens der rechtlichen Gemeinschaft eine solche
Ableitung grundlegender Rechte als konsequente Implikation ausreichend
legitimieren kann, setzt dasselbe Prinzip seitens der moralischen Gemein-
schaft iiberdies Pflichten der Gegenseitigkeit, der Toleranz und der Nicht-
Diskriminierung voraus. Im Ganzen stiitzt sich eine liberale Verfassung auf
ein normatives Korpus, das nicht nur rechtlich, sondern auch deontisch und
axiologisch, ethisch im weiten Sinn des Wortes, ist. Dieser normative Kom-
plex ldsst sich in einem Katalog der grundlegenden oder konstitutiven
politischen Prinzipien fassen: Gleichheit, Freiheit, Solidaritit, Wechselsei-
tigkeit [...], iber die mit einem quasi-transzendentalen Argument ein sozia-
ler Konsens postuliert wird. Tatsichlich erscheint ein solcher Konsens als
die Bedingung, ohne die die soziale Koexistenz und die soziale Kooperation
im politischen System eines dissensus unmoglich wiren. Anders gesagt: die
dargelegten politischen Prinzipien miissen Gegenstand einer Zustimmung
seitens aller Gesellschaftsmitglieder sein, wenn diese Letzteren zugleich er-
hoffen kénnen sozial zu kooperieren, gemeinsam eine politische Gemein-

1 Vom Franzésischen ins Deutsche iibersetzt von Sigrun Jiger, Text autorisiert von Jean-Marc
Ferry.



34 Jean-Marc Ferry

schaft zu bilden, die durch das zivile Vertrauen in die 6ffentlichen Institu-
tionen des Staates geeint ist, und dennoch eigene Lebensstile zu entwickeln,
die auf Werte, Weltanschauungen, besondere Vorstellungen iiber das Gute
oder iliber das gute Leben verweisen, die zwischen den Handelnden nicht
notwendigerweise kongruent sind und sogar unvereinbar scheinen kénnen.
Die Zustimmung der Mitglieder einer Gesellschaft zu den ethisch-poli-
tischen Grundprinzipien, die fiir eine liberale Verfassung charakteristisch
sind, lduft auf das Postulieren eines reflektierten Konsens hinaus, der die
moglichen Divergenzen der anthropologischen Vorstellungen nicht beriihrt,
die beispielsweise die Bestimmung des Individuums, den Sinn seiner Exis-
tenz, die Bedingungen eines gelungenen Lebens, mit seiner Menschenwiirde
unvereinbare Praktiken usw. betreffen.

Grenzen des politischen Liberalismus

Praktisch also verweist ein solcher Konsens, der sich auf die verfassungs-
mifligen Prinzipien einer liberalen Gesellschaft stiitzt, wohl auf eine proze-
durale moralische Gemeinschaft, die sich jedoch zuriickhilt, zu Fragen wie
Selbstmord, Euthanasie, gewollter Schwangerschaftsabbruch, Ehe zwischen
Homosexuellen, das Klonen von Menschen und allgemein zu all jenen
Fraugen Position zu beziehen, die metaphysische Uberzeugungen oder ,,In-
tuitionen® direkt aufs Spiel setzten. Die Zustimmungsgemeinschaft, die fiir
den reflexiven Konsens vorausgesetzt ist, verpflichtet zu keiner Einstimmig-
keit in Bezug auf wesentliche moralische Fragen. John Rawls hat mit dem
Ausdruck overlapping consensus“ diese reflexive Charakteristik einer
grundlegenden, metaphysisch neutralen Ubereinstimmung formuliert, die
fiir das Funktionieren von Gesellschaften, die durch die , Tatsache des Plu-
ralismus® gezeichnet sind, notwendig ist: Die Mitglieder einer Gesellschaft
konnen sich iiber grundlegende politische Prinzipien einigen und zugleich
ihre jeweilige Weltsicht oder ihre verschiedenen, eventuell divergenten
Wertesysteme bewahren, sofern diese Wertesysteme und Weltanschauungen
bei ihren Anhingern als verniinftig bezeichnete, d.h. mit einer dauerhaften
sozialen Zusammenarbeit kompatible, Orientierungen fordern oder wenigs-
tens zulassen. Es kann also eine Zustimmung der Gesellschaftsmitglieder zu
gemeinsamen Normen auf der Basis moglicherweise einzelner, (im dufders-
ten Fall) je eigener Werte geben; und wihrend nun diese gemeinsamen Nor-
men — beispielsweise die politischen Prinzipien, die Gegenstand eines refle-
xiven Konsens’ sind — mit vollem Recht zur éffentlichen Vernunft gehoren,
gehoren die einzelnen Werte, die jedem eigen sind, dagegen zum Bereich
der privaten Uberzeugung.

An dieser Stelle findet man etwas wieder von der alten Hobb’schen
Unterteilung zwischen einer politischen Vernunft oder Staatsvernunft, die
offentlich ist, und einer religiosen Uberzeugung, die dann dem forum
internum des individuellen, privaten Gewissens tibertragen wird. Es ist
wahr, dass in der liberalen Konstruktion und im Unterschied zum absolu-
tistischen Entwurf keine politische Zensur iiber dem 6ffentlichen Ausdruck



Religiose Erfahrung und gottliche Vernunft 35

privater Uberzeugungen liegt oder liegen darf, sobald dieser Ausdruck
grammatisch die propositionale Form annimmt. So hielt man die gram-
matikalische Norm fiir fihig, abdriftenden Empfindungswortern, Aufrufen
zu Aufruhr oder Mord und Beschimpfungen vorbeugen zu kénnen. Mit
dem Aufkommen einer unsinnigen Diktatur des politisch Korrekten, schiitzt
diese grammatikalische Klausel heute die Individuen nicht mehr gegen den
»Meinungsdeliktprozess“. Wie dem auch sei, die Gewissensfreiheit, die bei
Hobbes latent oder virulent war, sieht sich jetzt durch den Liberalismus ge-
heiligt und fortgefiihrt in der Ausdrucks- und Meinungsfreiheit. Diese Frei-
heit charakterisiert die offentlichen Riume und die authentisch liberalen
Gesellschaften. Aber ihrer Grundlage entsprechend ist es dennoch nicht
erlaubt, dass all-umfassende ,Weltanschauungen® — wie frei auch immer
ihre Verteidigung und ihre Darstellung in den 6ffentlichen Raumen sei — je-
mals die politischen Prinzipien pluralistischer Gesellschaften beherrschen
oder sogar veridndern kénnten.

Deshalb hat die o6ffentliche Vernunft, im pragmatischen und prozedu-
ralen Sinn dessen verstanden, was sich im 6ffentlichen Diskurs abspielt, fiir
den Liberalismus keine politisch konstitutive Bedeutung, wihrend die poli-
tischen Prinzipien, die man fiir die pluralistischen Gesellschaften fiir kons-
titutiv hilt, metaphysisch neutral sind. Auch kann man die liberalen Gesell-
schaften als Gebilde betrachten, die durch eine Konstruktion aus einer
politischen Exkommunikation des Religiésen auf der Basis eines verfas-
sungsmifSigen Agnostizismus hervorgehen.

Welches sind nun die Einwinde, die gegen dieses Modell politischer Or-
ganisation erhoben werden?

Zuerst ist es die praktische Unmaéglichkeit fiir die Biirger, untereinander auf
der Ebene der von ihnen konstituierten politischen Gesellschaften die
Bedingungen fiir ein gutes Leben wirksam aufeinander abzustimmen, wo-
raus ein Defizit an ziviler Autonomie resultiert.

Die Grundlagen der politischen Gerechtigkeit miissen im Prinzip Gegen-
stand einer Zustimmung der Beteiligten sein, was deren private Autonomie
voraussetzt, wihrend die Vorstellung des Sozialvertrags diese individuelle
Zustimmung so darstellt, als handle es sich um eine kollektive Zustimmung,
was die offentliche Autonomie der Gesellschaftsmitglieder impliziert,
insofern sie Biirger sind. Es bleibt, dass eine solche staatsbiirgerliche
Befihigung lediglich fiir die Definition der gerechten Gesellschaft (ihrer
grundlegenden Prinzipien) festgehalten wird, nicht jedoch zur Bestimmung
des guten Lebens. Der Liberalismus setzt in der Tat voraus, dass die Be-
stimmung des guten Lebens allein eine Frage des privaten, individuellen
Zustindigkeitsbereichs sei. In diesem Sinne forderte Benjamin Constant die
politische Autoritit heraus: ,,Dass sie sich darauf beschrinken mége gerecht
zu sein; wir werden uns darum kiimmern gliicklich zu sein“. Hier haben wir
die liberale Illusion. Die Erfahrung zeigt zur Geniige, dass die Verwirk-
lichung und zuvor die Bestimmung der Bedingungen fiir ein gutes Leben



36 Jean-Marc Ferry

nicht in der Reichweite des Individuums liegen, das seine Urteils- und
Handlungsfreiheit privat und im duflersten Fall isoliert fiir sich selbst
ausiibt. Es handelt sich um eine solipsistische Illusion. Die Bedingungen fiir
ein gutes Leben kénnen nur kollektiv und konsensuell giiltig bestimmt
werden. Auf die eine oder andere Art verweisen diese in der Tat auf den
Umwelt-Rahmen des Wohnungswesens und des Zusammenlebens. Nun aber
konnen diejenigen, die dafiir sensibel sind, nur hoffen, gut oder einfach
korrekt zu leben, wenn dieser Rahmen ihren ,isthetischen® Kriterien im
wieten — Lebensstile einschliefSfenden — Sinne nicht wesentlich widerspricht.

Dann ist es die Unmoglichkeit fiir die Gesellschaftsmitglieder, ihren grund-
legenden politischen Konsens mit einer Konvergenz iiber eine substan-
tiellere Selbst-Definition gleichzusetzen. Daher gibt es ein strukturell be-
dingtes Leiden, das als Verletzung der moralischen Identitit der Person er-
lebt wird.

Es ist in der Tat notwendig, dass der grundlegende reflexive Konsens,
der fiir die Moglichkeit der pluralistischen Gesellschaften vorausgesetzt
wird, anders gesagt: der ,overlapping consensus“, auf Grund seines strikt
spolitischen® Charakters die Behandlung ethischer Probleme der Gesell-
schaft, die ein ,metaphysisches“ Selbstverstindnis der Person beriihren,
nicht verdeckt oder voreilig entscheidet. Dies erzeugt bei vielen eine mora-
lische Leidenssituation, die durch die liberalen Gesellschaften nicht als legi-
tim anerkannt wird — unterdriicktes oder ,verdringtes“ Leid, was krank-
heitsverursachend ist. Auf diese Weise zwingt die umgebende Normativitit
auf der Ebene einer offentlich liberalen konstitutiv agnostischen Vernunft
eine ,repressive Toleranz“ im Hinblick auf Praktiken auf, die ein Bild der
Menschheit vermitteln, das manche als erniedrigend, fast unertraglich em-
pfinden. Es handelt sich vor allem um Gesten oder Handlungen, die direkt
den Bezug der Person zu sich selbst betreffen. Aber es kann sich auch um
Aktivititen handeln, die einen Bezug zu Tieren einschlieflen, Beziehungen,
die indes legal sind, aber als barbarisch oder unnétig grausam oder die
natiirliche Harmonie verletzend beurteilt werden. So konnen die Jagd oder
der Stierkampf von vielen wie ein Skandal und eine direkte Beeintrich-
tigung der Bedingungen fiir ein verséhntes Leben erlebt werden. Dennoch
schreibt die liberale Toleranz vor, dass jedermann solche Praktiken ertrigt,
solange sie erlaubt sind und bleiben. Auch fragt man sich, auf welcher ratio-
nalen Grundlage sich die liberalen Gesellschaften dazu ermichtigen, we-
sentliche Normen aufzuerlegen, die sich — wie das Verbot des Suizids oder
der Polygamie oder umgekehrt die Liberalisierung der Euthanasie oder der
Abtreibung — kaum auf zaghafte Ansdtze eines gesunden Menschenver-
standes stiitzen konnen, der weit davon entfernt ist, mit seinen eigenen
Festlegungen klarzukommen.



Religiose Erfahrung und gottliche Vernunft 37

Die Spannung zwischen Vernunft und Religion in den sikularisierten Rdiu-
men

Diese gegen das liberale Prinzip der modernen Gesellschaften erhobene Kri-
tik beinhaltet also implizit oder explizit Forderungen, die ,stark® sind, da
sie sich auf moderne Ideale beziehen kann. Das funktionale Defizit einer
offentlichen Vernunft, die strikt nach dem Modell liberaler Rechte
strukturiert ist, war schon fiir die Frage der Todesstrafe und ihrer Ab-
schaffung klar. Es erweist seine Wahrheit anlisslich von Streitigkeiten, die
durch Probleme wie den gewollten Schwangerschaftsabbruch, das Recht,
den eigenen Tod zu wihlen, die Grenzen der Genmanipulation und allen
Situationen, die philosophische Optionen iiber das Menschsein und den
Wert des Lebens aufs Spiel setzen. Wir brauchen zweifelsohne extra-
rechtliche Einsichten, um unsere aktuellen Schwierigkeiten zu beleuchten;
und wenn die Religion auf dem Weg einer Aufklirung ihrer Inhalte Fort-
schritte macht und bereit ist, sie in einem nicht unfehlbaren Geist dem pro-
fanen Verlangen nach Erliuterung auszusetzen, dann liegt in dieser Hin-
sicht ein Reichtum in den privatisierten Schitzen unserer moralischen Uber-
zeugungen und Intuitionen, wie sie die religiésen Traditionen de facto in
ihren Archiven halten. In dem Mafl freilich, in dem es den liberalen
Gesellschaften gelingen wird, die kanonischen Werte der o6ffentlichen
Vernunft — diejenigen iibrigens, die das verfassungsmifliige Projekt der Kon-
vention iiber die Zukunft Europas (in Wirklichkeit das Projekt iiber die EU-
Verfassung) unterstrichen hat2 — zu verinnerlichen, ist es moglich, dass Reli-
gion politisch nicht mehr dem Status streng privater Uberzeugung zuge-
rechnet wird.

Momentan leben wir noch im Widerstreit zwischen Vernunft und Re-
ligion. Hegel hat untersucht, wodurch ihre Verséhnung verhindert wird,
spourquoi ,entre les deux se trouve une cloison‘“. Dem ist so, wie er in sei-
nen Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion schreibt, weil das Denken
nicht das Wagnis eingehen will, sich ernsthaft mit der Religion ausein-
anderzusetzen und ihr ein vertieftes Interesse zu widmen: ,La pensée ne
veut pas se risquer a étudier sérieusement la religion et a lui vouer un
intérét approfondi“. Daher das aktuelle Interesse an einer Philosophie der
Religion, deren Aufgabe darin besteht, diese Trennung, dieses Hindernis
zum Verschwinden zu bringen (,dont la tiche ,consiste a faire disparaitre
cette scission, cet obstacle‘“). Andererseits, fiigte Hegel hinzu, muss die
Philosophie der Religion den Mut zur Erkenntnis, denjenigen der Wahrheit
und der Freiheit einfl6ffen.3 Nehmen wir nun aber an, dass die aktuelle Si-
tuation in der Europidischen Union dazu aufruft, ein neues, post-lai-

2 Insbesondere: Pluralismus, Toleranz, Gerechtigkeit, Solidaritit und Nicht-Diskriminie-
rung.

3 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Lecons sur la philosophie de la religion, 1¥* Partie:
Notion de la religion, trad. par J. Gibelin. Paris: Vrin 1971, 31. : « [...] la philosophie < doit
inspirer a la religion le courage de connaitre, celui de la vérité et de la liberté » »,



38 Jean-Marc Ferry

zistisches Verhiltnis einzufithren, durch das religiose Uberzeugung und juri-
dische Vernunft aufhéren wiirden, in Spannung zueinander zu stehen. Dann
kann die politische Handlung, die darin besteht, die Rolle der Kirchen im
europdischen ,zivilen Dialog®“ anzuerkennen, nur dann eine wirkliche Ver-
sohnung zwischen Spirituellem und Zeitlichem durchblicken lassen, wenn
die religiésen Autorititen bereit sind, einige ihrer Haltungen zu iiber-
priifen; z.B. auf den innerweltlichen soteriologischen Ehrgeiz zu verzichten,
die ,,Welt wieder zu verzaubern®, oder ,Europa eine Seele zu geben®, in-
dem sie sich als privilegierte Experten des Menschlichen hinstellen, insbe-
sondere in Bezug auf heikle Fragen, die durch die Entwicklungen der Bio-
technologie induziert worden sind, d.h. als Triger heilsamer, ja sogar
rettender Antworten, die den modernistischen Abweichungen vorbeugen
sollen. Besser wire es, die Implikationen einer Diskursethik mit ihren Pos-
tulaten der Autorititsgleichheit von Auferungen, der Kompetenzgleichheit
der Sprecher, der gleichen Freiheit der Wortergreifung, der gleichen Au-
thentizitit der Stellungnahmen sowie der prinzipiellen Offnung der Debatte
fiir exogene Proteste zu akzeptieren. Nach diesen Prinzipien wird der an-
dere nicht betrachtet als einer, der nur im Horizont vorginglicher Einstel-
lungen moégliche Wahrheit bringt, die er nach dem Muster des verum Israel
im jiidisch-christlichen Dialog von frither zur Ubergabe vorlegt.

Ein Vorteil der deliberativen Ethik ist es, dass sie gleich in Kontakt mit
wesentlichen Inhalten ist. Sie ist aus Prinzip offen fiir jede Uberlegung, wel-
cher Ordnung auch immer sie sei: religios, ethisch, wissenschaftlich, dsthe-
tisch, juridisch oder anders und von welchem kulturellen Horizont auch
immer sie kommt. Uber das Allgemeine, auf das sie zielt, wird keineswegs
voreilig nach einer bestimmten Vorstellung iiber das Wahre, Gerechte und
Gute oder auch nach der formellen Struktur der modernen juridischen Ra-
tionalitit eine Entscheidung getroffen, denn es ist vielmehr der pragma-
tische Horizont praktischer Verstindigungen, der eine Konfrontation der
Uberzeugungen voraussetzt. Es ist die Prozedur der iiber einen solchen ar-
gumentativen Horizont gefiihrten Diskussion selbst, die angeblich den In-
halt der Uberzeugungen ,rationalisiert”, einschlieflich dessen, was diese an
Konzeptionen des Guten oder des Gerechten vermitteln und was sie jedes
Mal an impliziter Metaphysik mit sich bringen. Aber Uberzeugungen zu
rationalisieren bedeutet hier nicht, sie zu neutralisieren oder sie im Sinne
eines formalistischen Ausschneidens der metaphysischen Imprignierungen,
die ihre semantische Substanz ausmachen, zu liutern. Rationalisieren be-
deutet vielmehr, dass der Ausdruck der Uberzeugungen in einen fiir Er-
klirungen und Rechtfertigungen offenen Prozess eintreten muss, der Auto-
Immunisierungsstrategien ausschlieflt. Das kritische Element, das die Aus-
wahl der Inhalte ermoglicht, liegt in den Bedingungen, die als verniinftig
angenommen werden und der Ablehnung oder der Annahme der Vor-
schlige durch die Beteiligten, die zugleich an der Diskussion teilnehmen. Es
ist wahr, dass die prozedurale Ethik in ihrem engen Konzept dazu tendiert,
die Grundlage der Annahme von Giiltigkeitsanspriichen mit einem Diskurs-



Religiose Erfahrung und gottliche Vernunft 39

Register in Ubereinstimmung zu bringen: die Argumentation. Aber man
kann auf vier Register ausweiten: Narration, Interpretation, Argumentation
und Rekonstruktion4, sodass auf diese Weise die offentliche Vernunft tole-
ranter, empfinglicher fiir Erfahrungsberichte und fiir Auflerungen von
Intuitionen wird, die nur schwer in die Rechtssprache iibersetzbar sind. Das
Recht selbst muss diese Ubersetzerfunktion iibernehmen, welche die Ver-
mittlung zwischen den komplexen Organisationen des Sozialsystems und
der Lebenswelt mit einschlieft.

Umgekehrt kann die Religion auf ihre Art die — zumindest in thesis —
wiinschenswerte Aufhebung ihrer politischen Exkommunikation ehren, in-
dem sie dem naiven Ausdruck profaner Fragen, die alle und jeden be-
schiftigen, einen aufgeschlossenen und bescheidenen hermeneutischen
Rahmen anbietet: angefangen von existentiellen Fragen, die uns immer mit
unserer metaphysischen Ignoranz konfrontieren; sodann wesentliche Frau-
gen in Bezug auf welche die Kirchen, wenn sie wirksam am zivilen Raum
teilnehmen wollen, die Tatsache akzeptieren miissen, dass eine solche Igno-
ranz das gemeinsame allgemeine Geschick ist und dass sie keine unfehlbare
Antwort bringen, indem sie beginnen mit: ,,Gott sagt, dass ...“. Dem vor
dem Heiligtum der Synagoge, der Kirche oder der Moschee Ausharrenden
ist das Wort Gottes nur noch das von Minnern und Frauen, die den An-
spruch erheben, es auszusagen. In einem solchen Raum, in dem die Religion
selbst am offentlichen Gebrauch der Vernunft teilhiitte, haben alle Gemein-
schaften teil am Agnostizismus, was die theoretische Vorbedingung ihrer
praktischen Meinungen betrifft, seien diese gegeniiber dem Angebot der
Religionen empfinglich oder im Gegenteil unempfinglich.

2. KANN DIE RELIGIOSE UBERZEUGUNG DEN AGNOSTIZISMUS DER MODER-
NEN VERNUNFT IN IHREM INNERN AUFNEHMEN?

Der wverfassungsmdlfige Agnostizismus, der am Ursprung des modernen
Staates steht, findet seine Rechtfertigung nicht nur in pragmatischen Be-
trachtungen, die sich auf das soziale Zusammenleben und auf die politische
Ordnung bezichen. Er griindet sich ebenso auf ethische Uberlegungen, die

4 Ich erlaube mir auf meine Beitridge zu verweisen: Narration, interprétation, argumen-
tation, reconstruction. Les registres du discours et la normativité du monde social. In: RE-
NAUT, Alain (dir.): Histoire de la philosophie politique. Paris: Calmann-Lévy 1999; L éthique
reconstructive. In: MESURE, Sylvie / SAVIDAN, Pierre: Dictionnaire des sciences humaines.
Paris: PUF 2006. Vgl. auch meinen Artikel La loi de Pargument meilleur peut-elle valoir
comme loi morale ? In: Le Supplément n°214 (sept. 2000).

5 Ein solcher Wunsch ist in der Tat prinzipiell. Aber in der Praxis ist er auf konditionale
Weise zu verstehen, denn es ist moglich, dass die Situation Europas, was seine moralischen
Fundamente von Toleranz und Respekt der freien Meinungsiuflerung betrifft, unter dem
Druck von Fanatismen so herunterkommt, dass man dahin kommen muss, die alte heilsame
republikanische Unterteilung zwischen offentlicher Vernunft und privater Uberzeugung zu
verhirten. Aber eine solche Mafinahme kénnte unter einem philosophischen Gesichtspunkt
nur die Bedeutung einer politischen Regression annehmen.



40 Jean-Marc Ferry

sich auf die Integritdt der Personen und auf den Schutz ihrer Freiheit be-
ziehen. Aber sei sie empirisch oder normativ, unter dem einen oder dem
anderen Aspekten ist die Rechtfertigung politisch.

Nun aber versteht es sich keineswegs von selbst, dass eine solche Recht-
fertigung der neutralistischen Haltung des Staates auf die Individuen iiber-
tragbar ist. In Bezug auf die individuelle Existenz verliert der Agnostizismus
praktische Legitimation, die er im Fokus der 6ffentlichen Vernunft hat, die
— gemifR dem Schema einer offiziellen Uberpriifung ihrer privaten Uber-
zeugungen durch liberale Prinzipien der politischen Gerechtigkeit wie Tole-
ranz, Gegenseitigkeit, gleiche Freiheit und Non-Diskriminierung — einen
konfessionell neutralen Standpunkt der Ubereinstimmung zwischen Ange-
horigen einer pluralistischen Gesellschaft vorschligt.

Meine These lautet, dass die individuelle Existenz praktisch vor die Al-
ternative zwischen Atheismus und Fideismus gestellt und aufgefordert wire,
zwischen diesen beiden Figuren zu wihlen, die durch die 6ffentliche Ver-
nunft jedoch auf den Skeptizismus bzw. auf den Dogmatismus verwiesen
werden, wobei der Agnostizismus dafiir angesehen wird, die kritische Po-
sition zu halten.

Es ist jedoch eine dem Standpunkt der 6ffentlichen Vernunft eigene Illu-
sion, vorauszusetzen, dass die beiden Haltungen — Atheismus und Fideismus
—, die sie zu iiberspannen glaubt, nur einen doxischen Wert, den Wert einer
weinfachen Meinung® hitten, dass sie also nicht dieselben kognitiven An-
spriiche oder auch Giiltigkeitsanspriiche allgemein haben kénnten wie die
in der Wissenschaft oder dem Recht verkorperte Vernunft.

Dies heifdt, ihren wesentlich praktischen Charakter zu verkennen: Im
einen wie im anderen Fall handelt es sich im Grunde weniger um An-
schauungen als um Beschliisse. Der praktische Sinn sowohl des Atheismus
als auch des Fideismus, soweit es sich um verniinftige Positionen handelt,
kommt selbst von einer agnostischen Voraussetzung her.

Auf diese Weise iibrigens konnen diese beiden Haltungen in einen Dia-
log miteinander und mit der 6ffentlichen Vernunft eintreten. Meines Wis-
sens gibt es nur wenige Worte, die fiir diese Situation passend sind. Die
Bezeichnung ,atheistisch® ist unbefriedigend, denn man kann religiés sein
und zugleich auf die Existenz Gottes verzichten. Umgekehrt ist das Wort
»gliubig® zweideutig, denn man kann Gott als notwendige Idee postulieren,
ohne zu glauben, dass Gott existiert.

Sprechen wir also vom Glauben (foi), um die praktische Orientierung
zur Religion zu bestimmen, wodurch wir — vielmehr als die Disposition zu
glauben (croire) — den noch zu erklirenden Entschluss bezeichnen, der
Wirklichkeit, dem Sein und dem Leben zu vertrauen. Das ist die Ent-
scheidung, die die Einladung: ,,Habt keine Angst!“ gutheifit. Thre Beweis-
fithrung wurde seit langem wahrgenommen und ausgenutzt: die Ablehnung
des Defitismus, die Verwerfung dieser tddlichen Versuchung, die im



Religiose Erfahrung und gottliche Vernunft 41

Grunde ,das Leben gemifs den Gottlosen® charakterisierte und die das
Buch der Weisheit durch kaum veraltete Themen gebrandmarkt hatte.6

Was das betrifft, was man unter Bezugnahme auf die ,,Nicht-Glaubigen®,
d.h. auf die, welche die Wahl der Religion ablehnen, Atheismus nennt,
verdient sicherlich nicht die Bezeichnung ,Skeptizismus“, denn, wenn er
wirklich rational ist, griindet er sich eigentlich nur auf praktische Uber-
legungen, zu denen auch die weise Weigerung gehort, sich unter dem
Druck eines verzweifelten Bediirfnisses nach Trost mehr oder weniger be-
wusst [llusionen hinzugeben.

Nochmals: Der verniinftige Atheist gibt nicht vor zu wissen, dass zum
Beispiel Gott nicht existiert. Er lehnt es vielmehr ab, unter der Idee Gottes
zu leben. Positiv gesagt: er zieht es vor, unter der Idee seiner unwiderruf-
lichen zeitlichen Endlichkeit zu leben. Er verabscheut die Schwiche derer,
die auf Grund eines psychologischen Bediirfnisses glauben und dadurch ei-
ne Feigheit des Geistes, eine Abscheu der Intelligenz offenbaren, die selbst
Gott beleidigen miisste, wenn er denn existierte! Denn der wahre Philosoph
ist, wenn man es Augustinus glauben soll, wohl derjenige, der Gott liebt.
Miisste er also nicht an diesem Geist des Freundes der Wahrheit teilhaben,
um sozusagen Gott von dessen Negation wieder hervorgehen zu lassen?
Von jeder Seite verdichtigt man den anderen der Schwiche oder der Feig-
heit.

Von Seiten des Atheismus hatte man die zeitgendssischen Dekonstruk-
tionen nicht erwartet, die durch Feuerbach, Marx, Nietsche und Freud ini-
tiiert wurden, um, wie Lucretius sagte, die ,,scheufSliche Maske* einer Reli-
gion anzuprangern, die lediglich Mystifikation, Beute des Aberglaubens und
der Angst ist.

Von Seiten des Fideismus ist das Argument nicht weniger profund: Der
Atheist wire im Grunde derjenige, der Angst hat, Angst vor dem Tod, und
der aus diesem Grund mit ihm einen Vertrag schlieffit; denn wenn er wirk-
lich den Sinn und die Liebe fiir das Leben hitte, wiirde er sich nicht wie ein
Verzweifelter in die Apologie des gegenwirtigen Augenblicks eines pathe-
tischen ,,carpe diem!* fliichten, das er sich so gerne als ein ,carpe aeternita-
tem!* vorstellen wiirde...

Aber versuchen wir vielmehr zu rekonstruieren, was es sowohl im Fide-
ismus als auch im Atheismus an Vernunft hat: in der Religion des Gliaubigen

6  Sie tauschen ihre verkehrten Gedanken aus und sagen: Kurz und traurig ist unser Le-
ben; fiir das Ende des Menschen gibt es keine Arznei und man kennt keinen, der aus der Welt
des Todes befreit. Durch Zufall sind wir geworden und danach werden wir sein, als wiren
wir nie gewesen. Der Atem in unserer Nase ist Rauch und das Denken ist ein Funke, der vom
Schlag des Herzens entfacht wird; verldscht er, dann zerfillt der Leib zu Asche und der Geist
verweht wie diinne Luft. Unser Name wird bald vergessen, niemand denkt mehr an unsere
Taten. Unser Leben geht voriiber wie die Spur einer Wolke und 16st sich auf wie ein Nebel,
der von den Strahlen der Sonne verscheucht und von ihrer Wirme zu Boden gedriickt wird.
Unsere Zeit geht voriiber wie ein Schatten, unser Ende wiederholt sich nicht; es ist versiegelt
und keiner kommt zuriick. Auf, lasst uns die Giiter des Lebens genieflen und die Schépfung
auskosten, wie es der Jugend zusteht* (Weish 2,1-2,6).



42 Jean-Marc Ferry

wie in derjenigen des Gottlosen. Der Gliubige ist nicht mehr das unreife
Wesen, das sich aus Angst vor dem Leben in die Illusion fliichtet. Man
denkt nicht mehr, dass es ,ein schoner Zug des Geistes ist, den Atheismus
zu behaupten®’, und was das Mitleid betrifft, dem dieser heute ausgesetzt
sein kann, ist es von Respekt gepriagt. Wir miissen also zugeben, dass Fide-
ismus und Atheismus, was ihren theoretischen Ausgangpunkt anbelangt,
eine radikale metaphysische Unwissenheit implizieren, und das will auch
heiffen: eine vollige soteriologische Unsicherheit.

Das pseudo-kognitive Verfahren der Metaphysiker, die gedacht haben,
der Religion einen Dienst zu erweisen, wenn sie sich daranmachen, Beweise
fiir die Existenz Gottes aufzustellen, hat sich klar als ein auswegloser Weg
erwiesen und in der Geschichte der Philosophie zeigt sich dies durch die
Kant zu verdankende Vermittlung eines Status der ,praktischen Postulate®,
der Behauptungen wie die der Existenz Gottes, der Unsterblichkeit der See-
le und der menschlichen Freiheit zuerkannt wird.

Es handelt sich fiir die wirklich kritische Intelligenz um eines der
wichtigsten Gesetze der philosophischen Tradition. Heute beruft man sich
gerne auf ein post-metaphysisches Denken. Aber vielmehr als sich als frei
gegeniiber der Metaphysik der Subjektivitit behaupten zu kénnen, indem
man, nach dem ,Subjekt“ oder dem ,Bewusstsein“, einen ,Paradigmen-
wechsel“ als Motto voranstellt, scheint mir, dass das philosophische Den-
ken erst dann wirklich post-metaphysisch ist, wenn es zuerst den kritischen
Sinn der praktischen Postulate integriert.8

Die praktischen Postulate als Fundament einer reflexiven Religion

Im Kant’schen Sinn des praktischen Postulats ist das Wort ,,Postulat® nicht
genau im mathematischen Sinn eines ersten Axioms zu verstehen, das sich
selbst nicht beweist, sondern dient eher als Primisse fiir jede weitere
Darlegung. Unter dem Begriff des praktischen Postulats erklirte Kant, ,,[...
verstehe] ich einen theoretischen, als solchen aber nicht erweislichen Satz
[...], so fern er einem a priori unbedingt geltenden praktischen Gesetz un-
zertrennlich anhangt*“.9

7 Ein Vorwurf, der Hobbes zu seiner Zeit durch Robert Boyle gemacht wurde. Hobbes
kann in der Tat als der erste moderne Philosoph betrachtet werden, der den Agnostizismus
verkiindigt hat. Indem er ausschloss, dass man Gott und seine Attribute kennen kénne (« Dieu
n’a pas des fins », Léviathan, Londres 1651, II, Xxxi) und indem er der natiirlichen Theolo-
gie den Status einer Erkenntnis absprach, setzte er den modernen Glauben an die Offen-
barung frei und lief die religiése Autoritit zugleich ganz auf die Seite der politischen Auto-
ritdt iibergehen.

8 Vgl. die zwei letzten Kapitel meiner ,Grammatik der Intelligenz“: Grammaire de I'intel-
ligence. Paris: Cerf 2004.

9 «[...] j’entends une proposition théorique, mais qui comme telle ne peut étre prouvée,
en tant que cette proposition est nécessairement dépendante d’une loi pratique ayant a priori
une valeur inconditionnée » (KANT, Immanuel : Critique de la raison pratique, trad. par
Francois Picavet, introduction de Ferdinand Alquié, Paris: PUF 1943 (1¢¢ édition), 132, dt.
Text entnommen aus : KANT, Immanuel : Kritik der praktischen Vernunft. Grundlegung zur



Religiose Erfahrung und gottliche Vernunft 43

In Wirklichkeit ist ein praktisches Postulat kein theoretischer Lehrsatz,
obwohl Kant es erlaubt, ihn so darzustellen. Das ,praktische Postulat® ist
vom Standpunkt der theoretischen Vernunft aus gesehen unbeweisbar und
vom Standpunkt der praktischen Vernunft aus gesehen zugleich unabding-
bar.

Zum Beispiel wird das praktische Postulat der Unsterblichkeit der Seele
gerechtfertigt als verniinftige Erwartung, die sich in den Entwurf des mora-
lischen Anspruchs einschreibt. Die Moralitit wird in der Tat niemals in den
Ruhestand versetzt, weil sie die Vollkommenheit eines unvollkommenen
Wesens verlangt. Sie verpflichtet vielmehr zur Vervollkommnung oder zur
Heiligung der Seele. Sie verlangt, die schlechten Regungen unaufhoérlich zu
bekimpfen. Ein solcher Kampf ist im Hinblick auf den Menschen also im
Prinzip ewig. Das ist der Grund, weshalb die praktische Vernunft die Un-
sterblichkeit der Seele postulieren muss: um deren unendlicher Vervollkom-
mnungsfihigkei willen.

Dennoch, die beiden Bedeutungen (die mathematische Bedeutung und
die philosophische [kantische] Bedeutung) treffen sich auf der Ebene, auf
der sich — wenn die Axiomatik feststeht — das Universum, das daraus her-
vorgeht, nach seinem inneren Zusammenhang konstituiert, und es verdient
dieser Kohirenz entsprechend beurteilt zu werden.

Unter Bezugnahme auf Heidegger konnte man die Hypothese einer exi-
stentiellen ultimativen Aufforderung bedenken: Diejenige, die darin bestiin-
de, sich einen Griff, eine Stabilitit zu geben ganz im Bewusstsein, keinen
Schutz und festen Grund zu haben. Von diesem Standpunkt aus gesehen ist
der Agnostizismus nur noch ein theoretischer Standpunkt. Aber praktisch
wire die individuelle Existenz der Alternative zwischen Atheismus und Fi-
deismus gegeniibergestellt.

Das ist die These: Die Option fiir das eine oder das andere Glied der
Alternative ist urspriinglich nicht Sache des [jeweiligen] Glaubens, sondern
der Entschliisse, wenn auch Atheismus wie Fideismus zur Zustindigkeit ei-
nes praktischen Kritizismus gehéren, indem sich der eine wie der andere
auf den theoretisch vorausgesetzten Agnostizismus stiitzen.

Ziel ist es folglich zu rekonstruieren, was im Fideismus wie im Atheis-
mus an Vernunft enthalten ist.

Wie ist Rechenschaft iiber den Glauben abzulegen? Wie ist dieses Ereig-
nis als Offenbarungs- oder Bekehrungsereignis zu denken, welches das gan-
ze Wesen erfasst, wenn es wahr ist, dass sich ein solches Ereignis urspriing-
lich auf keinen vorgingigen metaphysischen Glauben stiitzt, sondern im
Gegenteil auf die radikale Unsicherheit des Agnostizismus?

Wie sind also die beiden Standpunkte zu verséhnen: der philosophische
Standpunkt, der beabsichtigt, das religiose Engagement (den Glauben) als
Tatsache des autonomen Entschlusses des menschlichen Subjekts zu denken

Metaphysik der Sitten, hrsg. v. Wilhelm Weischedel [Werke, 7]. Frankfurt a. M.: Suhrkamp
1974, 253.



44 Jean-Marc Ferry

und den theologischen Standpunkt, der ein solches Engagement als eine
Tatsache der Offenbarung oder der gottlichen Gnade versteht?

Die Offenbarung vom psychologischen Standpunkt aus betrachtet

Die ,archetypische“ Seite des Entschlusses (zu glauben oder nicht zu glau-
ben) hingt davon ab, dass dieser nicht nur einen Blick auf die Welt lenken
lasst: Er zieht eine Reihe von Konsequenzen nach sich, die die Welt be-
einflussen. Es handelt sich nicht um Auswirkungen des Glaubens oder des
Nicht-Glaubens in der objektiven Gestalt der uns umgebenden Welt (zum
Beispiel auf der Ebene der Institutionen), sondern vielmehr um eine Umge-
staltung (transfiguration) der erlebten Welt, die durch die Neugestaltungen
der Erwartungshorizonte wie auch der Spielriume fiir Erfahrung eingefiihrt
werden.

Dies gibt den Anstof$ zum grundlegenden Schema der interpersonalen
Beziehungen. Denken wir zum Beispiel an die Umgestaltung, die ein quasi
heiliges Leben bewirkt, das sich ganz dem Liebesdienst verschreibt, indem
es sich das Gebot der Nichstenliebe zu eigen macht und es wirklich prak-
tiziert. Es ist, als ob die erlebte Welt die Farbe wechseln, sich unter der
Wirkung der Gnade von neuem verzaubern wiirde. Man setzt in einer sol-
chen Person die innere Erleuchtung — Quelle einer unbesiegbaren Energie —
voraus, welche die Botschaft des Lebens wire, des Lebens, das sich selbst
verlangt und sich in den Enthusiasmus, Liebe auszuteilen, das Licht unter
den Menschen zu verbreiten, iibersetzt, was mit der Vorstellung tiberein-
stimmt, dass Gott die Gliickseligkeit des Menschen ist. Deus est hominis
beatitudo.10 In der Tat gibt es kaum eine Personlichkeit dieses Ranges, die
ihre Existenz nicht unter das Zeichen Gottes stellt.

Fragen wir uns also — die Frage ist nicht empirisch — was ihre erste Ges-
te, ihr einleitender Akt war, damit die Welt, die daraus hervorgeht — die
ihre, aber auch diejenige der Personen, die sie [eine solche Personlichkeit]
zu beriihren gewusst haben wird — in den Augen vieler sich als ein Bild der
Erlésung darstellt. Zweifelsohne findet die Kraft einer solchen Personlich-
keit, ihre charismatische Kraft zur Verklirung des Alltidglichen, eine gewis-
sermaflen transzendentale Entwicklung in dem eines Tages gefassten Ent-
schluss, das Leben zu dndern. Man versteht, dass das Christentum ein sol-
ches Ereignis einer Aktion der Dreifaltigkeit zugeschrieben hat. Es handelt
sich um die Umkehr: ,Der Geist ist es, der die Tiiren der Herzen offnet,
damit die Menschen an den Herrn glauben und ihn bekennen kénnen®.

Die Bekehrung, so wird in der Enzyklika Redemptoris missio des Papstes
Johannes-Paul II. erinnert, ,driickt sich von Anfang an durch einen ganzen
und radikalen Glauben aus, der dem Geschenk Gottes weder Grenzen noch
Fristen setzt“. Man ist folglich versucht, ein solch einschneidendes Ereignis
auf eine durch menschliches Wollen nicht beeinflussbare Wirkkraft zuriick-
zufithren.

10 THOMAS VON AQUIN : Summa theologicae 1, q. 2, a. 1, ad 1.



Religitse Erfahrung und gottliche Vernunft 45

Das ist beispielsweise das, was Jung in Bezug auf den Versuch Rudolf
Ottos tiber das Heilige!! als ,numinoses Element® (numinosum) bestimmt
hat, als reale Gegenwart, die — sichtbar oder unsichtbar - eine typische Ver-
inderung des Bewusstseins begriindet (,,numinosum, présence réelle, qu’elle
soit visible ou invisible, qui détermine une modification caractéristique de
la conscience®).12

Das Numinosum greift, wenn man so sagen kann, auf verschiedenen
Ebenen des Bewusstseins ein, von den Traumen angefangen iiber die Phino-
mene der Besessenheit bis hin zu den Offenbarungen. Die psychischen
Krifte — spirituelle oder andere —, die im Individuum wie autonome Krifte
hervorquellen, sind nicht mehr nur parasitire, storende Elemente, ,,Dinge“,
die mit dem bewussten Ich interferieren, um in ihm die Sprache zu triiben.
Es handelt sich nun um Elemente, die sich zu Quasi-Personen erheben, die
mit einer autonomen Intention begabt sind, was Jung ,sekundire“ oder
»Parzellenpersonlichkeiten“ nannte.

Wenn auch solche Anmerkungen nicht eigentlich das Numinosum der
gottlichen Erfahrung betreffen, wenn man darunter ein Phinomen versteht,
das weit iiber die Interferenz der tendenziellen und ,Parzellenperson-
lichkeiten®“ innerhalb eines Subjekts hinausgeht. Denn es handelt sich viel-
mehr um einen Einbruch einer iiberwiltigenden Botschaft, um eine Offen-
barung, die das menschliche Subjekt ganz beherrscht und erfasst mit seiner
Kraft, die mit der Idee einer Herrlichkeit assoziiert wird, die nur Gott
zukommt, wie es das zweite Prinzip des Protestantismus will. Das
numinosum der gottlichen Erfahrung bietet einen interessanten Schliissel
um zu versuchen, das ,lebendige Mysterium® der Religion vom psycholo-
gischen Standpunkt aus zu begreifen. Dies tangiert jedoch in nichts den phi-

losophischen Standpunkt {iber das Phinomen des als Entschluss begriffenen
Glaubens.

Die Offenbarung vom philosophischen Standpunkt aus betrachtet

Es gibt hier zweifelsohne eine heikle Diskussion zwischen Philosophie und
Theologie, denn diese Letztere — soweit ihre Ausarbeitungen mit der reli-
giosen Erfahrung zu tun haben — wird die Tendenz haben, die Idee abzu-
lehnen, dass der Entschluss eines autonomen Subjektes am Anfang des
Glaubens steht.

Die christliche Tradition lidt eher ein zu denken, dass das Subjekt, nach
dem Beispiel des Paulus von Tarsus auf dem Weg nach Damaskus, von ei-
nem Anruf erfasst wird, der von Gott selbst an es ergeht; und dieses gott-
liche Numinosum scheint das menschliche Subjekt von einer persénlichen
Verantwortung im Hinblick auf seinen eigenen Glauben zu enteignen.

11 OTTO, Rudolf : Das Heilige (1917), frz. iibers. v. ZUNDT, André : Le Sacré. Paris :
Payot 1919.

12 ygl. JUNG, Carl Gustav : Psychologie et religion, iibers. v. Marthe Bernson et Gilbert
Cahen, Editions Buchet / Chastel 1958, erstes Kapitel, « L’autonomie de ’inconscient ».



46 Jean-Marc Ferry

Hier stoflen wir {ibrigens auf das, was im Protestantismus problematisch
zu sein scheint, dessen Paradoxie darin besteht, dass diese Richtung des
Christentums — die mehr als jede andere Religion mit der wahren Grund-
vorstellung der Moralitit {ibereinstimmt, weil sie die Motivation fiir die
Pflicht weder von einer Belohnung noch von einer Strafe abhingig macht —
dennoch behauptet, dass das erste Prinzip des Heils die Gnade sei, so, als
wolle sie das voluntaristische Missverstindnis vermeiden, welches das Prin-
zip sola fides (der Glaube allein rettet) hervorrufen konnte, zu dessen Zu-
stimmung noch auf einen Entschluss des autonomen endlichen Subjektes
verwiesen werden konnte.

Hier gibt es eine Schwierigkeit, welche die kritische Philosophie nicht
vernachlissigen darf und die sie iibrigens in der Person ihres {iberragensten
Vertreters hat iibernehmen konnen, der um der Sache willen ein Konzept
des Geistes eingefiihrt hat, das unterschieden wird von dem der Seele. Es
gibt im Menschen, erklirte Kant,

»[-.-] ein actives (durch) keine Sinnenvorstellung erregbares dem Menschen
einwohnendes nicht als Seele denn das setzt einen Korper voraus sondern als
Geist begleitendes Princip [...] der [lege: das] gleich als eine besondere Sub-
stanz nach dem Gesetze der moralisch//practischen Vernunft tiber ihn unwi-
derstehlich gebietet [...].%13

Indem er das sagte, hielt sich Kant zugleich auf dem Gipfel der kri-
tischen Intelligenz und, wie man in der Segelschifffahrt sagt, ,,am nichsten*
dessen, was er selbst ,,fanatisches Konzept® nennt — verstehen wir darunter
die Hypostase, als die sich die Vernunft versteht, ,wenn das, was im Men-
schen ist, als etwas dargestellt wird, das ausserhalb von ihm ist und das
Werk seines Denkens wie ein Ding an sich (Substanz).14

Dennoch ldsst uns die Prisenz des moralischen Gesetzes oder besser: die
Kraft des kategorischen Imperativs beinahe zum Trotz dazu hinneigen, die-
ses zugleich moralische und gottliche Numinosum unter der Kategorie einer
Substanz gelten zu lassen, wo sich die Permanenz der aktiven Prisenz der
Disposition zur Personlichkeit ausdriickt. Es ist, als ob ein personliches
Wesen — Gott — durch die ,,illokutiondre Kraft“ des kategorischen Impera-
tivs in uns handeln wiirde, der, sicherlich

13 «[...] un principe actif, que ne peut stimuler aucune représentation sensible, habitant
dans ’homme, non comme ame, car cela suppose un corps, mais "accompagnant comme
esprit, qui a la facon d’une substance particuliére exerce irrésistiblement son commandement
sur lui, selon la loi de la raison éthico-pratique [...]. (KANT, Immanuel: Opus postumum,
traduction, présentation et notes par Frangois Marty. Paris: PUF 1986, 189, dr. Text
entnommen aus KANT, Immanuel: Kant’s handschriflticher NachlafS, Bd. IX: Opus postumum,
Zweite Hilfte (Convolut VII bis XIII). Berlin/Leipzig: Walter de Gruyter & Co 1938, 55.

14 «[...] lorsque ce qui est dans ’homme est représenté comme quelque chose qui est
hors de lui, et ’ceuvre de sa pensée comme une chose en soi (substance) », (Kant, Immanuel:
Opus postumum, 213).



Religiose Erfahrung und gottliche Vernunft 47

»[...] keine Substanz voraussetzt, die auf héchster Ebene gebietet und ausser-
halb von mir wire, sondern es ist ein Ge- oder Verbot meiner eigenen Ver-
nunft. Dennoch ist er als von einem Wesen kommend zu betrachten, das eine
unwiderstehliche Kraft iiber alles hat.“15

Die Philosophie Kants ist an sich eine atheistische Philosophie, denn auf
keiner Ebene der Vernunft, ob es sich nun um die theoretische oder selbst
um die praktische Ebene handelt, muss Gott als Garantie fir die Argumen-
tation herangezogen werden.

Aber das hindert nicht, dass in den Augen Kants, der sich in diesem
Punkt nach der theologischen Tradition richtet, die Gebote nur imperative
Kraft haben, wenn sie die Tat Gottes sind, obgleich sie die Tat der Ver-
nunft sind. Und dennoch kénnte die Transzendentalphilosophie um keinen
Preis auf das Prinzip der Autonomie des endlichen Subjektes verzichten, das
darin besteht, sich selbst sein eigenes Gesetz zu geben und mithin, sagte
Kant, ,anderen, dufleren Gesetzen“ nicht zu gehorchen, ,nur jenen, denen
ich meine Zustimmung habe geben kénnen“. Aber sie [die Transzendental-
philosophie] ist in ihrer reflexiven Spitze fihig, Platz zu machen fiir das,
was ein enger Laizismus fiir einen religiosen Dogmatismus halten wiirde.

Hier sieht man, wie das kritische Denken in seinen hochsten Auf-
gipfelungen es moglich macht, Philosophie und Theologie, Vernunft und
Religion, Entschluss und Offenbarung zu verséhnen. Wenn ein solcher
Glaubensentschluss in unseren Tagen in einem okzidentalen Zusammen-
hang geschieht, stellt er, der faktisch sowohl eine Umkehr und darin ein
Werk der Gnade ist, eine Dimension eines existentiellen Wagnisses dar,
dessen auflergewohnliches Format mit der allgemeinen agnostischen Vor-
aussetzung unserer Zeit zu tun hat. Denn in dem Maf, in dem der positive
religiose Entschluss eine solche praktische Bedeutung entfaltet, bezeugt sich
seine Authentizitit, zeigt er die moralische Kraft einer Grundorientierung,
die zu Beginn ohne Stiitze oder Grundlage ist, aber die ganze spitere Ge-
schichte einleitet.

So sieht die Freiheit einer zu praktischen Postulaten fihigen Person aus.
Es versteht sich von selbst, dass eine solche Person sich nicht den naiven
Vorstellungen traditioneller Religionen wird anvertrauen haben konnen,
Vorstellungen eines unendlich guten und allmichtigen Vaters, der trostet
und vergibt, und allen besidnftigenden Geschichten iiber das Jenseits, die
(zumindest wenn man sie auf einer ersten Stufe versteht), nur wie Mirchen
fiir Kinder erscheinen kénnen.

Der grundlegende Agnostizismus funktioniert auch in der religitsen
Ausrichtung selbst, wie um mit Recht den Entschluss, zu vertrauen, zu be-
haupten. Das ist das existentielle Risiko, das der den praktischen Postulaten
zugrunde liegenden Freiheit innewohnt.

15 «[...] ne suppose pas une substance commandant en position supréme qui serait hors
de moi, mais c’est un commandement ou un interdit de ma propre raison. Malgré cela, il est a
considérer comme provenant d'un éire, qui a un pouvoir irrésistible sur tout (KANT,
Immanuel: Opus postumum, 208, Hervorhebungen J.-M. Ferry).



48 Jean-Marc Ferry

DAS EXISTENTIELLE ENGAGEMENT IN DIE ARGUMENTIERENDE VERNUNFT IN-
TEGRIEREN

Der Entschluss, der iiber den einen oder den anderen Weg in den funda-
mentalen Sinn der Existenz hineinfiihrt, 6ffnet die Welt, die als ein Ganzes
von Méglichkeiten und Unmdglichkeiten verstanden wird, die gleichzeitig
gegeben sind. Der Horizont, unter den wir uns zusammen stellen, beein-
flusst die spiteren Interaktionen entscheidend und die apriorischen Ver-
nunftsitze, unter denen die Beziehungen zur Welt und zu sich selbst einge-
richtet werden konnten, sehen sich darin neu geordnet.

Die Welt bietet genauer bestimmte Méglichkeiten, was die durch die so
ausgewihlten Orientierungen eroffneten Perspektiven betrifft. Es sind eben-
so viele Wege, auf denen die vitale Erfahrung aufbaut und je nachdem, wel-
che man gewihlt hat, ist die Erfahrung der Welt eine andere. Die Gegen-
tiberstellung von so entworfenen Welten tendiert dazu, sich auf einem argu-
mentativen Register abzuspielen, und dort macht der Konflikt, der Fide-
ismus und Atheismus auf epideiktische Art einander gegeniiberstellen kon-
nte (Lob oder Tadel, Apologie oder Stigmatisierung), normalerweise einem
ganz anderen Streit Platz, der mehr mit dem alten Geist der Dialektik tiber-
einstimmt, in dem es nicht mehr darum geht, sich der Feigheit oder des
Hochmuts, des schlechten Glaubens oder der Blindheit zu beschuldigen, son-
dern darum, in einem kooperativen Geist die ,,Wahrheit“ zu suchen. Nicht,
sicherlich, um in Erfahrung zu bringen, ob Gott existiert oder ob die mensch-
liche Seele unsterblich ist, sondern um den existentiellen Beitrag zu er-
kennen, der durch solche praktische Postulate oder durch deren Ablehnung
aus den erdffneten Horizonten gewonnen wurde (oder umgekehrt, den
erfahrungshaften Verlust, der aus den verschlossenen Horizonten folgt).

Indem sie auf den spekulativen, im schlechten Sinne des Wortes
»metaphysischen® Charakter verzichtet, gleicht sich die Konfrontation {iber
die religiose Frage, die so an eine Form praktischer Debatte zuriickgegeben
wird, dem Typ einer moralischen Argumentation an, jedoch mit einer star-
ken transzendentalen Konnotation.

Ihr theoretischer Ort erscheint nun als derjenige der praktischen Postu-
late, welche fundamentale existentielle Orientierungen gebieten: nicht nur,
zu glauben oder nicht zu glauben, sondern auch und vor allem, die Wahl
des Guten zu bewirken oder nicht zu bewirken; es ist nicht dasselbe, seine
Aufgabe aus Pflicht zu tun oder nicht zu tun.

In der christlichen Religion, einschlief8lich des urspriinglichen Luther-
tums, ist Gott wirklich unter den Menschen, wenn sich diese versammeln,
um im Andenken an ihn das Brot und den Wein zu teilen. Da seine Gegen-
wart postuliert wird, existiert Gott unter seinen Gldubigen. So verhilt es
sich mit der Bedeutung des Glaubens. Und dazu nun die Analogie mit der
Moral: Nicht weil ich frei bin ,,muss ich“ (im Sinne des moralischen Ge-
setzes), sondern weil ,,ich muss (in diesem Sinne)“, bin ich frei, d.h. pos-
tuliere ich mich so. Indem ich dies tue, bin ich frei.



Religiose Erfahrung und gottliche Vernunft 49

Ich stiitze mich auf die (vorausgesetzte) Wende, die von Kant im Opus
postumum in Bezug auf die Kritik der reinen Vernunft herbeigefiihrt worden
ist. Es gibt darin zahlreiche Stellen, die geeignet sind, den Eindruck zu er-
wecken, dass Kant die Ordnung des zu griindenden Fundaments, zwischen
Freiheit und kategorischem Imperativ, umkehrt: wihrend ndmlich die
Kritik der praktischen Vernunft darlegte, dass die Freiheit die ratio essendi
des moralischen Gesetzes sei, welches die ratio cognoscendi der Freiheit ist,
scheint das Opus postumum umgekehrt die Freiheit vom kategorischen Im-
perativ abzuleiten. Hier wird das Konzept der Freiheit als ,die Konsequenz
des kategorischen Imperativs“ dargestellt, wihrend dieser Letztere das erste
Factum wird, das kategorisch als ein Absolutes gesetzt wird.

Auf diese Weise klart sich fiir den Imperativ sein Charakter einer
synthetischen Proposition a priori. Es handelt sich um ein faktisches ,Es
gibt“. Wie es Kant in seinem Opus postumum schreibt: « Il y a de fait dans
I’esprit de ’homme un principe de la raison éthico-pratique, un comman-
dement du devoir », oder auch: « Le concept de la liberté se fonde sur un
fait: impératif catégorique », und auch: « Ce n’est pas le concept de la li-
berté qui est la base sur laquelle le concept de droit et de devoir peut étre
fondé, mais au contraire le concept de devoir contient le fondement de la
possibilité du concept de liberté, qui est postulé par P'impératif catégo-
rique »16,

Das praktische Postulat verstirkt sich im Akt des Postulierens durch
seine eigene Performativitit. Von einer solchen Performativitit findet man
eine extrem sidkularisierte Spur in den zeitgendssischen Neubegriindungs-
versuchen der Moralitit. Fiir Habermas sieht sich die Kant’sche Gegentiber-
stellung von Intelligiblem und Empirischem zuriickgefiihrt auf die imma-
nente Spannung, die man, sagt er, ,an der faktischen Kraft kontrafaktischer
Voraussetzungen im Inneren der alltiglichen kommunikativen Praxis selbst®17
erkennt. Dies erinnert implizit an die Warnung Kants, nach der ,die reine
Vernunft“ auf der praktischen Ebene ,selbst die Kausalitit besitzt, die ihr
erlaubt, das wirksam hervorzubringen, was ihr Konzept enthidlt“18; wo-
durch es leicht wire, die idealisierenden Postulate (postulations) mit dem
Einwand, es handle sich ,,nur um eine Idee“, zu unterlaufen.

16 Es handelt sich m.E. eher um einen Perspektivenwechsel als um eine wirkliche Um-
kehrung. In der Tat sagt Kant nicht, dass der kategorische Imperativ das Fundament der
Freiheit ist, sondern des Konzeptes der Freiheit (oder manchmal freilich des ,unbegreiflichen
Systems der Freiheit“). Wenn man genau auf den Buchstaben achtet, gibt es keinen Wider-
spruch zwischen diesen Behauptungen und der fritheren These.

17 «[...] a la force factuelle des présuppositions contrefactuelles, au sein méme de la pra-
tique communicationnelle quotidienne », (HABERMAS, Jiirgen: De I’Ethique de la discussion,
trad. par Mark Hunyadi. Paris : Cerf 1992, 24, Hervorhebungen J.-M. Ferry).

18 «[...] la raison pure posséde méme la causalité qui lui permet de produire effec-
tivement ce que son concept contient », (KANT, Immanuel: Critique de la raison pure, traduc-
tion, introduction et notes par Alain Renaut. Paris : Flammarion 2001, 351).



50 Jean-Marc Ferry

Von der konstitutiven Kraft kontrafaktischer Postulate

Wenn man nun aber die Sphire der Religion als zur kontrafaktischen Ord-
nung der kritischen Vernunft gehérig begreift, sieht man, dass das Wort
»glauben“ dann eher ,leben nach® Erwartungen oder Enttiuschungen be-
deutet, die das praktische Universum des Individuums ausmachen werden,
mithin es in die Lage zu versetzen, gewisse ,,Wahrheiten“ eher als andere zu
sehen, tiefe Erfahrungen - profane oder mystische — zu machen, die auf
selektive Art und Weise Moglichkeiten erdffnen oder verschlieflen.

In dieser Hinsicht bringt die philosophische Reflexion moglicherweise
iiber das Verstehen des gesunden Menschenverstand hinaus das Verstindnis
dafiir, dass die Postulate der praktischen Vernunft auf der Grundlage jedes
Glaubens zugelassen werden konnen, der einen transzendenten Charakter
annimmt, jener Glaubensarten, anders gesagt, die auf fundamentale Weise
unsere gelebte Erfahrung und unser alltigliches Handeln entscheidend be-
einflussen. So verhilt es sich mit der dufSeren Welt, mit der Existenz des an-
deren, mit diesen Dus, die fiir sich selbst Ichs sind und mit der Realitit
eines Ichs, das denkt, will und auf eine freie Art und Weise entscheidet.

Das sind fundamentale Wahrheiten, die sich nicht beweisen lassen, die
der gesunde Menschenverstand fiir Gewissheiten hilt und an denen sich die
Philosophie wie an Ritseln st6f3t. Fiir eine Art passive Zustimmung sind sie
nichts als Gewissheiten, fundamentale Glaubenseinstellungen, die nicht er-
schiittert werden, ohne dass das Gesamte der Erkenntnisse und der Prak-
tiken davon betroffen wird. Aber im Lichte eines emanzipatorischen Inte-
resses betrachtet, nehmen sie den rationalen Status von Postulaten an, de-
nen verantwortliche Subjekte zustimmen miissen, damit es eine Welt fiir sie
gibt.

Die Vernunft antwortet so auf die den praktischen Postulaten eignende,
performative Art und Weise auf die ersten Fragen, die sie auf die indika-
tivische Weise theoretischer Behauptungen nicht losen kénnte, und auf
diesem kontrafaktischen Niveau, auf dem sich eine Ablésung des hypo-
thetischen durch ein kategorisches Register ankiindigt, autorisiert die
Moralitit — ohne ihren Standpunkt zu verlassen — eine mdogliche Rezep-
tivitit gegeniiber Intuitionen, die im Schof§ der groflen Religionen erarbei-
tet worden sind.



	Religiöse Erfahrung und öffentliche Vernunft : über die Beziehungen zwischen verfassungsmässigem Agnostizismus und religiösem Glauben im europäischen Raum

