Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: Le développement de la théologie fondamentale dans le monde
globalisé aprés Fides et ratio

Autor: Mendoza-Alvarez, Carlos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760768

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760768
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CARLOS MENDOZA-ALVAREZ, O.P.

Le développement de la théologie fondamentale
dans le monde globalisé aprés Fides et ratio

LE PRIMAT EPISTEMOLOGIQUE DE LA THEOLOGIE : DEUX APPROCHES FIDES
ET RATIO ET THOMAS D’AQUIN

La Lettre Encyclique Fides et ratio (FR) du Pape Jean Paul II, publiée il y a
dix ans, ouvre une porte pour le dépassement de la crise moderniste. Enfin
un document du magistére pontifical reconnait clairement la nécessité d’un
dialogue ouvert avec la philosophie moderne comme partenaire dans la
quéte de la vérité. En effet, I’encyclique reconnait avec courage le fait de la
rupture épistémologique par rapport a certaines expressions de la foi qu’a
supposée la modernité, en méme temps qu’elle s’ouvre aux problémes phi-
losophiques nouveaux :

« Ce que ressort de cette derniére période de la philosophie, c’est donc la con-
statation d’une séparation progressive entre la foi et la raison philosophique.
Il est bien vrai que, pour un observateur attentif, méme dans la réflexion
philosophique de ceux qui contribuérent a élargir le fossé entre la foi et la rai-
son, on voit parfois se manifester des germes précieux de pensée qui, appro-
fondis et développés avec droiture d’esprit et de ceeur, peuvent faire découvrir
le chemin de la vérité. On trouve ces germes de pensée, par exemple, dans des
analyses approfondies sur la perception et I'expérience, sur I'imaginaire et
I’inconscient, sur la personnalité et I'intersubjectivité, sur la liberté et les va-
leurs, sur le temps et I’histoire. Méme le theme de la mort peut devenir pour
tout penseur un appel pressant a chercher a I'intérieur de lui-méme le sens au-
thentique de son existence ».!

Dans cette ouverture se trouve la grandeur et la limite de ce texte majeur
du Magistere du Pape Jean-Paul II & ’heure de la crise de la modernité de
la fin du XX siecle.

Deux documents précédents — la Constitution Dogmatique Dei Filius du
Concile Vatican I en 1870, puis la Lettre Encyclique Aeterni Patris du Pape
Léon XIII en 1879 — marquent la différence avec FR, par leur ton apologé-
tique d’abord, et ensuite par leur contenu plus centré sur la restauration de
la philosophie chrétienne selon la sagesse proposée par Thomas d’Aquin2.

I JEAN PAUL IL. : Lettre Encyclique « Fides et ratio » aux Evéques de I’Eglise Catholique
sur les rapports entre la Foi et la Raison [citée FR] (9 septembre 1998) n. 48. URL:
http://www.vatican.va/edocs/FRA0075/ INDEX.HTM (22 octobre 2008).

2 Voir comme exemple de ce ton apologétique, qui laisse sentir déja la crise moderniste,
cet extrait de Aeterni Patris en 1879: « Plusieurs motifs provoquent en Nous cet ardent désir.
En premier lieu, comme a notre époque la foi chrétienne est journellement en butte aux



12 Carlos Mendoza

Comme I’a fait noter le Prof. Pie i Ninot de I"Université Grégorienne,
FR est une « premiére » dans la reconnaissance d’autres médiations philoso-
phiques au cours de I'histoire du christianisme moderne. En effet, I’ency-
clique cite, certes seulement de passage, quelques courants, questions et
auteurs philosophiques appartenant a un autre contexte que celui de la
« philosophia perennis ». En guise d’exemple, rappelons ici le n. 74 de no-
tre document :

« Le rapport fécond entre la philosophie et la Parole de Dieu se manifeste
aussi dans la recherche courageuse menée par des penseurs plus récents, parmi
lesquels il me plait de mentionner, en Occident, des personnalités comme
John Henry Newman, Antonio Rosmini, Jacques Maritain, Etienne Gilson,
Edith Stein et, en Orient, des penseurs de la stature de Vladimir S. Soloviev,
Pavel A. Florenski, Petr J. Caadaev, Vladimir Lossky. Evidemment, en nom-
mant ces auteurs, auprés desquels d’autres pourraient étre cités, je n’entends
pas avaliser tous les aspects de leur pensée, mais seulement donner des ex-
emples significatifs d’une voie de recherche philosophique qui a tiré grand
profit de sa confrontation avec les données de la foi. Une chose est certaine :
I’attention accordée a I’itinéraire spirituel de ces maitres ne pourra que favo-
riser le progrés dans la recherche de la vérité et dans la mise au service de
I’homme des résultats obtenus. Il faut espérer que cette grande tradition phi-
losophico-théologique trouvera aujourd’hui et a I’avenir des personnes qui la
continueront et qui la cultiveront, pour le bien de I’Eglise et de I’humanité ».3

Tout en tenant compte de cette premiére remarque d’ordre contextuel, il
est important de souligner ensuite la clarté et la précision épistémologique
avec laquelle FR annonce, dés le départ, le principe et le fondement de tout
le reste, a savoir : le primat de la révélation chrétienne comme une vérité de
grdce qu’attirera vers son intelligibilité toute I'expérience humaine, y com-
pris Pintelligence et son questionnement philosophique et sapientiel, dans
rapport de mutuelle complémentarité :

manceuvres et aux ruses d’une certaine fausse sagesse, il faut que tous les jeunes gens, ceux
particuliérement dont I’éducation est I’espoir de I’Eglise, soient nourris d’une doctrine sub-
stantielle et forte, afin que, pleins de vigueur et revétus d’une armure compléte, ils s’habi-
tuent de bonne heure a défendre la religion avec vaillance et sagesse, préts, selon I'aver-
tissement de I’Apoétre, a rendre raison a quiconque le demande, de ’espérance qui est en nous
(38); ainsi qu’a exhorter, dans une doctrine saine, et a convaincre ceux qui y contredisent
(39). Ensuite, un grand nombre de ceux qui, éloignés de la foi, haissent les principes catho-
liques, prétendent ne connaitre d’autre maitre et d’autre guide que la raison. Pour les guérir
et les ramener a la grice en méme temps qu’a la foi catholique, aprés le secours surnaturel de
Dieu, Nous ne voyons rien de plus opportun que la forte doctrine des Péres et des scolas-
tiques, lesquels, ainsi que Nous I’avons dit, mettent sous les yeux les fondements inébran-
lables de la foi, sa divine origine, sa vérité certaine, ses motifs de persuasion, les bienfaits
qu’elle procure au genre humain, son parfait accord avec la raison, et tout cela, avec plus de
force et d’évidence qu’il n’en faut pour fléchir les esprits les plus rebelles et les plus obs-
tinés ». LEON XIII. : Lettre Encyclique « Aeterni patris » (Vatican : 4 AohGt 1879). URL:
http://www.vatican.va/holy father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf |-

xiii_enc 04081879 aeterni-patris_fr.html.

3 FR 74.



La théologie fondamentale dans le monde globalisé aprés Fides et ratio 13

« Cela n’enléve rien au fait que le rapport actuel entre foi et raison demande
un effort attentif de discernement, parce que la raison et la foi se sont toutes
les deux affaiblies I'une en face de 'autre. La raison, privée de apport de la
Révélation, a pris des sentiers latéraux qui risquent de lui faire perdre de vue
son but final. La foi, privée de la raison, a mis ["accent sur le sentiment et
’expérience, en courant le risque de ne plus étre une proposition universelle.
Il est illusoire de penser que la foi, face a une raison faible, puisse avoir une
force plus grande ; au contraire, elle tombe dans le grand danger d’étre

N

réduite 3 un mythe ou a une superstition. De la méme maniére, la raison qui

~

n’a plus une foi adulte en face d’elle n’est pas incitée a s’intéresser a la nou-
veauté et a la radicalité de I’étre. On ne doit donc pas considérer comme hors
de propos que je lance un appel fort et pressant pour que la foi et la philo-
sophie retrouvent I'unité profonde qui les rend capables d’étre en harmonie
avec leur nature dans le respect de leur autonomie réciproque. A la « parr-
hésia » de la foi doit correspondre I’audace de la raison ». 4

En fait, selon FR il y a quatre questions universelles de 'humanité qui se-
ront éclaircies dans leur portée ultime précisément par la lumiére de la Ré-
vélation qui a été accomplie dans le Christ Jésus, a savoir : le sens de
’existence, la connaissance de la vérité, le caractére objectif du bien et la
découverte du fondement de la création.

La lumiere de la révélation

Selon I’héritage apporté par le christianisme a la civilisation humaine, la
lumiére de la révélation comme connaissance ultime du monde crée est la
clef de voute de tout I’édifice de la connaissance humaine dans son rapport
a la transcendance. Ce primat épistémologique, selon une hypothése de J.-
M. FerryS, a comporté dans ’histoire d’Occident la confiscation a la philo-
sophie grecque de la question du sens de ['existence pour la transférer au
domaine de la religion chrétienne.

Or, la question de I'autonomie de la raison moderne s’enracine précisé-
ment dans le refus de cette subordination des raisons avant-derniéres (d’or-
dre noétique et éthique) a une vérité ultime de la rédemption accomplie
dans P’incarnation du Logos divin en Jésus-Christ. La modernité a déployé
en ce sens toute une stratégie épistémologique pour rendre possible I'intelli-
gibilité du monde dans son immanence et, a la limite, dans une relecture de
la transcendance a partir de 'immanence, qu’il s’agisse du domaine de la
subjectivité, de la connaissance empirique ou encore de la pratique du bien
éthique. On reviendra plus loin sur cette impasse.

Le réle spécifique de la foi

Contentons-nous pour le moment de bien saisir I’enjeu épistémologique de
la lumiére de la révélation apportée par le christianisme a I’histoire hu-

4 FR 48.
5 FERRY, Jean-Marc : Raison et religion [Manuscrit fourni par 'auteur].



14 Carlos Mendoza

maine. Selon FR cette lumiére divine a une portée intelligible pour la plus
profonde connaissance des réalités crées. Tout en soulignant — selon une
tradition continuelle du Magistére épiscopale qui s’est appuyé sur expli-
cation thomiste des deux ordres de connaissance — que la raison garde une
véritable puissance de connaissance de Dieu et de la fin des créatures, mal-
gré les séquelles du péché originel.

Mais cet argument, qui a été développé dans toute sa rigueur par Tho-
mas d’Aquin au XIII® siécle, présentait des nuances importantes que FR
n’honore pas suffisamment. En particulier, le sens de ’autonomie de la rai-
son dans la compréhension des créatures, selon sa nature propre analo-
gique, discursive et argumentative, connaissance qui permet avoir une com-
préhension de Dieu par la voie de la raison naturelle. Dans ce sens, le
Docteur Angélique a écrit dans la célebre question 12 de la Prima pars de la
Summa Theologiae, consacrée a la connaissance que la raison peut avoir de
Dieu, un résumé de son réalisme épistémologique et de sa compréhension
de la corrélation raison-foi:

« Notre connaissance naturelle prend son origine des sens, et il s’ensuit que
notre connaissance naturelle peut s’étendre aussi loin que les objets sensibles.
Or, a partir des objets sensibles, notre intellect ne peut parvenir jusqu’a voir
I’essence divine ; car les créatures sensibles sont des effets de Dieu qui
n’égalent pas la vertu de leur cause. Pour cette raison, a partir de la connais-
sance des choses sensibles, on ne peut connaitre toute la puissance de Dieu, ni
par suite voir son essence. Toutefois, puisque les effets dépendent de la cause,
nous pouvons étre conduits par eux a connaitre ici de Dieu qu’il est, et a con-
naitre les attributs qui lui conviennent comme a la cause premiére universelle,
transcendant tous ses effets. Donc, nous connaissons sa relation aux créatures,
a savoir qu’il est cause de toutes ; et la différence des créatures par rapport a
lui, qui consiste en ce qu’il n’est lui-méme rien de ce que sont ses effets ; nous
savons enfin que ces attributs, on ne les lui refuse pas comme lui faisant dé-
faut, mais parce qu’il est trop au-dessus d’eux ».6

Ainsi, chez I’Aquinate, la lumiére de la révélation n’annule d’aucune ma-
niére le roéle propre de la raison dans deux domaines distincts et corrélatifs,
a savoir : (i) la connaissance analogique du monde en tant que participation
de I’étre, et (ii) la connaissance apophatique de Dieu en tant que causalité
premiére. D’ailleurs, les cinqg voies de la connaissance humaine proposées
auparavant par Thomas comme archéologie du savoir dans la Somme de
Théologie (ST 1, 2, 3) déploient justement ce dynamisme propre a la raison
et a son acte de jugement par rapport a la connaissance rationnelle de Dieu.

Ce que la révélation apporte de par son origine dans la science divine,
méme si parfois peut-étre une suppléance de que ce que ’humanité ne peut
connaitre que difficilement, est une vérité d’'un ordre mouveau, a savoir,
celui de la grace qui dépasse toute intelligence naturelle parce que c’est le

6 THOMAS D’AQUIN : Somme de théologie 1, 12, 12 r [Traduction frangaise, vol. I. Paris:
Cerf 1984, 234].



La théologie fondamentale dans le monde globalisé apres Fides et ratio 15

dévoilement de la vie trinitaire elle-méme, comme I’avait dit Thomas en
commentant Boece:

« De méme que le principe de la connaissance naturelle est la connaissance des
créatures regue par les sens, de méme le principe de la connaissance donnée
d’en haut est la connaissance de la vérité premiére infusée par la foi. C’est ce-
la qui explique I'ordre différent selon lequel on procéde ici et 1a : en effet,
chez les philosophes qui suivent Iordre de la connaissance naturelle, placent
la science des créatures avant la science divine, c’est-a-dire la science naturelle
avant la métaphysique ; chez les théologiens, au contraire, on adopte "ordre
inverse de telle sorte que la considération du créateur précéde celle de la
créature ».7

Le péché a rendu certes plus complexe et plus difficile I’acte de connais-
sance de la causalité premiére8, mais cela ne signifie d’aucune maniére la
capitulation de la raison face a ses propres puissances de connaissance,
donc a son autonomie relative a "ordre créé.

L’horizon d’un ordo sapientia est-il encore possible ¢

A la suite de Thomas d’Aquin, il s’agit pour nous de mesurer d’abord la
possibilité d’une synthése sapientielle entre deux ordres de connaissance
par la médiation d’une double analogie : (i) I’analogia entis en ce qui con-
cerne les jugements de la raison dans sa relation de causalité immanente du
monde, puis (ii) ’analogia fidei qui correspond a I’ordre du salut orientée a
assumer et élever la connaissance rationnelle vers les mystéres de la vie di-
vine intra trinitaire.

Or, la question que se pose a la théologie fondamentale aprés les Lu-
mieres, dans le contexte du dialogue demandé par FR, est celle de la perti-
nence épistémologique d’une telle synthése, dans le sens de discerner sur la
possibilité d’une telle corrélation précisément en tant que subordination des
jugements de la raison aux données révélées, notamment en ce qui concerne
la connaissance de la nature, de la condition humaine et de I’histoire.

7 THOMAS D’AQUIN : Super Boetium de Trinitate, Prologue, n. 2.

8 Ainsi le rappelle encore récemment le P. Torrell en commentant le Prologue du Super
Boetium de Trinitate de Thomas d’Aquin: « Cette appréciation positive de la recherche
philosophique n’est pas isolée ; elle rejoint tout a fait ce que nous savons par ailleurs de
’estime en laquelle Thomas tient exercice de ’intelligence en ce qui concerne la recherche
de Dieu. Cependant, nous venons aussi de le redire, et c’est I'autre face de la complexité de
sa position, il sait que cette recherche est difficile, fragile et menacé, et s’il admet la
possibilité d’une certaine béatitude imparfaite atteinte par la contemplation philosophique, il
se refuse a dire que qu’on puisse 'identifier a la félicité derniére. [...] Nous atteignons ici la
limite de la philosophie : elle peut tout au plus décrire la béatitude et dire en quoi elle se
trouve ; elle ne peut donner les moyens de I’atteindre. Mais la vérité oblige a dire que cela est
vrai aussi de la théologie ; ce n’est pas en tant qu’elle est savoir humain de Dieu qu’elle
permet de le rejoindre, c’est dans la mesure ol elle est guidée par la foi animée de charité.
Selon le dernier mot du Super Boetium Dieu ne se livre que par grice ». TORRELL, Jean-
Pierre : Nouvelles recherches thomasiennes. Paris : Vrin 2008, 52-53.



16 Carlos Mendoza

Une synthése sapientielle 4 ce moment-ci de la modernité tardive se
dessine dans I’horizon comme la possibilité d’une corrélation de foi et de la
raison, en particulier dans la mutuelle reconnaissance des sciences de la foi
et sciences de la religion ayant comme point de rencontre la philosophie de
la religion en tant que discipline de 'expérience de la transcendance pos-
sible pour la «subjectivité renversée ». Nous allons maintenant présenter
les enjeux qui nous semblent les plus importants pour accomplir cette
tache.

1. POUR UNE RECEPTION CRITIQUE DE FR : L’OUVERTURE PHILOSOPHIQUE A
LA THEOLOGIE

Le débat engagé par FR n’est pas tout a fait nouveau dans I'histoire des
idées théologiques modernes. La crise moderniste d’il y a cent ans a montré
une approche apologétique traditionnel de la question, ou l'on peut
distinguer au moins deux niveaux de discours. D’abord celui des propo-
sitions jugées incompatibles avec la foi, notamment le refus de la trans-
cendance propre aux courants rationaliste et positiviste extrémes ; ensuite
la critique du refus explicite de I'idée de révélation surnaturelle qui a vu le
jour au sein de certains courants empiristes et positivistes dans la philo-
sophie de la science du XIX¢ siecle.

L’autre élément a tenir en compte dans Ianalyse de la discussion
antimoderniste du XIX¢ siecle est la force illocutoire et perlocutoire des do-
cuments du magistére pontifical en question. En dénoncant comme ana-
thémes les propositions jugées contraires a la foi, le magistére s’écartait lui-
méme de la procédure propre au débat publique en train de ce construire a
ce moment dans les sociétés libérales du XIX¢ siécle.

Cent ans plus tard, FR n’entreprend d’aucune maniére une aventure si
risquée. L’encyclique affirme néanmoins le réle du Magistére épiscopale en
termes apologétiques, semblables 4 ceux d’autrefois, pour défendre la foi
de I’Eglise contre les « erreurs propagées » par la philosophie moderne :

« L’Eglise, pour sa part, ne peut qu’apprécier les efforts de la raison pour at-
teindre des objectifs qui rendent I’existence personnelle toujours plus digne.
[...] des nos jours surtout, la recherche de la vérité ultime apparait souvent
occultée. Sans aucun doute la philosophie moderne a le grand mérite d’avoir
concentré son attention sur I’homme. [...] Les résultats positifs qui ont été
atteints ne doivent toutefois pas amener a négliger le fait que cette méme rai-
son, occupée a enquéter d’une fagon unilatérale sur ’homme comme sujet,
semble avoir oublié que celui-ci est également toujours appelé a se tourner
vers une vérité qui le transcende. [...] Il est ainsi arrivé que, au lieu d’expri-
mer au mieux la tension vers la vérité, la raison, sous le poids de tant de
savoir, s’est repliée sur elle-méme, devenant, jour aprés jour, incapable d’éle-
ver son regard vers le haut pour oser atteindre la vérité de I’étre. La philoso-
phie moderne, oubliant d’orienter son enquéte vers I’étre, a concentré sa re-
cherche sur la connaissance humaine. Au lieu de s’appuyer sur la capacité de



La théologie fondamentale dans le monde globalisé apres Fides et ratio 17

I’homme de connaitre la vérité, elle a préféré souligner ses limites et ses con-
ditionnements ».?

Néanmoins, tout en continuant dans cette position apologétique, jugée
d’ailleurs inséparable de la foi chrétienne, FR glisse timidement un autre
type de discours, plus apte pour un véritable dialogue avec la raison philo-
sophique autonome parce qu’il tient compte de la diversité de méthodes
philosophiques et de leur possible relation aux questions théologiques
issues de la réception de la modernité. Lorsque que, par exemple, FR fait
I’éloge des synthéses médiévales et des tentatives modernes, ’encyclique
introduit 1’élément de la reconnaissance de la diversité d’écoles philoso-
phiques aptes pour le dialogue avec I’héritage chrétien. En particulier on
cite la phénoménologie, la philosophie du langage et 'ontologie comme
étant des disciplines susceptibles de devenir des instruments précieux pour
’articulation de la pensée théologique postmoderne:

« Quoi qu’il en soit, le renouveau thomiste et néothomiste n’a pas été 'unique
signe de reprise de la pensée philosophique dans la culture d’inspiration chré-
tienne. Antérieurement déja et parallelement a I'invitation de Léon XIII,
£étaient apparus des nombreux philosophes catholiques qui, se rattachant a des
courants de pensée plus récents, avaient produits des ceuvres philosophiques
de grande influence et de valeur durable, selon une méthodologie propre.
Certains congurent des synthéses d’une qualité telle qu’elles n’ont rien a
envier aux grands systémes de l’idéalisme ; d’autres, en outre, posérent les
fondements épistémologiques pour une nouvelle approche de la foi a la lu-
miére d’une compréhension renouvelée de la conscience morale ; d’autres
encore élaborérent une philosophie qui, partant de ’analyse de I'immanence,
ouvrait le chemin vers le transcendant ; et d’autres, enfin, tentérent de con-
juguer les exigences de la foi dans la perspective de la méthodologie
phénoménologique. En réalité, selon divers points de vue, on a continué a
pratiquer des modéles de spéculation philosophique qui entendaient maintenir
vivante la grande tradition de la pensée chrétienne dans 'unité de la foi et de
la raison ».10

Dong, la pluralité des méthodologies philosophiques a été ainsi enfin re-
connue par le magistére pontifical, aprés de longues hésitations concernant
la pertinence de la philosophie moderne pour larticulation créatrice de
I'intelligence de la foi. Un nouveau jalon pour un dialogue fécond.

1.1 Le Colloque de la FIUC

Le dialogue foi-raison évoqué par FR ne serait pas véritable dialogue si ’on
exclue la voix de I'un des interlocuteurs. Qu’est-ce que les philosophes ont

dit eux-mémes au sujet de cet appel a la raison lancé par le Pape Jean-Paul
I ?

FERS5A 2.
10 FR 59.



18 Carlos Mendoza

Il serait trés long de faire la chronique de diverses réactions des philo-
sophes en Europe, dans les Amériques, en Afrique et en Asie, mais il est
peut-étre plus juste pour notre propos, de voir quelques éléments du débat,
tel qu’ils ont été abordés par les philosophes d’origine catholique. Une
référence obligée de cette réception dans le monde universitaire catholique
et d’inspiration chrétienne est le colloque de I’an 2000 organisé a Paris par
la Conférence mondiale des institutions universitaires catholiques de Philo-
sophie (COMIUCAP), avec le concours de PTUNESCO.

Comme I’a signalé Jean Ladriére dans la postface des mémoires du
colloque, ce moment de réflexion collective a voulu poser la question du
rapport entre la philosophie et la théologie dans les termes suivants :

« En particulier, la philosophie peut parfaitement se donner la tache d’ana-
lyser les conditions de possibilité de ’engagement existentiel que présuppose
la foi chrétienne, ce qui met en jeu déja un certain engagement, dans la recon-
naissance de ce qui constitue authentiquement I’expérience de cette foi, sans
assumer effectivement celle-ci dans un engagement religieux.

On pourrait méme aller plus loin, en prenant en considération un type de phi-
losophie qui se présenterait comme acheminement ver la vie authentique, et
qui caractériserait cette vie comme participation a la vie de I’Absolu, que
celui-ci soit congu comme Action, comme Pensée, comme Vouloir, ou selon
telle ou telle autre qualification. Au lieu d’interpréter la foi chrétienne comme
une expression symbolique d’un tel discours philosophique, on pourrait, en
inversant les termes, interpréter un tel discours philosophique comme une
représentation symbolique de ce que dit d’elle-méme la foi chrétienne ». 11

Il est tout a fait compréhensible qu’un philosophe d’origine chrétienne
comme Jean Ladriére donne priorité aux implications philosophiques des
données propres au christianisme. Dans cette mutuelle relation il veut
sauvegarder le primat de la révélation en méme temps qu’il propose inté-
grer le concept d’« espérance ontologique » comme le lien de la rencontre
entre philosophie et théologie, en ces termes :

« La question philosophique que se pose ici peut étre formulée comme suit :
comment peut-on penser le statut ontologique de I’événement, et comment
faut-il penser le constitué pour rendre compte de la possibilité de la rencontre
du constitué et ce qui est pure advenue ?

Le questionnement philosophique inspiré par les problémes conceptuels que
rencontre la théologie ne peut cependant rester la. Il faut tenter de découvrir
ce que peux faire I'unité des deux perspectives qui ont été présentées, celle
qui est relative aux conditions de la réceptivité de la Parole de Dieu et celle
qui est relative aux présupposés impliqués par le contenu méme de la foi chré-
tienne. On pourrait montrer ['unité de ces deux perspectives en reprenant de
la premiére d’entre elles 'idée de I'existence comme « désir de se retrouver
elle-méme en sa vérité authentique », et en reprenant de la seconde d’entre

1T LADRIERE, Jean : Postface. In : CAPPELE, Philippe et GREISCH, Jean (éd.) : Raison phi-
losophique et christianisme a 'aube du I1I° millénaire. Paris : Cerf 2004, 379.



La théologie fondamentale dans le monde globalisé aprés Fides et ratio 19

elles I’idée de I’événement. On pourrait alors montrer que ces deux idées se
rejoignent dans I’idée d’espérance. Mais ceci suppose une réflexion sur le sta-
tut ontologique de I’existence. Elle se découvre comme donnée a elle-méme,
et comme ayant a se recevoir de cette donation », 12

Bref, une ontologie de la donation serait ainsi, selon Ladriére, le point
crucial de rencontre entre philosophie et théologie a ’dge de la modernité
tardive. C’est cela d’ailleurs ce que des philosophes comme Michel Henry13
et Jean-Luc Marion!4 ont repris comme problématique de base de leurs
respectives recherches phénoménologiques sur la donation.

1.2 La réponse de pragmatico-mimétique

Mais, peut-on dire quelque chose de semblable de la part des philosophes
non chrétiens? Tout en se reconnaissant héritiers du christianisme en ce qui
concerne les coordonnées de la culture occidentale, un secteur des phi-
losophes refuse de se plier aux exigences de la foi chrétienne en tant qu’in-
telligence ultime du réel. Apres la critique de Nietzsche contre I'ontothéo-
logie, assumée par Heidegger dans un sens nihiliste existentiel, Lévinas va
développer pour sa part une phénoménologique de la subjectivité renver-
sée. Ainsi, la philosophie moderne aura fait le choix de « revenir a la chose
méme » en tant que monstration de 'immanence seule au sein de la sub-
jectivité en relation a autrui.

De cette fagon, la philosophie a pris son envol par elle-méme — apres la
pensée de la « mort de Dieu » en tant que référence ultime, sens, valeur ou
fondement de la cultures et des sociétés libérales — pour penser a la genése
de la subjectivité dans ses puissances d’expérience, en creusant I’expérience
humaine dans ses limites : sa nudité, sa finitude, sa culpabilité et, dans ce
fond « nihiliste », affirmer Papparition d’une certaine espérance de sens
dans I’histoire ambigiie des hommes.

En effet, aprés une période du refus explicite du religieux dans le do-
maine philosophique, la phénoménologie s’est articulée avec I'ontologie et
I’anthropologie pour parvenir a une interprétation du réel selon les mé-
andres de la constitution subjective et intersubjective propres au sujet mo-
derne au cceur de 'histoire cruelle et ambigiie de ’humanité. Un exemple
majeur de ce type de procédure théorique est I’éthique du discours de

12 LADRIERE, Jean : Postface, 384.

13 Cf. HENRY, Michel : Paroles du Christ. Paris : Seuil 2002 ; Incarnation. Une philoso-
phie de la chair. Paris : Seuil 2000 ; C’est moi la vérité. Pour une philosophie du christia-
nisme. Paris : Seuil 1996. Et comme ceuvre posthume : Phénoménologie de la vie, 4 vols. Pa-
ris : PUF 2003-2004.

14 Cf. MARION, Jean-Luc : Dieu sans I’étre : hors texte. Paris : Fayard 1982 ; Saint Tho-
mas d’Aquin et [’onto-théo-logie. In : Revue Thomiste XCV (1995) 31-66 ; Etant donné.
Essai d’une phénoménologie de la donation. Paris : PUF 1998 ; La phénoménalité du sacre-
ment : étre et donation. In : Communio XXVI-§ (Septembre-Octobre 2000) 59-75 ; Du sur-
croit. Etudes sur les phénoménes saturés. Paris : PUF 2001 ; Le visible et le révélé. Paris : Cerf
2005 ; Saint Thomas et Ponto-théo-logie. In : Revue thomiste XCV (2005) 31-66.



20 Carlos Mendoza

I’Ecole de Frankfort, en particulier sa deuxiéme génération représentée par
Habermas et Apel. Au cceur de ce débat sur la constitution intersubjective,
Juan Carlos Scannone, en suivant les travaux d’Enrique Dussel en Amérique
Latine, a proposé comme problématique radicale de la philosophie de la
religion de notre temps la corrélation entre symbole et analogie. A son sens,
elle serait la médiation indispensable pour penser Dieu et la transcendance
selon une interprétation pragmatique a partir des victimes :

« Pour que I’on puisse arriver a une sémantique des Noms divins — qui nous
permette nommer I’Innommable — selon une syntaxe ou logique analogique, il
est nécessaire une pragmatique éthique semblable a celle de la symbolisation.
Parce que tous les deux non seulement passent par la double nuit mentionnée,
mais elles impliquent 'ouverture pratique a I'autre irréductible (en premier
lieu, I’autre humain considéré dans son dépouillement et pauvreté dans sa
pure humanité, et méme dans son dépouillement et pauvreté historique), et
ainsi, ouverture a la transcendance éthique et métaphysique de Dieu ».15

Dans ce questionnement propre a la raison moderne tardive — et & partir
d’une compréhension de la religion dans son fond proprement anthropo-
logique — la théorie du désir mimétique de René Girard a apporté un
nouvel élan a la discussion du role de la religion dans ’humanisation de la
condition humaine opprimée. En effet, a travers son analyse de la violence
dans sa condition de religion archaique, Girard postule une « déconstruc-
tion » du mimétisme de la rivalité pour faire advenir le stade du dépasse-
ment de la violence meurtriere. Comment y parvenir ? Grice, affirme-t-il, a
’expérience et au témoignage de Jésus de Nazareth et des justes de I’his-
toire : ils ont réussi de facon unique a démonter les mécanismes de haine
auxquels ils avaient été confrontés par la contagion mimétique. De maniére
éminente, Jésus de Nazareth a accompli cette révélation lors de sa mise a
mort comme bouc émissaire et son expérience de vie nouvelle, détachée du
ressentiment par la puissance de I’Esprit Saint, faite et attestée par les dis-
ciples au matin de Piques.

Une fois établie cette expérience du salut dans I’histoire, I’humanité ne
peut plus revenir en arriére. Ecoutons toujours a2 Girard qui nous met en
face du choix décisif pour I’humanité:

« Le Christ a retiré aux hommes leurs béquilles sacrificielles, et il les a laissés
devant un choix terrible : ou croire a la violence, ou ne plus y croire. Le
christianisme, c’est I'incroyance. [...] T6t ou tard, ou les hommes renonceront
a la violence sans sacrifice, ou ils feront sauter la planéte ; ils seront en état de
grace ou de péché mortel. On peut donc dire que si le religieux invente le
sacrifice, le christianisme I’en prive. [...] Il faudra donc revenir sur cette sortie

15 SCANNONE, Juan Carlos : Religién y nuevo pensamiento. Hacia una filosofia de la reli-
gioén para nuestro tiempo desde América Latina. Madrid / México: Anthropos-UAM 20035,
224.



La théologie fondamentale dans le monde globalisé aprés Fides et ratio 21

du religieux qui ne peut s’opérer qu’au sein du religieux démystifié, c’est-a-
dire du christianisme ».16

Cela veut dire que la vérité du christianisme serait d’abord et avant tout
une révélation anthropologique et théologique a la fois: (i) du mensonge de
Satan en tant que violence affolée, (ii) et de la vérité de la victime non res-
sentie en tant que offre du pardon sans condition comme apparition de la
divinité. C’est en effet, par la victime « pardonnante » qui est le Crucifié-
ressuscité, comme dit Alison a la suite de Girard, que nous sommes sauvés.
Il s’agit ici du contenu anthropologique de la vérité de la révélation. Sur
cette toile de fond, les sciences humaines sont susceptibles de recevoir de la
part du christianisme une signification pertinente pour la question du sens
de I’existence, mais une existence toujours marquée par la violence fratri-
cide, et dans son sein, 'apparition d’un dépassement possible de la vio-
lence.

Ce méme propos concernant la pertinence épistémologique du
christianisme est défendu par la « Radical Orthodoxy » comme étant la spé-
cificité de la théologie chrétienne dans I’histoire : « le discours qui garantit
le statut transcendantal de la paix ». Nous y reviendrons plus loin.

1.3 La réaction des nihilistes

Par une autre voie théorique, celle de la « déconstruction du christianisme »
proposé par Jean-Luc Nancy!7, il est possible de parvenir a un discours phi-
losophique sur la signification de la vérité en termes proprement nihilistes.
Contrairement a ce qu’on dit souvent dans les cercles ecclésiastiques et dans
certaines critiques de la part des philosophes et théologiens chrétiens, le
nihilisme de la déconstruction n’est pas nécessairement une guerre déclarée
contre le christianisme, mais ’occasion pour redécouvrir le fond apopha-
tique de la foi et de sa concomitante expérience du salut.

En effet, la critique de Iontothéologie faite d’abord par Levinas a pour
but de déplacer lintelligibilité du réel selon une expérience éthique
originaire qui donne sens a tout le reste. Le primat de I’Autre préside toute
puissance de I’expérience, y compris la conscience de soi, le langage, I’ac-
tion autant que la quéte du bonheur.

Suivant la voie de la dés-ontologisation de la pensée de la transcen-
dance, dans une lignée de pensée post-heideggérienne, Derrida, Blanchot et
Nancy vont a leur tour, par une voie nihiliste, prolonger cette critique a
’indentification / objectivation / chosification du « Fondement » ou « fond
sans fond ». Cette pensée de 'ouverture aura pour but de maintenir le sujet
« devant son propre néant », c’est-a-dire, en lui apprenant a séjourner dans
la reconnaissance de 'appropriation du sens, de valeur et de vérité défi-
nitives comme la condition de possibilité de toute existence « authentique ».

16 GIRARD, René : Achever Clausewitz. Paris: Carnets du Nord 2007, 58, 60, 64.

17 Cf. NANCY, Jean-Luc : La Déclosion. Déconstruction du christianisme 1. Paris : Galilée
2005.



22 Carlos Mendoza

Ainsi, la vérité du christianisme aurait une triple signification et per-
tinence en tant que : (i) démanteélement permanent des systémes de toute-
puissance, (ii) recul critique par rapport aux systémes totalitaires et (iii)
sauvegarde du « fond sans fond » du réel, du caractére insaisissable des
étres et de I'impossibilité de la manipulation du nom de Dieu. Ecoutons
dans ce sens les paroles de Jean-Luc Nancy en parlant de la priére « démy-
thifiée » :

« C’est pourquoi ’adoration, la priére dans son essence, n’est pas d’abord la
demande en vue d’une réponse, d’une rétribution ou d’une réparation. La
priére n’est pas primordialement engagée dans le trafic religieux des men-
songes sur le réel (sur la vie / la mort, sur le monde / le rien, la terre / le ciel,
etc.) ni dans celui, connexe, des indulgences capitalisées en crédits de salut. La
priére est d’abord adoration : adresse, hommage, reconnaissance de ceci que
son dire s’efface en allant vers ce qu’il dit (ne dira jamais). L’hommage, la
vénération, c’est-a-dire tout simplement le mouvement de « transcendance »
comme Deguy le caractérise — le trans-port incessant sans aucun « palier
gagné », ou bien la transcendance sans transcendant (on dirait aussi bien la
transcendance immanente 4 notre immanence, homologue et inhérente a son
plan méme) — constitue I’office du dire ».18

Pour ce courant de philosophie nihiliste, le « dire originel » dont parle
Nancy désigne cette ouverture constitutive du réel, attestée par le langage
en tant que caractére provisoire du discours et par I'expérience du corps
toujours insaisissable: le mien, celui de I’autre, le corps social, le corps du
Christ... Par ce biais « apophatique », le nihilisme percoit I'indice de
I’existence vouée a son « non-sens », « non fondement », « non vérité »,
« non-lieu »... en tant qu’ouverture permanente a autrui et au mystére du
réel.

2. UNE APPROCHE TYPOLOGIQUE DES MODELES DE THEOLOGIE
FONDAMENTALE APRES FR

Afin de dégager les critéres pour la réception de FR dans le monde philoso-
phico-théologique actuel, il faut analyser la question des problématiques
évoquées par I’encyclique en lien avec les courants les plus importants de
théologie fondamentale qui se sont développés dans les derniéres décennies.
Ces courants essayent de répondre aux questionnements posés par I’dge ac-
tuel de la raison moderne tardive et aussi par FR.

Nous proposons ici une typologie sommaire de cinq modeles de théo-
logie fondamentale, selon trois critéres : (i) les médiations philosophiques
mises en place, (ii) la spécificité d’approche de 1’objet formelle de cette
discipline, et enfin (iii) les problématiques principales pour la réflexion cri-
tique sur la révélation, son accueil par I’acte de foi et sa communication en
tant que Tradition vivante.

18 NANCY, Jean-Luc : Priére démythifiée. In: La Déclosion. Paris : Galilée 2005, 198.



La théologie fondamentale dans le monde globalisé aprés Fides et ratio 23

Chacun de ces modeles englobe des courants divers et des options théo-
riques différentes, mais leur ressemblance par rapport au choix épistémo-
logique mis en place, nous semble justifier ce regroupement.

2.1 La nouvelle apologétique (Latourelle, Fisichella, Pie i Ninot)

L’école de I’Université Grégorienne a placé I’épicentre de la théologie fon-
damentale dans la question de la « crédibilité » du message chrétien, en arti-
culant ainsi le primat théologique de la révélation selon un développement
de la logique interne de I’acte de foi et ses signes correspondants.

Sans doute il s’agit d’une contribution importante pour le renouveau de
la théologie fondamentale aprés le Concile Vatican II, notamment par rap-
port 4 ’approfondissement de la Constitution Dogmatique Dei Verbum en
lien avec la Constitution Dogmatique Dei Filius du Concile Vatican 1. Le
caractére foncierement ecclésial de cette théologie fondamentale lui donne
un poids important dans I'intelligence de la foi et ses présupposés anthro-
pologique et épistémologique, tous les deux subordonnés aux données
révélées. Il y aurait en plus une ressemblance avec I’école de Tiibingen,
selon ce que souligne Pie i Ninot :

« Les deux écoles [celle de I’Université Grégorienne et celle de Tiibingen con-
frontées lors du Colloque International célébré a la PUG en 1995] partagent
une épistémologie commune grace a leur affirmation centrale sur la claire vi-
sée théologique de la théologie fondamentale, en dépassant une vision pré
théologique propre a une certaine apologétique du vieux style ».1?

La vision « pré théologique » critiquée par Pie i Ninot désigne la scolastique
thomiste qui a toujours défendu la connaissance naturelle de Dieu. Comme
point de vu critique, on pourrait dire que la question de la révélation doit
étre traitée non pas seulement dans sa logique interne (credibilitas) et sa
signification propre en tant que communication divine, en précisant les
conditions de possibilité de I’accueil de cette révélation dans la constitution
su sujet. Mais ce que la scolastique a fortement développé — et a été repris
par Dei Filius comme on I’a déja montré — est la légitimité de la connais-
sance rationnelle de Dieu. Il faut le dire encore une fois parce qu’il s’agit
d’un enjeu crucial : affirmer Iautonomie propre a la raison et ses puis-
sances de connaissance. Cela sera, sans doute, un des questionnements actu-
els dans les nouvelles expressions de la théologie fondamentale moderne
comme on le verra plus loin.

Il reste a savoir si, selon ce modele apologétique « du nouveaux style »,
est-il possible de répondre au moins a trois questions, a savoir : (i) com-
ment rendre compte de I’autonomie de la philosophie de la religion a I’Age
post-séculaire de la raison ; (ii) quel est le statut propre de connaissance du
divin par la subjectivité en relation (transcendantale, pragmatique ou

19 PIE I NINOT, Salvador: La Enciclica Fides et ratio y la Teologia Fundamental. Hacia
una propuesta. In: Gregorianum 80, 4 (1999) 647.



24 Carlos Mendoza

encore mimétique), a partir de la mise en place d’une raison historique ;
enfin, (iii) il devra montrer sa pertinence méthodologique et épistémique en
ce qui concerne le déploiement de la révélation dans les autres religions.
Cette derniére question en particulier selon une théologie de la manifes-
tation divine qui mettrait au centre le role de I’Esprit Saint20 dans les tra-
ditions religieuses et sapientielles de I’humanité, en interprétant de maniére
renouvelée le role principal de Jésus-Christ comme médiateur universel du
salut.

2.2 Le modéle herméneutique (Schillebeeckx, Tracy, Fiorenza, Geffré)

Sans renoncer a la médiation philosophique de la modernité qui leur
semble incontournable, les représentants de ce modéle herméneutique de la
théologie fondamentale, qui s’est développé notamment dans des contextes
universitaires laics en Europe et aux Etats-Unis, affirment qu’on doit tenir
compte du fait irréversible de I’agnosticisme culturel et de I’athéisme qui
préside la pratique sociale (science, éthique, philosophie) ainsi que la com-
préhension des phénoménes empiriques et historiques dans la civilisation
moderne.

Un choix épistémologique a été fait par ce modéle de théologie fonda-
mentale, consistant dans la médiation des sciences du langage — inspirées
par la conscience de I’historicité et la contextualité de toute action, com-
préhension ou représentation du monde — ou prendra place la révélation
divine comme le dit Schillebeeckx, le célebre théologien de Nimegue:

« Le sens religieux d’un devenir historique séculier suppose un sens humain
préalable : I’histoire du salut est faite d’événements libérateurs. La révélation
suppose une histoire humaine douée de sens, un événement qui posséde déja
un sens humain libérateur, sans faire pour autant référence a Dieu — etsi Deus
non daretur. C’est ’acte bon, par lequel la libération se fait, qui est décisif
faute de quoi I'interprétation religieuse est vaine, sans fondement, elle n’est
qu'une simple superstructure idéologique, dépourvue de signification et

20 Nous évoquons ici les recherches des théologiens en dialogue avec la rationalité de
Bénarés — métaphore utilisée par Rahner pour parler de la nouvelle synthése d’inculturation
du christianisme avec les peuples d’Asie — un grand défi pour I'inculturation du christianisme
en contexte multiculturel : DUPUIS, Jacques : Vers une théologie chrétienne du pluralisme
religieux. Paris : Cerf 2002 ; La rencontre du Christianisme et des religions. De Iaffrontement
au dialogue. Paris: Cerf 2002 ; PANIKKAR, Raimon : The Cosmotheandric Experience.
Emerging Religious Consciousness. New York: Orbis Books 1993 ; Entre Dieu et cosmos. Une
vision non-dualiste de la réalité. Entretiens avec Gwendoline Jarczyk. Paris: Albin Michel
1997 ; La trinidad. Una experiencia humana primordial. Madrid: Ediciones Siruela 1998 ; El
mundanal silencio. Una interpretacién del tiempo presente. Barcelona: Martinez Roca 1999 ;
La intuicién cosmotedndrica. Las tres dimensiones de la realidad. Madrid : Trotta 1999 ; La
plenitud del hombre: una cristofania. Madrid : Ediciones Siruela 2004, 284 ; De la mistica:
experiencia plena de la Vida. Barcelona: Herder 2005 ; TORRES-QUEIRUGA, Andrés :
Cristianismo vy religiones. Inreligionacion y cristianismo asimétrico. In : Sal Terrae 997 (Enero
1997) 3-19 ; La salvacion de Jesus el Cristo en el didlogo de las religiones. In : Iglesia Viva
233 (enero-marzo 2008) 12-21; Repensar la revelacion. La revelaciéon divina en la realizacién
humana. Madrid : Trotta 2008.



La théologie fondamentale dans le monde globalisé aprés Fides et ratio 25

superfétatoire. [...] Dieu ne peut révéler ce qu’il est que dans une histoire pro-
fane ou les humains se sont éprouvés libérés ».21

Les principes de ’herméneutique concernant la circularité de la parole, les
conditionnements de la subjectivité des interlocuteurs, la médiation cultu-
relle de toute représentation ainsi que I'intentionnalité portée par le lecteur
pour la réception créatrice du texte, ont mis en évidence la complexité des
questions du sens, de la vérité et du fondement. Il faut les traiter dans une
autre perspective. Il ne s’agit pas de nier une présomption de vérité de la
part de tout interpréte, mais de faire le pas critique de la distance vis-a-vis
du texte, en maitrisant la logique du soupcon pour parvenir ensuite a une
« seconde naiveté » — comme dit Ricceur — face aux faits langagiers et
praxiques propres a toute tradition.

La question de I'objectivité de la vérité est remplacée donc par la ques-
tion de la pertinence des interprétations par rapport au phénoméne
répertorié. De sorte que I’horizon de vie et de compréhension propre a la
raison humaine, y comprise la raison théologique, ne trouve pas son élan
existentiel qu’a l'intérieur de la circularité herméneutique. Ainsi, la théo-
logie fondamentale serait comprise comme la réflexion autocontrélée du
discours et de la pratique de la foi existant au cceur de la quéte humaine du
sens ultime de I’existence et non pas «en-dehors » de I’expérience du
monde de la vie.

Ce modele devrait encore prouver comment le tournant linguistique
rend compte de la communauté discursive et pragmatique au-dela de la
stratégie. Cela signifie, en particulier, 'urgence de la problématisation du
langage comme mode de vie dans ses conditionnements historiques, ainsi
que la question concernant le « fond » ontologique de la parole et du dis-
cours. Autrement dit, comment justifier la condition intersubjective dans
une ontologie relationnelle.

2.3 Le modéle historico-pragmatique (Verweyen, Peukert)

Un modéle de la théologie fondamentale — d’importance grandissante dans
le monde germanophone — est celui qui met ’accent dans la médiation de la
raison historique marquée inévitablement par le conflit dans la mise en
place de I"accomplissement de la reconnaissance. Méme si les auteurs ici
évoqués ne se retrouvent pas dans la méme lignée de pensée philosophique
(Verweyen reprenant surtout I’idée du Moi transcendantal de Fichte, tandis
que Peukert la théorie de I’agir communicationnel d’Habermas), il me
semble pertinent de les regrouper dans un méme modeéle, tenant compte de
leur commun questionnement sur les conditions de possibilité du sujet dans
son Ipséité et sa constitutive relation a autrui dans la quéte d’une certaine
ontologie relationnelle.

21 SCHILLEBEECKX, Edward : L’histoire des hommes, récit de Dieu. Paris: Cerf 1992, 35.



26 Carlos Mendoza

Puisque mon collégue le Prof. Miiller va traiter du développement de la
théologie fondamentale en contexte germanophone, je me contente ici de
signaler seulement I'existence de ce modéle et son apport a la discussion
générale concernant la compatibilité, voir méme la nécessité, de la raison
historique pour la compréhension de la subjectivité croyante et le déploie-
ment de sa performance historique. Selon Verweyen, 1a se trouve précisé-
ment I’enjeu principal de la pensée théologique actuelle.

Pour sa part, Peukert22 insistera sur la pertinence kénotique de la raison
théologique chrétienne, au cceur de la conscience de la finitude de I’action
historique, pour dépasser I’histoire marquée par la violence meurtriére. En
effet, en poussant a ’extréme la logique de I’abaissement du Verbe de Dieu
’on pourra aboutir a la véritable mise en place la « communauté illimitée
de discours ».

Cela veut dire en particulier, que les apories de I’éthique du discours
concernant les limites de la communauté formelle de I’espace public nous
ameénent vers une spirale sans fin d’auto affirmation des différents sujets
membres de ’espace public marqués par la volonté de toute puissance.
Ainsi sera seulement grace a 'expérience de la donation extréme — attestée
comme possibilité historique performative par Jésus-Christ — que le chris-
tianisme aura une pertinence épistémologique et éthique dans les sociétés
de délibération et d’action communicationnelle propres a I’dge de la mon-
dialisation.

La question pour ce modéle a été soulevée par Dussel23 : comment ga-
rantir la mise en place de la communauté illimitée de discours si ’on oubli
les conditions matérielles de la vie et de la subjectivité ? Cela signifie que
I’éthique du discours devrait intégrer dans sa réflexion une critique his-
torique et politique de la constitution de I’intersubjectivité pour éviter de
tomer dans un formalisme transcendantal vide des pulsions de la chair, la
faim, le désir et la générosité.

2.4 Le retour au fondement (le thomisme, Milbank, Clodovis Boff)

Par la voie du renouveau des études thomasiennes, le thomisme a trouvé un
nouvel élan dans le débat philosophico-théologique lors de la crise de la
modernité. En effet, tout en intégrant I'utilisation de I’analyse historique de
la pensée de Thomas d’Aquin, il a entrepris dans les derniéres décennies un

22 Cf. PEUKERT, Helmut: Wissenschaftstheorie — Handlungtheorie — Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung. Diisseldorf: Patmos-
Verlag 1976, 367; Agir communicationnel, systémes de 'accroissement de puissance et les
projets inachevés des Lumiéres et de la théologie. In : ARENS, Edmund (dir.) : Habermas et la
théologie. Paris : Cerf 1989, 45-73.

23 Cf. DUSSEL, Enrique Domingo : Politica de la liberacién. Historia mundial y critica.
Madrid : Trotta 2007, 592 ; Etica de la liberacion en la edad de la globalizacion vy la
exclusion. Madrid : Trotta 1998 ; La ética de la liberacion ante el desafio de Apel, Taylor y
Vattimo. Toluca :

UAEM 1988. URL: http://www.misioncultura.gob.ve/descarga/01/desc11.pdf.



La théologie fondamentale dans le monde globalisé aprés Fides et ratio 27

débat de qualité avec les critiques de I'ontothéologie et du réalisme
épistémologique. En particulier, la Revue Thomiste a concentré ses efforts
pour reprendre la discussion demandée par FR, a partir d’une « pensée
doctrinale » qui est orientée par I’architecture thomasienne de I’intelligence
de la foi. Grace a ce travail d’approfondissement de la doctrine de I’Aqui-
nate, des auteurs comme Bonino, Narcisse et Vénard24 adressent leurs cri-
tiques aux autres modéles de la théologie fondamentale postmoderne. Selon
ce point de vue, a la suite de Thomas, la théologie fondamentale ne peut re-
noncer a son triple objet d’étude qui consiste a : (i) « démontrer ces réalités
préalables a la foi et qu’il est nécessaire de savoir, comme il en est de ce que
’on prouve au sujet de Dieu par des raisons naturelles : ’existence de Dieu,
son unité, et d’autres choses de ce genre qui sont établies en philosophie
soit au sujet de Dieu soit au sujet des créatures, et que la foi présuppose »,
(i1) « manifester par des analogies (similitudines) les réalités de la foi », (iii)
« défendre la foi, soit en montrant que ce qu’on avance contre elle est faux
soit en montrant que cela ne conclut pas nécessairement ».25

Dans un sens proche — par la mise en place d’une critique frontale aux
Lumiéres et son métarécit d’immanence qui consacre la violence comme
étant la loi inéluctable de I’histoire — John Milbank a inauguré un courant
fort puissant dans la pensée chrétienne anglicane et catholique de la fin du
XX¢ siecle. Le philosophe-théologien de Nottingham souligne I’erreur que
suppose la capitulation de la théologie moderne face aux assauts de la rai-
son séculaire26, en particulier dans son refus de la transcendance et dans
’instauration de la dictature de la subjectivité comme critére et norme de la
pensée et de ’agir humains.

Milbank préne ainsi pour une reconduction de la corrélation foi et
raison selon la supériorité de la raison théologique en tant que « discours
du sens ultime » qui doit commander la réflexion des sciences humaines et
de la philosophie en ce qui concerne leur orientation fonciére vers I’ac-
complissement de I'histoire et la sortie des impasses de la subjectivité. Sens
de la paix, valeur de la cité de Dieu et vérité chrétienne seront les expres-
sions propres de la transcendance divine auxquels la théologie chrétienne
devra retourner, selon ce qu’écrit Milbank lui-méme, en tant que contre-
ontologie:

24 Cf. BONINO, Serge-Thomas : Thomistes ou de 'actualité de saint Thomas d’Aquin.
Paris : Parole et silence 2003 ; NARCISSE, Gilbert : Premiers pas en Théologie. Paris : Parole et
silence 2005, 533 ; VENARD, Olivier-Thomas : Y-a-t-il une herméneutique thomiste ¢ In : Re-
vue Thomiste 2 (2004) 273-318 ; Radical Orthodoxy. Une premiére impression. In : Revue
Thomiste 3 (2001) 409-444.

25 THOMAS D’AQUIN : Super Boetium de Trinitate q. 2, art. 3, ed. Léonine t. 50. Paris :
Cerf 1992, 99, 149-161. Apud. TORRELL, Jean-Pierre : Nowuvelles recherches thomasiennes.
Paris : Vrin 2008, 38-39.

26 Ainsi de méme existe un courant minoritaire du « retour au fondement » chez certains
théologiens de la libération. Cf. BOFF, Clodovis : Teologia de la liberacién y vuelta al funda-
mento. In : Revista Eclesiastica Brasileira (octubre 2007).



28 Carlos Mendoza

« Au centre de I’histoire est déja advenu le jugement de Dieu. Et I’Eglise, ou
bien elle représente la vision d’une communauté paradisiaque que ce jugement
déploie devant notre regard, ou bien elle promue par elle-méme une société
infernale qui dépasse toutes les terreurs connus dans I’Antiquité : corruptio
optimi pessima. L’interruption chrétienne de I’histoire a réussi a « décoder »
la vertu ancienne, mais en le faisant elle a contribué a déchainer d’abord le
libéralisme, puis le nihilisme. [...] C’est la vision absolue chrétienne de la paix
ontologique celle qui offre aujourd’hui la seule alternative a la perspective
nihiliste. Encore dans nos jours, au centre du cercle auto-tortionnaire de la
raison laique, il est possible d’ouvrir 3 nouveau une série dont il n’y a pas de
ligne de continuité, A savoir : I’émanation de la différence harmonieuse,
I’exode des nouvelles générations, le chemin de I’envol de la paix... ». 27

Ainsi, le « retour au fondement » est présenté, par ce modele de « philo-
sophie théologique » voisin de la théologie fondamentale, comme une con-
ditio sine qua non sera possible redonner au christianisme sa pertinence
épistémologique et son élan salutaire dans la culture postmoderne. Pour y
arriver il faudrait aller au-dela du réductionnisme sociologique qui a per-
verti, selon ce diagnostique, les sciences sociales et la théologie elle-méme,
pour ouvrir la rationalité post-séculaire a son véritable horizon de compré-
hension, a savoir : son accomplissement dans la connaissance du monde se-
lon Dieu.

La question que se pose a ce modele est de savoir si une telle lecture du
« retour au fondement » n’est pas proche d’un fidéisme qui n’honore pas
suffisamment le statut épistémologique, ontologique et éthique du réel.
Autrement, les dérives fondamentalistes trouveraient ainsi le justificatif
idéal pour des nouvelles éditions des présomptions théocratiques dans la
société globalisé de nos jours.

2.5 La médiation anthropologico-mimétique (Torres-Queiruga, Girard, Ali-
son, Mendoza)

Un dernier modele de théologie fondamentale s’est constitué progressi-
vement dans les derniéres décennies du siécle passé. Il retient de la moder-
nité des Lumiéres la médiation anthropologique comme étant indissociable
de toute réflexion philosophique, ainsi que de la spécificité du christia-
nisme comme expérience maieutique de conscience de soi par rapport a au-
trui. Le salut serait ainsi enraciné profondément dans I’histoire, en parti-
culier dans P'accomplissement de la vie humaine dans toutes ses formes
culturelles et sociales, selon ce qu’affirme Andrés Torres-Queiruga :

« La révélation dans la Bible se présente en tant qu’offre maieutique. Si son
auditeur ou lecteur se reconnaissent — de maniére consciente, critique et libre
— dans cette interprétation alors se produit I'accueil (la foi) ; s’ils ne se recon-
naissent pas, parce qu’ils ne voient pas en elle une lecture adéquate du fond

27 MILBANK, John : Theology & Social Theory. Beyond Secular Reason. Oxford : Black-
well 1990, 584 [traduction de I'auteur].



La théologie fondamentale dans le monde globalisé apres Fides et ratio 29

de la réalité, mais une simple illusion, une projection ou encore un mensonge
surajoutés a elle, se produit le refus (I'incroyance) ou la suspension du juge-
ment ou bien I’élaboration d’une interprétation alternative ou I’adhésion a
une autre offre religieuse.

Mais ce qui est important n’est pas ici le détail mais la structure de Poffre.
Ceux qui suivent au « révélateur » ne devront pas le faire aveuglement : ils
sont renvoyés a leur propre expérience de la réalité et de I’histoire, laquelle a
pour role d’étre le lieu de contraste et de vérification. Grice a cela, la révé-
lation ne comporte pas aucune « stratégie d’immunisation » surnaturaliste, a-
fin de se préserver du questionnement humain, mais elle s’ouvre a I’examen
critique et s’introduit dans la libre circulation du dialogue ».28

Ainsi, selon ce courant, Dieu se réveéle dans la réalisation de la personne hu-
maine en tant qu'accomplissement de toutes ses potentialités créatrices de
vie.

Or, la condition humaine n’est pas innocente. Depuis ses origines I’hu-
manité garde mémoire du fratricide qui préside les relations de réciprocité-
rivalité entre les personnes et les sociétés. Griace a ce constat dans I’histoire
des mythes de ’humanité, on se trouve en face d’un choix fondamental, a
savoir : ou bien le christianisme répond a ce questionnement, ou bien il est
insignifiant pour la question essentielle du dépassement de la violence
meurtriére. En paroles de Girard lui-méme:

« Le temps linéaire dans lequel le Christ nous fait entrer rend impossible cet
éternel retour des dieux, impossibles ces réconciliations sur le dos de victimes
innocentes. Privés de sacrifice, nous sommes face a une alternative inévitable :
ou reconnaitre la vérité du christianisme, ou contribuer a la « montée aux
extrémes » en refusant la Révélation. Nul n’est prophéte en son pays, parce
qu’aucun pays ne veut entendre la vérité de sa violence. Il cherchera toujours
a la dissimuler pour avoir la paix. Et la meilleure maniére d’avoir la paix, c’est
de faire la guerre. C’est pourquoi le Christ a subi le sort des prophétes. Il s’est
approché des hommes en affolant leur violence, en la mettant a nu. D’une cer-
taine maniére, il ne pouvait pas réussir. L’Esprit, par contre, continue son
ceuvre dans le temps. C’est lui qui nous fait comprendre que le christianisme
historique a échoué, et que les textes apocalyptiques vont maintenant nous
parler plus qu’ils ne I'ont jamais fait ».2?

Ce fond redoutable du désir humain est si crucial pour les sciences hu-
maines que la théologie fondamentale ne peut s’articuler qu’a partir d’une
interprétation pertinente du renversement de [’histoire violente qu’a été
expérimenté puis annoncé par Jésus de Nazareth.

En effet, la théologie fondamentale est la discipline de I’acte de foi qui
accueille la révélation divine certes, mais de maniére corrélative en tant que
discipline de frontiére, elle doit réfléchir sur la constitution de la subjec-
tivité renversée, dans ’espace de la donation, mais toujours dans I’horizon

28 TORRES-QUEIRUGA, Andrés : La constitucién moderna de la razén religiosa. Estella :
Verbo Divino 1992, 240 [traduction de I’auteur].

29 GIRARD, René : Achever Clausewitz, 188.



30 Carlos Mendoza

de 'immanence ouverte a la transcendance du pardon. Une immanence qui
est historiquement située en tant que expérience de la disgrice historique.
Dans cette négativité de I’histoire prends place la grice de Dieu advenue
dans P’incarnation du Logos et expérimentée comme issue eschatologique
du drame historique vécu par Jésus de Nazareth dans sa mise a mort et sa
résurrection comme victime non-ressentie. Dans ce sens, selon Alison, il
faudrait penser la foi chrétienne comme un acte d’« imagination escha-
tologique » qui fait entrer la transcendance du don de soi dans 'immanence
du sacrifice d’autrui, en ouvrant ainsi la voie de I'accomplissement de
’amour divin.

La question posée a ce modele vient de 'ontologie : comment expliquer
le précédence du bien dans la création et comment expliquer la priorité
historique de la violence ? Autrement dit, I’assassinat des origines est-il le
principe épistémologique pertinent pour interpréter I’histoire ?

3. QUESTIONS ADRESSEES A TOUTE THEOLOGIE FONDAMENTALE POSTMO-
DERNE / POST-SECULAIRE

Achevons notre parcours par quelques considérations problématiques. Elles
pourront nous aider a creuser davantage la pratique de la théologie fon-
damentale dans I’avenir, selon ce que FR propose, mais par des voies iné-
dites, selon les instruments philosophiques propres a notre rationalité post-
moderne qui est en train de se constituer.

3.1 La question du sens

La question du sens de I’existence reste toujours ouverte pour la pensée
philosophique et le christianisme ne pourrait prétendre avoir résolu la
question que de fagon provisoire et pénulti¢me, tout simplement parce que
le salut est différé dans I’bistoire comme I’a signalé da facon systématique
Duquoc30, en dégageant toutes les implications christologiques et ecclésio-
logiques. Le salut n’est pas une évidence d’ordre empirique et doit étre
pensé a chaque période de la civilisation avec des outils théoriques per-
tinents pour cette rationalité.

La distinction proposée par Ladriére, entre le sens de 'existence et sens
de 'expérience pour parler des formalités épistémologiques distinctes entre
philosophie et théologie fondamentale, aurait une certaine pertinence dans
la mesure ou elle englobe le questionnement préalable de la violence histo-
rique que caractérise la vie des sociétés. Sans ce fond mimético-pragmatique
toute question du sens devient insensée, pur exercice spéculatif d’imma-
nence vidée ou de transcendance surchargée de contenu, mais au fond, sans

30 Cf. DuqQuoc, Christian : L'unique Christ. La symphonie différée. Paris : Cerf 2002 ; Je
crois en I'Eglise. Précarité institutionnelle et Royaume de Dieu. Paris : Cerf 1999.



La théologie fondamentale dans le monde globalisé aprés Fides et ratio 31

chair ni corps, ni sang ni Ame, ni désir ni esprit, tels que nous les recon-
naissons dans I’histoire.

3.2 Le passage du phénoméne au fondement

Ce passage semble étre lu par certains courants néo-apologétiques dans sa
signification triomphaliste de dépassement de la phénoménalité pour par-
venir de nouveau a la métaphysique de la substance.

Or, dans I’histoire ambigiie des sociétés libérales modernes, les phé-
nomeénes humains tels que la pratique de la science ou des croyances re-
ligieuses restent marqués par leur finitude, certes avec une puissance de sig-
nification, mais toujours constitués par des perceptions, sensations, senti-
ments, attitudes, actions, représentations et interprétations vécues par les
individus rattachés a I’espace et au temps. Toute approche du fondement
restera donc traversée par les médiations de 'expérience et de la subjec-
tivité historiquement situées.

Si I’on tient compte de ce fait, on ne peut que postuler un « fondement »
en tant que acte du désir et de la pensée qui désigne un horizon de vie et de
comprébension. Plus qu'une dissection d’un corps sans ame, guetter le
fondement signifie faire surgir le « fond sans fond » des événements et de la
condition relationnelle de I’étre humain. Pour cela, il faut écouter cer-
tainement I’appel éthique d’autrui, mais aussi il faudra éprouver la présence
d’un corps qui échappe a la possession, en articulant une parole toujours en
train de s’évader, en expérimentant I’action imprégnée des multiples signifi-
cations, une liberté consciente de sa vulnérabilité et ouverte a la donation.

3.3 La réception créatrice de la vérité

Enfin, I’intention de parler de vérité « objective » semble étre la devise du
christianisme selon FR pour combattre efficacement le relativisme propre a
la philosophie nihiliste de nos temps postmodernes.

Néanmoins, une lecture attentive des sources de la pensée philosophique
contemporaine nous place autrement dans la question de I’objectivité. Elle
nous apprend a regarder les conditions de possibilité d’une telle mani-
festation de ’essence des étres et du monde (« la chose méme » de la phéno-
ménologie?). D’abord il nous faut partir de P’analyse de la constitution
interrelationnelle de la subjectivité elle-méme, ensuite étudier ’articulation
de toutes les puissances d’expérience qui la conforment. Puis, une gram-
maire diversifiée nous permettra de « décliner le verbe étre », soit comme
monstration, souhait, souvenir ou encore appel éthique venu de I’autre irré-
ductible. L’étre étant originellement un verbe et non un substantif.

Enfin, le fait d’étre portés envers la manifestation de la vérité — dans le
domaine de la raison comme dans celui de la foi — est un dynamisme inté-
gral propre de « 'intelligence éclairé par I’amour », selon cette magistrale
description de la foi proposée par Simone Weil. La vigilance critique
propre a la corrélation foi-raison est encore une fois ici mise au service de



32 Carlos Mendoza

I’écoute de la Parole divine adressée, depuis la création du monde, au cceur
et au corps de tous les étres et en particulier a la société humaine en quéte
d’une espérance de vie accomplie qui soit soutenable pour tous.



	Le développement de la théologie fondamentale dans le monde globalisé après Fides et ratio

