
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 56 (2009)

Heft: 1

Artikel: "Welche Philosophie für welche Theologie?" : "Quelle philosophie pour
quelle théologie?"

Autor: Vergauwen, Guido

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


„Welche Philosophie für welche Theologie?"
« Quelle philosophie pour quelle théologie »1

Guido Vergauwen

Einleitung

Welche Philosophie für welche Theologie?
Mit diesem Studientag stellen Sie nicht nur ein Thema, wie es häufig
vorkommt, wenn die Theologische Fakultät Kolloquien veranstaltet oder
Gastreferenten einlädt. Sie stellen ein Thema, das so weit ist wie die Theologie

selbst, das ihre Konstitution als Wissenschaft betrifft. Das ist wichtig,
weil wir es immer nötig haben, uns unserer Aufgabe zu vergewissern und
sie vielleicht auch korrigiert und vertieft neu in den Blick zu nehmen.

Hier am Anfang dieses Tages zu Ihnen zu sprechen, bringt mich in einen
Rollenkonflikt:

1. Als Rektor der Universität freue ich mich, dass unsere Fakultäten über
den ohnehin schon anstrengenden Alltag des universitären Lebens hinaus
solche Initiativen ergreifen.

- Ich danke ganz herzlich den Veranstaltern: Prof. Dr. Carlos Mendoza,
Prof. Dr. Andreas Uwe Müller und Dr. Sigrun Jäger.

- Ich begrüße die Gastreferenten: Prof. Jean-Marc Ferry und Prof.
Hansjürgen Verweyen.

- Ich danke allen, die zu diesem Studientag gekommen sind.
Insbesondere beglückwünsche ich Sie zu der Initiative, diesen Tag
zweisprachig durchzuführen. Das ist ein wichtiges Zeichen an einer Universität,
die eines ihrer wichtigen Charakteristika verliert, wenn sie sich nicht aktiv
um die Zweisprachigkeit bemüht.

2. Als Mitglied der Theologischen Fakultät und Professor der Fundamentaltheologie

bin ich froh und beeindruckt, welche Lebenskraft sich an diesem
Lehrstuhl entwickelt, den ich für einige Jahre jetzt in andere Hände legen
durfte. Ich bin froh, dass dieser Studientag die Kernfrage meines Faches -

1 Die folgenden Beiträge dokumentieren, was am Freitag, den 24. Oktober 2008, an der
Universität Fribourg anlässlich des zweisprachigen Kolloquiums zum 10-jährigen Jubiläum
der Enzyklika Fides et ratio diskutiert wurde.



6 Guido Vergauwen

und zugleich auch der Theologie als ganzer - nach dem Verhältnis von
Theologie und Philosophie, Glaube und Vernunft, fides et ratio, thematisiert

und dabei auf eine wirkliche Gegenseitigkeit achtet: Sie fragen ja
nicht nur: welche Philosophie?, sondern fügen auch selbstkritisch hinzu:
für welche Theologie? Sie thematisieren die Frage in einer interdisziplinären

Perspektive, für die wir gerade hier an der Universität Fribourg durch
ein starkes und kompetentes Departement Philosophie große Chancen
haben.

Gestern abend habe ich als Gast an einem Seminar teilgenommen, das
eine Kollegin der Theologischen Fakultät gemeinsam mit dem Professor für
moderne Philosophie über theologische und philosophische Aspekte des

Glaubens veranstaltet. Und ich war sehr beeindruckt über die Intensität des

gemeinsamen Nachdenkens von Theologen und Philosophen.
Solche Möglichkeiten sind in reicher Fülle bei uns vorhanden, aber sie

müssen genutzt und gepflegt werden. Das tun Sie, und dafür möchte ich nochmals

danken.

Welche Philosophie für welche Theologie? Sie werden im Laufe dieses Tages

zahllose Aspekte der spannenden Thematik hören und diskutieren.
Deshalb möchte ich als bescheidenen Beitrag zum Beginn der Arbeit nur auf
eine Schlüsselstelle der Theologiegeschichte hinweisen, die uns zeigt, dass
das Thema nicht mit der Enzyklika Fides et Ratio und auch nicht mit der
viel zitierten Rede von Papst Benedikt XVI. in Regensburg entstanden ist.
Ich möchte uns die Gestalt des Anselm von Canterbury in Erinnerung
rufen, der wohl mit Recht als Begründer der Theologie als Wissenschaft gilt
mit seinem bekannten Ausdruck: fides quaerens intellectum - der Glaube,
der Einsicht sucht. Nicht erst in ihren Ergebnissen stellt die Scholastik, die
in ihm ihren Auftakt findet, etwas qualitativ Neues gegenüber der Patristik
dar, sondern schon in ihrem Selbstverständnis als Theologie: Die Vernunft
erfährt sich als freigesetzt durch den Glauben, um die im Glauben
geschenkte und angenommene Wirklichkeit Gottes mit Hilfe der Vernunft
nachzuvollziehen. Der Glaube wird nicht nur entdeckt als ein möglicher
und vielleicht gar obskurer Inhalt der Vernunft neben anderen, sondern als
Wesen und Berufung der Vernunft selbst. Jesus Christus wird nicht behandelt

als ein möglicher Gegenstand des Denkens, sondern als wesentlich
bestimmend für dieses Denken selbst. Theologie entdeckt sich selbst als

Christologie. Nicht nur die Theologie, sondern menschliches Denken, Tun
und Dichten wird in der Begegnung mit Jesus Christus über sich hinaus
geführt, wird unruhig gehalten angesichts der Tendenz zur selbstsicheren
Systembildung.

In Anselm begegnen wir dem Ursprung einer Theologie als Christologie,
die nicht ein für allemal errungen ist, sondern je aufs Neue errungen werden

muss, auch von uns. Der Vorgang, in dem Anselm die Patristik weiterdenkt,

ist eine einmalige Etappe der Theologiegeschichte und zugleich ein
Signal für jede Verlebendigung der Theologie in der Begegnung mit Jesus



Welche Philosophie für welche Theologie? Einleitung 7

Christus: Anselm findet bei den Kirchenvätern vielfältige christologische
Motive vor, in denen das Erlösungsgeschehen bildlich vorgestellt wird: das

Motiv vom Höllenabstieg Christi, das Motiv von der Täuschung des Teufels

durch Christus als Würmchen am Angelhaken, das Motiv von Christus
als gerechtem Lösepreis, der dem Teufel angesichts seines Anrechts auf die
sündige Menschheit gebührt. Anselm spürt, dass etwas nicht stimmt bzw.
nicht ausreicht. Solange wir uns Jesus Christus auf diese Weise „vorstellen",
bleibt er außerhalb von uns, sind wir etwas anderes als er, ist er folglich
nicht einmal dann der Erlöser, wenn wir ihn uns als Erlöser vorstellen.

Hier setzt eine Denkbewegung in drei Schritten ein, die in erstaunlicher
Weise mit den drei Hauptwerken von Anselm einhergeht und idealtypische
Elemente jeder Theologie enthält:

- Monologion: ein Selbstgespräch des beunruhigten Denkers mit sich
selbst über Gott;

- Proslogion: das beunruhigte Denken, das sich in Gebetsform an Gott
wendet;

- Cur Deus homo: das zum Dialog gewordene Denken, das gerade darin
Denken an Gott und in Gott geworden ist.

Der Ansatzpunkt für Anselms Theologie ist ein philosophischer: die
Differenz zwischen dem Denken (intellectus) und dem Gedachten (res) - wir
könnten modern formulieren: zwischen Subjekt und Objekt. Doch beginnen
wir mit dem biographischen Ausgangspunkt, den Anselms Sekretär und
Biograph Eadmer schildert. Daraus können wir entnehmen, dass Anselm
keinesfalls ein blutleerer Denker war:

„Danach wandte sich sein Gemüt darauf zu erforschen, ob sich mit einem
einzigen, kurzen Argument beweisen ließe, was der Glaube und die Predigt von
Gott aussagt; nämlich daß er ist ewig, unveränderlich, allmächtig, überall ganz
gegenwärtig, unfaßlich, gerecht, gütig, barmherzig, wahrhaftig, Wahrheit,
Güte, Gerechtigkeit und noch anderes, und wie das alles in ihm eins sei (Joh
17,21). Das brachte ihm, wie er selbst berichtete, große Beschwerden. Denn
dieser Gedanke ließ ihn nicht schlafen, noch essen, noch trinken und was ihn
noch mehr bedrückte, er störte seine Andacht bei der Matutin und sonst".2

Das selbstbezogene Grübeln Anselms im Monologion führt ihn nicht weiter.
Die auf sich reflektierende Vernunft wird an sich selbst irre. Der neue
Ansatzpunkt im Proslogion zeigt sich schon insofern, als Anselm hier mit
einem Gebet beginnt und weitgehend die gesamte Schrift als eine Anrede an
Gott formuliert. Das ist nicht bloß äußere Form, sondern sagt etwas über
die Theologie selbst. Das Pros-logion, die Anrede Gottes im Gebet, gehört
zur Sache des Denkens, indem es die Einheit des Denkens mit dem
Gedachten zum Ausdruck bringt. Credo ut intelligam (c. 1) lautet das Pro-

2 Das Leben des hl. Anselm von Canterbury beschrieben von seinem Schüler und
unzertrennlichem Begleiter dem Mönch Eadmer, übersetzt von Günther Müller. München: Thea-
tiner-Verlag 1923; hier: Buch I, 26.



8 Guido Vergauwen

gramm. Damit ist nicht etwa ein Glaube gemeint, der ein Mittel zum Zweck
der Erkenntnis ist und durch die Erkenntnis selbst überflüssig wird. Der
Glaube selbst - im Proslogion in der Gestalt des Gebets - ist der Ort der
Erkenntnis. Folglich gilt nicht: Je mehr Erkenntnis, desto weniger Glaube ist
notwendig; sondern: Je mehr Glaube, desto reicher und tiefer die Erkenntnis!

Wenn Anselm in betonter Absetzung gegen die Patristik sola ratione
vorgehen will, „allein mit der Vernunft", dann versteht er unter ratio nicht
die isolierte Vernunft des Menschen, sondern die ratio, die vom Glauben
erleuchtet ihre tiefste Berufung erkennt. Sie entdeckt den unbegreiflichen
Gott nicht nur als Erkenntnisgegenstand sich gegenüber, sondern bekennt
und preist ihn viel radikaler als tiefsten Grund des Erkenntnisvollzuges
selbst: „Ich suche nicht Einsicht, um zum Glauben, sondern ich glaube, um
zur Einsicht zu kommen. Denn auch das glaube ich: Wenn ich nicht glaubte,

würde ich nicht erkennen".3
Der Gedankengang Anselms ist ebenso einfach wie folgenschwer und

beginnt im zweiten Kapitel des Proslogion mit einem Begriff: aliquid quo
maius nihil cogitari potest - etwas, über das hinaus Größeres nicht gedacht
werden kann. Es spiegelt sich darin das erste Gebot, dass neben oder gar
über Gott nichts sein kann. Das hier genannte Etwas ist ein Begriff, dessen

Existenz im Verstände (in intellectu) jeder zugeben muss, selbst ein Ungläubiger.

Das id quo maius cogitari nequit aber ist das, was alle Menschen als

Gott bezeichnen. Das, worüber hinaus Größeres nicht gedacht werden
kann, kann nicht nur im Denken Bestand haben: „Et certe id quo maius
cogitari nequit, non potest esse in solo intellectu".4

Der Einwand, 100 gedachte Taler seien noch lange nicht 100 reale
Taler, trägt nicht, denn Anselms Begriff id quo maius cogitari nequit
bezeichnet ein Maximum, das nicht wirklich ein Maximum wäre, wenn ihm
die Existenz fehlte.

In der Mitte des Proslogion transzendiert Anselm daher seinen eigenen
Begriff, sogar seinen Gottesbegriff:

„Ergo, Domine, non solum es, quo maius cogitari nequit
sed es quiddam maius quam cogitari potest."5
(Du bist also, Herr, nicht nur etwas, im Vergleich zu dem ein Größeres
undenkbar ist, sondern größer, als wir uns vorstellen können.)

Gott ist nicht nur diejenige Wirklichkeit, über die hinaus Größeres nicht
gedacht werden kann, sondern er ist größer als alles, was gedacht werden
kann. Das ist die theologische Differenz, die bei Anselm nicht etwa äußerlich

zum Denken hinzukommt, sondern zu der die Vernunft in ihrer eigenen

Bewegung hingeführt wird. Dieser doxologische Uberstieg trägt bei
Anselm die Beweiskraft seines Gedankens selbst und schafft zugleich den

3 Proslogion, c. 1.
4 Proslogion, c. 2.
5 Proslogion, c. 15.



Welche Philosophie für welche Theologie? Einleitung 9

Raum für die Selbstoffenbarung Gottes. Daher kann Anselm sein Denken
remoto Christo, ohne Christus, beginnen und mit einer Christologie als

Offenbarungslehre enden. Auch die Christologie kann sich nur im Horizont
dieses Gottesgedankens entfalten, oder sie bleibt vorgestellte Christologie
und damit vorgestellte, nicht reale Erlösung!

Anselm legt in einer Schrift, die nicht zentral von Jesus Christus handelt,
die Grundlagen für das Verhältnis der Theologie zum Christus-Ereignis:
Die patristische bildhafte Theologie war geneigt, von einem Gegensatz
zwischen Theologie und Philosophie, zwischen Glaube und Vernunft
auszugehen. Anselm setzt unbefangen an derselben Stelle und mit derselben
Methode an wie jeder Philosoph: sola ratione. Er arbeitet mit Fragen und
Begriffen, die jeden Ungläubigen ebenso bewegen (müssen) wie ihn, nämlich:
Wie rührt das Denken an das Gedachte? Als Philosoph - so sagt Anselm -
stoße ich notwendig auf die Wirklichkeit Gottes, wenn ich nicht ein Tor
bin. Allerdings finde ich den Gottesbegriff so, dass ich ihn nicht näher
inhaltlich füllen kann. Denn dazu steht mir nur Endliches zur Verfügung.
Alles Endliche verfehlt aber den Begriff Gottes. Der Philosophie wird also
eine hohe Kompetenz zugesprochen: wahrhaft an Gott zu rühren. Aus ihrer
eigenen Erkenntnislogik heraus muss sie jedoch zugestehen, dass sie die
eröffnete Erkenntnis nicht konkret inhaltlich füllen kann - und sie kann

sogar sagen, warum: weil nur Gott selbst sagen kann, wer er ist. Anselm
führt zu der Stelle, wo Bonhoeffers Christologie ansetzt, zu der Frage: Wer
bist du? Rede selbst!

Ich möchte nicht weiter auf Anselm und seine Entwicklung einer Christologie

eingehen, die gerade deshalb zu Christus führt, weil sie auf der
Entscheidung beruht, remoto Christo, ohne Christus, den Denkweg zu beginnen.

Vielmehr möchte ich mich kurz der zwiespältigen Rezeptionsgeschichte

Anselms zuwenden, die ein Zeichen ist für den bleibenden
Klärungsbedarf der theologischen Arbeit heute:

Diese zwiespältige Wirkungsgeschichte Anselms beginnt fast unmittelbar
nach seinem Tod. Dies zeigt ein Vergleich zwischen Anselm und einer pseu-
do-anselmischen Schrift, die nach Meinung der Forschung in Maria Laach
entstanden sein könnte6: Anselm von Canterbury setzt in seinem credo ut
intelligam den Glauben voraus und unternimmt daher keine Anstrengungen
zur Überzeugung von Nicht-Christen. Der Dialogus inter Gentilem et
Christianum, der wegen seiner Strukturgleichheit mit Cur Deus homo lange
Anselm zugeschrieben wurde, verlagert den Maßstab in die Vernunft:
„Pseudo-Anselm is not urging belief so that knowledge can be imparted; he
is using knowledge as a weapon to force someone to believe".7 Diese

Vernunft, die zunächst die Partikularität des Glaubens überwinden sollte,

6 Die folgenden Zitate sind entnommen aus: LEWIS, Bernard / NlEWÖHNER Friedrich
(Hrsg.): Religionsgespräche im Mittelalter Wolfenbütteler Mittelalter-Studien 4).
Wiesbaden: Harrassowitz 1992.

7 Religionsgespräche, 145.



10 Guido Vergauwen

führt zu schärferer Intoleranz gegenüber dem Gesprächspartner: „Something

must be wrong with him if he cannot believe what is so obviously
true".8 Nach einer relativ friedvollen Zeit der jüdisch-christlichen Beziehungen

im Europa des frühen Mittelalters waren die einsetzenden Religionsgespräche

vielfach Ausdruck schwindender Normalität des Zusammenlebens

und vertieften die Trennung, die sie überwinden wollten: „Hostile,
intolerant Christians attacked Jews for being hostile and intolerant".9 Die
Hoffnung, in der reinen Vernunft eine Basis der Verständigung zu finden,
führte zum Verlust des Friedens. Dialektik der Aufklärung vor 1000 Jahren!

Sicher nicht unberechtigte Anfragen an Anselm werden gemildert durch
seine eigene Demut. Die gesamte Vorrede von Cur Dens homo besteht
darin, sich von seinem Gesprächspartner zu einem Werk überreden zu lassen,
das seiner Meinung nach sein Vermögen übersteigt. Uberzeugt wird er
durch das letzte Argument Bosos: „Du lässest ja zu, daß, wer kann, es besser

mache, und verbietest keinem, dem deine Ausführung nicht gefällt,
schöner darüber zu schreiben".10 Diese Worte sollten wir gut hören, bevor
wir ein Urteil, geschweige denn eine Verurteilung aussprechen. Diese
Bereitschaft, einander argumentativ zu unterstützen, wünsche ich dem
beginnenden Studientag.

8 Religionsgespräche, 147.
9 Religionsgespräche, 130.
10 Cur Deus homo, 1, 1.


	"Welche Philosophie für welche Theologie?" : "Quelle philosophie pour quelle théologie?"

