Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)
Heft: 2
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN — BESPRECHUNGEN — COMPTES RENDUES

REZENSIONSARTIKEL

ALESSANDRO LAZZARI

Zur Rezeption der Philosophie Kants im Katholizismus.
Anmerkungen zu einer Neuerscheinung!

Die katholische Welt kann auf eine mehr als zweihundertjihrige Auseinander-
setzung mit der Philosophie Kants zuriickblicken. Eine bewegte Rezeptions-
geschichte, die seit ihrem Beginn durch stark gegensitzliche Standpunkte gekenn-
zeichnet ist. Betrachtet man sie etwas niher, dann fillt auf, wie wenig sich diese
Standpunkte in Laufe zweier Jahrhunderte verdndert haben. Schon kurz nach Er-
scheinen der zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft erklingen die Empo-
rungsschreie des Ex-Jesuiten Benedikt Stattler iiber die ,unausstehlichen Unge-
reimtheiten der kantischen Philosophie®* (1791)2, wihrend der Benediktiner und
Kant-Freund Matern Reuss die Frage ,Soll man auf katholischen Universitdten
Kant’s Philosophie erkliren?* (1789) eindeutig positiv beantwortet. Eine dhnlich
entgegengesetzte Stellung nimmt heute Martin Rhonheimers Sicht von Kants
Hauptwerk als ,faszinierende Konstruktion mit falschen Primissen, vor der die
katholische Theologie kritische Distanz wahren sollte“3 gegeniiber Versuchen wie
denen von Aloysius Winter und Norbert Fischer ein, Kants Philosophie fiir die
katholische Theologie fruchtbar zu machen.#

Vorliegender Band, der Beitrige vereinigt, die mehrheitlich an einem Sympo-
sium zum Thema ,Kant und der Katholizismus®“ vom 23. bis 26. Juni 2004 an der
Katholischen Universitit Eichstitt-Ingolstadt vorgetragen wurden, ist die erste
umfassende Betrachtung der Hauptstationen ,der wechselhaften Geschichte, die
sich zwischen Kant und dem Katholizismus ereignet hat“ (2). Wie aus der
Einleitung des Herausgebers Norbert Fischer hervorgeht — sie steht unter dem
Titel ,Miissen Katholiken weiterhin Furcht vor Kant haben?“ — ist aber der
Anspruch des Bandes nicht lediglich ein historischer. Die historische Aufarbeitung
der katholischen Kant-Rezeption soll auch dazu beitragen, den richtigen unter
den entgegengesetzten Standpunkten hervorzuschilen, die die katholische Welt
zu Kant bezogen hat. Es sollen einerseits Griinde und Urspriinge missver-

1 FISCHER, Norbert (Hg.): Kant und der Katholizismus. Stationen einer wechselbaften Ge-
schichte. Freiburg i. Br.: Herder 2005. (= Forschungen zur europiischen Geistesgeschichte
8). 638 S. ISBN 3-451-28507-X.

2 B. Stattler: Kurzer Entwurf der unaussteblichen Ungereimtheiten der Kantischen Philo-
sophie, 0. O. 1791.

3 Die Tagespost, 25. September 2004. Online-Ausgabe:
http://www.die-tagespost.de/archiv/titel _anzeige.asp?ID=10975.

4 N. FISCHER (Hg.): Kants Metaphysik und Religionsphilosophie, Hamburg 2004; A.
Winter: Der andere Kant. Zur Religionsphilosophie Immanuel Kants, Hildesheim 2000.



472 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

standlicher und falscher Kant-Deutungen aufgezeigt werden, die sich als Hin-
dernis einer positiven Aufnahme Kants in der katholischen Theologie erwiesen
haben. Andererseits soll die Vergegenwirtigung eines breiten Spektrums von
Beispielen positiver Kant-Rezeption Hilfe-Impulse ,,in der Not der gegenwirtigen
Theologie“ geben. Katholiken — so die implizite Antwort, die der Band auf die
Einleitungsfrage geben will — miissen nicht mehr Furcht vor Kant haben.

Der Band gliedert sich in fiinf Teile. Den ersten Teil — Kants Stellungnahme zu
philosophischen Grundfragen von Theologie und Kirche — erdffnet eine Unter-
suchung Norbert Fischers zu Kants Rechtfertigung von Metaphysik und
Religiond, in der erforscht werden soll, ,,in welcher Weise Kants Philosophie als
,ancilla theologiae’ einen verniinftig begehbaren Weg zum Glauben ebnet und
Vorstufen zum religiosen Glauben befestigt.“ (20) Die kritische Philosophie tue
dies durch eine dreifache Leistung. Sie liefere erstems nicht nur fir die Meta-
physica generalis, sondern auch fiir die Metaphysica specialis ein solides Funda-
ment, indem den transzendentalen Ideen neben einer regulativen und heuri-
stischen Funktion auch eine problematische Geltung zukommt (24f.). Zweitens
weise die kritische Methode selbst wesentliche metaphysische Ziige auf, indem sie
urspriinglich von metaphysischen Motiven veranlasst wird, als ,,Metaphysik der
Metaphysik“ auftrete (27) und die Vernunft in die Lage versetze, ,,Unbedingtes
widerspruchsfrei zu denken®. Schliesslich weise Kants kritische Metaphysik eine
eigene religiose Dimension auf, die sich in Textstellen zeigt, die eine dem ,,Geist
des Gebets“ entsprechende ,Verehrungswiirdigkeit der ewigen Weisheit“ nen-
nen.6

Aloysius Winters anschliessender Versuch” geht von dem in der Vorrede zur
zweiten Auflage der Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (1794)
enthaltenen Bild von den ,concentrischen Kreisen“ aus, das der historischen
Offenbarung ,eine weitere Sphire der Glaubens“ (37) zuordnet, die die engere
Sphire der reinen Vernunftreligion in sich einschliesst. Dieses Bild verkdrpere
eine Auffassung, derzufolge auch die ,nicht als notwendig erkennbaren Gehalte
der Offenbarung schon auf der Ebene der Begriffe ihren Nutzen erweisen® (38)
und der reine Vernunftglaube ,de facto® eines Offenbarungsglaubens als ,,Vehi-
kel“ bediirfe (42). Kants Bibellektiire zeichne sich zwar durch eine manchmal
etwas einseitige ,rationale Perspektive® (45) aus, den Glaubensgeheimnissen
einen praktisch-moralischen Sinn abzugewinnen. Ihre eingehende Orientierung an
den ,,Vorgaben der Offenbarung“ entdecke aber eine Position, die nicht nur einen
christlichen Charakter aufweise, sondern sogar ,,der katholischen Auffassung viel
niher® stehe als der lutherischen (43), ,ohne sie jedoch zu erreichen® (46).

Zum Abschluss dieses ersten Teils liefert Karlheinz Ruhstorfers Beitrag® eine
Lektiire von Kants Religionsschrift, die die Pflicht zur Bildung einer Kirche als
ethischem Gemeinwesen und die biblische Offenbarung als notwendige Voraus-
setzung derselben sowie ,fiir eine fortschreitende sittliche Verbesserung des
Menschen® (58) unterstreicht. Als Ergebnis einer nicht immer leicht zu folgenden

5 N. Fischer: ,Kants Rechtfertigung von Metaphysik und Religion. Die kritische Philoso-
phie als ,ancilla theologiae’?“, 19-31.

6 Kritik der praktischen Vernunft (= KpV) A 266. Vgl. auch Kritik der reinen Vernunft (=
KrV) B 650.

7 A. Winter: ,Kann man Kants Philosophie christlich nennen?*, 33-57.

8 K. Ruhstorfer: ,Kirchlichkeit und christlicher Offenbarungsglaube in der Religions-
philosophie Immanuel Kants“, §8-81.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 473

Argumentation? wird Kant eine zweifache Leistung zugeschrieben: ,die Freiheit
in absoluter Bedeutung geborgen“ und die Offenbarung der Freiheit ,empfangen,
in reiner Vernunft ausgetragen, und [...] konzeptionell durchdrungen® (77) zu
haben. Damit konne Kant ,,Wesentliches dazu beitragen, die freiheitlichen Poten-
zen der christlichen Offenbarung freizulegen® (81).

Der zweite Teil des Bandes — Grundlegende Beitrige zur Geschichte des Ver-
hiltnisses des Katholizismus zu Kant — wird eréffnet durch eine Abhandlung
Christian Gobels zur Geschichte und Vorgeschichte der Indexierung der Kritik
der reinen Vernunft.10 Unter Heranziehung bisher unbekannter Dokumente aus
den vatikanischen Archiven prisentiert diese sorgfiltig recherchierte Studie Er-
gebnisse, die zu substantiellen Erginzungen der bisherigen Forschung fiihren.
Gobel zeigt zunichst, dass das von Pater Alberto Bellenghi verfasste Gutachten,
das die Aufnahme der italienischen Ubersetzung der Kritik der reinen Vernunft
von V. Mantovani (1820-1822) in den Index librorum prohibitorum am 11. Juni
1827 begriindet, auf Allgemeinplitzen der dusserst diirftigen italienischen Kant-
Rezeption dieser Zeit beruht (vor allem die F. Soaves) und keine genaueren Er-
kenntnisse hinsichtlich der Indexierungsumstinde erlaubt. Interessante Auf-
schliisse hierzu liefert hingegen die Erforschung der ilteren Geschichte des vati-
kanischen Antikantismus. Wihrend die ersten dokumentierten Erwihnungen
Kants einem Papst gegeniiber vermutlich diejenigen sind, die in den zur eigenen
Rechtfertigung 1795/96 von Benedikt Stattler verfassten Briefe an Pius VL
enthalten sind (127) — diese Erwihnungen sind allerdings folgenlos geblieben —,
haben vor allem einige Dokumente um die Jahrhundertwende zur negativen
vatikanischen Meinungsbildung zu Kant beigetragen. Gobel verweist einerseits
auf den Brief des Kardinals und Wiener Nuntius Luigi Ruffo Scilla vom 5. Sep-
tember 1801 an das vatikanische Staatssekretariat, in dem dem Heiligen Stuhl die
Kenntnisnahme der Philosophie Kants nahegelegt wird, wozu auch gleich eine
ausfiihrliche Widerlegung aus der Feder Peter Miottis mitgeschickt wird. Als noch
bedeutsamer fiir die Indexierung der Kritik der reinen Vernunft erweist Gobel
jedoch die Rolle Annibale Della Gengas, Nuntius in Bayern, der in seinen Be-
richten ebenfalls schon 1801 vor Kant warnt, im Ubrigen aber selbst 1823 der
Papst wird (Leo XII.), in dessen Pontifikat die Indexierung stattfindet.

Die Erforschung von Kontext und Nachwirkung des aus der Wende zum 20.
Jahrhundert stammenden Schlagworts von Kant als einem Philosophen des Pro-
testantismus bildet das Thema des Beitrags von Albert Raffelt.1l Der Autor zeigt,
dass die vor allem mit Friedrich Paulsen verbundene These nicht nur eine Vorge-
schichte (Hegel, Heine, C. Gutberlet), sondern sowohl auf protestantischer wie
auf katholischer Seite einen weitgehend unbekannten breiten, vielseitigen Kon-
text hat sowie eine Wirkungsgeschichte, die bis in die Gegenwart reicht. In
protestantischem Kontext erfolgt die unter unterschiedlichen Voraussetzungen
und Schwerpunkten stattfindende Aneignung Kants nicht ohne Widerspruch. So

9 Vgl. z.B. S. 80: ,Im de-konstruktiven Be-Entgrenzen wird [durch die Postmoderne,
A.L.] die Verbindlichkeit der christlichen Bestimmung des Menschen gleich-giiltig gemacht.“
Gelegentlich wird die Lektiire durch kleine Unfille im Satzbau erschwert, wie auf Seite 65, Z.
8-15.

10 Ch. Gébel: ,Kants Gift. Wie die Kritik der reinen Vernunft auf den Index Librorum
Probibitorum kam, 91-137.

1T A. Raffelt: ,Kant als Philosoph des Protestantismus — oder des Katholizismus?*“, 139-
159,



474 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

wird den frithen Thesen Paulsens — Kant sei der Ausdruck dessen, ,was im ur-
spriinglichen Protestantismus in seinen Grundtendenzen angelegt war® (143) -
und Julius Kaftans — Kants Moralphilosophie driicke den Bismarckschen-
preussischen Geist aus — schon frith aus theologischer Sicht widersprochen (Otto
Fliigel), widhrend spitere Stellungnahmen (Heinrich Scholz, Werner Schultz,
Friedrich Wilhelm Graf und Klaus Tanner) immer wieder eher kritisch vor einer
allzu raschen Identifikation Kantischen und protestantischen Gedankenguts
warnen. Ein fast genauso breites Spektrum an Stellungnahmen ist auf katholischer
Seite zu verzeichnen: sie gehen von der stark polemischen und ablehnenden Hal-
tung des Neuthomisten Michael Glossner iiber den sachlicheren, aber dennoch
ablehnenden Zugang des Freiburger Dogmatikers Carl Braig bis hin zur ,etwas
[v]erbliiffende[n]“ (151) Rede von ,Kant als Philosophen des Katholizismus® bei
Hugo Bund.

Franz Bader versucht in seinem Beitrag!? die Inkompatibilitit eines ,objekti-
vistisch-metaphysischen Realismus“ mit ,,Grundpositionen der christlich-katho-
lischen Glaubenslehre“ (558) zu erweisen, Grundpositionen, die durch Kants
Transzendentalphilosophie unangetastet bleiben. Ausgehend von Kants Behaup-
tung, beim Verstindnis der Erscheinungen als Dinge an sich selbst konne Freiheit
nicht gerettet werden, kommt der Autor in einer rein immanenten, im Kantischen
Argumentations- und Begriffsrahmen verankerten und auf jeglichen Bezug auf
spitere Literatur verzichtenden Argumentation zum Schluss, dass unter diesen
Voraussetzungen die meisten christlich-katholischen Glaubensinhalte nicht auf-
recht erhalten werden kénnen. ,Nur der Riickgang von der objektivistischen Rea-
litit der Welt zur Welt als Erscheinung® lasse ,,die Grundpositionen der Glau-
benslehre unangetastet“ (558), wie Bader anhand der Begriffe von Schopfung,
Zeit und Freiheit zu zeigen versucht. Kant argumentiere hier ansatzweise bereits
in Richtung einer Zeitbegriindung aus praktischen Prinzipien. Dieser Weg werde
aber erst durch Fichte ,konsequent® (175) eingeschlagen.

Im ersten Beitrag des dritten Teils (Exemplarische Beitrdge zu katholischen
Friibkantianern) erinnert Norbert Hinske!3 zunichst an die heute fast vergessene,
zu Kants Lebzeiten jedoch breit erfolgte katholische Rezeption der kritischen
Philosophie. Autoren wie Joseph Weber, Andreas Metz, Sebastian Mutschelle,
Matern Reuss, die Kant z.T. personlich kannten, waren vor allem durch Kants
Behauptung angetan, es sei nicht nur unméglich, die Existenz Gottes auf speku-
lativem Weg zu beweisen, sondern auch das Dasein Gottes wegzudemonstrieren
(KrV, B 781 / A 753). Nicht zuletzt haben aber auch Kants Versuch einer Grenz-
bestimmung der Wissenschaften und dessen Annahme einer religiés ausgerich-
teten konstanten conditio humana (204) die frithe Attraktivitit Kants fiir katho-
lische Denker begriindet.

Die iibrigen sechs Beitrige des dritten Teils sind der Vorstellung einiger der
wichtigsten Personlichkeiten dieser frithen Kant-Rezeption gewidmet.

Sebastian Mutschelle (1749-1800), Exjesuit, katholischer Kantianer der ersten
Stunde und polemischer Verteidiger Kants gegen die Attacken B. Stattlers, wird

12 F. Bader: ,Untergribt die Transzendentalphilosophie Kants Grundpositionen der ka-
tholischen Glaubenslehre?“, 160-186.

13 N. Hinske: ,Kant im Auf und Ab der katholischen Kantrezeption. Zu den Anfingen
des katholischen Friihkantianismus und seinen philosophischen Impulsen®, 189-205.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 475

im Beitrag Josef Rauschers!4 als Denker dargestellt, der sich sowohl in seiner
Titigkeit als Prediger, Schulmann und Volksauftklirer wie auch als Moralphilo-
soph dem Kritizismus verpflichtet weiss. Obwohl sich weder seine durch ,auf-
klirerische Didaktisierung®“ (213) charakterisierte Verbreitung Kantischen Ideen-
guts noch seine moralphilosophischen Versuche durch besondere Originalitit aus-
zeichnen, ist Mutschelle eine authentische Auseinandersetzung mit Kants Moral-
philosophie nicht abzusprechen, wie bezeugt wird durch dessen Revision seiner
ilteren Auffassung des Primats des Anderen im Liebesgebot zugunsten einer
Auffassung, die Selbstliebe und Nichstenliebe ,ins gemisse Verhiltnis“ (215)
bringt.

Die grundsitzliche Neubewertung (560) eines weiteren Protagonisten der
frithen katholischen Kant-Rezeption ist das Ziel des Matern Reuss (1751-1798)
gewidmeten Aufsatzes von Clemens Schwaiger1d. Zumindest als Ergidnzung zu den
oft abfilligen Urteilen in der Forschungsliteratur muss nach Schwaiger die Pio-
nierrolle Reuss’ innerhalb des katholischen Frithkantianismus betont werden. Der
Benediktiner Reuss hat als erster (ab WS 1788/89) Kantvorlesungen an einer
katholischen Universitit (Wiirzburg) gehalten, eine Titigkeit, die sich zunichst
vor allem fiir Kants Analyse des menschlichen Erkenntnisvermogens in der ersten
Kritik interessiert, spiter aber auch Kants praktische Philosophie und Religions-
philosophie umfasst und schon vor seiner personlichen Bekanntschaft mit Kant
(Oktober 1792) zahlreiche auslindische Hoérer angelockt hat.

Auch Roman Schad (1758-1834), Ildephons Schwarz (1752-1794) und Ulrich
Peutinger (1751-1817) waren Benediktiner. Wie unterschiedlich jedoch bei aller
Begeisterung und gemeinsamer Sympathie besonders fiir Kants destruktives
Potential gegeniiber Schulphilosophie und Atheismus ihre Kant-Aneignung im
Einzelnen war, zeigt der Beitrag von Ulrich L. Lehnerl6, Schwarz’ Aufnahme
Kantischen Gedankenguts ist eher eklektisch (235) und mit den Mitteln der
iiberlieferten Apologetik erbracht (260). Die spekulativen Beweise fiir die
Existenz Gottes betrachtet er als unmdoglich, hilt aber am moralischen Gottes-
beweis sowie (gegen Kant) an der Notwendigkeit einer historischen Offenbarung
fest (242-245). Peutinger, der hingegen ,auf hohem transzendentalphilosophi-
schem Niveau“ argumentiere (561), teilt mit Kant und Schwarz die Kritik am
spekulativen Gottesbeweis, hilt aber gegen beide auch den moralischen Gottesbe-
weis fiir unmoglich, wihrend er mit Schwarz und gegen Kant ebenfalls an der
Notwendigkeit einer historischen Offenbarung festhilt. Eine radikalere Aufnahme
erfihrt der Kritizismus bei Schad, der bald zum Anhinger Fichtes wird und
schliesslich auch das Ménchtum und den katholischen Glauben aufgibt (260).

Wie ,,die Kontroverse iiber die Vereinbarkeit der Philosophie Kants mit der
Theologie und dem Glauben der katholischen Kirche® (263) im siiddeutschen
Raum ausgetragen wird, soll im Beitrag von Jakub Sirovitkal” exemplarisch am

14 j, Rauscher: ,Sebastian Mutschelle (1749-1800). ,Ein Mann ganz nach dem sittlichen
Gesetz der Vernunft — ist ein Mann nach dem Herzen Gottes™, 207-221.

15 . Schwaiger: ,Matern Reuss (1751-1798) — Kants Apostel im aufgeklirten Franken®,
223-233.

16 U.L. Lehner: »Theologia Kantiana ac Benedictina? Zur K_:_mtrezeption der Bene-
diktiner Ildephons Schwarz und Ulrich Peutinger®, 234-261. Diese Uberschrift weicht aller-
dings von der im Inhaltsverzeichnis des Bandes enthaltenen nicht unerheblich ab.

17 J. Sirovatka: ,,Den ,Alleszermalmer’ zermalmen? Ein Streit um Kant: Weber, Stattlers
,Anti-Kant’ und Bischof Sailer”, 263-281. Mehr als eine Erorterung des Verhiltnisses zwi-



476 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

Verhiltnis zwischen Benedikt Stattler (1728-1797), Josef Weber (1753-1831)
und Johann Michael Sailer (1751-1832) hinsichtlich Kants Moral- und Religions-
philosophie dargestellt werden (263, 561). Die virulente Kant-Kritik des Ex-
jesuiten Stattler muss vor dem Hintergrund seiner Bemiihungen verstanden
werden, die Ubereinstimmung der katholischen Glaubenslehre und einer eudai-
monistischen Gliickseligkeitslehre mit der Leibniz-Wolffschen Philosophie nach-
zuweisen. Insofern beides vom Kritizismus angegriffen wird, kann dieser fiir
Theologie und Glauben nur schidlich sein (273). Schon bei Sailer — ein Stattler-
Schiiler und spiterer Bischof von Regensburg — ist eine andere Einstellung fest-
zustellen. Obwohl er nie eigentlich Kantianer wird und ,inhaltlich wahrscheinlich
Jacobi am Nichsten® steht (279), ist bei ihm eine zunehmende Auseinander-
setzung mit Kant zu beobachten. So ist sein Handbuch der christlichen Moral
(1817) ,eine Art Neufundierung der Moral mit Kantischen Mitteln®, die Kant
jedoch nicht unkritisch gegeniibersteht. Josef Weber hingegen, Professor fiir Phy-
sik in Dillingen und Freund Sailers, ist zunichst eifriger Anhinger Kants, den er
auch gegen die Angriffe Stattlers verteidigt, bekommt dann jedoch Schwierig-
keiten mit einigen Aspekten von Kants Moralphilosophie, widerruft 1794 sein
Bekenntnis zum Kritizismus aufgrund einer Denunziation und ndhert sich Fichte
und Schelling an.

Eine weitere Figur der frithen katholischen Kant-Rezeption ist der schon zu
Lebzeiten stark angefeindete und spiter ganz in Vergessenheit geratene Primons-
tratenser-Chorherr Gregor Leonhard Reiner. Dass beides zu Unrecht geschehen
ist, versucht der zweite Beitrag von Norbert Fischer zu zeigen.18 Reiner sieht sich
von vornherein im Dienst ,,der Erneuerung des Christentums mit Hilfe der Auf-
klirung® (287). Dieses Ziel verfolgt er zunichst ausgehend von der Philosophie
Christian Wolffs, dann von der Kants, die er auch gegen Fichte und Schelling
verteidigt. Eingehend setzt sich Reiner vor allem mit Kants Religionsschrift aus-
einander, die er als eine ,,Grundlage und Ausgangspunkt fiir jede ernsthafte The-
ologie“ (301) erweisen will, in der ,Religion in ihrer Reinheit als Lebensform“
gedacht wird. (302)

Ahnlich unbekannt ist heute Andreas Metz (1767-1839), Nachfolger von
Matern Reuss auf dem Lehrstuhl fiir Philosophie der Universitit Wiirzburg.
Norbert Hinske zeichnet in seinem Beitrag!® das Portrit eines hochgebildeten Ge-
lehrten, der die Kantische Philosophie in seiner ganzen Breite kennt, zum Gegen-
stand seiner Lehrtitigkeit macht und gegen die neuesten philosophischen Stré-
mungen (vor allem Schelling) in Schutz nimmt. Metz’ besondere Aufmerksamkeit
gilt der Anthropologie, die er im Anschluss an Fries zur Fundamentalwissenschaft
erklirt (311).

Die Zeit von der Indizierung der Kritik der reinen Vernunft (16. Juni 1827) bis
zur Gegenwart — ihr wendet sich der vierte Teil des Bandes zu (Zur katholischen
Kant-Deutung nach der Indizierung der Kritik der reinen Vernunft) — zeichnet sich

schen den drei Denkern liefert der Autor allerdings drei relativ voneinander losgeldste Einzel-
portraits.

18 N. Fischer: ,Reduktion der Religion auf Moral? Gregor Leonhard Reiner O. Praem.
(1756-1807). Sein Lebensweg und seine Prdsentation von Kants philosophischer Religions-
lehre®, 283-302. (Diese Uberschrift weicht von der im Inhaltsverzeichnis enthaltenen Angabe
ab.)

19 N. Hinske: ,Andreas Metz (1767-1839). Zur Kontinuitit des katholischen Friithkan-
tianismus®, 303-314.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 477

durch eine zunehmende Distanzierung des katholischen Denkens gegeniiber Kant
aus, die bis tief ins 20. Jahrhundert anhilt.20 Der Versuch katholischer Denker
dieser Zeit, auf den Kritizismus zu reagieren, gestaltet sich zunichst jedoch noch
als eine Suche ,,nach Méglichkeiten, die Rationalitit des Offenbarungsglaubens in
Auseinandersetzung mit Kants Erkenntniskritik neu zu begriinden®“ (348). Vier
auf den Bereich erkenntnistheoretischer Grundlagenreflexion im deutschen
Sprachraum beschrinkte schulbildende Beispiele solcher Versuche stellt der Bei-
trag von Christoph Béttigheimer vor.21 Wihrend der Miinsteraner Dogmatiker
Georg Hermes (1775-1831) die Versohnung des kirchlichen Offenbarungsver-
stindnisses mit der neueren Philosophie in einer Auffassung sieht, nach der der
Glaube die hochste Stufe menschlicher Erkenntnis ist und der praktischen Ver-
nunft ein erkenntnistheoretischer Primat zukommt (330), sucht Anton Giinther
(1783-1863), der Begriinder der Wiener theologischen Schule, diese Verséhnung
mit Blick auf Descartes in der Einsicht, dass der Mensch das Sein ausgehend von
der ,Ichgewissheit seines Geistes“ erfassen kann. Charakteristisch fiir den
Zugang der Tiibinger Schule ist Johann Sebastian von Drey (1777-1853), der
ausgehend von Schelling und der Romantik insbesondere Kants Gottesbegriff und
dessen ungleiche Gewichtung von spekulativer und praktischer Vernunft kriti-
siert. Seinem Versuch, ,,eine Synthese zwischen christlichem Glauben und moder-
nem wissenschaftlichem Bewusstsein® zu finden (345), wird sich noch einige Jahr-
zehnte spiter Hermann Schell (1850-1906) anschliessen, der die gesuchte Syn-
these in einer Erklirung findet, die ,alle Wirklichkeit durch das Kausalgesetz auf
die selbstbewusste und selbstmichtige Tatwirklichkeit zuriickfithrt (346), zu-
gleich jedoch den moralischen Gottesbeweis zuriickweist (347).

Eine bisher unbeachtete Mitschrift einer Vorlesung iiber Kant, die um 1830 an
der Universitit Gregoriana in Rom gehalten wurde, bildet den Gegenstand des
Beitrags von Erich Naab22. Diese Mitschrift von Josef Ernst (1804-1869) — Autor
der Vorlesung ist Antonio Luigi Ferrarini S.J. (1788-1859) — zeigt, dass trotz der
Indizierung der Kritik der reinen Vernunft und einer gewissen Spannung zur jesui-
tischen Ratio Studiorum unter den italienischen Jesuiten dieser Zeit ein authen-
tisches Interesse an einer Aufarbeitung der Philosophie Kants unter Einbeziehung
der zeitgendssischen italienischen Philosophie (P. Galluppi, A. Rosmini, F. Soave)
bestand.

Klaus Walter Littger zeigt in seinem Beitrag?3 hingegen, wie sich zunichst der
wachsende Einfluss Kants auf die Ubernahme 1813 eines neuen Klassifikations-
systems fiir die Eichstitter Provinzialbibliothek auswirkt — der Bibliothekar Karl
Wilhelm Neumayr (1759-1822) stiitzt sich dabei auf W.T. Krugs (1770-1842)
von G.S.A. Mellins (1755-1825) und Ch.G. Schiitz’ (1747-1832) Aneignung der
Kantischen ,,Architektonik® inspirierte Versuche zur Systematisierung der Wissen-
schaften. Die mit der Zeit erfolgte wachsende Distanzierung zu Kant fiihrt jedoch
1849 zu einer weiteren, von Joseph Georg Suttner (1827-1888) in Anlehnung an J.
Garniers (1612-1681) Aufstellungsschema der Pariser Jesuitenbibliothek durch-

20 Eine Wende in dieser Entwicklung markiert dem Herausgeber des Bandes zufolge J.B.
Lotz (Hg.): Kant und die Scholastik heute, Pullach b. Miinchen 1955.

21 Ch. Béttigheimer: ,Immanuel Kant in den deutschsprachigen Schulen des 19. Jahr-
hunderts®, 323-349.

22 E. Naab: ,Vorlesungen iiber Kant an der Gregoriana um 1830%, 351-363.

23 K.w. Littger: ,Neumayr versus Suttner / Krug vs Garnier / Kritische Vernunft vs
doctrinae divinae. Eichstitter Bibliothekssystematik im 19. Jahrhundert®, 365-378.



478 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

gefiihrten Revision der Ordnungssystematik, die der Theologie erneut einen
besonderen Rang unter den Wissenschaften zuerkennt (376).

Der Miinsteraner Philosoph und Katholik Peter Wust (1884-1940) liefert das
Beispiel einer lebenslangen Auseinandersetzung mit der Philosophie Kants.
Robert Theis unterscheidet in seinem Beitrag?4 drei Etappen dieser Auseinander-
setzung. In einer ersten Etappe steht Wust dem Kritizismus ,,sehr negativ® (379)
gegeniiber — Wust wirft Kant einen reduktionistischen, einseitig am Modell der
mathematischen Naturwissenschaft orientierten Wissensbegriff vor und kritisiert
Kants Phinomenalismus, der unweigerlich zu Skeptizismus und Relativismus
fithre. Eine positivere Sicht Kants wird in einigen 1924 veréffentlichten Zeitungs-
artikeln deutlich. Wust unterscheidet nun zwischen Kants Intention - in An-
lehnung an Heinz Heimsoeth wird Kant eine authentische metaphysische und
antinaturalistische Intention zuerkannt - und dem Resultat der Kantischen
Philosophie, das einer ,,Kapitulation vor den agnostizistischen Michten des Zeit-
alters gleichkommt (388). In einem dritten, sachlicheren (390), aber letztlich
ambivalenten (395) Stadium seines Denkens betont Wust vor allem Kants ,Irr-
timer®, die ,iiberspannte Forderung der formal-apriorischen Gegenstandser-
zeugung aller Erkenntnis“ (391) und die dualistische Aufspaltung ,,der theoretisch-
praktischen Einheit der Menschenseele® (392).

Wie Kants Kritizismus von einigen bedeutenden katholischen Theologen des
deutschen Sprachraums rezipiert wurde, untersucht der Beitrag von Axel Schmidt
anhand der jeweils vertretenen Rationalititsidealen und der Art und Weise, wie
letztere dem Kantischen gegeniiberstehen.25 Der Autor hebt zwei unter katho-
lischen Theologen verbreitete Rationalititsansitze hervor: das analogischer Ra-
tionalitit (analogia entis), von dem aus der Kritizismus als falsche, agnostische
und relativistische Philosophie beurteilt wird — Schmidt gibt hier Beispiele aus der
Enzyklika Pascendi von Pius X. sowie aus Texten der Jesuiten Viktor Kolb, An-
dreas Inauen und Josef de Vries —, und das Ideal transzendentaler Rationalitit,
von dem aus der Kritizismus in einem Idealismus miindet — Schmidt erwihnt hier
die Versuche Maréchals, Rahners, Verweyens und Proppers, die jedoch selbst
dort, wo sie Kant nahe stehen (wie bei Propper), letztlich kein adiquates Ver-
stindnis gegeniiber dem Kritizismus als einer Position entwickeln, die von sich
aus schon ,,ganz im Dienste der Metaphysik und Theologie“ steht (410).

Aus dem Blickwinkel der ,begriindungslogischen Implikationen der christ-
lichen Gottesrede“ (424f.) nihert sich Klaus Miiller diesen Autoren.2¢ In An-
lehnung an Positionen Dieter Henrichs zeigt Miiller, dass die wichtigsten Ver-
suche, den Geltungsanspruch theologischer Rede zu begriinden — die von Rahner,
Verweyen und Prépper — im Ausgang ,,vom unhintergehbaren ,Ich denke’ der
transzendentalen Deduktion [...] bzw. dem ,Faktum der reinen praktischen Ver-
nunft’ [...] als kritisch-produktive Fortschreibungen von Kants Programm einer
transzendentalen Theologie® (425) zu denken sind.

Der von Philip Rossi S.J. gelieferte Uberblick ,iiber die Beschiftigung katho-
lischer Theologie mit der Philosophie Kants wihrend des 19. und grossen Teilen

24 R, Theis: ,,Peter Wust und die ,Autoritit Kants’®, 379-405.

25 A. Schmidt: ,,Vernunftkritik als praecambulum fidei? Die katholische Kantrezeption im
20. Jahrhundert im Spiegel leitender Rationalititsideale®, 406-419.

26 K. Miiller: ,Zur Bedeutung Kants fiir die gegenwirtige katholische Theologie in
Deutschland®, 421-440.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 479

des 20. Jahrhunderts in den Vereinigten Staaten von Amerika“ (441)27 unter-
streicht, dass — von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, wie z.B. Orestes
Brownson (1803-1876) — erst die Einfiihrung des transzendentalen Thomismus
nach dem 2. Weltkrieg (J. Maréchal, E. Gilson, J. Collins) zu einer engeren
Beschiftigung amerikanischer Theologen mit der Philosophie Kants gefiihrt hat.
Bereits diese Rezeptionsbasis erlaube jedoch heute vor allem ausgehend von Kants
Einschitzung der menschlichen Endlichkeit und der Andersheit Gottes und ihrer
Ubereinstimmung mit der katholischen Lehre eine fruchtbarere und grundsitz-
lichere Diskussion zwischen katholischer Theologie und Kritizismus (448ff.).

Der fiinfte und letzte Teil des Werks ist Kants Wirkung in katholischen Lén-
dern Europas gewidmet. Vier von fiinf Beitrigen befassen sich allerdings mit der
Kant-Rezeption in Frankreich, einer nur mit der italienischen Kant-Rezeption.
Der erste, von Jean Leclercq stammende ,franzésische® Beitrag beschiftigt sich
mit Maurice Blondels (1861-1949) Rezeption der Philosophie Kants.28 Der Autor
untersucht zunichst das philosophische Umfeld, in dem Blondels Bekanntschaft
mit Kant stattfindet — V. Cousin, P. Janet, ]J. Lachelier, E. Boutroux und F.
Ravaisson —, ein Umfeld, das einer ernsthaften Auseinandersetzung mit Kant
gegeniiber insgesamt aufgeschlossen ist, wenn auch die einzelnen Stellungnahmen
unterschiedlich und unterschiedlich kritisch sind. Der Autor vertritt die These,
dass Blondel — entgegen seiner eigenen Ausserungen und der iiblichen Ansicht der
Forschung — bereits vor Abschluss seines frithen Hauptwerks L’Action (1893)
Kant indirekt durch diese Denker kennengelernt hat, und versucht anhand von
Textbelegen zu erweisen, dass diese Kant-Rezeption in sein philosophisches Pro-
jekt eingeflossen ist, ,die praktische Vernunft mit der theoretischen Vernunft zu
versohnen® (479).

Eine Untersuchung des ,franzdsischen Anti-Kantismus in der Modernismus-
krise“, seiner Urspriinge und Weiterentwicklung liefert hingegen der Beitrag von
Pierre Colin.2? Der Autor zeigt, wie der franzdsische Anti-Kantismus dieser Zeit —
der seine Wurzeln im Traditionalismus eines de Bonald und Lamennais hat (486)
— wesentliche Impulse von der von Papst Leo XIII. eingeleiteten Restauration des
Thomismus und der damit verbundenen Griindung 1889 des Institut Supérieur de
Philosophie (Lowen) und 1894 der Revue néoscholastique erhalten hat, von denen
aus der spitere Kardinal Désiré Mercier zusammen mit anderen zur Bildung der
allgemeinen Meinung beigetragen hat, dass ,1. Kant [...] der Zerstorer der
Metaphysik [sei]; 2. Kants Idee von der moralischen Autonomie [...] in direktem
Widerspruch zum Autorititsprinzip der katholischen Morallehre [stehe], 3. Kants
Religionskritik [...] dem Philosophen die Letztverantwortung fiir die Inter-
pretation der Bibel zu[weise].“ (491)30

27 P. Rossi S.J.: ,Die Bedeutung der Philosophie Immanuel Kants fiir die gegenwiirtige
katholische Theologie in den Vereinigten Staaten von Amerika®“, 441-460.

28 J. Leclercq: ,Maurice Blondel als Leser Kants. Kritik des Lebens und Kritik der Ver-
nunft®, 463-484.

29 p, Colin: ,Der franzosische Anti-Kantismus in der Modernismus-Krise®, 485-496.

30 Dass das ,Institut Supérieur de Philosophie [...] von Leo XIII. mit Brevis vom 7. Miirz
1894 geschaffen wurde® (487) ist allerdings inexakt. Als Griindungsschrift des Institut gilt die
Brevis Leos XIII. vom 8. November 1889, wihrend in der Brevis vom 7. Mirz 1894 der Papst
das Programm, die thomistische Ausrichtung des Instituts gutheisst und seine Eingliederung
als akademische Einheit der Universitit bestimmt. Vgl. L. de RAEYMAEKER: Le Cardinal Mer-
cier et I’Institut Supérieur de Philosophie de Louvain, Louvain 1952, 68, 92f., 237-246.



480 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

Eine bisher stark vernachlissigte Rolle hat die Philosophie Kants in und um
die Entstehung des Personalismus gespielt, wie der Beitrag von Jean-Marie Paul
zeigt.31 Emmanuel Mounier (1905-1950), Griinder des Personalismus und der
Zeitschrift Esprit, sieht die Ahnlichkeit der Kantischen Freiheits- und Gottes-
auffassung mit der eigenen (499-501) und bewundert die ,Tadellosigkeit“ (503)
der Kantischen Ethik, bemerkt aber auch kritisch, dass Kant keinen theoretischen
Raum fiir Siinde, Gnade, Schicksal und die Unnachahmlichkeit der Tat lisst. Ob-
wohl anthropologisch nicht begriindet, sei der Kritizismus dennoch ,existentiell
heilsam®, insofern er ,eine Etappe in einem Reifeprozess ist, den der Gliubige
durchzumachen hat, um gegen den Zweifel gefeit zu sein.“ (504) Niher an Kant
steht Lucien Laberthonniére (1860-1932), der wichtige Gedanken des Persona-
lismus schon vor Mounier formulierte (505). Laberthonniére, fiir den Thomas
von Aquin kein Christ sein kann, insofern er Aristoteliker ist (505) und fiir den
Glaubensahrheiten keine Vernunftwahrheiten fiir ungiiltig erkliren diirfen (507),
sieht in Kant den Philosophen, der durch seinen Nachweis der ,Relativitit der
Erkenntis und des Wesens des Menschen® ,,die Méglichkeit der Metaphysik neu
begriindet hat“ (510). Er kritisiere zwar auch Kant an einzelnen Stellen, z.B. sei
das Transzendente nicht als das Unerkennbare, sondern als das Absolute zu ver-
stehen (512), doch weise zumeist Kant selbst in Richtung einer Lésung dieser
Schwierigkeiten, wihrend man zuweilen — wie im Fall von Laberthonniéres Deu-
tung der kantischen Freiheitslehre — sogar von einer ,Katholisierung® Kants
sprechen miisse. (511)

Anders als durch die Uberschrift32 nahe gelegt, beschiftigt sich der Beitrag
von Frangois Marty neben Maréchal auch mit einem anderen wichtigen Vertreter
der transzendentalen Theologie, Karl Rahner (1904-1984). Marty zeigt, wie
Maréchals Versuch, Kant zum privilegierten Gesprichspartner der Neuscholastik
zu machen - ein Versuch, der in Kant jedoch die Gefahr des Agnostizismus sieht
und deshalb eine dynamische Vermittlung mit Thomasisch-Aristotelischem Ge-
dankengut einleitet —, von Rahner aufgenommen und weitergefithrt wird. Vor
allem durch seine Heidegger-Rezeption kommt Rahner zu einer transzendentalen
Theologie, die die von Maréchal eingeleitete Kant-Deutung zu einem Ansatz
ausarbeitet, der Maréchals Bedenken zerstreuen kann, indem die Erforschung der
apriorischen Bedingungen des Ganzen ,der Existenz, in der Perspektive einer
grundlegenden Offnung konzipiert“ (523) ohne Preisgabe der Lehre Thomas von
Aquins erfolgen kann.

Einen Uberblick iiber die katholische Kant-Rezeption in Italien seit Beginn des
19. Jahrhunderts bis zum heutigen Tag liefert der Beitrag von Stefano Semplici33,
der in ihr drei Grundrichtungen unterscheidet. Die erste Grundrichtung ist in der
stark negativen Rezeption gegeben, die sich ausgehend von F. Soave iiber die
Indexierung zuerst von Charles Villers’ Philosophie de Kant im Jahr 1817, dann
der Kritik der reinen Vernunft (1827), iiber Rosmini bis zu Johannes Paul II.
erstreckt und in Kants Idealismus die Wurzeln von Skeptizismus, Agnostizismus
und Atheismus sieht. Eine zweite Grundrichtung, die Kant eine grossere Aufmerk-
samkeit widmet, ohne jedoch auf ein negatives Gesamturteil zu verzichten, wird
1924 in einem anldsslich des 200. Geburtstags Kants publizierten Bandes vor

31 J.-M. Paul: ,Mounier, Laberthonniére, der Personalismus und Kant“, 497-514.

- 32 F. Marty: ,Joseph Maréchal S]J (1878-1944). Kritische Philosophie und Neuscho-
lastik. Eine transzendentale Theologie®, 515-528.

33 s, Semplici: ,Kant und der Katholizismus in Italien®, 529-552.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 481

allem durch A. Gemelli eréffnet und von Denkern wie E. Castelli und G.
Bontadini weitergefiihrt. Erst in den letzten Jahrzehnten kommt es jedoch unter
katholischen Denkern zu einer Uberwindung der Gegnerschaft zu Kant, wie der
Autor am Beispiel von D. Antiseri, A. Rigobello und V. Melchiorre zeigt.

Der Band - er wird abgeschlossen durch eine Zusammenfassung der einzelnen
Beitrige, ein Siglenverzeichnis, ein Literaturverzeichnis, ein Namenregister und
eine Biobibliographie der Autoren — liefert einen eindriicklichen und gut doku-
mentierten Uberblick iiber einige der wichtigsten Momente katholischer Kant-
Rezeption, der vor allem in historischer Hinsicht Wertvolles leistet, und dort
insbesondere, wo an in Vergessenheit geratene Protagonisten und Episoden dieser
Rezeptionsgeschichte erinnert wird. Es ist jedoch schade, dass in diesem Durch-
gang durch ,Stationen einer wechselhaften Geschichte® gidnzlich darauf verzichtet
wurde, Vertreter der Ansicht zu Wort kommen zu lassen, wonach Kant nach wie
vor eine Gefahr fiir den katholischen Glauben darstellt.



REZENSIONEN — THEOLOGIE | THEOLOGIEGESCHICHTE

HORN, Stephan Otto (u.a.): Schopfung und Evolution. Eine Tagung mit Papst
Benedikt XVI. in Castelgandolfo. Augsburg: Sankt Ulrich 2007. 192 S. ISBN 978-
3867440189.

1. Das Wortchen ,und* bringt einen erheblichen Interpretationsbedarf mit sich.
Schépfung und Evolution sollen in Ziircher Schulen gelehrt werden — so ver-
langten im Sommer 2008 mehrere Kantonsparlamentarier in einer Petition, die
von der Kantonsregierung abgelehnt wurde. ,Die Schépfungslehre beruhe auf
religiosen Grundlagen, wihrend die Evolutionstheorie versuche, auf wissen-
schaftlicher Grundlage moglichst genaue Antworten auf die Frage der Entstehung
und Entwicklung der Welt und des Lebens zu geben®, meldete die Presse. Im Sep-
tember veroffentlichte die Kirche von England eine offizielle Entschuldigung fiir
die Ablehnung der Evolutionstheorie Darwins und kreierte eine eigene Homepage
zum Darwinjahr 2009. Kénnen Menschen, die an den Gott und Schépfer des
Himmels und der Erde glauben, Darwins Evolutionslehre heute iibernehmen und
nur vor den ,social misapplications of his theories“ warnen? Schépfung und
Evolution: Liegt in dieser Formulierung eine Frage? Ein friedliches Nebenein-
ander? Ein Waffenstillstand mit schwelendem Konfliktpotential? Die Spannung
erscheint allzu gross: Ist es Gott, der alles weise geschaffen und im Menschen sein
Ebenbild hervorgebracht hat? Oder hat die Natur durch einen brutalen Auslese-
prozess die Lebewesen auf die Erde geworfen? Allein die Fiille der literarischen
Produktion von heute zeigt, dass die Debatte nicht zu einer allseits annehmbaren
Losung gefithrt hat. Immer noch erzeugt die Evolutionslehre einen starken Sog
zum Atheismus. Der Kreationismus interpretiert das #nd im Sinne von ,,Schép-
fung statt Evolution®, die Theorie des ,Intelligent Design® versucht die Versohn-
ung durch die Interpretation ,Schépfung durch Evolution“. Mit der Frage der
Entstehung des Menschen steht jedenfalls neu das Verhiltnis von Glaube und
Vernunft, das Verhiltnis der Theologie zu Naturwissenschaften auf dem Spiel.
Soll die Theologie sich auf die Scheidung zwischen ,religiésen Grundlagen® und
»wissenschaftlichen Begriindungen® zuriickziehen? Riickt dann nicht die alte
Lehre von der doppelten Wahrheit nahe?

Papst Benedikt XVI. hat sich dieser Debatte im Kreis ehemaliger Schiiler
zugewandt. ,Wieso ist der ,Evolutionismus‘ mit seinem ideologischen Materia-
lismus fast so etwas wie eine Ersatzreligion geworden?”, so formuliert Kardinal
Schonborn die bedringende Frage (96). Denn unbeirrt lautet die Botschaft seit
150 Jahren: ,If humankind evolved by Darwinian natural selection, genetic
chance and environmental necessity, not God, made the species.“ (Edward O.
Wilson: On Human Nature. Cambridge 1978, 1). Gott wird ersetzt durch Zufall
und Notwendigkeit — oder: soll ersetzt werden. Ist diese Ersetzung von Gott
durch Natur moglich? Warum ist sie fiir viele so einleuchtend? Auch der Schiiler-
kreis des Papstes miiht sich um diese Frage, mit besonderer Intensitit seit Jahren
Kardinal Schénborn. In diesem Buch, das eine Tagung des Jahres 2006 in der
papstlichen Sommerresidenz wiedergibt, tritt die Logik des Dialogs, wie sie in
solchen Gespriachen hiufig herrscht, klar hervor: Nach der Bekundung des
Wohlwollens fiir naturwissenschaftliche Forschung suchen die Theologen nach
einem Ansatzpunkt fiir Gottes Handeln in der Natur, und der Biologe versucht
die Unnétigkeit einer solchen Suche darzutun.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 483

2. Die Rolle des Gesprichspartners aus den Naturwissenschaften fiel bei der
hier dokumentierten Tagung Peter Schuster, Biochemiker aus Wien, zu. Er stellt
sich ganz hinter das ,Darwinische Prinzip von Optimierung durch Variation und
Selektion® (25), das allerdings durch die Theorie der Erbpakete von Gregor
Mendel habe verbessert werden miissen. Abschliessend bekriftigt er: Wir er-
kennen die biologische Evolution ,als einen Prozess, der nach den Naturgesetzen
abliuft und der keiner Intervention von aussen bedarf“ (55). Demgegeniiber
machen die Theologen bestindig Einwinde iiber die missing links, tiber ,die
fehlenden zahlreichen Ubergangsformen zwischen den Arten, die es auch nach
150 Jahren intensiver Forschung einfach nicht gibt“ (96), so Kardinal Schénborn.
Das ruft nun wieder den Naturforscher zur Stelle, der dem Papst, der auch von
Liicken spricht, zwar zugesteht: ,Die Liicken gibt es, und Sie haben zu Recht
nach den grossen Schritten der Evolution gefragt® (153). Der Naturwissen-
schaftler versteht unter diesen Liicken jedoch nur Forschungsliicken, die noch
nicht geschlossen sind, weil die Wissenschaft noch nicht beendet ist. Doch nach
dem bewihrten Muster von Selektion und Mutation konnten schon viele, viele
Liicken geschlossen werden, und nichts triibt die Zuversicht, auch die ausste-
henden Liicken auf die gleiche Weise zu erkliren.

3. Das Gespriach macht einen seltsamen Eindruck. Die beiden Seiten scheinen
wie siamesische Zwillinge verbunden zu sein. Auf beiden Seiten ist der gute Wille
nicht zu leugnen. Der Biologe hilt die Evolutionslehre zwar nicht fiir ergdnzungs-
bediirftig durch ausserbiologische Faktoren, schligt aber den Theologen durchaus
einen Punkt vor, wo sie mit ihren Fragen ansetzen konnten, etwa bei der nicht
kleinen Zahl von ,Nadel6hren®, die iiber den schmalen Korridor vom Urknall zur
Entwicklung des Menschen staunen lassen. ,,Und hier und nicht durch Eingriffe in
den Verlauf der biologischen Evolution [...] wire Raum fiir einen Briickenschlag
zwischen Theologie und Naturwissenschaft“ (56). Die Theologen selbst wollen
nicht unmodern sein. Sie akzeptieren also die Evolutionslehre, halten aber nach
einer Liicke im Modell Ausschau. Einig sind sich beide Seiten in der Auffassung,
nach der die Evolutionslehre eine echte Wissenschaft ist und das Erklarungspaar
s~Mutation und Selektion® volle und echte Erkenntnis liefert. Weder der Bio-
chemiker auf der einen Seite noch die Theologen auf der anderen erkennen in
dem Paar ,Mutation und Selektion* das Paar ,Zufall und Notwendigkeit®.
Wieder stossen wir auf die Vieldeutigkeit des kleinen Wortchens ,,und“: Obwohl
der Biochemiker vom Zufall spricht, der in der Mutation am Werke ist, behandelt
er diese Beobachtung wie echtes, kausales Wissen nach der Art, wie es in dem
anderen Begriff, der ,Notwendigkeit® ausgedriickt wird. Ist das erlaubt? Darf
man das Wissensprinzip Notwendigkeit mit dem Nichtwissensprinzip Zufall
mischen und sagen: Jetzt weiss ich es, jetzt habe ich es verstanden?

In der Anerkennung der Wissenschaftlichkeit der Evolutionslehre sind sich
beide Seiten einig, ohne ihre Einigkeit als Fehlschluss zu erkennen. Nur méchten
die Theologen die geistige oder gottliche Wirklichkeit vor diesem Erklirungs-
anspruch retten, wihrend der Wissenschaftler die Evolutionserkldrung fiir unbe-
rithrbar hilt und mit ihrer Vervollstindigung rechnet. Nur ganz am Rande belisst
er den Theologen die Frage, warum denn die etwa hundert Naturkonstanten so
fein aufeinander angestimmt sind. Hier wird sein eigenes Prinzip des Zufalls ihm
auf einmal unplausibel. Doch was sollte uns eigentlich hindern, wirklich an den
Zufall zu denken? In der Theologie wie in der Naturwissenschaft 16st der Zufall
aus hochst unterschiedlichen Griinden Abwehr aus: Die einen fiirchten den
wblinden Zufall“, der das Angesicht eines liebenden Gottes durch ein anonymes,



484 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

prinzipiell apersonales Schicksal ausléscht. Die anderen wollen den Zufall als
Storfaktor aus dem System vollstindiger Erklirbarkeit vertreiben und ihn jetzt
schon als vorldufigen Platzhalter kiinftigen souverinen Wissens depotenzieren.
Warum nur schreckt uns der Zufall? Sind vielleicht sogar die schirfsten Geg-
ner im Disput um ,,Schépfung und Evolution® gemeinsam Kinder der Moderne,
die nicht gern auf Uberblick und Verfiigbarkeit verzichten wollen? Der einfache
Vorschlag, den Zufall als Grenze des Wissens und damit als unabschliessbaren
Interpretationsbedarf ohne Angst zuzulassen, eréffnet eine neue Freiheit im Um-
gang miteinander wie im Umgang mit den Phinomenen: Die Evolutionslehre,
insofern sie auf Mutation und Selektion, d.h. auf Zufall und Notwendigkeit
griindet, ist Wissenschaft, insofern in ihr das Prinzip der Notwendigkeit herrscht,
sie ist nicht die Wissenschaft aller Wirklichkeit, insofern in ihr das Prinzip Zufall
anzutreffen ist. Die Theologie hat allen Grund, die Entdeckung des echten Zufalls
in den Naturwissenschaften nicht himisch gegen deren Forschungen zu wenden,
sondern dankbar darin eine neue Chance zu erkennen: Wir konnten die alte
Gegeniiberstellung von ,Freiheit und Notwendigkeit“ preisgeben, da jede Freiheit
auf ein erhebliches Mass von Notwendigkeit in Form verlisslicher Gesetzmissig-
keiten angewiesen ist. Stattdessen wire zu zeigen, wie in Zufall und Notwendig-
keit die Spuren der Freiheit zu finden sind, welche die Theologie braucht, um
angemessen von gottlicher wie von menschlicher Freiheit reden zu kénnen.

GUIDO VERGAUWEN

KAMPMANN, T. / SCHARTL, T. (Hg.), Der christliche Glaube vor dem Anspruch des
Wissens. Miinster: Aschendorff 2006. 170 S. ISBN 978-3-402-00410-4.

Der vorliegende Band enthidlt 6 Tagungs-Beitrige, welche ,,in historisch-systema-
tischer Perspektive einige der herausragenden Bestimmungen des Verhiltnisses
von Glauben und Erkennen in der langen Tradition intellektueller Selbstverge-
wisserung des christlichen Glaubens® thematisieren (v).

Die Auseinandersetzung mit dem Vorwurf der intellektuellen Unzuldnglichkeit
des Christentums eroffnet M. Fiedrowicz’ Beitrag ,,,Wir dienen dem Logos‘. Die
Verniinftigkeit des Glaubens in der Argumentation friithchristlicher Theologen*
(1-14). Fiedrowicz schildert darin die Provokation, die vom Christentum fiir die
antike Welt ausging, welche den biblischen Glaubensappell als ,Logos-
missachtung® abqualifizierte (3). Vor dem Hintergrund des antiken Glaubensver-
stindnisses, welches bei Parmenides, Platon und Aristoteles erhoben wird, ent-
faltet Fiedrowicz den von Galenos, Lukian von Samosata, Celsus, Porphyrius,
Julian Apostata u.a. dem Christentum gemachten Vorwurf, den elementarsten
Begriindungsanspriichen und dem ,,Bildungsideal des antiken Menschen® nicht zu
geniigen (5). Durch Rekurs auf die apologetischen Entwiirfe von Klemens von
Alexandrien, Origenes, Arnobius, Theodoret von Cyrus und Augustinus zeigt er
exemplarisch auf, wie fiir die Verniinftigkeit des Glaubensaktes bzw. der christ-
lichen Glaubensforderung argumentiert wurde. Er skizziert des Weiteren die
geistesgeschichtliche Entwicklung, welche dazu fiihrte, dass das Christentum in
der Spitantike zum ,,Anwalt der Vernunft“ (9) wurde und sich zunehmend dem
Anspruch der Rationalitit stellte, wihrend ,die pagane Philosophie mehr und
mehr in den Sog des Irrationalen geriet® (12). Der letzte Teil des Beitrags handelt
von der Entstehung der spekulativen Theologie bei Klemens von Alexandrien,



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 485

Origenes und Augustinus angesichts des Gnostizismus und des u.a. von Irenius
von Lyon propagierten simplicitas fidei-1deals.

V. Leppin beabsichtigt mit dem Beitrag ,,Der korrigierte Aristoteles. Theologie
und Philosophie bei Wilhelm von Ockham*“ (15-41), die geistesgeschichtliche
Einordnung Ockhams ,in den breiten Diskurs theologisch-philosophischen
Gesprichs um 1300 [..] zu konturieren® (26). Er skizziert dazu, wie Ockham auf
die Herausforderung seiner Zeit in Form ,eines vorurteilsfreien, konsequenten
Aristotelismus® reagierte (28), ohne dabei ,Aristoteles christlich zurechtzubiegen*
(30). Durch die erkenntnistheoretischen Uberlegungen der Aristoteliker waren
vor allem zwei Problemstellungen virulent geworden: zum einen die Frage nach
dem Gewissheitsgrad des Glaubens, dem keine Evidenz eignet; zum anderen ,die
Frage, wie sich der Anspruch, durch den Glauben Zugang zur Wahrheit zu haben,
mit der aristotelischen Lehre von den fiinf Vernunfttugenden, welche die Wahr-
heit gewihrleisten, vertragen sollte“ (30). Leppin zeigt auf, wie Ockham fiir die
Theologie durch den Gebrauch der Logik eine formale, nicht aber eine materiale
Evidenz zu verteidigen sucht. Die Grenzen der Anwendbarkeit des logischen Ver-
fahrens in der Theologie lotet er in der Auseinandersetzung mit der ,Logizitit
von Gottes Handeln und der A-Logizitit von Gottes Sein“ aus (33). Fiir Leppin
ist Ockham kein Nominalist, sondern ein Konzeptualist (35). Nur hinsichtlich
seiner Argumentationsweise, nicht aber in Bezug auf sein Weltbild ist Ockham
Rationalist (39), der den Glauben fiir eine ,,Grofle sui generis“ erachtet, ,die dem
wissenschaftlichen Erkennen und der Philosophie [..] gegeniiber eine selbstbe-
wusste Eigenstindigkeit behaupten kann® (41).

K. Miiller vertritt im Beitrag ,,Athen versus Jerusalem, via Jena. Neuzeitliche
Weichenstellungen im Vernunft-Glaube-Problem® (43-68) die These, ,dass ein
konsistentes Zusammenhalten von Vernunft und Glaube ohne Einbezug der
monistischen Denkform nicht méglich sein wird® (68). Die Dringlichkeit, die im
Frithidealismus vorgenommenen Weichenstellungen im heutigen ,,Diskurs iiber
die Vernunft-Glaube-Relation“ zu beriicksichtigen (47), zeigt sich fiir Miiller ex
negativo in der ,Geschichtsferne“ der Position von J.B. Metz, wie sie in dessen
Disput mit J. Habermas zu Tage tritt (43-49). Nachdem die bis heute virulenten
Problemkreise der Theologie — wie etwa ,Monotheismus versus Kosmotheismus
(oder Pantheismus), Universalismus versus Kulturalismus, Begriindungswilligkeit
versus Fundamentalismus® - ,nur im Horizont der damals freigesetzten Frage
und ihrer anvisierten Losungsmoglichkeiten zureichend verstanden werden
konnen“ (48), analysiert Miiller in den Abschnitten ,Lessing und der Panthe-
ismusstreit“ (49-53) und ,Reinholds religionshermeneutische Verséhnung von
Vernunft und Glaube“ (§3-61) neben dem Ausgangspunkt auch einen der Hohe-
punkte der zwischen 1781 und 1831/82 angesiedelten ,Sattelzeit der Moderne*
(48). An der Gestalt H. Heines wird im Schlussteil nachgewiesen, worin ,heute
die eigentliche Herausforderung dieser philosophisch-theologischen Grundfrage*
(49) im Antagonismus von Monismus und Monotheismus bzw. von Vernunft und
Glaube besteht.

A. Koritensky sondiert in seinem Beitrag ,,Das Leben kann zum Glauben an
Gott erziehen‘. Wittgenstein iiber die Griinde des Glaubens“ (89-86) jene
Momente in Wittgensteins Religionsphilosophie, welche fiir die Fundamental-
theologie fruchtbar gemacht werden koénnen. Er verweist diesbeziiglich auf
Wittgensteins Unterscheidung von ,rationalen Begriindungen und den Griinden
des Glaubens“ (70) und auf die Bedeutung, welche Wittgenstein jenen Griinden
beimisst, ,,die iiber die argumentative Begriindung hinausgehen®“ (73). Dass ,das



486 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

rationale Moment in den Griinden der Religion® (77-80) bei Wittgenstein nicht
zu kurz kommt, weist Koritensky mit Verweis auf dessen Sicht der Durchdringung
von Vernunft und Religion nach (80). Im Schlussteil reflektiert Koritensky zu-
nichst auf ,die Funktion von Sprachspielen im Christentum® und ,in der
Auflenperspektive zur Religion® (82-85), bevor er Wittgensteins Perspektive auf
Theologie und Christentum einer kritischen Wiirdigung unterzieht (85f.).

T. Schdrtl fiithrt in seinem umfangreichen Beitrag ,,Der religiose Glaube im
Windschatten des Wissensbegriffs? Anfragen an den Entwurf Alvin Plantingas®
(87-146) in Plantingas Erkenntnistheorie ein. Der Hinfithrung ist ein knapper
Uberblick iiber die Gegenwartsdebatte um Vernunft-Standards vorgeschaltet (91-
96). Da Plantingas Entwurf auf ,Feinarbeiten am Wissensbegriff* abzielt, ,in
deren Spuren der religiose Glaube bzw. die Rationalitit des christlichen Glaubens
verhandelt wird“ (90), referiert Schdrtl die durch E.L. Gettier aufgeworfenen
»Probleme des Wissensbegriffs“ und die von J.P. Moreland und W.L. Craig dies-
beziiglich vorgeschlagenen Modifikationen (98-100). Plantingas eigenen Ansatz
entfaltet Schdrtl in Auseinandersetzung mit Internalismus, Kohirentismus und
Evidentialismus. Dazu werden die zwei Etappen, in denen Plantinga vom Eviden-
tialismus und klassischen Foundationalism in Richtung eines externalistischen
Foundationalism abriickt, rekonstruiert (109-121). Wenngleich Schdrtl Plantingas
Konzeption als epochal wiirdigt, unterschligt er nicht die von Kritikern ge-
duflerten theologischen, erkenntnistheoretischen und methodologischen Anfragen
an das ,Aquin/Calvin-Modell* (121-128). Indem Plantinga ,die De-jure-Frage
(Rechtfertigung des Theismus) von der De-facto-Frage (Wahrheit des Theismus)“
unterscheidet (125), unterstellt er dem Theismus einen ,,Wahrheitswert unab-
hingig vom Rationalititsstatus® und bedient sich damit eines ,krypto-fideistisch
und letztendlich zirkuldren® Verfahrens (126). Auf dem Hintergrund einer erkennt-
nistheoretischen und religionsphilosophischen Kritik an Plantinga, in der Schdrtl
die Eigenart religiéser Erfahrung und die Freiheit des Glaubens herausarbeitet
(128-134), stellt er im Schlussteil des Beitrags sein alternatives Konzept vor. In
diesem entwickelt er die Basalitit des Glaubens, im Anschluss an L. Wittgensteins
Uber die Gewissheit, nicht entlang der Vorgaben des Wissensbegriffs (134).
Zentral fiir Schdrtls Alternativmodell sind die Begriffe ,Uberzeugung® und
»Weltbild“, anhand derer ,die Plastizitit und Dynamik von Begriindungs-
anspriichen und Begriindungsleistungen® besser als in Plantingas Modell hervor-
gehoben werden kann (143).

Im letzten Beitrag des Bandes, ,,Die sapientiale Vermittlung von Glauben und
Wissen bei Ignatius von Loyola®“ (147-170), tritt T. Kampmann fiir einen er-
weiterten Vernunftbegriff ein, der ,iiber die engen Grenzen naturwissen-
schaftlicher Rationalitit hinaus [..] ethischen und auch isthetischen Denkformen
Raum gibt“ (147). Aus den ignatianischen Geistlichen Ubungen lassen sich fiir
eine derartige sapientiale Denkform ,wichtige Einsichten fiir die Frage nach der
Rechtfertigung des Glaubens vor der Vernunft gewinnen“ (147). Von zentraler
Bedeutung fiir Kampmanns Modell der philosophischen Rechtfertigung des
religiosen Glaubens, sind die Begriffe ,Lebensform® und ,,Wahl“. Mit ihnen will
Kampmann zum Ausdruck bringen, dass der Glaube in erster Linie nicht ,ein
Fiirwahrhalten von Glaubens- und Lehrsitzen, sondern [..] eine lebendige Praxis
ist“, die aber eine ,kognitive Sicht auf die Welt“ mit einschliefft (155). Die
rationale Akzeptierbarkeit der Wahl einer religiosen Welt- und Selbstdeutung gilt
es zu erweisen. Kampmann schliefSt sich diesbeziiglich K. Rahner an, der im
Aufsatz Einige Bemerkungen zu einer neuen Aufgabe der Fundamentaltheologie auf



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 487

die ignatianischen Wahlregeln als hilfreiches Instrumentarium fiir die ,Reflexion
auf die Verniinftigkeit einer solchen Entscheidung® verwiesen hatte (156). In
einem ersten Schritt schildert Kampmann ,die Geburtsstunde der Geistlichen
Ubungen® im Leben des Ignatius (148—157). Im Anschluss daran zeigt er anhand
der Konzepte der ,,Wahl“ und der ,Unterscheidung der Geister”, die religions-
philosophische Brisanz der Geistlichen Ubungen auf (157-165). Er beriicksichtigt
dabei die von A. Haas und K. Rahner vorgelegten Erliuterungen zu den Exer-
zitien. Im Schlussteil versucht er die Geistlichen Ubungen als ,,ein herausragendes
Beispiel fiir eine weisheitliche oder sapientiale Denkform® zu explizieren, welche
»die Frage nach den Méglichkeiten der Orientierung in der Lebensfithrung des
Einzelnen“ zum Gegenstand hat (166).

Mit dem Sammelband liegt ein sehr lesenswerter fundamentaltheologischer
Beitrag vor, der sich durch qualitativ hochstehende und intellektuell anspruchs-
volle Artikel auszeichnet. Nicht zuletzt durch die Ausfithrungen von Miiller und
Schdrtl gewihrt der Band Einblicke in profilierte aktuelle Forschungsvorhaben.
Besonders wertvoll ist die in mehreren Beitrigen explizit bzw. implizit gefiihrte
Auseinandersetzung mit der sprachanalytischen Religionsphilosophie, welche
deren Stirken, aber auch deren Grenzen und Einseitigkeiten aufzeigt. Etliche
Autoren dieses Bandes geben damit eine ,hermeneutische Hilfestellung, [..] um zu
verstehen, warum sich kontinentaleuropiische Theologie und angloamerikanische
Religionsphilosophie gelegentlich mit Staunen oder Kopfschiitteln begegnen®
(88). Durch die Forderung nach Betrachtung ,aller Griinde, die [neben der
theoretisch-rationalen Rechtfertigung des Glaubens] zum Glauben fiithren und ihn
stiitzen kénnen® (86), die Warnung vor einem ,kognitiv fokussierten Begriff des
religiosen Glaubens®, der es nicht mehr erlaubt, den Glauben als ,,ethisch-soziale
Praxis, als Einstellung oder emotionale Disposition zu verstehen“ (89), das
Bemiihen um einen ,epistemischen Modus“ neben Meinen, Glauben und Wissen
(135) und schliefSlich durch das Ringen um einen ,erweiterten Vernunftbegriff®
(147), bereichert die Untersuchung die systematische Reflexion des christlichen
Glaubens. Dariiber hinaus bietet sie bedenkenswerte Antwortversuche gegeniiber
den Engfiihrungen ,in bestimmten Ansitzen der analytischen Religionsphilo-
sophie [dar], die ausschliefllich auf die propositionale Dimension des Glaubens
setzen“ (167). Angesichts dieser beachtlichen Leistung ist es verschmerzbar, wenn
nicht jeder einzelne Beitrag dezidiert zur Leitthematik des Bandes, ndmlich dem
Status des christlichen Glaubens vor dem Anspruch des Wissens, Stellung bezieht.
Demgegeniiber stellt die allzu geringe Schriftgrofle, in der die Beitriage gehalten
sind, ein echtes und storendes Manko dar.

CHRISTOPH JOHANNES AMOR

KEPPELER, Johannes: Kirchlicher Lobbyismus? Die Einflussnahme der katholischen
Kirche auf den deutschen Staat seit 1949. Marburg: Tectum-Verlag 2007, 300 S.
ISBN 978-3-8288-9236-1.

Mit der Arbeit iiber den kirchlichen Lobbyismus in Deutschland nach 1949 hat
der Autor Johannes Keppeler ein neues theologisches Terrain betreten. Damit hat
er eine Pionierarbeit geschrieben. Viele wissenschaftliche Arbeiten versuchen sich
daran, quer zu denken, unbetretene Pfade zu gehen und so neue Forschungsfelder
zu erschliefen. Doch fiihren viele dieser Arbeiten ins Leere, da sie (kiinstlich)
wissenschaftliches Neuland schaffen. Damit stellt sich die Frage: Er6ffnet die vor-



488 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

liegende an der Frankfurter Universitdt als Dissertation eingereichte Forschungs-
arbeit ein neues, fruchtbares Forschungsgebiet oder ist sie ein singulires Kon-
strukt, das bald in Vergessenheit gerit?

Nach einer knappen Einleitung setzt sich der Autor mit dem Phidnomen des
Lobbyismus in Deutschland, Europa und den Vereinigten Staaten von Amerika
auseinander. Hierbei entwirft er folgende Definition: ,,Lobbyismus meint primir
die Systeme der aktiven Einflussnahme von Interessengruppen, politischen
Einflussgruppen sowie Kirchen und religiés-weltanschaulichen Gruppen - bzw.
deren Reprisentanten — auf (supra-)staatliche Instanzen von Legislative, Exe-
kutive und Justiz — bzw. deren Repridsentanten — in der Demokratie. Sekundir
meint er die Informationsbeschaffung zwischen ersteren und letzteren® (23).
Systematisch-theologisch versucht der Autor, mit Hilfe der vier Grundbestim-
mungen von Kirche sowie eines Kerngedankens des Zweiten Vatikanums (Ge-
meinschaft der Glaubenden als Heilssakrament), erste Hinweise zu geben, welche
Zusammenhinge zwischen der katholischen Ekklesiologie und dem kirchlichen
Lobbyismus gesehen werden konnen. Auflerdem wird auf die Verhiltnisbe-
stimmung von Kirche und Staat im CIC/1983 und dem deutschen Staatskirchen-
recht eingegangen.

Stellenweise erscheint der zweite Teil langatmig. Ist die ausfithrliche Dar-
stellung des Lobbyismus als politische Handlungsform sehr instruktiv, hitte die
Beschiftigung mit den vier kirchlichen Grundbestimmungen sowie mit dem deut-
schen Staatskirchenrecht und dem Kirchenrecht prignanter formuliert werden
konnen. Der Autor konnte der Leserschaft mehr Vorwissen zutrauen. Das hitte
die Wiederholungen von allgemein bekanntem Wissen iiberfliissig gemacht.
Insgesamt bietet der zweite Teil aber einen guten Uberblick der unterschiedlichen
Aspekte, die das komplexe Thema betreffen.

Der dritte Teil handelt von den konkreten Formen des kirchlichen Lobby-
ismus in Deutschland: Diplomatischer Lobbyismus, Korperschaftlicher Lobbyis-
mus und Privatrechtlicher Lobbyismus. Wahrscheinlich werden zur besseren
Vergleichbarkeit alle Formen nach dem gleichem Muster analysiert. Dies hat aber
den Nachteil, dass individuelle Aspekte der jeweiligen Formen des kirchlichen
Lobbyismus nicht geniigend zur Sprache kommen. Der statische Charakter dieser
Analyse wird auflerdem durch die skizzenhafte, teils oberflichliche Bearbeitung
der gewihlten Charakteristika unterstiitzt. Trotz dieser Mingel ist dem Autor zu
Gute zu halten, dass es ihm gelungen ist, die Komplexitit und Formenvielfalt des
kirchlichen Lobbyismus in Deutschland mit einem brauchbaren Begriffsinstru-
mentarium zu systematisieren. Auch die Begriindung, weshalb rechtliche Begriffe
theologischen vorgezogen werden, iiberzeugt: ,,Die Verwendung der rechtlichen
Terminologie wurde einer theologischen vorgezogen, da die Arbeit einerseits be-
wusst auch von Nichttheologen verstanden werden will und da sich mitunter die
rechtliche Verfasstheit und das lobbyistische Engagement bedingen® (250). Ein
weiterer Grund konnte hinzugefiigt werden. Der Gebrauch rechtlicher Termini
besitzt einen héheren Grad an Objektivitit als der theologischer.

Offensichtlich hat Johannes Keppeler den juristischen Stil der Urteilsver-
kiindung als Strukturmuster fiir seine Dissertation iibernommen. Nachdem er im
zweiten Teil der Arbeit darlegte, dass man von kirchlichem Lobbyismus sprechen
kann, und im dritten Teil, wie sich dieser in Deutschland ausdriickt, widmet er
sich im vierten Teil mit einem geschichtlichen Riickblick auf die Grundmodelle des
Kirche-Staat-Verhiltnisses und im fiinften Teil deutet er schlieflich den kirchlichen



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 489

Lobbyismus ekklesiologisch. Diese Vorgehensweise ist plausibel und korrespondiert
in ihrer Klarheit mit dem schnoérkellosen und eindringlichen Sprachstil.

Zu Beginn der ekklesiologischen Interpretation des kirchlichen Lobbyismus
diskutiert der Autor den Wandel der kirchlichen und staatlichen Sozialgestalt.
Hierbei verweist er auf den Mitgliederschwund in der katholischen Kirche, der
einen politischen Bedeutungsverlust nach sich zieht, und auf die wachsende
Bedeutung der Zivilgesellschaft fiir das staatliche Handeln. Vor diesem Hinter-
grund hilt der Autor ,eine Neupositionierung der kirchlichen politischen Einfluss-
nahme“ (174) fiir notwendig. Eine Moglichkeit, auch mit einer zahlenmiflig
kleineren Kirche politisch fiir die Interessen Schwacher einzutreten, sieht der
Autor im kirchlichen Lobbyismus gegeben (vgl. 175). Dieser religionssoziologische
Einstieg in die ekklesiologische Deutung erscheint wichtig, da er die theologische
Sichtweise an die realen Gegebenheiten riickbindet. Bevor der Autor Kriterien fiir
die ,richtige theologische Gestalt des Kirchlichen Lobbyismus“ entwickelt, er-
ortert er das Verhiltnis zwischen katholischer Kirche und der Staatsform der
Demokratie und bespricht den Offentlichkeitsauftrag der katholischen Kirche in
seinen Wesensziigen. Die Kriterien fiir einen kirchlichen Lobbyismus, die auf den
Ergebnissen des Zweiten Vatikanums sowie auf den Prinzipien der katholischen
Soziallehre basieren, erdffnen einen theologischen Horizont fiir das neue For-
schungsfeld: kirchlicher Lobbyismus. Sie bediirfen jedoch einer vertieften und
ausdifferenzierten theologischen Durchdringung. Dieser ,,Entwurfscharakter” zeigt
sich auch bei der ,Ausgestaltung der Kriteriologie“. Doch ist hier einrdumend
festzuhalten, dass auf diesem Gebiet noch viel Forschungsarbeit geleistet werden
kann.

Die letzten Bemerkungen lassen bereits erkennen, welche Antwort auf die
einleitende Frage zu geben ist. Diese vorgelegte Dissertation ist mehr als ein
kiinstliches Konstrukt. Sie ist innerhalb der christlichen Gesellschaftslehre ein be-
denkenswerter theologischer Entwurf, der einen Beitrag dazu leistet, dass die
katholische Kirche auch in Zukunft ihrem Auftrag, sich fiir die Schwachen in
dieser Welt politisch zu engagieren, gerecht wird. So kann dieser Arbeit eine brei-
te Rezeption gewiinscht werden.

JusTinus C. PECH OCIST.

KRENSKI, Thomas: Hans Urs von Balthasars Literaturtheologie (= Schriftenreihe
THEOS 76). Hamburg: Verlag Dr. Kova¢ 2007. 428 S. ISBN 978-3-8300-2890-1.

Thomas Krenski, ein profunder Experte der Theologie Hans Urs von Balthasars,
legt mit diesem Buch eine Essaysammlung aus etwas mehr als einem Jahrzehnt
vor, die sich nicht nur unter die vielen Monografien und Aufsatzsammlungen
reiht, die rund um den 100. Geburtstag Balthasars publiziert worden sind;
Krenskis Schrift versucht — und das hebt sie aus der Menge heraus — einen Blick
auf Balthasar zu werfen, der nicht aus einem Spezialwinkel ein Detail erhebt,
sondern Profil und Panorama dieses groffen Schweizer Seelsorgers und Theologen
umreifdt und umkreist. Das entspricht Balthasars eigenem Denken und Leben, den
die theologische Handbuchwissenschaft nie interessierte, weil sie das Detail for-
ciert und Blick und Gehéors fiirs Ganze verliert.

Noch ein Zweites schafft eine Briicke zwischen Balthasar und Krenski:
Balthasar war Hochschulseelsorger und fand als solcher, wie Krenski in den eher
biografischen Sequenzen seines Buches zeigt, zur nochmaligen Konturierung



490 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

seiner eigenen Lebens- und Denklinien; Krenski ist zurzeit Hochschulseelsorger
in Mainz — und als solcher wendet er sich zuriick an die Theologie, die ihn vor
mehreren Jahren angesprochen hat, nachdem er nach seiner Promotion in Frei-
burg (die Dissertation wurde unter dem Titel Passio Caritatis 1990 veréffentlicht)
die theologische Arbeit zugunsten seines Wunsches nach pastoraler Titigkeit
beiseite gelegt hatte (1). Mainz und der weitere deutsche Raum bilden denn auch
das Zentrum von Krenskis Umschau und Wahrnehmung dessen, was zu Hans Urs
von Balthasar gearbeitet wurde; dabei fillt etwas in den Schatten, dass es auch
ostlich von Salzburg betrichtliche Spuren der Balthasar-Rezeption gibt, die
hinreichen bis in den siidosteuropdischen Raum. Aufgrund seines Sammelver-
fahrens von Aufsitzen ergibt sich zudem, dass manche nicht notwendige Wieder-
holungen auftauchen, besonders markant im Zusammenhang mit Adrienne von
Speyr, jener Frau, mit der Balthasar fast drei Jahrzehnte hindurch sehr eng ver-
bunden war, oder auch in FuSnoten (vgl. 65f.-272).

Im Titel seiner Publikation bezieht sich Krenski auf den in der Theologie un-
iiblichen Begriff der Literaturtheologie, von dem er zeigt, dass dieser im Jahr
1960 erstmals auftauchte und von Alois Haas, einem engen geistigen Begleiter
und Vertrauten Hans Urs von Balthasars, fiir Balthasars dreibindige Apokalypse
der deutschen Seele verwendet wurde. Wie Haas, so versteht auch Krenski Litera-
tur als ,locus theologicus® (11) bei Balthasar, der vor allem bei katholischen
Dichtern Ergiebigeres fand ,als in der etwas engbriistigen und bei kleiner Kost
geniigsamen Theologie unserer Zeit* (H.U.v. Balthasar, zit. 25). Aufgrund dieser
Voraussetzung hat Krenski versucht, die einzelnen literaturtheologischen Topoi
in offener Weise (systematisch-)theologischen Feldern zuzuordnen, um dadurch
Moglichkeit und Schwierigkeit einer solche schultheologischen Rezeption Baltha-
sars vorweg schon anzudeuten. In elf Kapiteln hat er dieses Unternehmen durch-
gefiihrt.

- wDass alles Geschriebene sich der Theologie ndhrt“. Was ist Literaturtheologie
(5-25). In dieser als Einleitung gedachten Hinfithrung entfaltet Krenski den
Begriff der Literaturtheologie und konturiert von ihm aus das Opus Balthasars.
Dadurch entdeckt er eine wichtige Aufgabe, die tatsichlich bis heute unerledigt
ist: ,Eine ausfiihrliche Untersuchung der Theologie Balthasars als Literatur-
theologie steht noch aus.” (24).

- Die Rolle gibt dir der Dichter. Theologische Anthropologie (27-52). Balthasar
hat im Topos des Dramas etwas spezifisch Christliches geltend gemacht: das
Thema der Sendung. Sendung personalisiert den Menschen von Gott her, und
zwar so, dass die dramatische Differenz von Rolle und Person sich schliefllich auf-
hebt. Moglich ist das durch das christologische Motiv des Rollentausches (S. 50)
— ein patristischer Gedanke, von dem aber in diesem Zusammenhang fraglich
bleibt, inwiefern er unter neuzeitlich anthropologischen Bedingungen (abgesehen
von den de- und rekonstruktiven Denkansitzen der Gegenwart) noch das
vermitteln kann, was er einstmals als Thema aufwarf.

- Seinsdichtung als Wahrbeitsform. Trinitarische Gotteslehre (53-91). Auch
hier findet Krenski, wie sehr Literaturtheologie als Form das Gottdenken Baltha-
sars bestimmt hat, so dass er Balthasars Riickgriff auf Rilkes Dichtung und die da-
raus entstehende ,trinitarische Ontologie in weiten Teilen als poetische Meta-
physik® (60) bezeichnen kann, die sich dem Werden verschreibt (73). Implizit ist
damit das ganze trinitarische Spiel der géttlichen Selbstentfaltung bis hin zu den
mitunter seltsam ausgedriickten Variationen dialektischer Entzweiungsformen
Gottes von Gott vorweggenommen, das sowohl zu Balthasars prignanter Trinitits-



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 491

theologie zdhlt wie auch zu deren fundamentalen Problemen: Denn dadurch
zerfillt die monotheistische Basis der Tendenz nach. Ahnliches gilt fiir die sich
daraus ableitende christologische Interpretation der Unterfassung von Welt,
Mensch und gegengottlichem Abgrund durch den Erléserchristus, die aus der
Literaturmetaphorik kommt (87), doch durch ihr hochdramatische Form und
deren Schau sowohl den Monotheismus als auch die herrliche Erhabenheit des
Ewigen unterminiert. Krenski meint, das alles fiihrte dazu, dass sich Balthasar fiir
die Schultheologie als einigermaflen ,rezeptionsresistent” (88) erwiesen habe.
Doch diirfte diese Resistenz nicht allein in der Form des Gebotenen liegen,
sondern wohl auch in deren inhaltlichen Folgen, die zwar trinititstheologisch
auch in andern Ansitzen immer wieder auftauchen, jedoch in Bezug auf die
theologische Grundunterscheidung des einen gottlichen Wesens und seiner ibm
zu- und untergeordneten Hypostasen Unschirfen nach sich ziehen, die mitunter in
die Richtung des Mythologischen deuten kénnen.

- Der Heilige auf der Biibhne. Christologie | Soteriologie (93-121). Diese
mythologischen Schattierungen verstirken sich in diesem christologischen Ab-
schnitt, die Krenski erwihnt, doch nicht kritisch bedenkt: Der leidende Gottvater
ist bei Balthasar prifiguriert im euripideischen Agamemnon (104). Drei Seiten
spater bringt Krenski — thematisch folgerichtig, theologisch problematisch -
Balthasars Problematisierung des ,,(jiidischen) Monotheismus* (107), wodurch bei
Balthasar ein religionsgeschichtliches Ablésungsschema entsteht, das mytho-
logisch begleitet wird und theodramatisch von fern ein wenig an Joachim von
Fiores Geschichtsstadien erinnert (108) — auch das nochmals ein Indiz, dass die
Entschiedenheit und Hirte des biblischen Monotheismus bei Balthasar nicht
ertragen und zugunsten seiner trinitarischen Dramatik erweicht wird.

- La Muse qui est la Grace. Theologische Asthetik (123-153). Zur Literatur als
theologischer Quelle gehorte bei Balthasar auch die Musik, die ihm allerdings
nach eigener Darstellung mit seinem Eintritt in den Jesuitenorden 1929 abhanden
kam. (128). In diesem Abschnitt liefert Krenski viel Biografisches und Rezeptions-
theoretisches.

- wEine Mutter ist da ... Spracherwerb und Ekklesiologie (155-204). Eines der
theologischen Zentren Balthasars lag in seiner Ekklesiologie, in der Miitterliches
und Weibliches betont wurden gegen eine geschlechtlich monistische Kirche; in
diesem Zusammenhang weist Krenski auf die wahrscheinliche Bedeutung von
Adriennes Auditionen (173-175) hin, die in Balthasar die ,Aufmerksamkeit fiir
die Theologie der Mystikerinnen® (175) geweckt haben soll. Auch auf Um-
strittenes kommt er zu sprechen, so auf den Vorhalt, Balthasar habe sich nach
dem 2. Vatikanischen Konzil eher ekklesial-reaktionir gezeigt. Dem hilt Krenski
ganz zu Recht entgegen, indem an Balthasars Kampfschrift Schleifung der Bas-
tionen aus dem Jahr 1952 erinnert: ,Sein Verhingnis war, dass er nahezu zwanzig
Jahre frither aufgebrochen war als die meisten.“ (197). Und durch seine Jahr-
zehnte lange Kritik am Opus Dei, dessen ,Machtgebahren“ (200) und wider-
sinnigen Paplismus (203) er immer wieder kritisiert hat, zeigte er sich als ein
Mann der kirchlichen Mitte.

- In den Abschnitten Dichtung und Theologie waren Fixsterne. Akademiker- und
Studentenpastoral (205-248) sowie Transkription als Literaturtheologie. Charis-
matik (249-284) erarbeitet Krenski viel Biografisches: Balthasars divergente Be-
ziehungen als Seelsorger, die zeigen, dass Balthasar von einer Unbedingtheit er-
griffen war, die auch seine Freundschaften formte oder zerbrechen konnte, vor
allem aber sein vielschichtiges und trotz Balthasars Klarstellungen und mitunter



492 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

iiberdeutlichen Hinweisen unklares, schillerndes Verhiltnis zu Adrienne von
Speyr. In Krenski Einschitzung war Adrienne tatsichlich wesentlich fiir Balthasar,
und zwar als diejenige, deren Werk sich tatsichlich mit dem seinen als Einheit er-
weisen lassen soll (266). Gerade in diesen Sequenzen aber zeigt sich, wie sehr die
Beziehungen Balthasars auf jene Visionen und Auditionen Adriennes zu einer
theologisch schwer ertriglichen Form in der Trinititstheologie gefiihrt haben: In
solcher Schau entstehen mitunter tritheistische Momente, die nochmals Baltha-
sars Aversion, was er den abstrakten Monotheismus nannte, erklirbar macht, the-
ologisch deswegen aber nicht verstindlicher. Krenski hat diesen Vorwurf auch
aufgenommen (272) und gemeint, die Visionen des Abstands innerhalb der Tri-
nitdt zwischen Vater und Sohn, von dem Adrienne immer wieder spricht, seien
iiberbriickt durch den Geist, der Einheit ist, ein Gedanke, den Balthasar als
sDeutemuster” (272) Adrienne zur Verfiigung gestellt haben diirfte. Doch auch
diese Dialektik, die hin und wieder paradoxale Form annimmt, bleibt unterhalb
des monotheistischen Niveaus biblischer Uberlieferung (die antimonotheistische
Front findet sich in Balthasars Denken und in Krenskis Buch hiufig, man trifft
auf sie verdichtet nochmals 282f.), weist jedenfalls auf Hegel zuriick und dadurch
auch auf das Problem nicht nur einer innergéttlichen Dramatik, sondern auch
einer gedanklich unauflésbaren Tragik Gottes, weil das Erlésungdrama bis ans
Ende real riskant und gedanklich paradox bleibt: Der Sieger kimpft ja immer
noch. Noch ein weiteres Problem trigt die Schau hier ein: Als wire man im Neu-
platonismus gelandet, so wird vorausgesetzt, dass das, was geschaut wurde, auch
so in Wahrheit sei. Anders ist die Schaumystik Adriennes in ithrer Wirksamkeit
und Uberzeugungskraft fiir Balthasar nicht erklirbar. Schlielich erscheint die
Offentlichkeit der Mystik Adriennes — nicht nur in Balthasars Vermittlung —
manchmal einigermafSen aufdringlich, manchmal auch peinlich: So wird Seite 284
eine Geschichte aus Adriennes Schrift Erde und Himmel wiedergegeben, in der es
um Vermutungen geht, sie sei eine Heilige. Thr Mann fragte sie, ob sie einen
Heiligenschein trage, worauf Adrienne sage, natiirlich trage sie einen, er sei in
einem Schrank in der Schublade — und der gute Mann geht zum Schrank, bleibt
aber davor stehen, denn er ,meint, es sei zu riskant, aufzumachen.“ (284).

- Dostojewskij in Basel. Okumenische Theologie (285-317). Krenski geht Bal-
thasars Beziehung zu Barth nach, auch Barths Kryptokatholiszismus und Baltha-
sars Faszination an Barths Romerbriefauslegung; er liefert viele gute Primirzitate,
die Schwung und Pathos dieser Beziehung wiedergeben und in einem schénen
Medaillon diese fiir Balthasar sehr wichtig und langjihrige Freundschaft kontu-
rieren.

- Seitenblick auf Hans Urs von Balthasar. Theologiegeschichte des 20. Jahr-
hunderts (319-362). Karl Lehmann bildet das Zentrum dieses Abschnitts, in dem
die divergenten Linien Balthasars und Rahners zusammenlaufen und auch zu
mancher Kritik an Lehmann gefithrt haben. Sehr gelungen ist Krenski die Dar-
stellung der Differenz zwischen diesen beiden Koryphiden des 20. Jahrhunderts
tiber den Zusammenhang von Scherz und Gott, den im Sein eines Leidens Gottes
Rahner ausschlieflt, Balthasar aber fiir zentral hilt — und Lehmann macht klar,
dass beides moglich und denkbar ist, weil es nicht die Freiheit Gottes aufhebt im
Unterschied zu Moltmanns Kreuzestheologie, die Rahner und mit ihm Lehmann
fiir gonstisch hielten, weil sie das Leiden in Gott notwendig setze.

- Und keiner kennt den letzten Akt. Eschatologie (363-389). Balthasar,
sPromotor einer Neubesinnung auf das Dogma des heilbringenden Héllenabstiegs
Christi“ (366), wollte zeigen, dass die ,erlosende Begegnung [mit den Toten] nur



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 493

moglich [ist], weil Christus als Toter unter Toten, als Verlorener unter Ver-
lorenen, als Hoffnungsloser und Hoffnungslosen und schlieflich als ,Gott-loser*
unter Gottlosen ist.“ (375) So oft dieser logische Schluss bei Balthasar auch
vorkommt, so bleibt man doch in der Primir- wie hier in der Sekundirlektiire
ratlos in Bezug auf die Stringenz dieser Logik: Warum muss das so geschehen?
Was bringt dieses Miissen hervor? Die Liebe Gottes? Aber warum? Schattet dann
nicht die Liebe mit tragisch-diisterem Licht noch iiber Gott? Das gleiche gilt in
Bezug darauf, dass Christus durch die Holle gehen muss, um zum Vater zuriick-
zukehren (382). Warum das? — Tatsichlich kennt keiner den letzten Akt und
niemand das Geheimnis, das im Tod Jesu liegt und liegen bleibt. Wer hier mehr
sieht, sieht zu viel — und am Ende vielleicht eine grofle Phantasmagorie, die sich
selbst erzeugt, weil nicht zu sehen ist, wovor der Ewige den Vorhang zugezogen
hat.

Im Ganzen erkennt man in dieser sehr guten und vielschichtigen Sammlung
von Essays tatsichlich eine authentische Fokussierung Balthasars in ihrer
Dialektik oder auch Paradoxie, nimlich den unerbittlichen und unnachgiebigen
Versuch einer authentischen Darstellung des Christlichen, das seinem Herkom-
men doch gleichzeitig sich entfremdet: Erweicht wird der jesuanische Mono-
theismus in einem geschauten Schauspiel der Trinitit, in ihrem absoluten Abstand
und Anderssein und Zusammenschlag der Unterschiede, wie sie in einer dialogisch-
dialektischen Logik erdacht wird, die viel erkennen und einiges iibersehen diirfte
(etwas davon wurde angedeutet). Denn Balthasar und Adrienne von Speyr stecken
gerade in der Nacht nach dem Karfreitag ein Licht an, das Jesus nie entziindet
hitte. Deswegen bricht hier Skepsis auf. Es war Balthasars Lehrer Erich Przywara,
der von Augustinus her als Prinzip allen theologischen Denkens eingeiibt hatte: Si
comprehendis non est Deus. Das treibt auf Einfaltungen des Auseinandergelegten
zu, auf Einfaltungen dessen, was Adrienne im unendlichen trinitarischen Raum zu
sehen gemeint hatte, auf Einfaltungen ins Geheimnis, das nach allem Wort zum
Schweigen mahnt. Kein Zufall, dass Balthasar diese heute weithin unbekannte
Schrift unter dem Titel Einfaltungen auch geschrieben hat - vielleicht auch kein
Zufall, dass diese kleine Schrift die kirchliche Einheit und Einfachheit meinte, die
Einfaltung aber der groffen Theorien und Visionen nicht ins Zentrum riickte.

Jedenfalls gibt Thomas Krenski ein Buch zu lesen, das die Griéfle und Zwei-
deutigkeit Balthasars sehr klar herausstellt, mit einer merkbaren Sympathie fiir
Balthasar, die Voraussetzung fiir diese sehr gelungene theologische und biogra-
fische Profilierung dieses groflen Seelsorgers, Denkers, Dichters, Musikers und
Tradenten des Christlichen ist.

WOLFGANG TREITLER

MINNERATH, Roland: Gegen den Verfall des Sozialen. Ethik in Zeiten der Globa-
lisierung. Mit einem Nachwort von Michel Camdessus, aus dem Franzgésischen
von Elisabeth Mainberger-Ruh. Freiburg i. Br.: Herder 2007. 160 S. ISBN: 978-
3-451-28662-9.

Von der menschlichen Person ausgehend skizziert der Erzbischof von Dijon und
habilitierte Theologe Roland Minnerath im hier zu besprechenden Band seine
grundlegende Sozialethik. ,Die in ihre verschiedenen Zugehorigkeitsgemein-
schaften integrierte menschliche Person ist Ziel und Zweck des gesellschaftlichen
Lebens iiberhaupt. Dieser zentrale Gedanke der universellen Ethik, der den Men-



494 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

schenrechtserklirungen zugrunde liegt, hat seine Wurzeln im christlichen
Denken. In einem anderen kulturellen Umfeld wird die Person zuweilen hinter
Gruppe, Staat oder Religion an die zweite Stelle verwiesen.“ (17f.) Von dieser
Primisse leiten sich nicht zuletzt die (Ordnungs-)Prinzipien katholisch inspirierter
Sozialethik, wie Partizipation und Subsidiaritit, ab (42-45). Wobei sich immer
wieder die Frage stellt, was denn der Mensch eigentlich ist? Der vorliegende
Band bietet ein konsistentes Menschen- und sogleich Gesellschaftsbild; in
eindeutiger Weise, woméglich aber auch am kontroversesten im Kapitel 3 (Fa-
milie und Gesellschaft). So heisst es dort etwa — in der Form von Stichproben:
»Niemand hat darum gebeten, auf die Welt zu kommen.“ (48) ,,Nicht die elter-
liche Anerkennung ist es, die aus dem Embryo einen menschlichen Embryo
macht.“ (52) ,Die grofien totalitiren Utopien haben alle mit der Zerschlagung
der Familie begonnen, um sich jedes Mitglied der Gesellschaft besser aneignen zu
konnen.“ (54) Trotz der Betonung des primiren Erziehungsrechts der Eltern liest
man spiter: ,Familien kénnen zu bedriickenden Gefingnissen werden, wenn sie
nicht linger Orte der Liebe und gegenseitiger Hilfe sind.“ (55) Hier ist — subsi-
didr — der Staat bzw. die Gesellschaft gefordert.

Besondere Betonung legt Minnerath in seiner Sozialethik, die in ,traditio-
neller Weise ,,in vernunftgemifien und nichtkonfessionellen® Begriffen gehalten
ist (was heute vielfach ,von auflen“ iibersehen wird — die von Habermas er-
wiinschte Ubersetzungsleistung ist hier ,von innen® her erbracht), auf die ,allge-
meine Bestimmung der Giiter dieser Erde” (22, 65, nochmals abschliessend 146).
Eine neue Dringlichkeit besteht in diesem Punkt. Der weltweite Hunger ist eine
himmelschreiende Ungerechtigkeit. Diese ,allgemeine Bestimmung der Giiter®
jedoch schliesst das Privateigentum als individuelle Freiheit und wirtschaftlichen
Stimulans keineswegs aus, sondern betont auch dessen sozialen Zweck. Die Ab-
sicht, einen dritten Weg (der Mitte) zu gehen, wird wiederum ersichtlich.

Mit einer bedeutsamen Tendenz zur Universalisierung zeichnet und
unterstiitzt Minnerath an vielen Stellen eine Abkehr von Rassismus und Nationa-
lismus als in jiingster Vergangenheit aufzufindender Verengungen (41, 45, 97,
111£.). Und hier, mit diesen nicht nur vergangenen Fehlliufen im Freund-Feind-
Schema, setzt auch eine wichtige Frage ein, die der Band gegen Ende hin
referiert: ,,Was soll also die Aufzihlung der Prinzipien, die Darlegung einer kohi-
renten Sicht ihrer Interaktion, das Bemiihen um eine den verschiedenen Kulturen
zugingliche rationale Sprache, wenn doch Individuen und Gruppierungen stets
versuchen werden, ihre Begehren und Interessen iiber das zu stellen, was gerecht
und gut fiir alle ist?“ Minnerath fiigt an: ,,Die Antwort ist einfach: Nur weil die
Ethik schon immer verhéhnt wurde, hort sie nicht auf, der fiir das Vorankommen
unerlissliche Kompass zu sein.“ (149) Daher wendet sich der Autor auch gegen
einen blanken Rechtspositivismus, der eine iibergeordnete naturrechtliche Ebene
fiir die Rechtssetzung ablehnt und somit Recht und Ethik trennt. Die funda-
mentalen Menschenrechten, die das positive Recht nachtriglich anerkennt, sind
etwa Ausfliisse des Naturrechts (29-31).

Es ist an dieser Stelle nicht méglich, auf alle Kapitel bzw. Linien des Bandes
einzugehen, trotzdem sollen im Folgenden noch einige weitere davon vorgestellt
werden: Im Wirtschaftsleben, dem ,wichtigsten Feld, auf dem sich Menschen
begegnen, ihre Habe, ihr Wissen und ihre Kreativitit zusammenbringen® (60),
gilt es, das Recht auf Arbeit zu betonen. Wenn in die Uberlegungen einbezogen
wird, dass aktuell in unseren Breiten der arbeitende Teil der Bevélkerung in ab-
hingiger Erwerbsarbeit so viele Uberstunden leistet, dass es eigentlich fiir alle



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 495

genug Arbeit(sstunden) geben sollte, gewinnt die Aussage Minneraths an Schirfe,
dass ,Arbeitslosigkeit [...], wenn sie strukturell ist, von gesellschaftlicher Un-
ordnung® zeugt (63). Fiir einen wissenschaftlichen Mitarbeiter an einer Univer-
sitit klingt das Postulat Minneraths, dass der ,Arbeitnehmer auf eine Festan-
stellung vertrauen kénnen muss®, wie eine eigene in Buchstaben gefasste Wunsch-
projektion (64). Deutlich wird der Erzbischof von Dijon, wenn er mit dem
gesunden Menschenverstand davon spricht, dass iiberhéhten Gehiltern einzelner
Fiihrungskrifte und den in Sport oder Showbusiness iiblichen Vergiitungen [...]
die wirtschaftliche und moralische Rechtfertigung® fehle (65). Positiv dussert er
sich zur Unternehmensfreiheit, sofern ein Unternchmen ,mehr produziert als
konsumiert“. (67) Der Staat darf etwa nur in einer Phase der Heranbildung der
Zivilgesellschaft und Privatinitiative als Unternehmer titig sein (69) — fiir fran-
zosische Verhiltnisse wohl eine pointierte Aussage. Dass der Finanzmarkt eine
Phase gefihrlicher Autonomie durchliuft, weil er sich von der ,Realitit“ abge-
koppelt hat, wurde mittlerweile iiber die Immobilienkrise auf dem US-Markt
mehr als bestitigt. (vgl. 71) Im Allgemeinen bleibt also — wie nicht anders zu
erwarten — das Postulat der sozialen Marktwirtschaft im Visier, die Forderung
nach einer starken Zivilgesellschaft, die Kontrolle von Partikularinteressen auch
auf internationaler Ebene und der Wunsch nach einer solidarischen Wirtschaft.
(vel. 72-75)

Nicht nur in diesem Kapitel wird die Dichte und Prignanz des Bandes
ersichtlich. Darin liegen Stirken und Schwichen zugleich: Die Sitze und Aussa-
gen sind durchgingig einfach und verstiandlich, aber dafiir manchmal auch abge-
hackt und vielleicht zu sehr hingeworfen bzw. lehrsatzhaft (vgl. etwa 100, 1.
Absatz). Zudem ergab sich streckenweise das Problem, dass der Rezensent es nicht
vermochte, zwischen deskriptiven und normativen Aussagen zu unterscheiden. Das
alles schmilert die Qualitit dieses Entwurfs zur Sozialethik in dessen Anspruch
aber kaum. Inhaltlich auffallend ist: Die Perspektive der Freizeit, z.B. die
nunmehr wichtige Dimension des Sports (negativ zwar auf 65 bei der Diskussion
bereits besprochener iiberhéhter und nicht zu rechtfertigender Gehiltern) bzw.
des Wellness-Booms kommt nicht in den Blick. Der Korper bzw. die Kérper-
lichkeit bleibt irgendwie auflen vor, wobei natiirlich Aussagen zur Gestaltung der
Sexualitdt nicht fehlen. Die Feier-Dimension des Lebens geht leer aus — hier wur-
den die Méglichkeiten nicht ausgeschopft.

Gehen wir aber nochmals in gebotener Kiirze zuriick zum Titel des Bandes:
Das franzdsische Original bei den Editions du Cerf 2004 wurde mit Pour une
éthique sociale universelle. La proposition catholique betitelt. Und er ist, nach der
Lektiire des kompakten Werkes, auch stimmiger und zutreffender. Denn die
Verfallsperspektive ist nicht so dominierend (vgl. zwar 73), wie man es dem
deutschen Titel und Einbandmotiv, das ein beinahe durchtrenntes, angespanntes
Seil zeigt, erwarten konnte. Und das ist gut so. Zudem wird — neben dem
w»universell“ und parallel dazu - das nicht unwesentliche Attribut ,katholisch®
unterschlagen. Man soll ja nicht kleinlich sein, aber dies sagt schon auch etwas
aus, nicht nur iiber negative Konnotationen, die ein Begriff vielleicht ausldst.

In seinem letzten Kapitel skizziert Minnerath die groffen Herausforderungen
der heutigen Zeit: Umfassende Entwicklung, Schutz des ,Naturkapitals“ und die
Marktlogik der Globalisierung. ,Ein Merkmal der Globalisierung ist, das sie das
Gefille zwischen Geldwirtschaft und realer Wirtschaft begiinstigt hat. Immenses
Kapital iiberschreitet auf der Suche nach dem raschen Gewinn simtliche Grenzen
und bestimmt iiber Leben und Uberleben der Okonomien“. (143) In diesem



496 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

monitiren Globalisierungsprozess entstehen nach Minnerath ethische Konzep-
tionen, ,die ihrerseits utilitaristisch geprigte Suchprodukte der Globalisierung®
sind. Diese stehen Minneraths Ethik (im Buch immer ,die Ethik® schlechthin)
entgegen, weil sie zuweilen systemimmanent sind und nicht den Menschen in den
Mittelpunkt zu stellen vermdgen; was auch beinhaltet, Schranken zu errichten
(143f.). Hier schliesst sich der Argumentationskreis. Das eindriickliche Nachwort
von Michel Camdessus legt einen Akzent auf die ,Briiderlichkeit” als Gegenmittel
zur Verzweiflung an und mit ,,der Ethik®, als Menschenpflicht und als Herz christ-
licher Sozialethik.

Gegen den Verfall des Sozialen als Essay ist also einem weiten Leserkreis anzu-
empfehlen, es hat ,Grund-legenden“ Charakter. Am Schluss sei noch das sehr
hilfreiche und detaillierte Sachregister erwihnt, das den durchwegs positiven Ein-
druck des Bandes abzurunden vermag.

DAvID NEUHOLD

Tobisco, Orlando : La liberta fondamento della verita. Ermeneutica francescana
del pensiero occidentale (= Studia francescani 14). Padova: Edizioni Messaggero
2008. 603 S. ISBN 978-88-250-2012-0.

Questo denso e documentato lavoro di Orlando Todisco pud ben considerarsi
come una felice sintesi di un lungo itinerario di ricerca costantemente rivolto a
indagare e a riattualizzare nella dinamica del nostro presente la corrente vitale
dell’anima francescana che, come un fiume carsico, non ha mai cessato di alimen-
tare, persino in condizioni di evidente marginalitd, come nell’epoca moderna del
dominio pervasivo della ragione scientifica e tecnologica, ma anche nella stessa
stagione culturale del medioevo, lo sviluppo della coscienza occidentale.

In effetti, il pregio di questo libro & da riconoscersi innanzitutto nel respiro
ampio di una ricerca che si misura con le fonti lontane e pur vicinissime della
nostra costitutiva condizione spirituale rintracciando, lungo sentieri spesso
impervi e obliati, ma ben noti all’autore per la lunga e accurata frequentazione
con cui li ha percorsi e se li & resi familiari, momenti e figure dell’epoca medio-
evale che rappresentano un controbilanciamento alla linea di un «razionalismo»
egemone, destinato a diventare spesso una radice isolata e inaridita, in quanto
separata dal suo terreno vitale. Qui non & in gioco solo un’operazione di riabili-
tazione storiografica, all’interno del medievo, di una fonte alternativa al raziona-
lismo, rappresentata in buona parte dalla corrente del pensiero francescano, ma
pill in generale si mira a una diagnosi del presente risalendo alle cause spesso
inconsce dei nostri erramenti attuali, da riconoscere appunto in una certa ipertro-
fia razionalistica, ricercandone opportuni rimedi, anzi sollecitando una diversa e
pitt adeguata autocomprensione dell’'uomo rispetto al mondo.

Dentro un tale quadro problematico assume peso e significato la ridiscussione
di due categorie fondamentali della cultura occidentale, quelle di «liberta» e
«verita», spesso analizzate nella loro contrapposizione piuttosto che nel loro reci-
proco scambio e nella loro attuositd dinamica. Riportandole in qualche modo su
un medesimo asse e restituendo pari dignita alle ragioni della «liberta» rispetto a
quelle della «verita», I’Autore, riprendendo gli elementi di una critica della
ragione strumentale, con il suo corollario di un mondo reso «astratto», in quanto
ridotto a risultato di un puro calcolo predatorio razionalmente costruito e con-
trollato, mira a tirar fuori lo stesso soggetto «corporeo» da una passivita mate-



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 497

riale e dal suo asservimento alle cose, sollecitando con cio, attraverso la riattiva-
zione di antichi percorsi esplorativi, nuove «aperture» teoretiche ed etiche,
indicazioni per una diversa e piu ricca qualita della vita, opzioni per un esercizio
di vita inteso come grazia e dono, dialogo e amore, in breve come un agire comu-
nicativo sorretto dal principio ispirativo di una «liberta creativa», senza la quale
la vita stessa perde il suo carattere di evangelica levita e «avventurosa» innocenza,
la forza di volare alto e lontano e si rattrappisce a morta, immota, chiusa identita.

Dopo un capitolo iniziale incentrato sull’analisi medievale della corporeita nel
suo ricco gioco dialettico di «psichizzazione del corpo» e «somatizzazione
dell’anima», con le anticipazioni che una tale ricchezza d’indagine rivela per un
tema tutto contemporaneo come quello della Lebenswelt, lo scavo dell’Autore
vira verso il cuore della domanda «essenziale» che sottende I’intera indagine del
libro, quello della reinterpretazione del «fondo» stesso dell’essere a partire
dall’orizzonte di una teologia storico-salvifica, avvertendo, quindi, tutta la pro-
blematicita di una onto-teo-logia puramente appiattita sull’impianto del
necessitarismo greco-pagano, ignaro della categoria di «creazione», e dominato
dal monotono, uniforme imporsi del momento noetico nella interpretazione della
dottrina dell’«essere». Si potrebbe riconoscere nella ricerca di un orizzonte alter-
nativo a questo schema P’anticipazione di quella esigenza di una «deellenizzazione
del cristianesimo» avanzata esplicitamente pil tardi prima da Lutero e poi dalla
teologia luterana di fine ottocento, ma gia implicita nella stessa rivendicazione
della teologia scotista e piu in generale della scuola francescana di ripensare in
maniera autonoma il «principio» della teologia «cristiana». A partire dalla dottri-
na della creazione, cioé di un libero atto volitivo inteso come «volonta» d’essere,
e a partire dalla dottrina della «incarnazione» divina intesa non come necessario
atto riparatore di un debito originario, ma come libero espandersi e mediarsi di
un Dio-amore nell’impurita della storia, era I'intera dottrina dell’essere come
noesi a essere ripensata come liberta-amore.

Nel lessico utilizzato dal Todisco si tratta di reinterpretare, attingendo alla
nuova luce del discorso «cristiano», lo stesso rapporto tra «veritd» e «liberta»,
restituendo alla veritd tutto il dinamismo della sua originaria creativita, ripen-
sandola appunto come il protendersi della libertad, come un intenzionarsi da e a
partire dalla liberta. La «radice» della novita francescana andrebbe ricercata
appunto in questo rovesciamento di posizioni, che non rinvia certo a una pura
separazione/contrapposizione tra veritd e libertd, ma a una loro diversa dislo-
cazione all’interno di un unico campo dinamico, secondo la formula paolina:
«veritatem autem facientes in charitate» (Ef. 4, 15).

[ successivi capitoli (II-VII) forniscono un articolato supporto argomentativo e
storiografico a questa tesi centrale attingendo alle originali riflessioni di un’ondata
di pensatori francescani che vanno da Bonaventura a Olivi, da Scoto a Occam fino
ad Alessandro d’Alessandria, ma spingendosi anche oltre fino a coinvolgere
Gioacchino da Fiore e Raimondo Lullo, Cusano e Bruno. Naturalmente sarebbe
stato possibile arrivare fin nel cuore della modernita, a Schelling ad esempio, nel
quale I'idea di assumere il principio della liberta come I'uno e il tutto della
filosofia si radicalizza nell’esigenza di un superamento dell’impianto «raziona-
listico» del suo generale sistema di pensiero spingendolo a reinterpretare
I’«essere» stesso non pitt come «idea», ma come «volere originario» (Ur-sein), una
tesi ricca di conseguenze per lo stesso sviluppo del successivo pensiero europeo.
La curiosita del lettore & pero gia sufficientemente stimolata e divertita dall’ampia
rassegna di suggestioni tematiche e personaggi autorevolissimi che illuminano e —si



498 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

potrebbe aggiungere— animano questo variegato universo di un «illuminismo
francescano» osservato nelle sue possibilitd tuttora vive di riattivare un
antico/nuovo pensiero nutrito di pieta e amore, rispetto e dialogo, vita e storia,
verita e liberta, oltre ogni clausura monadica fin dentro il suo agire «politico».

FRANCESCO DONADIO

VIAL, Marc : Jean Gerson, théologien de la théologie mystique (= Etudes de philo-
sophie médiévale 90). Paris : Vrin 2006. 240 S. ISBN 2-7116-1842-0.

Commencgons par le titre. Il est précis puisqu’il ne s’agit, ainsi que ’explique
I’auteur, ni de faire de Gerson un théoricien de la mystique, ce qui serait ana-
chronique puisque la mystique moderne n’apparait qu’avec I’dge classique, ni de
le voir comme un simple exégéte de Denys le pseudo-Aréopagite. C’est pourquoi,
on le comprend, la théologie mystique est écrite sans majuscule ni italiques.
Gerson se défend d’avoir connu les sommets de la contemplation décrits par les
mystiques et les autres dévots, mais il entend en faire la théorie dans les termes
de I’école. C’est 1a sa préoccupation de toujours comme le montre bien Marc Vial
texte a ’appui, mais a partir du tournant des années 1400, elle s’oriente selon
une perspective influencée par Hugues de Balma compris dans les termes de saint
Bonaventure. En raison de datations erronées, on a ainsi souvent vu dans le De
theologia mystica, réunissant les parties spéculatives et pratiques, sa théorie
achevée de la contemplation. Les rectifications plus ou moins récentes et surtout
la prise en compte de "importance théologique du changement intervenu dans les
années 1425 dans la pensée de Gerson, conduisent I"auteur, au-dela des travaux
de A. Combes, V. Lazeri et Z. Kaluza, a distinguer deux théories auxquelles il
consacre les deux derniers chapitres.

Le chapitre introductif situe le contexte historique et doctrinal de la premiére
théorie. La démission de 1399 est expliquée avec précision dans le cadre des
prises de positions royales au cceur du grand schisme. Mais ’auteur souligne aussi
le désir du chancelier de prendre ses distances avec une vie trop active en vue de
laisser a la contemplation une plus grande place. L’auteur fait remonter a cette
époque, voire quelques mois auparavant une théorie gersonienne de la double
contemplation opposant celle affective accessible aux ames simples mais dévotes
et celle plus intellectuelle des théologiens. C’est dans ce contexte qu’il criti-
querait deux excés : celui d’un Ruysbroeck outrepassant son domaine en tentant
de faire la théorie de son expérience mystique, celui de théologiens préts a se
contenter comme les philosophes d’une hypothétique félicité mentale sans gofiter
affectivement ce qu’ils ont pu entrevoir du mystére divin. En-deca de cette ré-
flexion doctrinale, le premier chapitre a aussi le mérite de rappeler le contexte de
I’élaboration théorique de Gerson : en rétablissant a I'intérieur de I’ceuvre I'im-
portance de textes fondateurs comme les Notulae sur la Hiérarchie Céleste, mais
aussi le De simplificatione cordis, dont il rectifie la datation. Les renvois internes
a la Practica le placent nécessairement aprés 1407, et M. Vial y reconnait une
théorie noétique proche de celle de ce dernier traité, voulant que simplification
du cceur et théologie mystique procédent par un méme mouvement d’abstraction.
De méme pour le tournant de 1425. Il montre que la lettre 55 critiquant
Umbertin de Casale ou A. Combes voyait une véritable conversion de Gerson
serait préparée par L’elucidatio mysticae theologiae du 1°° juin 1424 ou la
discussion de la conception affective de Hugues de Balma est I’occasion d’une



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 499

remise en cause de la doctrine jugée trop naturaliste du De theologia mystica.
C’est enfin dans les tout derniers textes du Chancelier : Collectorium super
magnificat et Anagogicum de verbo et hymno gloriae de 1428, Tractatus super
Cantica Canticorum de 1429, que I'auteur recherche les allusions les plus expli-
cites au role rendu a la grice.

Le second chapitre, consacré a la premiére théorie Gersonienne de la théo-
logie mystique, celle retenue habituellement et qui se trouve dans la Theologia
mystica, revenant d’abord sur les sources de Gerson insiste a ce niveau sur deux
faits principaux : 1. Denys est considéré par Gerson, a la suite de Thomas
d’Aquin et surtout plus encore d’Albert faudrait-il préciser, comme un péripaté-
ticien, sa hiérarchie des lumiéres devant intégrer une articulation entre abstrac-
tion et illumination. 2. L’aréopagite est lu par Gerson a partir de ses commen-
tateurs : principalement Hugues de Balma identifié a Bonaventure a qui est a
I’époque attribué le Viae Sion Lugent. Méme si I’on peut s’interroger sur son de-
gré de pertinence par rapport a ['usage que Gerson faisait de ses sources, Marc
Vial donne ici une reconstitution trés précise et utile de la filiation qui va des
Victorins : Hugues et Richard, mais aussi Thomas de Verceil au chartreux.

Il peut ensuite reconstruire la psychologie gersonienne en montrant ce qu’elle
emprunte a Richard : la tripartition imagination/raison/intelligence, comment elle
interpréte chacune de ces instances dans le sens d’une théorie aristotélicienne de
la connaissance, et enfin comment elle la dédouble en distinguant trois instances
affectives correspondant aux intellectives et culminant dans la syndérése. Ici
encore les sources jéronimienne et augustinienne (pour la distinction entre raison
supérieure et inférieure) sont rappelées avec précision, méme si le recours systé-
matique a2 Thomas d’Aquin risque parfois de le substituer 2 Bonaventure chez qui
Gerson pouvait aussi bien trouver certains développements de noétique aristoté-
licienne. Car finalement la psychologie gersonienne de la syndérése qui en fait un
appétit naturel du bien est plus conforme a ce qu’en dit le docteur séraphique
qu’a la conception de ’angélique, méme si la dimension unitive et mystique de la
syndérése vient se surajouter ici. Car cela est encore conforme au point de vue de
Iltinerarium.

Mais cette psychologie n’était destinée qu’a penser la modalité de I’acquisition
de la théologie mystique. Ici encore par un développement d’une clarté limpide et
mené pas a pas, Marc Vial montre comment la syndérése opére par I’amour
Punion ultime, mais aussi la connaissance supréme de Dieu. C’est que Gerson
pense la voie de négation dionysienne sur le modele de I’abstraction aristoté-
licienne. Tout se passe ainsi comme si la syndérése opérait une méta-abstraction.
La référence scripturaire clé est ici He 4, 12 : ainsi s’opére la division de I’esprit
et de ’ame. Dans son rapt, ’esprit de Paul est séparé non seulement du corps,
mais des deux premiers ciels de I’Ame pour étre unie a Dieu sans médiation. Mais
au plan de P’objet, cette denudatio opére un progrés de la connaissance. A partir
des intelligibilia atteintes par le sommet intellectif de I’Ame, ’intelligentia simplex,
elle extrait au creuset de I’ardeur de I’amour, les divina, objet propre de la plus
ultime connaissance de Dieu. Gerson ne conserve ainsi, comme le montre bien
Vial que la dimension affective de la théorie de la théologie mystique trouvée
chez Balma. Il maintient en effet une connaissance préalable requise pour la
denudatio opérée par la syndérése et il suggére qu’une autre est obtenue par ce
processus qui meénerait au concept le plus pur de Dieu, en quoi, comme le montre
trés bien Vial, le chancelier a conscience dés la Practica de son écart avec Balma.
IIs auraient en revanche en commun une conception purement naturaliste de la



500 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

théologie mystique, attribuée a I’activité d’une puissance naturelle prolongeant
ainsi la connaissance intellectuelle ultime de Dieu. Nous voudrions ici au passage
soulever deux problémes. La connaissance de Dieu ainsi envisagée par Gerson au
creuset de ’amour est-elle concomitante, ce qui I'opposerait effectivement a
Balma ou conséquente ? Balma n’a jamais nié la possibilité d’une scorie intellective
du sommet unitif atteint par la voie anagogique. Par ailleurs, si cette connaissance
est ainsi obtenue au creuset de I’amour, ne s’agit-il pas de la charité ? Qui plus est
si 'on se référe a He 4, 12, ou c’est la parole divine qui opére le discernement
des articulations et des moelles, une charité informant la foi dans I’intelligence ?
Le risque de naturalisme est bien 1a, mais faut-il conclure a une absence totale de
la grice et 4 un naturalisme pur ?

Le dernier chapitre intitulé : « Vers une théorie nouvelle » entend rendre
compte des ultimes réflexions de Gerson théoricien de la théologie mystique.
Apres avoir rappelé les circonstances de I’exil 2 Lyon, en particulier du fait des
tensions entre Gerson et les partisans de Jean sans Peur, il entend d’abord rendre
compte des caractéres généraux de la nouvelle approche gersonienne. Disons en
bref que selon Marc Vial, le Chancelier qui avait été a Paris compilateur, lisant
Denys avec les lunettes des Victorins, de Bonaventure et surtout de Balma qu’il
n’en distinguait pas clairement, se fait exégéte plus rigoureux du pseudo-disciple
de Paul. Surtout, il prendrait conscience qu’attribuer I’'union mystique a une seule
puissance, fut-elle sommet affectif de I’ame, ne rendait pas compte d’une union
qui doit ’atteindre dans son essence méme. Pourtant, il semble encore voir dans
I’appréhension de Dieu sous les raisons de bien ou de vrai, des dispositions
préalables des puissances intellectuelle et affective. Marc Vial, a la suite de A.
Combes et V. Lazzeri, voit dans ce changement situant I’'union au-dela des puissan-
ces, dans ’essence méme de I’Ame, une influence de la théorie thomasienne de la
grice sanctifiante qui a la différence de la grace charismatique atteint I’essence de
’ame avant d’en informer les puissances par les vertus infuses, théologales en
particulier. L’auteur de ces lignes se demande si la lecture d’autres scolastiques,
n’a pu aussi entrer en ligne de compte comme Henri de Gand, qui influence
Gerson sur d’autres points comme la prééminence de la vie active des prélats sur
la vie contemplative des religieux. Le Gantois a en effet une conception de la
théologie scolastique comme relevant de la grice charismatique et surtout, de la
vision béatifique comme concernant ’essence de I’dme avant d’informer ses
puissances, qui interfére dans les débats sur la vision réflexive. Quoi qu’il en soit
de ces sources, cette nouvelle conception de l'union a Dieu opérée par la
théologie mystique est incompatible avec la précédente et rend caduque, ainsi que
le montre bien Marc Vial, son recours a la psychologie tirée des Victorins a la
suite de Bonaventure.

Mais il va plus loin en montrant a partir d’'une lecture minutieuse des textes
de 1424-1426, une évolution de la pensée de Gerson qu’il qualifie avec humour
de préalable et concomitante (a la lettre de 1425). Marc Vial lit dans cette
période une « percée de la grice ». Disons en bref que le chancelier relit avec
précision la guaestio difficilis de Balma et approfondit sa conception de la connaissance
ordinaire par abstraction, ce qui le conduit a distinguer de ce fonctionnement
ordinaire, celui du rapt supposant au contraire la rupture avec toute connaissance
préalable. Mais s’il comprend la radicalité du refus par Balma de toute
connaissance préalable et y consent, le chancelier en revanche entendrait main-
tenir une connaissance propre a cette union affective. Son ultime théorie de la
théologie mystique la congoit comme « expérience ». Un indice serait dans



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 501

I’Elucidatio scolastica mysticae theologiae, I’opposition entre la vue et I’ouie
correspondant a la théologie scolastique et les sens plus primitifs : odorat, gofit,
toucher procédant par contact. Ainsi la théologie mystique mettrait-elle ’dme en
présence de Dieu par contact, non sans quelque connaissance expérimentale
(comparable a celle que le nourrisson a de sa mére), mais dont la réflexivité serait
réduite au minimum.

La derniére théorie de Gerson serait ainsi celle d’une théologie mystique
congue comme expérience intuitive au sens scotiste, d’'une immédiateté a |’objet,
méme si dans cette intuition Dieu ne donne pas in via son essence comme objet
de connaissance. Cette expérience est réalisée dans le triclinium de la mens,
méme si cela suppose un dépassement de ses trois postures : anima, ratio et mens
elle-méme. Simplement, suspendue au-dela de tout acte qui porterait sur elle-
méme ou ce qui lui est inférieur, la mens peut entrer au-dessus d’elle-méme dans
la ténébre divine. Nous le comprenons, cette intuition est tout sauf claire et
distincte, méme si elle se veut expérience ultime de Dieu réalisée dans la grace
transformante. Cette fois, la faculté affective ne prend plus le relais de I'intellec-
tive, mais défaille comme elle. Gerson confesse dans I’Anagogicum que cela est
contraire a son enseignement parisien. Entre deux ténébres, la connaissance
superlative (entendons mystique) du viator reste inférieure aux connaissances
positive et comparative de Dieu ou des bienheureux. Mais cette ténebre supé-
rieure ne saurait étre percue que par une illumination : celle de la grice sancti-
fiante. L’ultime thése de Marc Vial est que cette griace agit sur la mens en unifiant
comme tel le spiritus et y rendant Dieu perceptible par les trois vertus théolo-
gales. Celles-ci viendraient ainsi informer les trois puissances de ’Ame augusti-
nienne unifiée en mens. La derniére théorie gersonienne de la théologie mystique
opérerait ainsi une synthése entre la conception trinitaire de I’Ame augustinienne
et la théologie thomasienne de la grice sanctifiante. Certes, la cohérence de cette
seconde théorie gersonienne est reconstruite a partir d’éléments disséminés dans
les derniéres ceuvres du chancelier. A ’appui de la cohérence de cette reconsti-
tution, I’auteur de ces lignes signale qu’on pourrait en retrouver une influence
chez certains chartreux et en particulier dans le De Mystica Theologia, de Nicolas
Kempf (F. Ruello, |. Barbet eds., Analecta Cartusiana 9, Salzburg, 197) ou la thé-
matique du triclinium joue un role clé. Alliant clarté et précision tant conceptu-
elle qu’historique, ce livre constitue une somme incontournable non seulement a

propos de Gerson, mais encore sur la question de la contemplation du XII® au
XVesiecle.

CHRISTIAN TROTTMANN



REZENSIONEN — PHILOSOPHIEGESCHICHTE

CoNcHIS, Gvillelmi de: Glosae svper Platonem, cur. E. Jeauneau (= CCCM 203).
Turnhout : Brepols 2006. 402 S. ISBN 978-2-503-05039-3.

Le projet d’édition des ceuvres complétes de Guillaume de Conches pour le
Corpus christianorum, initié en 1988 sous la direction d’E. Jeauneau, s’inscrit et
prolonge le renouveau historiographique dont est I’objet le maitre de Conches
depuis les travaux pionniers de Tullio Gregory et d’E. Jeauneau lui-méme. Sont
jusqu’ici parus le Dragmaticon, édité en 1997 par I. Ronca (CCCM 152) et, en
1999, les Glosae super Boetium, par les soins de L. Nauta (CCCM 158). Restent a
paraitre les éditions de la Philosophia, dont nous ne disposons que de I’édition,
assez imparfaite, que proposa G. Maurach en 1980 ; des Glosae super Macro-
bium, dont seuls des extraits furent livrés en 1972 par H. Rodnite-Lemay dans sa
thése de doctorat (The Doctrine of the Trinity in Guillaume de Conches’ Glosses
on Macrobius), restée inédite ; et enfin les Glosae super Priscianum, que les courts
extraits édités par E. Jeauneau (« Deux rédactions des gloses de Guillaume de
Conches sur Priscien », dans Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale 27
(1960), 212-47 ; réimp. dans Id., Lectio Philosophorum, Amsterdam, A.M.
Hakkert, 1973, 335-370) nous font attendre avec impatience.

Parue en 1965 chez Vrin, a Paris, la premiére édition que nous a livrée E.
Jeauneau des Glosae super Platonem de Guillaume de Conches était déja un
travail exemplaire d’édition d’une ceuvre a tradition manuscrite complexe. Celle-
ci témoigne en effet de deux états du texte dans lesquels, et conformément a ce
que ’on sait étre le cas pour d’autres ouvrages de Guillaume de Conches, on était
amené a distinguer une wuersio longior et une uersio breuior. Conservée dans un
seul témoin (ms. Venise, Biblioteca Marziana, Lat. Z. 225 [V]), la uersio longior,
que Tullio Gregory considérait la plus proche de texte authentique de Guillaume
de Conches (Anima mundi, 1955, 17-19), présente des développements
importants dans les ch. II-XII des Glosae ; a partir du ch. XIII, les additions,
dont plusieurs se retrouvent aussi dans le texte fourni par un autre manuscrit (ms.
Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Clm. 540B [M]), se font beaucoup plus
éparses et modestes. Le caractére intriqué de cette tradition manuscrite rendant
nécessaire le choix d’un manuscrit de base, ce fut F (ms. Florence, Biblioteca
Nazionale, Conventi Soppressi E.8.1398), témoin de la wuersio breuior, qu’a
retenu I’éditeur, le texte de V étant jugé trop défectueux. En outre, F, daté
comme le ms. le plus ancien, est aussi celui qui donne le texte le plus complet — il
est le seul a conserver, par exemple, le ch. xxxi — et le moins corrompu. Le
lecteur n’était pas pour autant privé des ajouts de la uersio longior : les additions
les plus bréves étaient intégrées dans I’excellent apparat critique, tandis que le
texte des chap. I[I-XII était donné dans appendice A de cette premiére édition.

Si la nouvelle édition « est incontestablement une nouvelle édition » (xv), elle
ne prétend cependant pas « opérer une révolution dans le texte qui fut publié en
1965 » (xcvi) et dont, par ailleurs, elle conserve la numérotation des chapitres.
Deux des motivations déclarées pour ’entreprendre sont de nature formelle :
celle de rendre la lecture plus commode qu’elle ne I’était dans la mise en page
tres chargée de la premiére édition ; et, par fidélité a ce que prescrit Guillaume
de Conches lui-méme dans ses Glosae super Priscianum, celle de restaurer les



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 503

diphtongues ae et oe. Enfin, et surtout, il s’agissait de tenir compte de trois nou-
veaux témoins des Glosae super Platonem.

Ainsi, aux huit manuscrits collationnés dans la premiére édition (outre V, M et
F, les mss. Avranches, BM 226 [A]; Berlin, Staatsbibliothek [Marburg], Latin qu.
821 [B]; Oxford, Bodleian Library, CCC 243 [O]; Paris, BnF, lat. 14065 [P],
Vatican, BAV, Urbinas lat. 1389 [U]) sont ajoutés les mss. Pommersfelden,
Griflich Schénbornsche Schlossbibliothek, Ms. 261 (Q), Praha, Bibliothéque
nationale et universitaire IV.24 (626) (R), et Salamanca, Biblioteca Universitaria,
2322 (S). Signalé par P.E. Dutton qui le décrit dans « Material Remains of the
Study of the Timaeus in the Later Middle Ages », dans C. Lafleur (éd.),
L’enseignement de la philosophie au XIII¢ siécle, Turnhout, 1997, 228-229, QO
contient, dans le seul f.IIIr, écrit par une main du XIII® siécle, les chap. II-V des
Glosae. Daté du XV¢ s., figurant dans la liste des mss. du Timée dans la tra-
duction de Calcidius que donne Waszink dans la seconde édition de son Timaeus
a Calcidio translatus commentarioque instructus, Leiden, 1975 et déja étudié par
E. Jeauneau (« Plato apud Bohemus », dans Mediaeval Studies 41 (1979), 169-
172) R conserve sur les ff.1r-1v les ch. I-VI. Quant a S, lors de la publication de
son catalogue des Manuscrits scientifiques médiévaux de I’Université de Sala-
manque et de ses ‘Colegios Mayores’, Bordeaux, 1962, Guy Beaujouan avait déja
attiré I'attention d’E. Jeauneau pour ’Apparatus super Thimeum qu’il contient
aux ff. 158-191 (XII¢ s). Ce fut P.E. Dutton (avec J. Hankins, « An Early
Manuscript of William of Conches’ Glosae super Platonem », dans Mediaeval
Studies 47 (1985), 487-494 ; « Material... », 226-228) qui montra que la
derniére partie de I’Apparatus conserve effectivement les ch. II-VII et CXLVI-
CLXXVI des Glosae. Une liste de variantes pour les ch. [I-VII accompagnait
I’étude de 1985. Restée inédite, la liste des variantes des ch. CXLVI-CLXXVI
faite par Dutton a pu étre elle aussi mise a profit dans la nouvelle édition.

La collation des trois manuscrits a ainsi enrichi considérablement I’apparat
critique — plus qu’elle n’a imposé des changements du texte. Si des modifications
ont été effectuées « en plusieurs endroits » (xcvi), les deux exemples qu’en donne
I’éditeur sont tout a fait illustratifs de leur nature. Dans un cas est pointé le rem-
placement de nonnulli par nulli, suggéré par R ; dans un autre, ce sont les progres
effectués par la recherche de ces derniéres décennies (en ’occurrence, I'influence
de Constantin I’Africain) qui éclairent le choix de la bonne lecon (pinea, au lieu
de pirea). C’est encore I’avancement des recherches, et notamment des éditions
des ceuvres de Guillaume de Conches entre-temps parues (en particulier des
Glosae super Boetium, avec lesquelles les Glosae super Platonem présentent un
trés grand nombre de rapprochements) qui ont amené E. Jeauneau a intégrer dans
le texte des gloses qui, conservées uniquement dans F, avaient en 1965 été relé-
guées dans ’apparat critique.

Mais la nouveauté la plus remarquable de cette deuxiéme édition est sans
doute la disqualification de V et de sa uersio longior. Non seulement un bon nom-
bre de ses variantes ont été supprimées de ’apparat critique, mais les additions
que présente V a partir du ch. XIII ne sont plus systématiquement données dans
cet apparat. Surtout, le lecteur ne dispose plus des ch. II-XII donnés en appen-
dice dans la premiére édition, tant ['authenticité de la wuersio longior parait
douteuse a I’éditeur. Effectivement, ’histoire des textes nous montre que bien sou-
vent au Moyen Age ce sont les versions courtes celles qui plus légitimement
peuvent prétendre au statut de texte authentique. Il n’y a donc rien d’étonnant a
ce que la uersio longior soit, comme le pense E. Jeauneau, le fruit de I’enseigne-



504 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

ment d’un maitre qui, ayant 3 commenter le Timée, utilise le texte de Guillaume
de Conches — la uersio brevior — en y intégrant ses propres développements. On
peut cependant regretter que ces chapitres aient été exclus de la nouvelle édition.

A leur place (Appendice II), sont en revanche publiées les Glosulae
Digbeianae, que nous avait livrées E. Jeauneau en 1966 (« Gloses sur le Timée du
manuscrit Digby 217 de la Bodléienne, a Oxford », dans Sacris Erudiri 17 (1966),
365-400 ; réimp. dans Id., Lectio philosophorum, 229-264). 1l s’agit de gloses
marginales et interlinéaires allant jusqu’a Timée 33a, dont la plus grande partie
est empruntée aux Glosae (ch. [I-XXIX) — a la uersio breuior surtout, mais aussi,
justement, a la wuersio longior, comme nous le dit E. Jeauneau (342-343).
Conservées dans un ms. daté de la fin du XIII® ou début du XIV* s., leur place
dans ce volume est justifié par le témoignage qu’elles rendent de I’influence
durable du maitre de Conches. L’Appendice I, quant a lui, reprend les « Notes sur
quelques gloses médiévales du Timée » conservant des extraits plus ou moins
étendus des Glosae, et qui constituaient ’Appendice B de I’édition de 1965. Sont
ajoutés deux nouveaux mss. : le ms. de Upsala, Universitetsbibliotek, C. 620
(conservant un commentaire au Timée que 'on a un moment pensé pouvoir
attribuer aussi a Guillaume de Conches) ; et le ms. Paris, BnF. lat. 8624, qui
contient aux ff. 17r-22v un petit traité sur ’Ame du monde, dont "auteur (qui
nous réveéle son nom de famille : Hisdosus), est largement tributaire de la
Philosophia du maitre de Conches. E. Jeauneau nous livre pour la premiére fois
des extraits de ce commentaire (dont T. Gregory avait lui aussi donné certains
passages : Platonismo medievale, 123-124).

Le trés riche apparat des sources et lieux paralleles a été entiérement refait
pour tenir compte des progrés réalisés par la recherche et I’édition (on compte
pas moins d’une soixantaine d’éditions de textes anciens et médiévaux parues
depuis 1965). La méme mise a jour bibliographique a été effectuée dans ’intro-
duction, qui reprend cependant avec trés peu de modifications ce qui était dit
dans la premiére édition. Sur ce point, il n’aurait pas été illégitime d’espérer un
certain rafraichissement. De méme, une mise au point des principales et plus ori-
ginales doctrines soutenues par Guillaume de Conches dans ces Glosae n’aurait
certainement pas été inutile.

En somme (et sans revenir sur le choix concernant la uersio longior), ceux qui
fréquentaient déja ce texte trouveront avec bonheur un confort d’utilisation tout
nouveau, ainsi que des compléments et des perfectionnements, formels et philo-
logiques, dans un travail déja exemplaire d’édition et d’histoire du texte. On va
difficilement au-dela de ’excellence.

VERA RODRIGUES

HUMBRECHT, Thierry-Dominique: Théologie négative et noms divins chez saint
Thomas d’Aquin (= Bibliothéque Thomiste 57). Paris: Librairie philosophique J.
Vrin, 2005. 841 S. ISBN 2-7116-1817-X.

1. L’ouvrage du P. Humbrecht propose une réponse a une question trés claire et a
mon avis trés intéressante : existe-t-il, oui ou non, une théologie négative chez
Thomas d’Aquin ? Je dis qu’il s’agit d’une question intéressante, il faut toutefois
immédiatement préciser que |’expression ‘théologie négative’ est absente de
’ceuvre de Thomas. L’auteur s’étonne, a juste titre, que des historiens aussi aver-
tis qu’Etienne Gilson Pattribuent au dominicain. Selon Humbrechrt, il s’agit « la



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 505

d’un phénoméne de projection sur les auteurs, qui se retrouve partout » (39).
Tenant compte de ce fait, on peut dés lors mieux décrire le projet de cet
ouvrage : il s’agit d’examiner le rapport précis entre la théologie thomasienne des
noms divins et ce que ’on appelle traditionnellement la théologie négative. Une
telle enquéte dont 'importance capitale pour la métaphysique et la théologie
thomasienne est incontestable ne peut se concevoir sans une réflexion sur la néga-
tion et son rble dans le discours humain sur Dieu, et, sans un examen de la valeur
du langage humain en général et dans le contexte de la connaissance humaine de
Dieu en particulier. De plus, une telle étude qui aborde quelques-uns des points
fondamentaux autant de I'ontologie que de I’épistémologie de Thomas doit obli-
gatoirement tenir compte du fait que I"approche thomasienne se situe dans une
tradition : il convient donc de se demander « ce que Thomas recoit, et ce qu’il ne
recoit pas » (38). Sans un examen de cette sorte, il ne sera pas possible de mesu-
rer ’originalité de Thomas et d’évaluer la spécificité de sa pensée. Finalement, on
peut ajouter a ces thémes déja nombreux, difficiles et ambitieux une autre
interrogation présente dans cette étude : a quels résultats aboutit une compa-
raison de I’enseignement thomasien avec celui de ses contemporains les plus
proches : Albert le Grand, Bonaventure et Pierre de Tarantaise ?

2. Cette breve esquisse du terrain doctrinal abordé par I'auteur laisse entre-
voir une question de méthode : 'auteur a la certitude « que tout n’est pas dit sur
le Dieu indicible » (74) et que, par conséquent, il est indispensable de « tout
recommencer » (75). Pour réaliser ce projet, il faut prendre le temps de se
plonger dans les textes de saint Thomas et, selon la conviction de I'auteur, la
meilleure méthode pour une telle immersion, pour un tel approfondissement
consiste a s’astreindre « aux rigueurs de la présentation cursive des textes de saint
Thomas » (76). En effet, la plus grande partie de I’étude du P. Humbrecht est dé-
diée a une telle lecture cursive d’un nombre impressionnant de textes. Ces
longues présentations explicatives sont complétées par des interludes qu’on peut
qualifier de repéres synthétiques. L’auteur a donné a ces 17 arréts thématiques le
titre de ‘concepts’. Le role de ces intermédes est de réunir I’essentiel des résultats
obtenus par la lecture des textes, de replacer ses résultats et ses théses dans un
cadre plus vaste et de problématiser I’acquis pour faire progresser la recherche
d’une réponse aux problémes soulevés.

3. Le plan de ce long voyage auquel le lecteur est invité séduit par sa grande
clarté. Une premiére partie (85-318) offre, avant tout, une explication du traité
thomasien des noms divins, a travers une analyse du commentaire proposé des
distinctions 2, 22 et 34 du premier Livre des Sentences, du chapitre 14 du pre-
mier livre de la Somme contre les gentils et des questions 12 et 13 de la Prima
pars. Ces textes révelent surtout deux choses capitales : la conviction de Thomas
que Dieu peut étre connu en sa substance — substantialiter — et que I’homme
ignore I’essence de Dieu. Cette analyse est précédée par I’examen de linter-
prétation thomasienne du triangle sémantique, donc du rapport entre les mots les
choses et les concepts (cf. en particulier 107-187) car il est patent que cette rela-
tion détermine les possibilités de la nomination divine.

4. La deuxieme partie de ’étude (321-503) est presque entiérement consacrée
a I’étude de la réception de Denys I’Aréopagite par Albert le Grand et Thomas
d’Aquin. Humbrecht compare, chapitre par chapitre, la maniére dont les deux
théologiens commentent la traité De divinis nominibus. Cette comparaison atteste
que les deux dominicains partagent plusieurs théses essentielles (primauté de
I’étre sur le bien, 'attribution propre de I’étre a Dieu, une doctrine de la négation



506 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

limitée au mode de signifier ; cf. 472-473) mais elle met aussi en évidence ce qui
les sépare : une présence importante de la négation chez Albert est en contraste
avec un usage plus modéré chez Thomas :

« La conséquence la plus flagrante est que, chez Albert, la connaissance du quia est
de Dieu n’est possible que selon la grice et non pas selon la connaissance natu-
relle, et que I'approche de Dieu est enveloppée d’une confusion dont la nuée est
plus épaisse que chez Thomas. Nous continuons a soutenir que la « confusion »
thomasienne de Sentences I est une empreinte d’Albert, qu’il ne renie peut-étre
pas, mais qu’il n’exprime plus dorénavant ; d’autant moins que, pour lui, les pro-
positions vraies sur Dieu sont propres alors que, pour Albert, elles ne le sont pas »

(473).

La troisi¢me partie — sous le titre « Théologie, philosophie, mystique » (509-782)
— est consacrée a I’étude de I’étre de Dieu et de la connaissance que ’homme peut
en avoir et aborde ainsi le fondement ontologique ou métaphysique de la nomina-
tion de Dieu.

5. Le P. Humbrecht pose d’une maniére claire une question, tout en précisant
qu’il faut la transformer pour pouvoir la traiter. Au terme de sa démarche, il ré-
pond que l'on peut « considérer que Thomas reléeve d’une théologie négative
modérée » (783). Il convient cependant d’insérer cette réponse dans un contexte
plus vaste. Thomas ne fait qu’énoncer une réponse commune aux penseurs chré-
tiens : « La théologie négative chrétienne n’est telle que parce qu’un Dieu la
précéde et, en se révélant, I'oriente » (783). Cette affirmation décisive fait com-
prendre pourquoi, a la fin de son parcours, 'auteur déclare que Thomas d’Aquin
« ne saurait étre seulement un représentant [...] de la tradition métaphysique »
(784). A un moment donné, il est nécessaire de changer de perspective, de «dé-
placer le probléeme du coté de la théologie proprement dite ». Je ne mets pas en
question la légitimité d’un tel changement de perspective, mais il faudrait, 2 mon
avis, éviter d’interpréter cette démarche comme si ce dépassement du cadre philo-
sophique accordait a la théologie « proprement dite » une immunité qui la met 2
I’abri de toute critique possible, comme le passage suivant le suggére :

« Ce faisant [a savoir par ce déplacement, RI], il semble moins intéresser le
philosophe (comme I’antilope qui s’échappe dans la montagne n’intéresse plus
le fauve de la savane), mais il oblige néanmoins celui-ci a changer de per-
spective, dans la mesure ou il ne lui offre pas matiére a une critique seulement
philosophique. Comme si le théologien chrétien, qui fait usage d’une méta-
physique, désamorgait par avance la critique de la métaphysique de ceux qui
n’ont plus de théologie parce qu’ils n’ont plus de Dieu » (784).

Ce passage articule une prétention théologique que les oreilles du « fauve de la
savane » peuvent difficilement accepter. Il me semble que la comparaison est mal-
heureuse car il ne faudra pas trop rapidement oublier que si I’élégante antilope
court si rapidement, c’est pour fuir le fauve ! Soyons sérieux : la « théologie pro-
prement dite » est le résultat d’une longue genése qui, sans 'apport de la
philosophie et le dialogue avec la philosophie, n’existerait point. Je crois donc
que le rapport entre théologie et philosophie, trop rapidement esquissé a la fin de
’ouvrage, mériterait d’étre traité avec plus de nuances.

6. Ces lignes attestent qu’il s’agit d’un livre que 'on doit considérer comme
une importante contribution a I’interprétation d’un théme essentiel de la pensée
de saint Thomas et du thomisme. Le texte est rédigé dans un style soigné dont le



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 507

modele est sans doute la prose de M. Gilson. L’auteur maitrise I’art de la formule
qui flatte et frappe l'oreille. Je ne cite qu’un seul exemple. L’auteur commente
rapidement la célebre formule de Ludwig Wittgenstein : « Ce dont on ne peut
parler, il faut le taire. » Or, il la transforme de maniére astucieuse pour résumer
’essentiel de la doctrine thomasienne concernant le possible discours humain sur
Dieu : « Ce dont on peut parler, il faut le dire » (782). Nous pouvons ajouter que
ce que 'auteur veut dire a son lecteur mérite d’étre entendu.

RUEDI IMBACH

DOMINICUS GUNDISSALINUS: De divisione philosophiae. Uber die Einteilung der
Philosophie. Lateinisch / Deutsch. Herausgegeben, iibersetzt, eingeleitet und mit
Anmerkungen versehen von Alexander Fidora und Dorothée Werner. (= Herders
Bibliothek der Philosophie des Mittelalters 11). Freiburg: Herder 2007. 287 S.
ISBN 978-3-451-28706-0.

Zweifellos kommt dem Buch unter den vom Menschen erfundenen und ent-
wickelten Werkzeugen, wie Jorge Luis Borges richtig erkannt hat, eine besondere
Stellung zu, da es nicht nur wie die anderen Werkzeuge in erster Linie dem
menschlichen Koérper zu Dienste steht, sondern gleichsam den Geist des Men-
schen verlingert und verkorpert. Nicht nur ist es sichtbarer Ausdruck des vom
Menschen Erfundenen und Gedachten, sondern es dient auch der Erinnerung da-
ran und es verwirklicht auf diese Weise eine eigentiimliche Mimesis der Unsterb-
lichkeit. Das Buch, das hier vorgestellt werden soll, gehdrt zu jener spezifischen
Art von Biichern, in denen das Wesen der Biicher in ganz besonderer Weise zum
Ausdruck kommt. Zum einen wird anhand des Traktates De divisione
philosophiae des Dominicus Gundissalinus deutlich, dass Biicher durch Biicher er-
zeugt werden, dass aus Biichern neue Biicher entstehen; zum anderen gehort der
Traktat zu jener Kategorie der Biicher, die man als Buch der Biicher bezeichnen
kann, weil sie das Ziel verfolgen, nach Moglichkeit alle Biicher in sich zu versam-
meln oder mindestens auf sie hinzuweisen. In der Tat, der Traktat, den Alexander
Fidora und Dorothee Werner zum ersten Mal in einer deutschen Ubersetzung
vorlegen und der in Herders Bibliothek der Philosophie des Mittelalters erschienen
ist, kann zwar als eine Einfiihrung in die Philosophie des Mittelalters aus dem 12.
Jahrhundert gelesen werden, aber eine derartige Umschreibung erfasst das Beson-
dere dieses Werkes nur auf inadiquate Weise. Um diese Besonderheit zu erfassen
ist ein Vergleich mit anderen Biichern erforderlich.

Als Erstes muss hingewiesen werden auf die Monographie, die A. Fidora 2003
der Philosophie des Dominicus Gundissalinus gewidmet hat (Die Wissenschafts-
theorie des Dominicus Gundissalinus. Voraussetzungen und Konsequenzen des
zweiten Anfangs der aristotelischen Philosophie im 12. Jahrbundert, Berlin 2003).
Es handelt sich hierbei nicht nur um die erste umfassende Monographie, die dem
Archidiakon von Toledo (ca. 1110-1190) seit dem Pionierwerk von Ludwig Baur
aus dem Jahre 1903 gewidmet ist, sondern Fidora hat in dieser Studie gleichsam
die Voraussetzungen geschaffen fiir eine angemessene Rezeption des Werkes von
Gundissalinus durch die philosophiehistorische Forschung. Auf den ersten Blick
mag die im Untertitel angedeutete programmatische These vom zweiten Anfang
der aristotelischen Philosophie im 12. Jahrhundert als eine unangebrachte Uber-
treibung eines jungen Forschers erscheinen, aber der Autor lést meines Erachtens
die Ankiindigung durch eine akribische Untersuchung ein, wenn er zeigt, wie der



508 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

spanische Philosoph des 12. Jahrhunderts Boethius und Avicenna rezipiert und
nicht, wie Etienne Gilson seinerzeit postulierte, einen ,austinisme avicennisant®,
sondern eben einen ,avicennisierenden Boethianismus® entwickelt hat, der den
zweiten Anfang des Aristotelismus ermoglichte. Entscheidend ist des Weiteren,
dass Fidora in dieser Studie nachzuweisen versucht, dass dieser Ubersetzer des
Avicenna, den Aristoteles arabus benutzte, also tatsichlich eine direkte Aristo-
teleslektiire bei ithm nachweisbar ist. Der kritische Leser ist deswegen nicht
erstaunt, wenn in der zweisprachigen Ausgabe von De divisione das Werk nun im
Zusammenhang mit einer ,,Revolution im Wissenschaftsverstindnis®, die sich im
12. Jahrhundert ereignet haben soll, vorgestellt wird, und wenn die Bedeutung
dieser Schrift mit folgenden Worten vorgestellt wird: ,,[...] mit Gundissalinus
zeichnet sich eine zweiter Anfang nicht nur der Metaphysik, sondern der aristo-
telischen Philosophie tiberhaupt ab, der mit Aristoteles iiber denselben hinaus-
geht, indem Gundissalinus das gesamte aristotelische Korpus am Leitfaden der
ihm durch die arabischen Autoren vermittelten aristotelischen Wissenschafts-
theorie interpretiert® (39). Dieses Zitat verdeutlicht, was ich eingangs meinte, als
ich in Bezug auf Gundissalinus Werk von einem Buch sprach, das die Genese von
Biichern aus Biichern und das Vorhaben gewisser Biicher, andere Biicher in sich
zusammenzufassen, sprach.

Das Werk des Gundissalinus, wenn wir es angemessen einschitzen wollen,
muss indes mit anderen Schriften des 12. Jahrhunderts verglichen werden, und
zwar zuerst mit dem ca. 25 Jahre frither verfassten Didascalicon des Hugo von
Sankt Viktor. Die beiden Werke sind insofern vergleichbar, als es beiden um eine
Einfiihrung und eine Gliederung des menschlichen Wissens insgesamt und der
Philosophie insbesondere geht. Auf den ersten Blick ist auch beiden Werken eine
vergleichbare Einschitzung der intellektuellen Arbeit gemeinsam. Aus dem
Didascalicon wird von allen Bewunderern Hugos immer wieder der Satz zitiert:
w~omnia disce, videbis postea nihil esse superfluum. coartata scientia iucunda non
est“ (VI, ¢.3, Buttimer, 115). Dieser Satz wird meistens als ein Zeugnis einer
umfassenden, wissenschaftlichen Neugierde vorgestellt. Allerdings darf nicht ver-
gessen werden, dass Hugos Werk als eine Kunst des Lesens fiir einen lector sacrae
scripturae verstanden werden muss. Es ist eine theologische Einleitungsschrift, die
alles Wissen in den Dienst der Bibellektiire stellt und gestellt wissen will. Da-
gegen hat Gundissalinus ein Philosophieverstindnis vorgelegt, dass die Philoso-
phie in ihrer ganzen Eigenstindigkeit begreift und klar von der Theologie im
Sinne der Beschiftigung mit der Heiligen Schrift unterscheidet. In der Einleitung
zu ihrer Ubersetzung weisen Fidora und Werner ganz zu Recht darauf hin, dass
diese Konzeption der Philosophie und die damit verbundene Auffassung vom
Beruf des Philosophen fiir das Selbstverstindnis der Pariser Artisten des 13.
Jahrhunderts grundlegend geworden sind und zwar nicht nur hinsichtlich der
Auffassung der Philosophie als einer gegeniiber der Theologie distinkten Wissen-
schaft, sondern ebenfalls was die Definition der Philosophie als solcher betrifft
(vgl. 40-49). Ich kann deshalb die These teilen, die Divisionsschrift habe v.a.
»durch ihren strukturell-konzeptionellen Einfluss auf die philosophische Einfiihr-
ungsliteratur des 13. Jahrhunderts das Selbstverstindnis der Philosophie viel
stirker und nachhaltiger geprigt, als dies bisher angenommen wurde® (49). Wie
bedeutsam die Schrift des Toledaners — und damit auch die Ubersetzung dieses
Textes in die deutsche Sprache ist — wird noch deutlicher, wenn wir sie mit zwei
wieteren Traktaten des 12. Jahrhunderts vergleichen, ich meine die beiden Uber-
setzungen von al-Farabis Traktat Uber die Aufzihlung der Wissenschaften (Ihsa’



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 509

al-’Ulum), die beide seit kurzer Zeit dem deutschsprachigen Publikum ebenfalls in
Erstiibersetzung zur Verfiigung stehen. Farabis Traktat, der auf der Basis vor
allem spitantiker Quellen fiir die islamische Welt des 10. Jahrhunderts eine Ver-
bindung oder Verséhnung der ,fremden®, d.h. nicht-islamischen, griechischen
Wissenschaft mit den traditionellen Disziplinen der Grammatik, des Rechts und
der Theologie (kalam) versucht, wurde bekanntlich im 12. Jahrhundert zweimal
ins Lateinische iibersetzt, nimlich von Gundissalinus selbst und von Gerhard von
Cremona, dem wir ja auch die Ubersetzung des Liber de causis verdanken. Die
Ubersetzung Gerhards liegt in einer Neuausgabe des lateinischen Textes, einer
deutschen Ubersetzung, einem ausfiihrlichen Kommentar und einer hervorra-
genden Einleitung von Franz Schupp vor (AL-FARABI: Uber die Wissenschaften. De
scientiis. Nach der lateinischen Ubersetzung Gerhards von Cremona. Mit einer
Einleitung und kommentierenden Anmerkungen herausgegeben und iibersetzt von
Franz Schupp. Lateinisch-deutsch, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2005). Dieser
Band gehort nach meiner Einschitzung zu den besten zweisprachigen Ausgaben
der letzten Jahre im Bereich der mittelalterlichen Philosophie. Die Adaptation des
Gundissalinus — es handelt sich nicht um eine eigentlich Ubersetzung, sondern
eine, auf der Grundlage von Gerhards Ubersetzung angefertigten Kurzfassung
(vgl. dazu die Einleitung von Schupp, LXIII-LXIV) - hat in Herders Bibliothek der
Philosophie des Mittelalters Jakob Hans Josef Schneider bearbeitet (AL-FARABI: De
scientiis secundum versionem Dominici Gundisalvi. Uber die Wissenschaften. Die
Version des Dominikus Gundissalinus. Lateinisch-deutsch, iibersetzt und einge-
leitet von Jakob Hans Josef Schneider, Freiburg 2006) Diese beiden Texte sind
natiirlich fiir die Neubesinnung der Philosophie im 12. Jahrhundert wichtige
Etappen, ohne welche die Schrift De divisione nicht denkbar wire, aber es sind
Vorstufen zu dem sog. zweiten Anfang. Sie fithren gleichsam zum ersten Mal je-
nes Fremde ein, dessen Aneignung die volle Selbstentfaltung der lateinischen
Philosophie im spiteren Mittelalter erméglicht hat. Ein Beispiel mag hier genii-
gen: Selbstverstindlich wird in den beiden Ubersetzungen die dritte Disziplin der
theoretischen Wissenschaft, die aristotelische Erste Philosophie erwihnt und
recht eindriicklich beschrieben. Sie wird als ,,gottliche Wissenschaft®, scientia di-
vina, angesprochen. Gundissalinus ist dagegen nach unserer Kenntnis der Erste
lateinisch schreibende Autor der den Ausdruck ,,Metaphysik® als Bezeichnung
einer Wissenschaft einfiihrt (vgl. 36).

Wenn wir Fidoras Thesen vom zweiten Anfang der aristotelischen Philosophie
und von der Bedeutung dieser Repristination fiir die Entfaltung der Philosophie
im Zeitalter der Universitit akzeptieren, dann gibt uns allerdings der Traktat des
Gundissalinus noch einen weiteren Hinweis, den ich meinerseits als besonders
wichtig erachte. Ein Blick auf den umfangreichen Prolog der Schrift erlaubt es
mir, diese Besonderheit zu beschreiben (vgl. 14-24). Der Toledaner bemiiht sich
in diesem Teil seines Werkes auch um eine Zusammenstellung der wichtigsten Be-
schreibungen der Philosophie. Wenn er am Anfang seiner Einteilung den Versuch
unternimmt, den Begriff der Philosophie zu bestimmen, dann folgt er der neu-
platonischen Einfiithrungsliteratur, die Ilsetraut Hadot genauestens untersucht hat
(»Les introductions aux commentaires exégétiques chez les auteurs néoplato-
niciens et les auteurs chrétiens®, in: SIMPLICIUS: Commentaire sur le Catégories,
Fasc. 1, Leiden, 1990, 21-47)und deren Vermittlung an die arabischen Philoso-
phen Dimitri Gutas (,Paul the Persian on the Classification of the Parts of
Aristotle’s Philosophy: A Milestone between Alexandria and Bagdad®, in: Der
Islam 60(1983)231-267) erforscht hat. Dass Gundissalinus seine Beschreibungen



510 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

einerseits der Schrift De diffinitionibus des jidischen Philosophen Isaac Israeli
und andererseits den Origines des Isidor von Sevilla entlehnt, ist ebenso signi-
fikant. Dass der Inhalt dieser Umschreibungen letztlich auf Lehren von Pytha-
goras, Platon und Cicero beruht ist schliefflich nicht weniger bedeutsam. Auf den
ersten Blick konnte es scheinen, wir hitten es hier mit einem trivialen Kompi-
lationsphinomen zu tun. Wenn wir es indes genauer bedenken, so bedeutet diese
plurale Herkunft weit mehr und weit Bedenkenswerteres: Gundissalinus ent-
wickelt auf der Grundlage griechischer, spitantiker, christlicher, syrischer, ara-
bischer und jiidischer Elemente, die auf verschlungenen Wegen bis zu ihm gelangt
sind, ein Konzept des Philosophierens, das fiir die lateinische Welt wirksam
geworden ist. Dass die sog. christliche Philosophie des Mittelalters auf das
griechische Denken des Aristoteles zuriickgreift ist weithin bekannt und aner-
kannt, dass allerdings diese Ansitze auf dem Umweg von Bagdad nach Toledo
und von da nach Paris gelangt sind, ist weniger bewusst — und es ist unentbehrlich
immer wieder daran zu erinnern.

Der verdienstvollen Ubersetzung des Textes von Gundissalinus liegt der 1903
von L. Baur edierte Text zugrunde. Allerdings haben die Herausgeber an zahl-
reichen Stellen den Text auf der Grundlage der seither entdeckten Handschriften
leicht veridndert. Die zahlreichen Fuflnoten der Ubersetzung sind fiir das Ver-
stindnis des Textes ebenso hilfreich wie die bereits erwihnte Einleitung.

RUEDI IMBACH

[Juda Abravanel] LEON HEBREU : Dialogues d’amour. Traduction de Pontus de
Tyard (1551). Texte établi par Tristan DAGRON et Saverio ANSALDI. Introudction

et notes explicatives par Tristan Dagron (= De Pétrarque a Descartes 73). Paris :
Librairie philosophique J. Vrin 2006. 525 S. ISBN 2-7116-1814-5.

Tristan Dagron, avec la collaboration de Saverio Ansaldi, présente dans ce
volume au public francophone I’étonnant texte de Juda Abravanel, publié en
1535 pour la premiére fois en italien, de maniére posthume. On est autorisé de
qualifier d’étonnant cet ouvrage du médecin juif, chassé en 1492 de I’Espagne, en
méme temps que son pére Isaac Abranavel, parce que les trois amples dialogues
posent bien des problémes historiques et philosophiques, et si la plupart des
historiens s’accorde a reconnaitre, avec Georges Vajda, que « ce beau livre qui
exerca une influence si profonde en Italie et en France [...] appartient [...] a
’histoire générale de la philosophie » (cité 13), il est toutefois pas aisé de cir-
conscrire avec précision la nature et I’enjeu philosophique de I'ouvrage en
question. La trame narrative est pourtant simple : Sophie dont Philon est amou-
reux, différe par ces questions et ses objections sa réponse aux avances de son
admirateur qui est forcé de reconnaitre : « je suis seulement amant, et non aimé,
et tu es seulement aimée et non amante » (237). Ce cadre donne cependant lieu a
une trés vaste discussion sur la nature de I’amour, comme désir, son universalité,
ses effets, son origine et sa fin.

Dans son ample introduction, Tristan Dagron s’efforce de libérer I’inter-
prétation de ce texte des stéréotypes trés répandus qui veulent faire de Léon
Hébreu un néoplatonicien qui ne ferait que redire ce que Marsile Ficin avait déja
dit dans son Commentaire du Banquet. Il faut dés lors, et c’est un premier trait
saillant de cette belle introduction, comprendre I’ceuvre a partir du contexte par-
ticulier de ce juif errant: Abravanel veut « penser philosophiquement la



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 511

catastrophe, lui donner ses coordonnées métaphysiques et sa réponse politique »
(39), étant entendu que, du point de vue intellectuel, la crise a maitriser est celle
de «l’utopie philosophique de la cité vertueuse d'Al-Farabi dont participait
encore Maimonide » (11 mais aussi 7 et 13). Dagron, et il s’agit sans doute d’un
trait original de cette introduction, insiste beaucoup sur la présence d’Averroes
dans les Dialogues. Ce fait capital n’est pas seulement confirmé par les innom-
brables références a Averroés dans les notes explicatives mais encore par une
démonstration rigoureuse qui montre qu’lbn Rhusd « est pour Juda le philosophe
qui dénonce les limites de ‘cette premiére académie des Arabes’ et définit ainsi les
enjeux d’une nouvelle philosophie de I'homme » (8). Ce qui, a2 mon sens est
cependant encore plus intéressant et plus inédit dans cette présentation, est le fait
que Dagron déniche ainsi la subtile connexion qui existe entre le recours au néo-
platonisme florentin et la thématique averroiste. Juda critique la doctrine augusti-
nienne et la théologie ficinienne des Ames, une démarche qui ne s’explique que si
I’on admet que la crise averroiste est un des thémes fondamentaux des Dialogues
(27). 1l en résulte que le nouveau mode de philosopher de Juda se situe a I’entre-
croisement des pensées de Ficin, d’Averroés et, bien sur, de Maimonide car il
n’est pas « interdit de faire ’hypothése, dit Dagron, que le modéle des Dialogues
reste celui de Maimonide, méme si le platonisme a largement détroné I'inspira-
tion péripatéticienne du Guide » (13).

Le volume que nous présentons, contient la traduction de Pontus de Tyard,
parue en 1551 a Lyon sous le titre : Leon Hebrieu de I"amour. Selon P'appré-
ciation des deux éditeurs, cette traduction est d’une fidélité telle qu’elle mérite
d’étre proposée telle quelle au public contemporain, 'orthographe cependant a
été modifiée. Pour ma part, je regrette que les éditeurs n’aient pas présenté
brievement la figure de Pontus. En effet, il est, 2 mon avis, tout a fait légitime de
republier cette traduction du XVI* siécle, elle est un élément non négligeable de
’histoire de la réception et de I'intelligence du texte. Dans ce cas, il faudrait aller
jusqu’au bout de I'idée selon laquelle le texte recu est constitutif pour 'intelli-
gence méme du texte dit original.

D’un point de vue scientifique, stricto sensu, les notes explicatives de Tristan
Dagron, réprésentent indubitablement I’apport scientifique majeur de cet ouv-
rage, et cela d’autant plus que I’édition de référence du texte italien ne comporte
aucune annotation (éd. Santino Caramella, Bari : Laterza 1929). Ces notes sont
essentielles parce que Dagron rend le lecteur attentif aux enjeux philosophiques
et tisse un réseau complexe des influences et des références. De ce point de vue,
les liens entre Le Banquet de Ficin, pour lequel nous disposons depuis quelques
années d’une magnifique édition et traduction de Pierre Laurens, publiée par les
soins d’Alain Segonds aux Belles Lettres (Paris, 2002) deviennent perceptibles
avec plus de précision et d’érudition. Mais I'importance d’autres sources appa-
rait : je ne mentionne que Moise de Narbonne et son commentaire du récit d'Ibn
Tufail et Giovanni Boccaccio dont la Genealogia deorum gentilium est la source
presque exclusive de Léon pour l'interprétation des mythes paiens. Un autre
point de ces notes mérite d’étre mentionne : le pére de Juda, a savoir Isaac Abra-
vanel est auteur d’un vaste commentaire du récit de la création. Dagron cite trés
fréquemment ce commentaire pour faire apparaitre que le pére et le fils répondent
a la méme crise, 'un par un retour a une théologie juive rigoureuse, l'autre
cherchant le salut par la philosophie.

Bien des aspects proprement philosophiques de cet ouvrage polymorphe et
exubérant mériteraient d’étre rélevés. Pour ma part, j’ai été frappé et fasciné par



512 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

I'interprétation, au troisieme dialogue, du mythe qu’Aristophane raconte dans le
Symposion platonicien. Juda pense que « cette fable est tirée d’un auteur plus
ancien que les Grecs, a savoir de Moise » (cit. 20) et il compare de maniére
détaillée la Genése et le mythe de Platon. Sans négliger les différences, Juda pré-
tend que P’androgynie est un trait commun de I’humanité en général : « Chacun
d’eux (des hommes) a une partie masculine parfaite et active, a savoir I'intellect,
et une partie féminine imparfaite et passive qui est le corps et la matiére », dit-il.
Or, dans cette doctrine, qui reprend des éléments a Ficin et Pic de la Mirandole,
deux points frappent le lecteur : cette androgynie de 'homme est a 'image de
Dieu car Juda pose clairement, au principe de sa philosophie de I’amour, une
contrariété constitutive, ou pour reprendre la formulation de Dagron : « pour
qu'une pensée du tout soit possible, 'unité doit étre congue comme fondamen-
talement duelle ; et c’est de cette dualité que nait le lien d’amour » (31). Dieu est
I'unité primordiale de I’amant et de I’aimé et, selon les termes de Léon, de cet
amour divin fut produit ’'amoureux univers.

Le second aspect lié a I'exégése du mythe d’androgyne et du récit de la Genése
concerne ’exclusion du premier couple du Paradis. « Dieu les chassa, dit Léon,
dehors du Paradis pour servir la terre, c’est-a-dire leur 6ta la contemplation pour
les faire prendre garde aux choses terrestres » (cit. 25). La chute, commente
Dagron, « livre ’humanité a ’exil, mais interprétée comme un mandat divin, elle
la voue a une communauté des corps, celle de ’homme et de la femme, mais
évidemment, par la, celle de I’ordre politique » (39). La table analytique détaillée
du contenu et deux indices facilitent 'usage de ce texte important a plus d’un
titre.

RUEDI IMBACH

SHAPIRO, Lisa (ed. and transl.): Princess Elisabeth of Bohemia and René Descartes.
The Correspondence between Elisabeth of Bohemia and René Descartes (= The
Other Voice in Early Modern Europe). Chicago: University Press of Chicago
2007. 246 S. ISBN 978-0-226-20441-3.

La correspondance entre René Descartes (1596-1650) et Elisabeth de Bohéme
(1618-1680) qui a été conservée est dans sa grande partie disponible depuis la fin
du 19¢ siecle dans I’édition des ceuvres complétes dirigée par Adam et Tannery
(1897-1913). Le présent ouvrage propose une traduction anglaise compléte des
échanges épistolaires que le philosophe francais et la princesse palatine, tous
deux exilés de gré ou de force aux Pays-Bas, ont tenus en frangais entre 1643 et
1649.1 Outre la qualité scientifique de cette nouvelle édition (elle comprend un
historique de I’édition de la correspondance, une datation plus précise de
certaines lettres2, une présentation du contexte politique, culturel et religieux de
la premiére moitié du 17¢ siécle, une bibliographie exhaustive, un appendice et un

I Le volume III des Philosophical Writings of Descartes (Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press 1991) propose un choix de la correspondance philosophique de Descartes. La plu-
part des lettres de Descartes a Elisabeth y figurent. Elles sont traduites par John Cottingham
inter alia.

2 Voir par exemple les lettres de Descartes a Elisabeth des 17 et 29 novembre 1643.
Shapiro s’appuie sur les résultats de la recherche cartésienne hollandaise qui a publié
récemment une édition critique de la correspondance de Descartes de I’année 1643 (Theo
VERBECK et al., The Correspondence of René Descartes 1643, Utrecht 2003).



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 513

index général), 'Introduction a la correspondance est d’une part particuliérement
utile en ce que les questions philosophiques débattues dans leurs échanges sont
contextualisées et présentées de maniére claire et documentée. D’autre part, les
vues philosophiques d’Elisabeth de Bohéme ne sont pas vues a travers le prisme
de Descartes, comme c’est en général le cas3, mais en tant que telles. C’est une
perspective novatrice et intéressante de considérer la destinataire de Descartes
non pas seulement comme sa correspondante exemplaire et fidéle, mais de déga-
ger a partir des lettres d’Elisabeth sa propre position philosophique (6).
L’attention que Shapiro porte a cette femme exceptionnellement intelligente et
cultivée dans I’Introduction a leur correspondance ne vise bien évidemment pas a
faire de Descartes I’éléeve d’Elisabeth, méme si son influence est indéniable en
particulier dans le développement de la philosophie pratique de Descartes, mais a
faire entendre ‘The other voice in Early Modern Europe’ (c’est le titre de la
collection dans laquelle I'ouvrage de Shapiro figure). A cette perspective nova-
trice s’ajoute la précision4 de la traduction annotée de Shapiro : cette nouvelle
édition comble une lacune dont la recherche cartésienne profitera sans nul doute.

Ce compte rendu indique en premier lieu quelques repéres biographiques
d’Elisabeth de Bohéme (7-16)3, puis présente brievement les questions philoso-
phiques principales discutées dans la correspondance entre Descartes et Elisabeth
(21-36). La derniére partie est consacrée 2 la réflexion intéressante sur la défini-
tion du philosophe au dix-septi¢me siécle a partir de I’activité intellectuelle d’Eli-
sabeth (36-51).

Elisabeth de Bohéme est la fille du roi de Bohéme et d’Elisabeth Stuart. Elle
nait en 1618. Sa famille est impliquée au premier plan dans les conflits religieux
et politiques qui enflamment I’Europe pendant la Guerre de Trente Ans ainsi que
la guerre civile en Angleterre (Charles I, son oncle, est décapité en 1649). La dé-
faite du camp protestant I’exile avec certains membres de sa famille a La Haye.
L’impact de cette situation sur sa santé la conduira d’ailleurs 2 demander conseil
a Descartes (cf. lettre des 24 mai, 22 juin, et 30 novembre 1645). Elle recoit une
éducation compleéte dans les disciplines aussi bien scientifiques que littéraires et
on remarque trés tot son intelligence et sa curiosité intellectuelle, si bien qu’on la
surnomme ‘la Grecque’. Les dérails de son éducation privée sont assez mal

3 Descartes, Correspondances avec Elisabeth et autres lettres, Jean-Marie et Michelle
Beyssade (introduction, bibliographie et chronologie), Paris: GF-Flammarion 1989 ;
Descartes, Lettres sur la morale : correspondance avce la princesse Elisabeth, Chanut et la
reine Christine, Jacques Chevalier (éd.), Paris : Hatier 1955.

4 La traduction de Shapiro est en général plus littérale que celle de Cottingham, sans
pour autant que la lisibilité en patisse. Par exemple : Descartes a Elisabeth (21 mai 1643), © Et
je puis dire en vérité’ ; ‘I may truly say’ (Cottingham) ; ‘I can say with truth’ (Shapiro).
Descartes a Elisabeth (4 aolit 1645), ‘Or il me semble qu’un chacun se peut rendre content de
soi-méme et sans rien attendre d’ailleurs, pourvu seulement qu’il observe trois choses, aux-
quelles se rapportent les trois régles de morale, que j’ai mises dans le Discours de la Mé-
thode.” ; ‘It seems to me that each person can make himself content by himself without any
external assistance, provided he respects three conditions, which are related to the three rules
of morality which I put forward in the Discourse on the Method.” (Cottingham) ; ‘So it seems
to me that each person can make himself content by himself and without waiting on some-
thing from elsewhere just so long as he observes three things, which are related to the three
rules of conduct that I set out in the Discourse on the Method.’ (Shapiro)

5 Les pp. 16-21 sont consacrées a la vie de Descartes. Celle-ci étant connue et abon-

damment documentée par la recherche, ce compte rendu a jugé opportun de se concentrer sur
celle d’Elisabeth.



514 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

documentés, et les informations sur ses positions philosophiques n’ont pas été
consignées dans d’autres ceuvres sinon dans la correspondance dont nous dispo-
sons aujourd’hui, au demeurant incompléte. Néanmoins celles-ci témoignent d’un
engagement hors du commun dans la vie intellectuelle et politique de son temps.
Par exemple, c’est elle qui fait connaitre a Descartes Le Prince de Machiavel et
qui le sollicite a préciser ses vues en matiére de philosophie politique. Nous
savons qu’elle a fréquenté les mathématiciens de I’Université de Leyde qui lui
reconnaissait des talents dans cette discipline et qu’avant méme d’inaugurer sa
correspondance avec Descartes, en 1643, elle était tout a fait informée des théses
de la métaphysique cartésienne. Il est important de mentionner également qu’en
1640 Elisabeth correspond avec Edward Reynolds, prétre anglican a Oxford et
auteur d’un Treatise of the Passions and Faculties of the Soule of Man. Dans la
dédicace qui est adressée a Elisabeth, 'auteur la remercie de sa contribution
critique au Treatise. Malheureusement, la correspondance qui sans doute éclaire-
rait la position philosophique d’Elisabeth a été perdue. Mais il est fort probable
qu’Elisabeth ait suscité et influencé I’élaboration des Passions de [I’dme que
Descartes publie en 1649. En 1660, 11 ans aprés la mort de Descartes, Elisabeth
se retire au couvent luthérien de Herford en Westphalie, ou elle restera jusqu’a sa
mort, en 1680. Les raisons de cette décision sont mal connues et peu de
témoignages sur ses occupations subsistent. Il est néanmoins certain qu’elle pour-
suit ses activités intellectuelles (elle correspond avec Malebranche au sujet de La
Recherche de la vérité) tout en prenant la direction du couvent en 1667. Sa
tolérance religieuse la conduit a accueillir des sectes marginales tels les labadistes et
les quakers (I’annexe contient la correspondance avec Robert Barclay et William
Penn) sans pour autant partager leur enthousiasme religieux. Shapiro conclut que
ses responsabilités de princesse exilée puis celle d’abbesse ne lui ont probable-
ment pas donné le temps nécessaire pour écrire un traité abouti. Par conséquent,
[’état fragmentaire de ses positions politiques, philosophiques et religieuses nous
confine a une interprétation en partie spéculative (16).

Sa correspondance avec Descartes (61-182) est exemplaire en ce qu’Elisabeth
formule des objections majeures aux théses cartésiennes et propose des alterna-
tives. En outre, leurs échanges (une soixantaine de lettres) couvrent quasiment
’ensemble des disciplines de la philosophie : la métaphysique, la philosophie
naturelle, la psychologie morale, I’éthique et la philosophie politique. Deux ques-
tions métaphysiques majeures sont discutées dés les premiéres lettres (mai 1643).
La premiére est liée aux deux théses connexes que Descartes défend dans les
Méditations selon lesquelles la res extensa et la res cogitans sont des substances
réellement distinctes, d’une part. D’autre part, Descartes affirme que ’esprit et le
corps sont joints et forment une unité (ou encore une sorte de troisiéme notion
primitive) dans ’homme. De nombreuses questions se posent, notamment celle de
la possibilité d’une interaction entre deux substances distinctes, celle de la nature
de cette interaction, celle du statut métaphysique de cette union, et celle de la
maniére dont P’esprit se représente le monde matériel. Elisabeth s’interroge en
particulier sur la nature de l’interaction entre esprit et corps et suggére que
Descartes rende compte de la possibilité d’une interaction entre une substance
immatérielle et une substance matérielle en ayant recours a la notion de causation
qui permettrait d’expliquer comment les pensées peuvent engendrer des actions
du corps, et inversement. Les réponses de Descartes insistent sur I’évidence, cette
fois empirique, que nous observons de I'interdépendance du corps et de 'ame.
Elisabeth répond que cette connaissance intuitive est sans doute vraie, mais



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 515

insatisfaisante, puisqu’elle n’explique pas le fonctionnement de cette interaction.
Descartes reviendra sur ce probleme dans Les Passions de I’dme.

La deuxiéme question a trait a la question de la liberté de la volonté
(septembre 1645-janvier 1646). Ici aussi, la réserve d’Elisabeth réagit aux deux
théses cartésiennes apparemment incompatibles : 'une affirme la providence di-
vine, 'autre la liberté humaine. La position compatibiliste de Descartes pose a
Elisabeth au moins un probléme, celle de savoir si une conception positive de la
liberté ne viole pas la puissance divine de déterminer I’action humaine.

Si Elisabeth adhére aux théses de la philosophie naturelle de Descartes et
considére que le modéle aristotélicien (notamment I’explication des phénoménes
naturels par la cause finale) n’est plus adéquat a rendre compte du monde
naturel, elle formule néanmoins trois points critiques a 1’égard du modele
mécaniste cartésien : tout d’abord la ‘nouvelle science’ n’explique pas assez préci-
sément selon elle le principe de causation efficiente ; ensuite le phénoméne de
’attraction magnétique est expliqué de maniére plus satisfaisante dans
I’“ancienne’ physique aristotélicienne ; enfin la question de la nature humaine, en
particulier de I'immortalité de I’Ame n’est pas véritablement traitée selon les
principes mécanistes. Elisabeth suggére que I’on pourrait atteindre une meilleure
compréhension de I’Ame humaine si on I’expliquait en termes de mouvement de
la matiére. Elle adhére a I’explication mécaniste de la physiologie et son appli-
cation a la médecine, mais elle ne partage pas entiérement la maniére dont
Descartes suggére de traiter certaines maladies liées aux passions (24 mai 1645).
La particularité de la psychologie morale de Descartes qu’Elisabeth releve dans sa
correspondance, est qu’il reconnait aux passions du corps un pouvoir sur I’esprit
tout en affirmant a 'instar des néo-stoiciens que nous avons des idées qui ne
‘dépendent que de nous’, c’est-a-dire qui ne sont pas soumises aux mouvements
du corps. La question éthique principale dont ils s’entretiennent concerne la
nature du souverain bien et sa relation au bonheur (aolit-octobre 1645). Le texte
qui sert de point de départ est le De vita beata de Sénéque. Selon Descartes, le
bien supréme consiste en la vertu, c’est-a-dire en 1'usage optimale de la raison et
de la volonté, et il n’est pas nécessairement identique au bonheur. La vertu
implique une connaissance et une maitrise de soi qui permet de comprendre sa
valeur propre et celle des choses. Comme le lui fait remarquer Elisabeth, Descartes
développe une position éthique particuliére dans la tradition de I’éthique des vertus
puisqu’il ne reconnait pas a la fortune de rdle dans I’élaboration du bonheur et
qu’il introduit des éléments néo-stoiciens dans sa morale. Shapiro rappelle & juste
titre que le Descartes du Discours de la méthode (1637) ne fonde pas sa morale
par provision sur la notion de vertu que I'individu doit développer pour devenir
son propre législateur, mais sur celle de maximes qu’il s’agit de suivre. Sans doute
cette inflexion est-elle due au moins en partie par les questions d’Elisabeth
relatives au bien supréme. C’est également Elisabeth qui sollicite Descartes
d’expliquer comment I’individualisme éthique qu’il prone peut s’appliquer a une
communauté d’individus et quelles institutions politiques sont selon lui les plus
adéquates pour gouverner les individus. Leurs échanges en matiére de philosophie
politique sont initiés par Elisabeth qui demande a son correspondant de se posi-
tionner a I’égard du réalisme politique de Machiavel (septembre-novembre 1646).
Descartes ne partage pas le modéle machiavélien lequel congoit I'acte de gouver-
ner essentiellement comme le monopole du pouvoir politique. Au contraire, gou-
verner implique un prince plébiscité et législateur juste. La position d’Elisabeth
est plus nuancée. Méme si elle rejette la brutalité de certaines recommandations



516 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

du Prince, I'expérience de la guerre la conduit a apprécier Iapproche prag-
matique de Machiavel dans des cas de vacuum politique.

La question de savoir si Elisabeth peut étre considérée comme une philosophe
est spéculative, dans la mesure ol son seul legs philosophique est sa
correspondance avec Descartes. Il a déja été fait mention de ses grandes compé-
tences en physique et en métaphysique (elle développe différents types de
causation), en géométrie algébrique (une lettre de Descartes fait mention qu’elle a
résolu le probléme d’Apollonius - construire un cercle tangent a trois cercles
donnés - ; sa solution a été perdue), en médecine, en éthique, et en philosophie
politique. Elle est sans doute une des premiéres a avoir vu I'incompatibilité entre
une explication mécaniste du monde et un dualisme des substances. Bien qu’elle
ne défende pas explicitement une position physicaliste stricte, elle considére que
le corps et ’esprit ne peuvent étre des substances aussi distinctes que Descartes le
prétend. Elle partage I’idée selon laquelle les pensées ne peuvent étre réduites aux
mouvements du corps, néanmoins l’autonomie de I’esprit dépend en grande
partie des conditions du corps. La raison ne peut donc pas fonctionner parfaite-
ment sans que des conditions de santé corporelle minimale ne soient remplies.
Elle suggére par conséquent que le dualisme substantiel n’est pas nécessaire pour
assurer 'autonomie de la pensée. Les pensées ne sont pas déterminées par le
corps, mais elles ne sont pas détachées de celui-ci.

A partir de sa correspondance, on peut reconstituer ses positions éthiques et
politiques qui divergent de celles de Descartes. A la différence de Descartes,
Elisabeth pense que notre contentement ne peut dépendre seulement de ce qui est
en notre pouvoir. La vertu est sans doute une condition nécessaire pour atteindre
le contentement de soi, mais non une condition suffisante, car la chance (moral
luck) joue un réle non négligeable dans ’obtention du bonheur. De plus, Elisa-
beth ne partage pas la définition rationaliste de la vertu, selon laquelle il s’agit de
bien juger pour étre content. Cette capacité de bien juger dépend de facteurs
extérieurs a notre raison, comme celle de la santé du corps. En outre, elle remet
en question la possibilité de cette tranquillité de I'esprit que défend la morale
néo-stoicienne (cf. en particulier Justus Lipsius, Guillaume de Vair et Pierre
Charron), puisque la limite de nos connaissances nous empéche de mesurer juste-
ment la valeur de nos actions ainsi que leurs résultats. Seule une connaissance
infinie pourrait assurer la certitude de notre contentement. Sa position en matiére
de philosophie politique part du constat que I’étre humain est avant tout un agent
déterminé par son propre intérét (self-interest) et qu’il est par conséquent
nécessaire d’établir un catalogue de valeurs communes sur lesquelles les per-
sonnes peuvent s’accorder pour une vie en commun. La question qu’elle se pose
et qui est propre a I’éthique contractualiste, est de trouver un moyen de récon-
cilier les intéréts en concurrence les uns avec les autres et de trouver un équilibre
des forces.

A D’évidence, ses positions éthiques reflétent une connaissance approfondie
des théories discutées a son époque. Ses réponses aux théses de Descartes ne sont
pas de simples réactions, mais elles sont issues de ses réflexions et de sa tentative
de combiner I’éthique des vertus, le stoicisme et le contractualisme. De maniere
plus générale, la consistance de ses positions métaphysiques, physiques et
éthiques lui accorderait le statut de philosophe, si la définition du philosophe en
vigueur au dix-septieme siécle et au-dela ne reposait pas sur des critéres qu’elle
ne remplissait pas. D’une part, elle n’a pas écrit de traité, mais seulement des
échos de sa réflexion philosophique, sa correspondance privée. La philosophie au



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 517

dix-septieme sieécle est une activité écrite et quasi-publique. D’autre part, la
philosophie est un domaine réservé aux hommes et le préjudice selon lequel la
rationalité est un attribut masculin est largement partagé par les deux sexes.6 A ce
titre, il est plausible que la volonté expresse d’Elisabeth de ne pas rendre pu-
blique sa correspondance avec Descartes soit liée a ce préjugé. A moins qu’elle
n’ait cherché a préserver son amitié a ’égard de ‘Monsieur Descartes’ du regard
public auquel son rang I’obligeait.

ISABELLE WIENAND

JAacosl, Friedrich Heinrich: Kleine Schriften 11 1787-1817. Hg. von C. Goretzki
und W. Jaeschke. Werke. Gesamtausgabe hg. von K. Hammacher und W.
Jaeschke. Band 5,1. Hamburg 2007. 422 S. ISBN 978-3-7873-1373-0.

Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819) ist zu den Protagonisten der klassischen
deutschen Philosophie zu zihlen, bestimmte er doch seit den 1780er Jahren iiber
gut drei Jahrzehnte den von Kant zu Hegel und Schelling fithrenden Denkweg
mafigeblich mit. Er machte sich als Verfasser philosophisch-psychologischer Ro-
mane (Woldemar, Allwill), die als Nachahmungen von Rousseaus Nowuvelle
Héloise und Goethes Werther gesehen werden konnen, einen Namen, initiierte
durch seinen Disput mit Moses Mendelssohn iiber den angeblichen Spinozismus
Lessings den berithmten Pantheismusstreit, der als Atheismusstreit bis weit ins 19.
Jahrhundert hinein wirkte, und trat als effektvoller Interpret des Kant’schen
»,Dinges an sich® und als versierter Kritiker der Verstandesaufklirung in der Linie
Hamanns und Herders an die philosophische Offentlichkeit. Er meldete sich mit
richtungweisenden Reflexionen zum Verhiltnis von Idealismus und Realismus zu
Wort und konfrontierte die rationalistische Metaphysik, als deren hochster Aus-
druck ihm die atheistische Lehre des Spinoza galt, in einer Nietzsche
antizipierenden Weise mit dem Vorwurf des Nihilismus. Und nicht zuletzt war es
seinem philosophiehistorischen Schaffen zu verdanken, dass die deutsche Philoso-
phie des spdten 18. Jahrhunderts durch Diskussionen zu Spinoza, Bruno, Hume
und Hemsterhuis bereichert wurde. Dabei ist allerdings nach wie vor nicht leicht
auszumachen, welche philosophische Position oder Theorie man Jacobi am besten
zuschreiben soll. Seine in anspielungsreiche Dialoge, Ubersetzungen, Briefe und
Zitaté gekleideten Risonnements, seine kongenialen Einlassungen zu verschie-
densten Denkern und Problemstellungen lassen ihn als vielgestaltigen, proteusart-
igen philosophischen Autor erscheinen. Etikettierungen wie Herzens-, Glaubens-,
Seinsphilosoph, Idealist, Irrationalist, schwirmerischer Gegenaufklirer sind ihm
offenbar genauso angemessen wie Skeptiker, naiver Realist, Philosoph des gesun-
den Menschenverstandes, empfindsamer Aufkliarer. Unbestreitbar ist, dass zu den
profilierten und folgenreichen Seiten seines konstruktiven Philosophierens die
unter dem Motto der Daseinsenthiillung stehenden — und sichtlich durch Kants

6 Dans la lettre d’Elisabeth du 24 mai 1645, il est question de ’autonomie de lesprit a
I’égard des passions. Selon Shapiro, I'interprétation du passage dans lequel Elisabeth invoque
‘la faiblesse de mon sexe’ peut se lire soit comme I’expression d’un ‘sexisme internalisé’, soit
comme ‘a note of irony to bring out a certain sexism on Descartes’ part’. (42) La premiére
interprétation semblerait plus plausible, eu égard a la grande estime intellectuelle de
Descartes a son égard (cf. par exemple la dédicace a Elisabeth des Principes de la philosophie,
1647).



518 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

Ausfithrungen zur dritten kosmologischen Antinomie beeinflussten — Bemiihungen
gehoren, die Relation von Unbedingtem und Bedingtem in ihren verschiedenen
Stufen und ihren antinomischen Verstrickungen zu beleuchten und im Sinne eines
Verhiltnisses schopferischer, interpersonaler Freiheit zur Geltung zu bringen. Zu-
dem besteht kaum ein Zweifel, dass man es bei Jacobi mit einem Rationalitits-
kritiker reflektierter Art zu tun hat. Sobald er sich gegen Kontrahenten, die ihn
des Antirationalismus und Fideismus bezichtigen, zur Wehr setzen muss, gibt er
zu verstehen, sein eigener Standpunkt sei jener der eigentlichen, weil iiber ihre
Vorstufen und Grenzen aufgeklirten Vernunft.

Der vor kurzem im Rahmen der Jacobi-Werke (Gesamtausgabe) verdoffent-
lichte zweite Band der Kleinen Schriften macht — neben der Ubersetzung von
Hemsterhuis® Alexis oder von dem Goldenen Weltalter sowie einer Reihe von Ge-
legenheitsarbeiten — einige Texte Jacobis neu zuginglich, in denen dieser seine
reflektierte Rationalititskritik mustergiiltig unter Beweis stellt und aus denen
tiberdies hervorgeht, welche Voraussetzungen und Motive dieser Kritikform zu-
grunde liegen. All jenen, die sich fiir Phinomene einer Dialektik der Vernunft wie
auch fiir Zusammenhinge der Jacobi’schen Rationalititskritik mit Kants vernunft-
kritischem Programm interessieren, sei er dringend zur Lektiire empfohlen.

Zu beachten ist insbesondere das an J.G. Schlosser adressierte Schreiben Eini-
ge Betrachtungen iiber den frommen Betrug und iiber eine Vernunft, welche nicht
die Vernunft ist (103-136), das Jacobi 1788 veroffentlichte. Dieses Schreiben ist
eine Antwort an jene Freunde der illuminatischen und durch die Philosophie
Kants inspirierten Aufklirung, die seit Mitte der 1780er Jahre zum Kampf gegen
eine angeblich abtriinnige illuminatische Fraktion aufriefen, namentlich gegen
den als gegenaufklirerisch und vernunftfeindlich eingestuften Supernaturalismus
und ,Krypto-Katholizismus“ des Lavater-Kreises. Jacobi fiihlte sich mitange-
griffen, zumal er anldsslich seiner Kritik am Spinozismus die auf Einsichten des
gelehrten Nichtwissens beruhende These verfochten hatte, das hochste, gottliche
Sein kénne nur geglaubt oder gefithlt werden. Inhaltlich gesehen ist das Schreiben
ein Plidoyer fiir die attackierte Partei und damit fiir eine philosophisch-theolo-
gische Stromung, welche sich den Anmaffungen der Vernunft widersetzt, indem
sie sich vornehmlich auf eine Erkenntnis durch Erfahrung, Anschauung und ge-
sunden Menschenverstand beruft, und welche die Rechte der ,,positiven Religion®
gegen die ihres Erachtens illegitimen Anspriiche seitens einer deistischen Ver-
nunftreligion verteidigt. Jacobi versiumt es dabei nicht klarzustellen, dass diese
berechtigte Absage an die Deisten-Vernunft nicht aus Vernunftfeindschaft
resultiert, sondern aus dem Bestreben, eine Antwort auf die Frage zu finden, wel-
che Form von Vernunft es angesichts der zur Ideologie verkommenen aktuellen
Aufklirungs- und Vernunftrhetorik zu konservieren oder neu zu generieren gilt.
In dieser Hinsicht wird dafiir argumentiert, dass jede sich als autonom
begreifende Vernunft, d.h. jede Vernunft, die sich Erfahrung und positiver
Religion enthoben glaubt, zuriickzuweisen ist. Denn eine solche Vernunft ist ent-
weder ein blofles Wort, eine ,,philosophische Schwirmerei® (120), oder — sobald
sie sich mit Inhalt fiillt - eine Denkform, die einem neuen ,Papismus und
Verfolgungsgeist® (127) ihre Dienste anbietet, alles in allem: Zeichen eines from-
men Betrugs. Eine kritische, sich auf ihre Grenzen besinnende Vernunft ist
dagegen genau dasjenige, was es Jacobi zufolge unbedingt zu unterstiitzen gilt.
Denn auf diese Weise kann der positiven Religion zu neuem Leben und neuer
Kraft verholfen werden.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 519

Es besteht kein Zweifel, dass Jacobi mit dieser vernunftkritischen Intervention
eine bemerkenswerte Einsicht ausgesprochen hat, wird doch die autonome
Aufklirungsvernunft, worauf besonders Hegel in der Phanomenologie des Geistes
eingehen wird, spitestens mit der Franzosischen Revolution in der Tat die Gestalt
eines Verfolgungsgeistes annehmen. Allerdings scheint Jacobi bei seinem Gegen-
vorschlag nicht bedacht zu haben, dass die Vernunft sich nur dann zugunsten von
Erfahrung und positiver Religion Grenzen setzen kann, wenn Erfahrung und
positive Religion sich am Mafstab der Vernunft orientieren und dadurch als Stufe
oder Gegengestalt der Vernunft iiberhaupt begreiflich sind. Die deistische Ver-
nunft mag zwar ohne positive Religion machtlos sein, die positive Religion
ihrerseits kann aber nur dann erneut geschichtswirksam werden, wenn sie An-
spriichen ebendieser Vernunft geniigt.

Besondere Erwihnung verdient ebenfalls die 1793 in Schillers Horen ver-
offentlichte Brieffolge Zufillige ErgiefSungen eines einsamen Denkers (185-222).
Seit dem Schreiben Wider Mendelssohns Beschuldigungen betreffend die Briefe
iiber die Lebre des Spinoza aus dem Jahre 1786 hatte Jacobi, um den Verdacht der
Beforderung eines supernaturalistischen Aberglaubens von sich lenken, eindring-
lich hervorgehoben, er sehe sich mit seiner glaubensphilosophischen Lehre des
Nichtwissens in Ubereinstimmung mit Kants Losung, wonach es das Wissen
zugunsten des Glaubens einzuschrinken gelte, wie insbesondere auch mit Kants
Grundlegungen zur Moraltheologie aus der Kritik der reinen Vernunft.” Diesen
Erklirungen war wenig Erfolg beschieden. Der sich als Freund der Aufklirung
verstehende C.L. Reinhold wandte sich seit Mitte der 1780er Jahre gegen einen
Supernaturalismus, zu dessen Hauptexponenten er neben Lavater ausdriicklich
Jacobi rechnete. Und er unterlief§ es bei seinen Stellungnahmen zum Streit zwi-
schen Mendelssohn und Jacobi auch nicht, diesem eine Verkennung sowohl von
Kants erkenntniskritischem Standpunkt als auch von dessen Auffassung eines aus
dem Begriff des Sittengesetzes zu deutenden moralischen Vernunftglaubens
anzulasten. Der moralische Vernunftglaube, so wurde kenntlich gemacht, ist zwar
in der Tat nicht der deistische Vernunftglaube, doch auch keineswegs die positive
Religion oder ein Seinsglaube. Die Zufalligen Ergieffungen verraten, dass Jacobi
sich gegen diese Polemik mit neuen Zugestindnissen an die Kants Moralphilo-
sophie zu wappnen anfing. Ungleich starker als je zuvor wird nun der Glaube an
das hochste Eine und Sein als ,,Glaube an Tugend® und an die ,moralische Re-
gierung Gottes“ (221) thematisiert, im Einklang mit Reinholds Ausfiihrungen zur
Willensfreiheit aus dem zweiten Band der Briefe iiber die Kantische Philosophie®
der Vorrang des ,uneigenniitzigen“ vor dem ,eigenniitzigen Trieb“ bejaht (218ff.).
Jacobi entpuppt sich in den Schlusspassagen dieses Textes nachgerade als
glihender Anhidnger von Kants ,Hauptgrundsatz® der ,,Unabhingigkeit des Prin-
zips der Sittlichkeit von dem Prinzip der Selbstliebe“. Die Festsetzung und
Verbreitung desselben ist ,das Ziel aller meiner philosophischen Bemiihungen
von jeher gewesen“ (222). Diese Pointe der Zufdlligen Ergieffungen ist nicht unbe-
dingt iiberraschend, hat Jacobi doch schon in seinen Romanen ein Augenmerk auf
die Vorziige des ethischen Ziels der ,uneigenniitzigen Liebe* gerichtet. Ob er sich
vor dem Hintergrund seines vollstindiger betrachteten Denkkonzepts zu Recht
auf Kant berufen kann, ist freilich eine andere Frage. Da Jacobi gleichzeitig an

7 Siehe F.H. JACOBI: Werke. Gesamtausgabe. Bd. 1,1. Hamburg 1998, 320ff.

8 Siehe Briefe iiber die Kantische Philosophie. 2. Bd. Hg. von M. Bondeli. K.L. REINHOLD:
Gesammelte Schriften 2/2. Basel 2008, 161ff., 183ff.



520 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

seiner Glaubensmetaphysik festhdlt und iiberdies unvermindert als Anwalt der
positiven Religion auftritt, ist ein Konflikt mit Kant und vor allem mit seinen
Interpreten, welche, wie der junge Hegel und sein Freund Schelling, den Anbruch
einer im vom Geiste einer neuen, nicht-positiven Religion ausgehenden Mensch-
heitsepoche erwarten, absehbar. Der Tiibinger Freundeskreis diirfte Jacobis An-
sichten in den Zufdlligen Ergieffungen als Akkommodation Kantischer Resultate
an die theologische Orthodoxie empfunden haben.

Hinzuweisen gilt es schlieflich auf das Schreiben An Schlosser iiber dessen
Fortsetzung des platonischen Gastmahles von 1796 (227-246). Offenkundig ver-
mochte Jacobi seine lebens- und religionsphilosophischen Hauptanliegen in der
Folge nicht mehr in Form Kantischer Grundsitze zu artikulieren. Oder jedenfalls
erschien ihm hierfiir die Aneignung von Denkansitzen Platons und Leibniz’ als
geeigneter. Hinsichtlich einer angemessenen Beschreibung der uneigenniitzigen
Liebe ist nun insbesondere Platon der neue Leitstern. Kant dagegen wird in die-
sem Punkt sogar zum Gegenstand der Rationalitits- und Nihilismuskritik. Sein
moralphilosophischer Begriff des reinen Willens wird als eine wirklichkeitsfremde
Abstraktion diagnostiziert — als ein ,Nichts wollendes Wollen® (230). Diese Neu-
positionierung hindert Jacobi jedoch nicht daran, sich erneut im Rekurs auf
kantische Denkfiguren zum Retter der richtig verstandenen Vernunft emporzu-
schwingen, sobald neuere philosophischen Fraktionen mit seines Erachtens unzu-
reichenden Vernunftkonzepten operieren. So wird denn etwa gegen jene, welche
in Begriffen und Grundsitzen nichts als Produkte der Abstraktion von Sinn-
lichem, Individuellem und Erfahrung erkennen, eingewandt, dass es sehr wohl ur-
spriingliche, apriorische Prinzipien gibt, ja, ,dafl ohne schon vorhandene Ver-
nunft keine Erfahrung moglich wire.“ (231) Die Spannung von radikaler Ver-
nunftkritik und Gewinnung einer neuen, durch Kantische Resultate angeregten
Form von Rationalitit bleibt somit auf verinderter Ebene erhalten. Nur wenige
Jahre danach werden auf dieser Basis Fichte und seine Anhinger Opfer von
Jacobis Rationalitits- und Nihilismuskritik.

Abschlieflend sei darauf aufmerksam gemacht, dass sich im Band auch einige
Texte des spiten Jacobi finden, die fiir das Pantheismusthema von Interesse sind,
so beispielsweise Auflerungen zu Hamann aus dem Jahre 1813. Angesichts der
erwihnten Zusammenhinge von Jacobis rationalititskritischer Denkentfaltung
und Auseinandersetzung mit der kantischen Philosophie darf man auf den — mit
Kommentar, Editionsbereicht und Registern versehenen — Erginzungsband (5,2)
gespannt sein, dessen Veroffentlichung hoffentlich nicht allzu lange auf sich war-
ten lisst.

MARTIN BONDELI



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

