
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - Comptes Rendues

Rezensionsartikel

Alessandro Lazzari

Zur Rezeption der Philosophie Kants im Katholizismus.
Anmerkungen zu einer Neuerscheinung1

Die katholische Welt kann auf eine mehr als zweihundertjährige Auseinandersetzung

mit der Philosophie Kants zurückblicken. Eine bewegte Rezeptionsgeschichte,

die seit ihrem Beginn durch stark gegensätzliche Standpunkte
gekennzeichnet ist. Betrachtet man sie etwas näher, dann fällt auf, wie wenig sich diese

Standpunkte in Laufe zweier Jahrhunderte verändert haben. Schon kurz nach
Erscheinen der zweiten Auflage der Kritik der reinen Vernunft erklingen die
Empörungsschreie des Ex-Jesuiten Benedikt Stattler über die „unausstehlichen
Ungereimtheiten der kantischen Philosophie" (1791)2, während der Benediktiner und
Kant-Freund Matern Reuss die Frage „Soll man auf katholischen Universitäten
Kant's Philosophie erklären?" (1789) eindeutig positiv beantwortet. Eine ähnlich
entgegengesetzte Stellung nimmt heute Martin Rhonheimers Sicht von Kants
Hauptwerk als „faszinierende Konstruktion mit falschen Prämissen, vor der die
katholische Theologie kritische Distanz wahren sollte"3 gegenüber Versuchen wie
denen von Aloysius Winter und Norbert Fischer ein, Kants Philosophie für die
katholische Theologie fruchtbar zu machen.4

Vorliegender Band, der Beiträge vereinigt, die mehrheitlich an einem Symposium

zum Thema „Kant und der Katholizismus" vom 23. bis 26. Juni 2004 an der
Katholischen Universität Eichstätt-Ingolstadt vorgetragen wurden, ist die erste
umfassende Betrachtung der Hauptstationen „der wechselhaften Geschichte, die
sich zwischen Kant und dem Katholizismus ereignet hat" (2). Wie aus der
Einleitung des Herausgebers Norbert Fischer hervorgeht - sie steht unter dem
Titel „Müssen Katholiken weiterhin Furcht vor Kant haben?" - ist aber der
Anspruch des Bandes nicht lediglich ein historischer. Die historische Aufarbeitung
der katholischen Kant-Rezeption soll auch dazu beitragen, den richtigen unter
den entgegengesetzten Standpunkten hervorzuschälen, die die katholische Welt
zu Kant bezogen hat. Es sollen einerseits Gründe und Ursprünge missver-

1 FISCHER, Norbert (Hg.): Kant und der Katholizismus. Stationen einer wechselhaften
Geschichte. Freiburg i. Br.: Herder 2005. Forschungen zur europäischen Geistesgeschichte
8). 638 S. ISBN 3-451-28507-X.

2 B. Stattler: Kurzer Entwurf der unausstehlichen Ungereimtheiten der Kantischen
Philosophie, o. O. 1791.

3 Die Tagespost, 25. September 2004. Online-Ausgabe:
http://www.die-tagespost.de/archiv/titel_anzeige.aspPID 10975.
4 N. FISCHER (Hg.): Kants Metaphysik und Religionsphilosophie, Hamburg 2004; A.

Winter: Der andere Kant. Zur Religionsphilosophie Immanuel Kants, Hildesheim 2000.



472 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

ständlicher und falscher Kant-Deutungen aufgezeigt werden, die sich als
Hindernis einer positiven Aufnahme Kants in der katholischen Theologie erwiesen
haben. Andererseits soll die Vergegenwärtigung eines breiten Spektrums von
Beispielen positiver Kant-Rezeption Hilfe-Impulse „in der Not der gegenwärtigen
Theologie" geben. Katholiken - so die implizite Antwort, die der Band auf die
Einleitungsfrage geben will - müssen nicht mehr Furcht vor Kant haben.

Der Band gliedert sich in fünf Teile. Den ersten Teil - Kants Stellungnahme zu
philosophischen Grundfragen von Theologie und Kirche - eröffnet eine
Untersuchung Norbert Fischers zu Kants Rechtfertigung von Metaphysik und
Religion5, in der erforscht werden soll, „in welcher Weise Kants Philosophie als

,ancilla theologiae' einen vernünftig begehbaren Weg zum Glauben ebnet und
Vorstufen zum religiösen Glauben befestigt." (20) Die kritische Philosophie tue
dies durch eine dreifache Leistung. Sie liefere erstens nicht nur für die Meta-
physica generalis, sondern auch für die Metaphysica specialis ein solides Fundament,

indem den transzendentalen Ideen neben einer regulativen und
heuristischen Funktion auch eine problematische Geltung zukommt (24f.). Zweitens
weise die kritische Methode selbst wesentliche metaphysische Züge auf, indem sie

ursprünglich von metaphysischen Motiven veranlasst wird, als „Metaphysik der
Metaphysik" auftrete (27) und die Vernunft in die Lage versetze, „Unbedingtes
widerspruchsfrei zu denken". Schliesslich weise Kants kritische Metaphysik eine
eigene religiöse Dimension auf, die sich in Textstellen zeigt, die eine dem „Geist
des Gebets" entsprechende „Verehrungswürdigkeit der ewigen Weisheit"
nennen.6

Aloysius Winters anschliessender Versuch7 geht von dem in der Vorrede zur
zweiten Auflage der Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft (1794)
enthaltenen Bild von den „concentrischen Kreisen" aus, das der historischen
Offenbarung „eine weitere Sphäre der Glaubens" (37) zuordnet, die die engere
Sphäre der reinen Vernunftreligion in sich einschliesst. Dieses Bild verkörpere
eine Auffassung, derzufolge auch die „nicht als notwendig erkennbaren Gehalte
der Offenbarung schon auf der Ebene der Begriffe ihren Nutzen erweisen" (38)
und der reine Vernunftglaube „de facto" eines Offenbarungsglaubens als „Vehikel"

bedürfe (42). Kants Bibellektüre zeichne sich zwar durch eine manchmal
etwas einseitige „rationale Perspektive" (45) aus, den Glaubensgeheimnissen
einen praktisch-moralischen Sinn abzugewinnen. Ihre eingehende Orientierung an
den „Vorgaben der Offenbarung" entdecke aber eine Position, die nicht nur einen
christlichen Charakter aufweise, sondern sogar „der katholischen Auffassung viel
näher" stehe als der lutherischen (43), „ohne sie jedoch zu erreichen" (46).

Zum Abschluss dieses ersten Teils liefert Karlheinz Ruhstorfers Beitrag8 eine
Lektüre von Kants Religionsschrift, die die Pflicht zur Bildung einer Kirche als
ethischem Gemeinwesen und die biblische Offenbarung als notwendige Voraussetzung

derselben sowie „für eine fortschreitende sittliche Verbesserung des

Menschen" (58) unterstreicht. Als Ergebnis einer nicht immer leicht zu folgenden

5 N. Fischer: „Kants Rechtfertigung von Metaphysik und Religion. Die kritische Philosophie

als ,ancilla theologiae'?", 19-31.
6 Kritik der praktischen Vernunft KpV) A 266. Vgl. auch Kritik der reinen Vernunft

KrV) B 650.
7 A. Winter: „Kann man Kants Philosophie christlich nennen?", 33-57.
^ K. Ruhstorfer: „Kirchlichkeit und christlicher Offenbarungsglaube in der

Religionsphilosophie Immanuel Kants", 58-81.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 473

Argumentation9 wird Kant eine zweifache Leistung zugeschrieben: „die Freiheit
in absoluter Bedeutung geborgen" und die Offenbarung der Freiheit „empfangen,
in reiner Vernunft ausgetragen, und [...] konzeptionell durchdrungen" (77) zu
haben. Damit könne Kant „Wesentliches dazu beitragen, die freiheitlichen Potenzen

der christlichen Offenbarung freizulegen" (81).
Der zweite Teil des Bandes - Grundlegende Beiträge zur Geschichte des

Verhältnisses des Katholizismus zu Kant - wird eröffnet durch eine Abhandlung
Christian Göbels zur Geschichte und Vorgeschichte der Indexierung der Kritik
der reinen Vernunft.10 Unter Fleranziehung bisher unbekannter Dokumente aus
den vatikanischen Archiven präsentiert diese sorgfältig recherchierte Studie
Ergebnisse, die zu substantiellen Ergänzungen der bisherigen Forschung führen.
Göbel zeigt zunächst, dass das von Pater Alberto Bellenghi verfasste Gutachten,
das die Aufnahme der italienischen Ubersetzung der Kritik der reinen Vernunft
von V. Mantovani (1820-1822) in den Index librorum prohibitorum am 11. Juni
1827 begründet, auf Allgemeinplätzen der äusserst dürftigen italienischen Kant-
Rezeption dieser Zeit beruht (vor allem die F. Soaves) und keine genaueren
Erkenntnisse hinsichtlich der Indexierungsumstände erlaubt. Interessante
Aufschlüsse hierzu liefert hingegen die Erforschung der älteren Geschichte des
vatikanischen Antikantismus. Während die ersten dokumentierten Erwähnungen
Kants einem Papst gegenüber vermutlich diejenigen sind, die in den zur eigenen
Rechtfertigung 1795/96 von Benedikt Stattler verfassten Briefe an Pius VI.
enthalten sind (127) - diese Erwähnungen sind allerdings folgenlos geblieben -,
haben vor allem einige Dokumente um die Jahrhundertwende zur negativen
vatikanischen Meinungsbildung zu Kant beigetragen. Göbel verweist einerseits
auf den Brief des Kardinals und Wiener Nuntius Luigi Ruffo Scilla vom 5.
September 1801 an das vatikanische Staatssekretariat, in dem dem Heiligen Stuhl die
Kenntnisnahme der Philosophie Kants nahegelegt wird, wozu auch gleich eine
ausführliche Widerlegung aus der Feder Peter Miottis mitgeschickt wird. Als noch
bedeutsamer für die Indexierung der Kritik der reinen Vernunft erweist Göbel
jedoch die Rolle Annibale Deila Gengas, Nuntius in Bayern, der in seinen
Berichten ebenfalls schon 1801 vor Kant warnt, im Übrigen aber selbst 1823 der
Papst wird (Leo XII.), in dessen Pontifikat die Indexierung stattfindet.

Die Erforschung von Kontext und Nachwirkung des aus der Wende zum 20.
Jahrhundert stammenden Schlagworts von Kant als einem Philosophen des

Protestantismus bildet das Thema des Beitrags von Albert Raffelt.11 Der Autor zeigt,
dass die vor allem mit Friedrich Paulsen verbundene These nicht nur eine
Vorgeschichte (Hegel, Heine, C. Gutberiet), sondern sowohl auf protestantischer wie
auf katholischer Seite einen weitgehend unbekannten breiten, vielseitigen Kontext

hat sowie eine Wirkungsgeschichte, die bis in die Gegenwart reicht. In
protestantischem Kontext erfolgt die unter unterschiedlichen Voraussetzungen
und Schwerpunkten stattfindende Aneignung Kants nicht ohne Widerspruch. So

9 Vgl. z.B. S. 80: „Im de-konstruktiven Be-Entgrenzen wird [durch die Postmoderne,
A.L.] die Verbindlichkeit der christlichen Bestimmung des Menschen gleich-gültig gemacht."
Gelegentlich wird die Lektüre durch kleine Unfälle im Satzbau erschwert, wie auf Seite 65, Z.
8-15.

Ch. Göbel: „Kants Gift. Wie die Kritik der reinen Vernunft auf den Index Librorum
Prohibitorum kam, 91-137.

11 A. Raffelt: „Kant als Philosoph des Protestantismus - oder des Katholizismus?", 139-
159.



474 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

wird den frühen Thesen Paulsens - Kant sei der Ausdruck dessen, „was im
ursprünglichen Protestantismus in seinen Grundtendenzen angelegt war" (143) -
und Julius Kaftans - Kants Moralphilosophie drücke den Bismarckschen-
preussischen Geist aus - schon früh aus theologischer Sicht widersprochen (Otto
Flügel), während spätere Stellungnahmen (Heinrich Scholz, Werner Schultz,
Friedrich Wilhelm Graf und Klaus Tanner) immer wieder eher kritisch vor einer
allzu raschen Identifikation Kantischen und protestantischen Gedankenguts
warnen. Ein fast genauso breites Spektrum an Stellungnahmen ist auf katholischer
Seite zu verzeichnen: sie gehen von der stark polemischen und ablehnenden
Haltung des Neuthomisten Michael Glossner über den sachlicheren, aber dennoch
ablehnenden Zugang des Freiburger Dogmatikers Carl Braig bis hin zur „etwas
[v]erblüffende[n]" (151) Rede von „Kant als Philosophen des Katholizismus" bei
Hugo Bund.

Franz Bader versucht in seinem Beitrag12 die Inkompatibilität eines
„objektivistisch-metaphysischen Realismus" mit „Grundpositionen der christlich-katholischen

Glaubenslehre" (558) zu erweisen, Grundpositionen, die durch Kants
Transzendentalphilosophie unangetastet bleiben. Ausgehend von Kants Behauptung,

beim Verständnis der Erscheinungen als Dinge an sich selbst könne Freiheit
nicht gerettet werden, kommt der Autor in einer rein immanenten, im Kantischen
Argumentations- und Begriffsrahmen verankerten und auf jeglichen Bezug auf
spätere Literatur verzichtenden Argumentation zum Schluss, dass unter diesen
Voraussetzungen die meisten christlich-katholischen Glaubensinhalte nicht
aufrecht erhalten werden können. „Nur der Rückgang von der objektivistischen Realität

der Welt zur Welt als Erscheinung" lasse „die Grundpositionen der
Glaubenslehre unangetastet" (558), wie Bader anhand der Begriffe von Schöpfung,
Zeit und Freiheit zu zeigen versucht. Kant argumentiere hier ansatzweise bereits
in Richtung einer Zeitbegründung aus praktischen Prinzipien. Dieser Weg werde
aber erst durch Fichte „konsequent" (175) eingeschlagen.

Im ersten Beitrag des dritten Teils (Exemplarische Beiträge zu katholischen
Frühkantianern) erinnert Norbert Hinske13 zunächst an die heute fast vergessene,
zu Kants Lebzeiten jedoch breit erfolgte katholische Rezeption der kritischen
Philosophie. Autoren wie Joseph Weber, Andreas Metz, Sebastian Mutschelle,
Matern Reuss, die Kant z.T. persönlich kannten, waren vor allem durch Kants
Behauptung angetan, es sei nicht nur unmöglich, die Existenz Gottes auf
spekulativem Weg zu beweisen, sondern auch das Dasein Gottes wegzudemonstrieren
(KrV, B 781 / A 753). Nicht zuletzt haben aber auch Kants Versuch einer
Grenzbestimmung der Wissenschaften und dessen Annahme einer religiös ausgerichteten

konstanten conditio humana (204) die frühe Attraktivität Kants für katholische

Denker begründet.
Die übrigen sechs Beiträge des dritten Teils sind der Vorstellung einiger der

wichtigsten Persönlichkeiten dieser frühen Kant-Rezeption gewidmet.
Sebastian Mutschelle (1749-1800), Exjesuit, katholischer Kantianer der ersten

Stunde und polemischer Verteidiger Kants gegen die Attacken B. Stattlers, wird

12 F. Bader: „Untergräbt die Transzendentalphilosophie Kants Grundpositionen der
katholischen Glaubenslehre?", 160-186.

H N. Hinske: „Kant im Auf und Ab der katholischen Kantrezeption. Zu den Anfängen
des katholischen Frühkantianismus und seinen philosophischen Impulsen", 189-205.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 475

im Beitrag Josef Rauschers14 als Denker dargestellt, der sich sowohl in seiner
Tätigkeit als Prediger, Schulmann und Volksaufklärer wie auch als Moralphilosoph

dem Kritizismus verpflichtet weiss. Obwohl sich weder seine durch
„aufklärerische Didaktisierung" (213) charakterisierte Verbreitung Kantischen Ideenguts

noch seine moralphilosophischen Versuche durch besondere Originalität
auszeichnen, ist Mutschelle eine authentische Auseinandersetzung mit Kants
Moralphilosophie nicht abzusprechen, wie bezeugt wird durch dessen Revision seiner
älteren Auffassung des Primats des Anderen im Liebesgebot zugunsten einer
Auffassung, die Selbstliebe und Nächstenliebe „ins gemässe Verhältnis" (215)
bringt.

Die grundsätzliche Neubewertung (560) eines weiteren Protagonisten der
frühen katholischen Kant-Rezeption ist das Ziel des Matern Reuss (1751-1798)
gewidmeten Aufsatzes von Clemens Schwaiger15. Zumindest als Ergänzung zu den
oft abfälligen Urteilen in der Forschungsliteratur muss nach Schwaiger die
Pionierrolle Reuss' innerhalb des katholischen Frühkantianismus betont werden. Der
Benediktiner Reuss hat als erster (ab WS 1788/89) Kantvorlesungen an einer
katholischen Universität (Würzburg) gehalten, eine Tätigkeit, die sich zunächst
vor allem für Kants Analyse des menschlichen Erkenntnisvermögens in der ersten
Kritik interessiert, später aber auch Kants praktische Philosophie und
Religionsphilosophie umfasst und schon vor seiner persönlichen Bekanntschaft mit Kant
(Oktober 1792) zahlreiche ausländische Flörer angelockt hat.

Auch Roman Schad (1758-1834), Ildephons Schwarz (1752-1794) und Ulrich
Peutinger (1751-1817) waren Benediktiner. Wie unterschiedlich jedoch bei aller
Begeisterung und gemeinsamer Sympathie besonders für Kants destruktives
Potential gegenüber Schulphilosophie und Atheismus ihre Kant-Aneignung im
Einzelnen war, zeigt der Beitrag von Ulrich L. Lehner16. Schwarz' Aufnahme
Kantischen Gedankenguts ist eher eklektisch (235) und mit den Mitteln der
überlieferten Apologetik erbracht (260). Die spekulativen Beweise für die
Existenz Gottes betrachtet er als unmöglich, hält aber am moralischen Gottesbeweis

sowie (gegen Kant) an der Notwendigkeit einer historischen Offenbarung
fest (242-245). Peutinger, der hingegen „auf hohem transzendentalphilosophischem

Niveau" argumentiere (561), teilt mit Kant und Schwarz die Kritik am
spekulativen Gottesbeweis, hält aber gegen beide auch den moralischen Gottesbeweis

für unmöglich, während er mit Schwarz und gegen Kant ebenfalls an der
Notwendigkeit einer historischen Offenbarung festhält. Eine radikalere Aufnahme
erfährt der Kritizismus bei Schad, der bald zum Anhänger Fichtes wird und
schliesslich auch das Mönchtum und den katholischen Glauben aufgibt (260).

Wie „die Kontroverse über die Vereinbarkeit der Philosophie Kants mit der
Theologie und dem Glauben der katholischen Kirche" (263) im süddeutschen
Raum ausgetragen wird, soll im Beitrag von Jakub Sirovätka17 exemplarisch am

14 J. Rauscher: „Sebastian Mutschelle (1749-1800). ,Ein Mann ganz nach dem sittlichen
Gesetz der Vernunft — ist ein Mann nach dem Herzen Gottes'", 207—221.

15 C. Schwaiger: „Matern Reuss (1751-1798) - Kants Apostel im aufgeklärten Franken",
223-233.

16 U.L. Lehner: „Theologia Kantiana ac Benedictina? Zur Kantrezeption der
Benediktiner Ildephons Schwarz und Ulrich Peutinger", 234-261. Diese Uberschrift weicht
allerdings von der im Inhaltsverzeichnis des Bandes enthaltenen nicht unerheblich ab.

17 J. Sirovätka: „Den .Alleszermalmer' zermalmen? Ein Streit um Kant: Weber, Stattlers
,Anti-Kant' und Bischof Sailer", 263-281. Mehr als eine Erörterung des Verhältnisses zwi-



476 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Verhältnis zwischen Benedikt Stattler (1728-1797), Josef Weber (1753-1831)
und Johann Michael Sailer (1751-1832) hinsichtlich Kants Moral- und
Religionsphilosophie dargestellt werden (263, 561). Die virulente Kant-Kritik des Ex-
jesuiten Stattler muss vor dem Hintergrund seiner Bemühungen verstanden
werden, die Ubereinstimmung der katholischen Glaubenslehre und einer eudai-
monistischen Glückseligkeitslehre mit der Leibniz-Wolffschen Philosophie
nachzuweisen. Insofern beides vom Kritizismus angegriffen wird, kann dieser für
Theologie und Glauben nur schädlich sein (273). Schon bei Sailer - ein Stattler-
Schüler und späterer Bischof von Regensburg - ist eine andere Einstellung
festzustellen. Obwohl er nie eigentlich Kantianer wird und „inhaltlich wahrscheinlich
Jacobi am Nächsten" steht (279), ist bei ihm eine zunehmende Auseinandersetzung

mit Kant zu beobachten. So ist sein Handbuch der christlichen Moral
(1817) „eine Art Neufundierung der Moral mit Kantischen Mitteln", die Kant
jedoch nicht unkritisch gegenübersteht. Josef Weber hingegen, Professor für Physik

in Dillingen und Freund Sailers, ist zunächst eifriger Anhänger Kants, den er
auch gegen die Angriffe Stattlers verteidigt, bekommt dann jedoch Schwierigkeiten

mit einigen Aspekten von Kants Moralphilosophie, widerruft 1794 sein
Bekenntnis zum Kritizismus aufgrund einer Denunziation und nähert sich Fichte
und Schelling an.

Eine weitere Figur der frühen katholischen Kant-Rezeption ist der schon zu
Lebzeiten stark angefeindete und später ganz in Vergessenheit geratene Prämons-
tratenser-Chorherr Gregor Leonhard Reiner. Dass beides zu Unrecht geschehen
ist, versucht der zweite Beitrag von Norbert Fischer zu zeigen.18 Reiner sieht sich
von vornherein im Dienst „der Erneuerung des Christentums mit Hilfe der
Aufklärung" (287). Dieses Ziel verfolgt er zunächst ausgehend von der Philosophie
Christian Wolffs, dann von der Kants, die er auch gegen Fichte und Schelling
verteidigt. Eingehend setzt sich Reiner vor allem mit Kants Religionsschrift
auseinander, die er als eine „Grundlage und Ausgangspunkt für jede ernsthafte
Theologie" (301) erweisen will, in der „Religion in ihrer Reinheit als Lebensform"
gedacht wird. (302)

Ähnlich unbekannt ist heute Andreas Metz (1767-1839), Nachfolger von
Matern Reuss auf dem Lehrstuhl für Philosophie der Universität Würzburg.
Norbert Hinske zeichnet in seinem Beitrag19 das Porträt eines hochgebildeten
Gelehrten, der die Kantische Philosophie in seiner ganzen Breite kennt, zum Gegenstand

seiner Lehrtätigkeit macht und gegen die neuesten philosophischen
Strömungen (vor allem Schelling) in Schutz nimmt. Metz' besondere Aufmerksamkeit
gilt der Anthropologie, die er im Anschluss an Fries zur Fundamentalwissenschaft
erklärt (311).

Die Zeit von der Indizierung der Kritik der reinen Vernunft (16. Juni 1827) bis

zur Gegenwart - ihr wendet sich der vierte Teil des Bandes zu (Zur katholischen
Kant-Deutung nach der Indizierung der Kritik der reinen Vernunft) - zeichnet sich

sehen den drei Denkern liefert der Autor allerdings drei relativ voneinander losgelöste Einzel-
portraits.

18 N. Fischer: „Reduktion der Religion auf Moral? Gregor Leonhard Reiner O. Praem.

(1756-1807). Sein Lebensweg und seine Präsentation von Kants philosophischer Religionslehre",

283-302. (Diese Überschrift weicht von der im Inhaltsverzeichnis enthaltenen Angabe
ab.)

19 N. Hinske: „Andreas Metz (1767-1839). Zur Kontinuität des katholischen Frühkan-
tianismus", 303-314.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 477

durch eine zunehmende Distanzierung des katholischen Denkens gegenüber Kant
aus, die bis tief ins 20. Jahrhundert anhält.20 Der Versuch katholischer Denker
dieser Zeit, auf den Kritizismus zu reagieren, gestaltet sich zunächst jedoch noch
als eine Suche „nach Möglichkeiten, die Rationalität des Offenbarungsglaubens in
Auseinandersetzung mit Kants Erkenntniskritik neu zu begründen" (348). Vier
auf den Bereich erkenntnistheoretischer Grundlagenreflexion im deutschen
Sprachraum beschränkte schulbildende Beispiele solcher Versuche stellt der
Beitrag von Christoph Böttigheimer vor.21 Während der Münsteraner Dogmatiker
Georg Hermes (1775-1831) die Versöhnung des kirchlichen Offenbarungsverständnisses

mit der neueren Philosophie in einer Auffassung sieht, nach der der
Glaube die höchste Stufe menschlicher Erkenntnis ist und der praktischen
Vernunft ein erkenntnistheoretischer Primat zukommt (330), sucht Anton Günther
(1783-1863), der Begründer der Wiener theologischen Schule, diese Versöhnung
mit Blick auf Descartes in der Einsicht, dass der Mensch das Sein ausgehend von
der „Ichgewissheit seines Geistes" erfassen kann. Charakteristisch für den

Zugang der Tübinger Schule ist Johann Sebastian von Drey (1777-1853), der
ausgehend von Schelling und der Romantik insbesondere Kants Gottesbegriff und
dessen ungleiche Gewichtung von spekulativer und praktischer Vernunft kritisiert.

Seinem Versuch, „eine Synthese zwischen christlichem Glauben und modernem

wissenschaftlichem Bewusstsein" zu finden (345), wird sich noch einige
Jahrzehnte später Hermann Schell (1850-1906) anschliessen, der die gesuchte
Synthese in einer Erklärung findet, die „alle Wirklichkeit durch das Kausalgesetz auf
die selbstbewusste und selbstmächtige Tatwirklichkeit" zurückführt (346),
zugleich jedoch den moralischen Gottesbeweis zurückweist (347).

Eine bisher unbeachtete Mitschrift einer Vorlesung über Kant, die um 1830 an
der Universität Gregoriana in Rom gehalten wurde, bildet den Gegenstand des

Beitrags von Erich Naab22. Diese Mitschrift von Josef Ernst (1804-1869) - Autor
der Vorlesung ist Antonio Luigi Ferrarini S.J. (1788-1859) - zeigt, dass trotz der
Indizierung der Kritik der reinen Vernunft und einer gewissen Spannung zur
jesuitischen Ratio Studiorum unter den italienischen Jesuiten dieser Zeit ein authentisches

Interesse an einer Aufarbeitung der Philosophie Kants unter Einbeziehung
der zeitgenössischen italienischen Philosophie (P. Galluppi, A. Rosmini, F. Soave)
bestand.

Klaus Walter Littger zeigt in seinem Beitrag23 hingegen, wie sich zunächst der
wachsende Einfluss Kants auf die Übernahme 1813 eines neuen Klassifikationssystems

für die Eichstätter Provinzialbibliothek auswirkt - der Bibliothekar Karl
Wilhelm Neumayr (1759-1822) stützt sich dabei auf W.T. Krugs (1770-1842)
von G.S.A. Mellins (1755-1825) und Ch.G. Schütz' (1747-1832) Aneignung der
Kantischen „Architektonik" inspirierte Versuche zur Systematisierung der
Wissenschaften. Die mit der Zeit erfolgte wachsende Distanzierung zu Kant führt jedoch
1849 zu einer weiteren, von Joseph Georg Suttner (1827-1888) in Anlehnung an J.
Garniers (1612-1681) Aufstellungsschema der Pariser Jesuitenbibliothek durch-

20 Eine Wende in dieser Entwicklung markiert dem Herausgeber des Bandes zufolge J.B.
Lötz (Hg.): Kant und die Scholastik heute, Pullach b. München 1955.

21 Ch. Böttigheimer: „Immanuel Kant in den deutschsprachigen Schulen des 19.
Jahrhunderts", 323-349.

22 E. Naab: „Vorlesungen über Kant an der Gregoriana um 1830", 351-363.
23 K.W. Littger: „Neumayr versus Suttner / Krug vs Garnier / Kritische Vernunft vs

doctrinae divinae. Eichstätter Bibliothekssystematik im 19. Jahrhundert", 365-378.



478 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

geführten Revision der Ordnungssystematik, die der Theologie erneut einen
besonderen Rang unter den Wissenschaften zuerkennt (376).

Der Münsteraner Philosoph und Katholik Peter Wust (1884-1940) liefert das

Beispiel einer lebenslangen Auseinandersetzung mit der Philosophie Kants.
Robert Theis unterscheidet in seinem Beitrag24 drei Etappen dieser Auseinandersetzung.

In einer ersten Etappe steht Wust dem Kritizismus „sehr negativ" (379)
gegenüber - Wust wirft Kant einen reduktionistischen, einseitig am Modell der
mathematischen Naturwissenschaft orientierten Wissensbegriff vor und kritisiert
Kants Phänomenalismus, der unweigerlich zu Skeptizismus und Relativismus
führe. Eine positivere Sicht Kants wird in einigen 1924 veröffentlichten Zeitungsartikeln

deutlich. Wust unterscheidet nun zwischen Kants Intention - in
Anlehnung an Heinz Heimsoeth wird Kant eine authentische metaphysische und
antinaturalistische Intention zuerkannt - und dem Resultat der Kantischen
Philosophie, das einer „Kapitulation vor den agnostizistischen Mächten des
Zeitalters gleichkommt (388). In einem dritten, sachlicheren (390), aber letztlich
ambivalenten (395) Stadium seines Denkens betont Wust vor allem Kants
„Irrtümer", die „überspannte Forderung der formal-apriorischen Gegenstandserzeugung

aller Erkenntnis" (391) und die dualistische Aufspaltung „der theoretischpraktischen

Einheit der Menschenseele" (392).
Wie Kants Kritizismus von einigen bedeutenden katholischen Theologen des

deutschen Sprachraums rezipiert wurde, untersucht der Beitrag von Axel Schmidt
anhand der jeweils vertretenen Rationalitätsidealen und der Art und Weise, wie
letztere dem Kantischen gegenüberstehen.25 Der Autor hebt zwei unter
katholischen Theologen verbreitete Rationalitätsansätze hervor: das analogischer
Rationalität (analogia entis), von dem aus der Kritizismus als falsche, agnostische
und relativistische Philosophie beurteilt wird - Schmidt gibt hier Beispiele aus der
Enzyklika Pascendi von Pius X. sowie aus Texten der Jesuiten Viktor Kolb,
Andreas Inauen und Josef de Vries -, und das Ideal transzendentaler Rationalität,
von dem aus der Kritizismus in einem Idealismus mündet - Schmidt erwähnt hier
die Versuche Maréchals, Rahners, Verweyens und Pröppers, die jedoch selbst
dort, wo sie Kant nahe stehen (wie bei Pröpper), letztlich kein adäquates
Verständnis gegenüber dem Kritizismus als einer Position entwickeln, die von sich
aus schon „ganz im Dienste der Metaphysik und Theologie" steht (410).

Aus dem Blickwinkel der „begründungslogischen Implikationen der christlichen

Gottesrede" (424f.) nähert sich Klaus Müller diesen Autoren.26 In
Anlehnung an Positionen Dieter Henrichs zeigt Müller, dass die wichtigsten
Versuche, den Geltungsanspruch theologischer Rede zu begründen - die von Rahner,
Verweyen und Pröpper - im Ausgang „vom unhintergehbaren ,Ich denke' der
transzendentalen Deduktion [...] bzw. dem ,Faktum der reinen praktischen
Vernunft' [...] als kritisch-produktive Fortschreibungen von Kants Programm einer
transzendentalen Theologie" (425) zu denken sind.

Der von Philip Rossi S.J. gelieferte Überblick „über die Beschäftigung
katholischer Theologie mit der Philosophie Kants während des 19. und grossen Teilen

24 R. Theis: „Peter Wust und die .Autorität Kants'", 379-405.
25 A. Schmidt: „Vernunftkritik als praeambulum fidei? Die katholische Kantrezeption im

20. Jahrhundert im Spiegel leitender Rationalitätsideale", 406-419.
26 K. Müller: „Zur Bedeutung Kants für die gegenwärtige katholische Theologie in

Deutschland", 421-440.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 479

des 20. Jahrhunderts in den Vereinigten Staaten von Amerika" (441)27
unterstreicht, dass - von ganz wenigen Ausnahmen abgesehen, wie z.B. Orestes
Brownson (1803-1876) - erst die Einführung des transzendentalen Thomismus
nach dem 2. Weltkrieg (J. Maréchal, E. Gilson, J. Collins) zu einer engeren
Beschäftigung amerikanischer Theologen mit der Philosophie Kants geführt hat.
Bereits diese Rezeptionsbasis erlaube jedoch heute vor allem ausgehend von Kants
Einschätzung der menschlichen Endlichkeit und der Andersheit Gottes und ihrer
Ubereinstimmung mit der katholischen Lehre eine fruchtbarere und grundsätzlichere

Diskussion zwischen katholischer Theologie und Kritizismus (448ff.).
Der fünfte und letzte Teil des Werks ist Kants Wirkung in katholischen Ländern

Europas gewidmet. Vier von fünf Beiträgen befassen sich allerdings mit der
Kant-Rezeption in Frankreich, einer nur mit der italienischen Kant-Rezeption.
Der erste, von Jean Leclercq stammende „französische" Beitrag beschäftigt sich
mit Maurice Blondels (1861-1949) Rezeption der Philosophie Kants.28 Der Autor
untersucht zunächst das philosophische Umfeld, in dem Blondels Bekanntschaft
mit Kant stattfindet - V. Cousin, P. Janet, J. Lachelier, E. Boutroux und F.

Ravaisson -, ein Umfeld, das einer ernsthaften Auseinandersetzung mit Kant
gegenüber insgesamt aufgeschlossen ist, wenn auch die einzelnen Stellungnahmen
unterschiedlich und unterschiedlich kritisch sind. Der Autor vertritt die These,
dass Blondel - entgegen seiner eigenen Äusserungen und der üblichen Ansicht der
Forschung - bereits vor Abschluss seines frühen Hauptwerks L'Action (1893)
Kant indirekt durch diese Denker kennengelernt hat, und versucht anhand von
Textbelegen zu erweisen, dass diese Kant-Rezeption in sein philosophisches Projekt

eingeflossen ist, „die praktische Vernunft mit der theoretischen Vernunft zu
versöhnen" (479).

Eine Untersuchung des „französischen Anti-Kantismus in der Modernismuskrise",

seiner Ursprünge und Weiterentwicklung liefert hingegen der Beitrag von
Pierre Colin.29 Der Autor zeigt, wie der französische Anti-Kantismus dieser Zeit -
der seine Wurzeln im Traditionalismus eines de Bonald und Lamennais hat (486)
- wesentliche Impulse von der von Papst Leo XIII. eingeleiteten Restauration des
Thomismus und der damit verbundenen Gründung 1889 des Institut Supérieur de

Philosophie (Löwen) und 1894 der Revue néoscholastique erhalten hat, von denen
aus der spätere Kardinal Désiré Mercier zusammen mit anderen zur Bildung der
allgemeinen Meinung beigetragen hat, dass „1. Kant [...] der Zerstörer der
Metaphysik [sei]; 2. Kants Idee von der moralischen Autonomie [...] in direktem
Widerspruch zum Autoritätsprinzip der katholischen Morallehre [stehe], 3. Kants
Religionskritik [...] dem Philosophen die Letztverantwortung für die
Interpretation der Bibel zufweise]." (491 )30

27 P. Rossi S.J.: „Die Bedeutung der Philosophie Immanuel Kants für die gegenwärtige
katholische Theologie in den Vereinigten Staaten von Amerika", 441-460.

28 J. Leclercq: „Maurice Blondel als Leser Kants. Kritik des Lebens und Kritik der
Vernunft", 463—484.

29 P. Colin: „Der französische Anti-Kantismus in der Modernismus-Krise", 485-496.
30 Dass das „Institut Supérieur de Philosophie [...] von Leo XIII. mit Brevis vom 7. März

1894 geschaffen wurde" (487) ist allerdings inexakt. Als Gründungsschrift des Institut gilt die
Brevis Leos XIII. vom 8. November 1889, während in der Brevis vom 7. März 1894 der Papst
das Programm, die thomistische Ausrichtung des Instituts gutheisst und seine Eingliederung
als akademische Einheit der Universität bestimmt. Vgl. L. de RAEYMAEKER: Le Cardinal Mercier

et l'Institut Supérieur de Philosophie de Louvain, Louvain 1952, 68, 92f., 237-246.



480 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

Eine bisher stark vernachlässigte Rolle hat die Philosophie Kants in und um
die Entstehung des Personalismus gespielt, wie der Beitrag von Jean-Marie Paul
zeigt.31 Emmanuel Mounier (1905-1950), Gründer des Personalismus und der
Zeitschrift Esprit, sieht die Ähnlichkeit der Kantischen Freiheits- und
Gottesauffassung mit der eigenen (499-501) und bewundert die „Tadellosigkeit" (503)
der Kantischen Ethik, bemerkt aber auch kritisch, dass Kant keinen theoretischen
Raum für Sünde, Gnade, Schicksal und die Unnachahmlichkeit der Tat lässt.
Obwohl anthropologisch nicht begründet, sei der Kritizismus dennoch „existentiell
heilsam", insofern er „eine Etappe in einem Reifeprozess ist, den der Gläubige
durchzumachen hat, um gegen den Zweifel gefeit zu sein." (504) Näher an Kant
steht Lucien Laberthonnière (1860-1932), der wichtige Gedanken des Personalismus

schon vor Mounier formulierte (505). Laberthonnière, für den Thomas
von Aquin kein Christ sein kann, insofern er Aristoteliker ist (505) und für den
Glaubensahrheiten keine Vernunftwahrheiten für ungültig erklären dürfen (507),
sieht in Kant den Philosophen, der durch seinen Nachweis der „Relativität der
Erkenntis und des Wesens des Menschen" „die Möglichkeit der Metaphysik neu
begründet hat" (510). Er kritisiere zwar auch Kant an einzelnen Stellen, z.B. sei
das Transzendente nicht als das Unerkennbare, sondern als das Absolute zu
verstehen (512), doch weise zumeist Kant selbst in Richtung einer Lösung dieser
Schwierigkeiten, während man zuweilen - wie im Fall von Laberthonnières Deutung

der kantischen Freiheitslehre - sogar von einer „Katholisierung" Kants
sprechen müsse. (511)

Anders als durch die Uberschrift32 nahe gelegt, beschäftigt sich der Beitrag
von François Marty neben Maréchal auch mit einem anderen wichtigen Vertreter
der transzendentalen Theologie, Karl Rahner (1904-1984). Marty zeigt, wie
Maréchals Versuch, Kant zum privilegierten Gesprächspartner der Neuscholastik
zu machen - ein Versuch, der in Kant jedoch die Gefahr des Agnostizismus sieht
und deshalb eine dynamische Vermittlung mit Thomasisch-Aristotelischem
Gedankengut einleitet -, von Rahner aufgenommen und weitergeführt wird. Vor
allem durch seine Heidegger-Rezeption kommt Rahner zu einer transzendentalen
Theologie, die die von Maréchal eingeleitete Kant-Deutung zu einem Ansatz
ausarbeitet, der Maréchals Bedenken zerstreuen kann, indem die Erforschung der
apriorischen Bedingungen des Ganzen „der Existenz, in der Perspektive einer
grundlegenden Öffnung konzipiert" (523) ohne Preisgabe der Lehre Thomas von
Aquins erfolgen kann.

Einen Uberblick über die katholische Kant-Rezeption in Italien seit Beginn des

19. Jahrhunderts bis zum heutigen Tag liefert der Beitrag von Stefano Semplici33,
der in ihr drei Grundrichtungen unterscheidet. Die erste Grundrichtung ist in der
stark negativen Rezeption gegeben, die sich ausgehend von F. Soave über die
Indexierung zuerst von Charles Villers' Philosophie de Kant im Jahr 1817, dann
der Kritik der reinen Vernunft (1827), über Rosmini bis zu Johannes Paul II.
erstreckt und in Kants Idealismus die Wurzeln von Skeptizismus, Agnostizismus
und Atheismus sieht. Eine zweite Grundrichtung, die Kant eine grössere Aufmerksamkeit

widmet, ohne jedoch auf ein negatives Gesamturteil zu verzichten, wird
1924 in einem anlässlich des 200. Geburtstags Kants publizierten Bandes vor

31 J.-M. Paul: „Mounier, Laberthonnière, der Personalismus und Kant", 497-514.
32 F. Marty: „Joseph Maréchal SJ (1878-1944). Kritische Philosophie und Neuscholastik.

Eine transzendentale Theologie", 515-528.
33 S. Semplici: „Kant und der Katholizismus in Italien", 529-552.



Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus 481

allem durch A. Gemelli eröffnet und von Denkern wie E. Castelli und G.
Bontadini weitergeführt. Erst in den letzten Jahrzehnten kommt es jedoch unter
katholischen Denkern zu einer Uberwindung der Gegnerschaft zu Kant, wie der
Autor am Beispiel von D. Antiseri, A. Rigobello und V. Melchiorre zeigt.

Der Band - er wird abgeschlossen durch eine Zusammenfassung der einzelnen
Beiträge, ein Siglenverzeichnis, ein Literaturverzeichnis, ein Namenregister und
eine Biobibliographie der Autoren - liefert einen eindrücklichen und gut
dokumentierten Uberblick über einige der wichtigsten Momente katholischer Kant-
Rezeption, der vor allem in historischer Hinsicht Wertvolles leistet, und dort
insbesondere, wo an in Vergessenheit geratene Protagonisten und Episoden dieser
Rezeptionsgeschichte erinnert wird. Es ist jedoch schade, dass in diesem Durchgang

durch „Stationen einer wechselhaften Geschichte" gänzlich darauf verzichtet
wurde, Vertreter der Ansicht zu Wort kommen zu lassen, wonach Kant nach wie
vor eine Gefahr für den katholischen Glauben darstellt.



Rezensionen - Theologie / Theologiegeschichte

Horn, Stephan Otto (u.a.): Schöpfung und Evolution. Eine Tagung mit Papst
Benedikt XVI. in Castelgandolfo. Augsburg: Sankt Ulrich 2007. 192 S. ISBN 978-
3867440189.

1. Das Wörtchen „und" bringt einen erheblichen Interpretationsbedarf mit sich.
Schöpfung und Evolution sollen in Zürcher Schulen gelehrt werden - so
verlangten im Sommer 2008 mehrere Kantonsparlamentarier in einer Petition, die
von der Kantonsregierung abgelehnt wurde. „Die Schöpfungslehre beruhe auf
religiösen Grundlagen, während die Evolutionstheorie versuche, auf
wissenschaftlicher Grundlage möglichst genaue Antworten auf die Frage der Entstehung
und Entwicklung der Welt und des Lebens zu geben", meldete die Presse. Im
September veröffentlichte die Kirche von England eine offizielle Entschuldigung für
die Ablehnung der Evolutionstheorie Darwins und kreierte eine eigene Homepage
zum Darwinjahr 2009. Können Menschen, die an den Gott und Schöpfer des

Himmels und der Erde glauben, Darwins Evolutionslehre heute übernehmen und
nur vor den „social misapplications of his theories" warnen? Schöpfung und
Evolution: Liegt in dieser Formulierung eine Frage? Ein friedliches Nebeneinander?

Ein Waffenstillstand mit schwelendem Konfliktpotential? Die Spannung
erscheint allzu gross: Ist es Gott, der alles weise geschaffen und im Menschen sein
Ebenbild hervorgebracht hat? Oder hat die Natur durch einen brutalen Auslese-

prozess die Lebewesen auf die Erde geworfen? Allein die Fülle der literarischen
Produktion von heute zeigt, dass die Debatte nicht zu einer allseits annehmbaren
Lösung geführt hat. Immer noch erzeugt die Evolutionslehre einen starken Sog
zum Atheismus. Der Kreationismus interpretiert das und im Sinne von „Schöpfung

statt Evolution", die Theorie des „Intelligent Design" versucht die Versöhnung

durch die Interpretation „Schöpfung durch Evolution". Mit der Frage der
Entstehung des Menschen steht jedenfalls neu das Verhältnis von Glaube und
Vernunft, das Verhältnis der Theologie zu Naturwissenschaften auf dem Spiel.
Soll die Theologie sich auf die Scheidung zwischen „religiösen Grundlagen" und
„wissenschaftlichen Begründungen" zurückziehen? Rückt dann nicht die alte
Lehre von der doppelten Wahrheit nahe?

Papst Benedikt XVI. hat sich dieser Debatte im Kreis ehemaliger Schüler
zugewandt. „Wieso ist der ,Evolutionismus' mit seinem ideologischen Materialismus

fast so etwas wie eine Ersatzreligion geworden?", so formuliert Kardinal
Schönborn die bedrängende Frage (96). Denn unbeirrt lautet die Botschaft seit
150 Jahren: „If humankind evolved by Darwinian natural selection, genetic
chance and environmental necessity, not God, made the species." (Edward O.
Wilson: On Human Nature. Cambridge 1978, 1). Gott wird ersetzt durch Zufall
und Notwendigkeit - oder: soll ersetzt werden. Ist diese Ersetzung von Gott
durch Natur möglich? Warum ist sie für viele so einleuchtend? Auch der Schülerkreis

des Papstes müht sich um diese Frage, mit besonderer Intensität seit Jahren
Kardinal Schönborn. In diesem Buch, das eine Tagung des Jahres 2006 in der
päpstlichen Sommerresidenz wiedergibt, tritt die Logik des Dialogs, wie sie in
solchen Gesprächen häufig herrscht, klar hervor: Nach der Bekundung des

Wohlwollens für naturwissenschaftliche Forschung suchen die Theologen nach
einem Ansatzpunkt für Gottes Handeln in der Natur, und der Biologe versucht
die Unnötigkeit einer solchen Suche darzutun.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 483

2. Die Rolle des Gesprächspartners aus den Naturwissenschaften fiel bei der
hier dokumentierten Tagung Peter Schuster, Biochemiker aus Wien, zu. Er stellt
sich ganz hinter das „Darwinische Prinzip von Optimierung durch Variation und
Selektion" (25), das allerdings durch die Theorie der Erbpakete von Gregor
Mendel habe verbessert werden müssen. Abschliessend bekräftigt er: Wir
erkennen die biologische Evolution „als einen Prozess, der nach den Naturgesetzen
abläuft und der keiner Intervention von aussen bedarf" (55). Demgegenüber
machen die Theologen beständig Einwände über die missing links, über „die
fehlenden zahlreichen Ubergangsformen zwischen den Arten, die es auch nach
150 Jahren intensiver Forschung einfach nicht gibt" (96), so Kardinal Schönborn.
Das ruft nun wieder den Naturforscher zur Stelle, der dem Papst, der auch von
Lücken spricht, zwar zugesteht: „Die Lücken gibt es, und Sie haben zu Recht
nach den grossen Schritten der Evolution gefragt" (153). Der Naturwissenschaftler

versteht unter diesen Lücken jedoch nur Forschungslücken, die noch
nicht geschlossen sind, weil die Wissenschaft noch nicht beendet ist. Doch nach
dem bewährten Muster von Selektion und Mutation konnten schon viele, viele
Lücken geschlossen werden, und nichts trübt die Zuversicht, auch die
ausstehenden Lücken auf die gleiche Weise zu erklären.

3. Das Gespräch macht einen seltsamen Eindruck. Die beiden Seiten scheinen
wie siamesische Zwillinge verbunden zu sein. Auf beiden Seiten ist der gute Wille
nicht zu leugnen. Der Biologe hält die Evolutionslehre zwar nicht für ergänzungsbedürftig

durch ausserbiologische Faktoren, schlägt aber den Theologen durchaus
einen Punkt vor, wo sie mit ihren Fragen ansetzen könnten, etwa bei der nicht
kleinen Zahl von „Nadelöhren", die über den schmalen Korridor vom Urknall zur
Entwicklung des Menschen staunen lassen. „Und hier und nicht durch Eingriffe in
den Verlauf der biologischen Evolution [...] wäre Raum für einen Brückenschlag
zwischen Theologie und Naturwissenschaft" (56). Die Theologen selbst wollen
nicht unmodern sein. Sie akzeptieren also die Evolutionslehre, halten aber nach
einer Lücke im Modell Ausschau. Einig sind sich beide Seiten in der Auffassung,
nach der die Evolutionslehre eine echte Wissenschaft ist und das Erklärungspaar
„Mutation und Selektion" volle und echte Erkenntnis liefert. Weder der
Biochemiker auf der einen Seite noch die Theologen auf der anderen erkennen in
dem Paar „Mutation und Selektion" das Paar „Zufall und Notwendigkeit".
Wieder stossen wir auf die Vieldeutigkeit des kleinen Wörtchens „und": Obwohl
der Biochemiker vom Zufall spricht, der in der Mutation am Werke ist, behandelt
er diese Beobachtung wie echtes, kausales Wissen nach der Art, wie es in dem
anderen Begriff, der „Notwendigkeit" ausgedrückt wird. Ist das erlaubt? Darf
man das Wissensprinzip Notwendigkeit mit dem Nichtwissensprinzip Zufall
mischen und sagen: Jetzt weiss ich es, jetzt habe ich es verstanden?

In der Anerkennung der Wissenschaftlichkeit der Evolutionslehre sind sich
beide Seiten einig, ohne ihre Einigkeit als Fehlschluss zu erkennen. Nur möchten
die Theologen die geistige oder göttliche Wirklichkeit vor diesem Erklärungsanspruch

retten, während der Wissenschaftler die Evolutionserklärung für unbe-
rührbar hält und mit ihrer Vervollständigung rechnet. Nur ganz am Rande belässt
er den Theologen die Frage, warum denn die etwa hundert Naturkonstanten so
fein aufeinander angestimmt sind. Hier wird sein eigenes Prinzip des Zufalls ihm
auf einmal unplausibel. Doch was sollte uns eigentlich hindern, wirklich an den
Zufall zu denken? In der Theologie wie in der Naturwissenschaft löst der Zufall
aus höchst unterschiedlichen Gründen Abwehr aus: Die einen fürchten den
„blinden Zufall", der das Angesicht eines liebenden Gottes durch ein anonymes,



484 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

prinzipiell apersonales Schicksal auslöscht. Die anderen wollen den Zufall als

Störfaktor aus dem System vollständiger Erklärbarkeit vertreiben und ihn jetzt
schon als vorläufigen Platzhalter künftigen souveränen Wissens depotenzieren.

Warum nur schreckt uns der Zufall? Sind vielleicht sogar die schärfsten Gegner

im Disput um „Schöpfung und Evolution" gemeinsam Kinder der Moderne,
die nicht gern auf Uberblick und Verfügbarkeit verzichten wollen? Der einfache
Vorschlag, den Zufall als Grenze des Wissens und damit als unabschliessbaren
Interpretationsbedarf ohne Angst zuzulassen, eröffnet eine neue Freiheit im
Umgang miteinander wie im Umgang mit den Phänomenen: Die Evolutionslehre,
insofern sie auf Mutation und Selektion, d.h. auf Zufall und Notwendigkeit
gründet, ist Wissenschaft, insofern in ihr das Prinzip der Notwendigkeit herrscht,
sie ist nicht die Wissenschaft aller Wirklichkeit, insofern in ihr das Prinzip Zufall
anzutreffen ist. Die Theologie hat allen Grund, die Entdeckung des echten Zufalls
in den Naturwissenschaften nicht hämisch gegen deren Forschungen zu wenden,
sondern dankbar darin eine neue Chance zu erkennen: Wir könnten die alte
Gegenüberstellung von „Freiheit und Notwendigkeit" preisgeben, da jede Freiheit
auf ein erhebliches Mass von Notwendigkeit in Form verlässlicher Gesetzmässigkeiten

angewiesen ist. Stattdessen wäre zu zeigen, wie in Zufall und Notwendigkeit
die Spuren der Freiheit zu finden sind, welche die Theologie braucht, um

angemessen von göttlicher wie von menschlicher Freiheit reden zu können.

Guido Vergauwen

Kampmann, T. / Schärtl, T. (Hg.), Der christliche Glaube vor dem Anspruch des

Wissens. Münster: Aschendorff 2006. 170 S. ISBN 978-3-402-00410-4.

Der vorliegende Band enthält 6 Tagungs-Beiträge, welche „in historisch-systematischer

Perspektive einige der herausragenden Bestimmungen des Verhältnisses
von Glauben und Erkennen in der langen Tradition intellektueller Selbstverge-
wisserung des christlichen Glaubens" thematisieren (v).

Die Auseinandersetzung mit dem Vorwurf der intellektuellen Unzulänglichkeit
des Christentums eröffnet M. Fiedrowicz' Beitrag „,Wir dienen dem Logos'. Die
Vernünftigkeit des Glaubens in der Argumentation frühchristlicher Theologen"
(1-14). Fiedrowicz schildert darin die Provokation, die vom Christentum für die
antike Welt ausging, welche den biblischen Glaubensappell als
„Logosmissachtung" abqualifizierte (3). Vor dem Hintergrund des antiken Glaubensverständnisses,

welches bei Parmenides, Piaton und Aristoteles erhoben wird,
entfaltet Fiedrowicz den von Galenos, Lukian von Samosata, Celsus, Porphyrius,
Julian Apostata u.a. dem Christentum gemachten Vorwurf, den elementarsten
Begründungsansprüchen und dem „Bildungsideal des antiken Menschen" nicht zu
genügen (5). Durch Rekurs auf die apologetischen Entwürfe von Klemens von
Alexandrien, Origenes, Arnobius, Theodoret von Cyrus und Augustinus zeigt er
exemplarisch auf, wie für die Vernünftigkeit des Glaubensaktes bzw. der christlichen

Glaubensforderung argumentiert wurde. Er skizziert des Weiteren die
geistesgeschichtliche Entwicklung, welche dazu führte, dass das Christentum in
der Spätantike zum „Anwalt der Vernunft" (9) wurde und sich zunehmend dem
Anspruch der Rationalität stellte, während „die pagane Philosophie mehr und
mehr in den Sog des Irrationalen geriet" (12). Der letzte Teil des Beitrags handelt
von der Entstehung der spekulativen Theologie bei Klemens von Alexandrien,



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 485

Origenes und Augustinus angesichts des Gnostizismus und des u.a. von Irenäus
von Lyon propagierten simplicitas fidei-Ideals.

V. Leppin beabsichtigt mit dem Beitrag „Der korrigierte Aristoteles. Theologie
und Philosophie bei Wilhelm von Ockham" (15-41), die geistesgeschichtliche
Einordnung Ockhams „in den breiten Diskurs theologisch-philosophischen
Gesprächs um 1300 [..] zu konturieren" (26). Er skizziert dazu, wie Ockham auf
die Herausforderung seiner Zeit in Form „eines vorurteilsfreien, konsequenten
Aristotelismus" reagierte (28), ohne dabei „Aristoteles christlich zurechtzubiegen"
(30). Durch die erkenntnistheoretischen Überlegungen der Aristoteliker waren
vor allem zwei Problemstellungen virulent geworden: zum einen die Frage nach
dem Gewissheitsgrad des Glaubens, dem keine Evidenz eignet; zum anderen „die
Frage, wie sich der Anspruch, durch den Glauben Zugang zur Wahrheit zu haben,
mit der aristotelischen Lehre von den fünf Vernunfttugenden, welche die Wahrheit

gewährleisten, vertragen sollte" (30). Leppin zeigt auf, wie Ockham für die
Theologie durch den Gebrauch der Logik eine formale, nicht aber eine materiale
Evidenz zu verteidigen sucht. Die Grenzen der Anwendbarkeit des logischen
Verfahrens in der Theologie lotet er in der Auseinandersetzung mit der „Logizität
von Gottes Handeln und der A-Logizität von Gottes Sein" aus (33). Für Leppin
ist Ockham kein Nominalist, sondern ein Konzeptualist (35). Nur hinsichtlich
seiner Argumentationsweise, nicht aber in Bezug auf sein Weltbild ist Ockham
Rationalist (39), der den Glauben für eine „Größe sui generis" erachtet, „die dem
wissenschaftlichen Erkennen und der Philosophie [..] gegenüber eine selbstbe-
wusste Eigenständigkeit behaupten kann" (41).

K. Müller vertritt im Beitrag „Athen versus Jerusalem, via Jena. Neuzeitliche
Weichenstellungen im Vernunft-Glaube-Problem" (43-68) die These, „dass ein
konsistentes Zusammenhalten von Vernunft und Glaube ohne Einbezug der
monistischen Denkform nicht möglich sein wird" (68). Die Dringlichkeit, die im
Frühidealismus vorgenommenen Weichenstellungen im heutigen „Diskurs über
die Vernunft-Glaube-Relation" zu berücksichtigen (47), zeigt sich für Müller ex
negativo in der „Geschichtsferne" der Position von J.B. Metz, wie sie in dessen

Disput mit J. Habermas zu Tage tritt (43-49). Nachdem die bis heute virulenten
Problemkreise der Theologie - wie etwa „Monotheismus versus Kosmotheismus
(oder Pantheismus), Universalismus versus Kulturalismus, Begründungswilligkeit
versus Fundamentalismus" - „nur im Horizont der damals freigesetzten Frage
und ihrer anvisierten Lösungsmöglichkeiten zureichend verstanden werden
können" (48), analysiert Müller in den Abschnitten „Lessing und der
Pantheismusstreit" (49-53) und „Reinholds religionshermeneutische Versöhnung von
Vernunft und Glaube" (53-61) neben dem Ausgangspunkt auch einen der
Höhepunkte der zwischen 1781 und 1831/82 angesiedelten „Sattelzeit der Moderne"
(48). An der Gestalt H. Heines wird im Schlussteil nachgewiesen, worin „heute
die eigentliche Herausforderung dieser philosophisch-theologischen Grundfrage"
(49) im Antagonismus von Monismus und Monotheismus bzw. von Vernunft und
Glaube besteht.

A. Koritensky sondiert in seinem Beitrag „,Das Leben kann zum Glauben an
Gott erziehen'. Wittgenstein über die Gründe des Glaubens" (89-86) jene
Momente in Wittgensteins Religionsphilosophie, welche für die Fundamentaltheologie

fruchtbar gemacht werden können. Er verweist diesbezüglich auf
Wittgensteins Unterscheidung von „rationalen Begründungen und den Gründen
des Glaubens" (70) und auf die Bedeutung, welche Wittgenstein jenen Gründen
beimisst, „die über die argumentative Begründung hinausgehen" (73). Dass „das



486 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

rationale Moment in den Gründen der Religion" (77-80) bei Wittgenstein nicht
zu kurz kommt, weist Koritensky mit Verweis auf dessen Sicht der Durchdringung
von Vernunft und Religion nach (80). Im Schlussteil reflektiert Koritensky
zunächst auf „die Funktion von Sprachspielen im Christentum" und „in der
Außenperspektive zur Religion" (82-85), bevor er Wittgensteins Perspektive auf
Theologie und Christentum einer kritischen Würdigung unterzieht (85f.).

T. Schärtl führt in seinem umfangreichen Beitrag „Der religiöse Glaube im
Windschatten des Wissensbegriffs? Anfragen an den Entwurf Alvin Plantingas"
(87-146) in Plantingas Erkenntnistheorie ein. Der Hinführung ist ein knapper
Uberblick über die Gegenwartsdebatte um Vernunft-Standards vorgeschaltet (91-
96). Da Plantingas Entwurf auf „Feinarbeiten am Wissensbegriff" abzielt, „in
deren Spuren der religiöse Glaube bzw. die Rationalität des christlichen Glaubens
verhandelt wird" (90), referiert Schärtl die durch E.L. Gettier aufgeworfenen
„Probleme des Wissensbegriffs" und die von J.P. Moreland und W.L. Craig
diesbezüglich vorgeschlagenen Modifikationen (98-100). Plantingas eigenen Ansatz
entfaltet Schärtl in Auseinandersetzung mit Internalismus, Kohärentismus und
Evidentialismus. Dazu werden die zwei Etappen, in denen Plantinga vom Eviden-
tialismus und klassischen Foundationalism in Richtung eines externalistischen
Foundationalism abrückt, rekonstruiert (109-121). Wenngleich Schärtl Plantingas
Konzeption als epochal würdigt, unterschlägt er nicht die von Kritikern
geäußerten theologischen, erkenntnistheoretischen und methodologischen Anfragen
an das „Aquin/Calvin-Modell" (121-128). Indem Plantinga „die De-jure-Frage
(Rechtfertigung des Theismus) von der De-facto-Frage (Wahrheit des Theismus)"
unterscheidet (125), unterstellt er dem Theismus einen „Wahrheitswert
unabhängig vom Rationalitätsstatus" und bedient sich damit eines „krypto-fideistisch
und letztendlich zirkulären" Verfahrens (126). Auf dem Hintergrund einer
erkenntnistheoretischen und religionsphilosophischen Kritik an Plantinga, in der Schärtl
die Eigenart religiöser Erfahrung und die Freiheit des Glaubens herausarbeitet
(128-134), stellt er im Schlussteil des Beitrags sein alternatives Konzept vor. In
diesem entwickelt er die Basalität des Glaubens, im Anschluss an L. Wittgensteins
Über die Gewissheit, nicht entlang der Vorgaben des Wissensbegriffs (134).
Zentral für Schärtls Alternativmodell sind die Begriffe „Uberzeugung" und
„Weltbild", anhand derer „die Plastizität und Dynamik von Begründungsansprüchen

und Begründungsleistungen" besser als in Plantingas Modell
hervorgehoben werden kann (143).

Im letzten Beitrag des Bandes, „Die sapientiale Vermittlung von Glauben und
Wissen bei Ignatius von Loyola" (147-170), tritt T. Kampmann für einen
erweiterten Vernunftbegriff ein, der „über die engen Grenzen naturwissenschaftlicher

Rationalität hinaus [..] ethischen und auch ästhetischen Denkformen
Raum gibt" (147). Aus den ignatianischen Geistlichen Übungen lassen sich für
eine derartige sapientiale Denkform „wichtige Einsichten für die Frage nach der
Rechtfertigung des Glaubens vor der Vernunft gewinnen" (147). Von zentraler
Bedeutung für Kampmanns Modell der philosophischen Rechtfertigung des

religiösen Glaubens, sind die Begriffe „Lebensform" und „Wahl". Mit ihnen will
Kampmann zum Ausdruck bringen, dass der Glaube in erster Linie nicht „ein
Fürwahrhalten von Glaubens- und Lehrsätzen, sondern [..] eine lebendige Praxis
ist", die aber eine „kognitive Sicht auf die Welt" mit einschließt (155). Die
rationale Akzeptierbarkeit der Wahl einer religiösen Welt- und Selbstdeutung gilt
es zu erweisen. Kampmann schließt sich diesbezüglich K. Rahner an, der im
Aufsatz Einige Bemerkungen zu einer neuen Aufgabe der Fundamentaltheologie auf



Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus 487

die ignatianischen Wahlregeln als hilfreiches Instrumentarium für die „Reflexion
auf die Vernünftigkeit einer solchen Entscheidung" verwiesen hatte (156). In
einem ersten Schritt schildert Kampmann „die Geburtsstunde der Geistlichen
Übungen" im Leben des Ignatius (148-157). Im Anschluss daran zeigt er anhand
der Konzepte der „Wahl" und der „Unterscheidung der Geister", die
religionsphilosophische Brisanz der Geistlichen Übungen auf (157-165). Er berücksichtigt
dabei die von A. Haas und K. Rahner vorgelegten Erläuterungen zu den
Exerzitien. Im Schlussteil versucht er die Geistlichen Übungen als „ein herausragendes
Beispiel für eine weisheitliche oder sapientiale Denkform" zu explizieren, welche
„die Frage nach den Möglichkeiten der Orientierung in der Lebensführung des

Einzelnen" zum Gegenstand hat (166).
Mit dem Sammelband liegt ein sehr lesenswerter fundamentaltheologischer

Beitrag vor, der sich durch qualitativ hochstehende und intellektuell anspruchsvolle

Artikel auszeichnet. Nicht zuletzt durch die Ausführungen von Müller und
Scbärtl gewährt der Band Einblicke in profilierte aktuelle Forschungsvorhaben.
Besonders wertvoll ist die in mehreren Beiträgen explizit bzw. implizit geführte
Auseinandersetzung mit der sprachanalytischen Religionsphilosophie, welche
deren Stärken, aber auch deren Grenzen und Einseitigkeiten aufzeigt. Etliche
Autoren dieses Bandes geben damit eine „hermeneutische Hilfestellung, [..] um zu
verstehen, warum sich kontinentaleuropäische Theologie und angloamerikanische
Religionsphilosophie gelegentlich mit Staunen oder Kopfschütteln begegnen"
(88). Durch die Forderung nach Betrachtung „aller Gründe, die [neben der
theoretisch-rationalen Rechtfertigung des Glaubens] zum Glauben führen und ihn
stützen können" (86), die Warnung vor einem „kognitiv fokussierten Begriff des

religiösen Glaubens", der es nicht mehr erlaubt, den Glauben als „ethisch-soziale
Praxis, als Einstellung oder emotionale Disposition zu verstehen" (89), das

Bemühen um einen „epistemischen Modus" neben Meinen, Glauben und Wissen
(135) und schließlich durch das Ringen um einen „erweiterten Vernunftbegriff"
(147), bereichert die Untersuchung die systematische Reflexion des christlichen
Glaubens. Darüber hinaus bietet sie bedenkenswerte Antwortversuche gegenüber
den Engführungen „in bestimmten Ansätzen der analytischen Religionsphilosophie

[dar], die ausschließlich auf die propositionale Dimension des Glaubens
setzen" (167). Angesichts dieser beachtlichen Leistung ist es verschmerzbar, wenn
nicht jeder einzelne Beitrag dezidiert zur Leitthematik des Bandes, nämlich dem
Status des christlichen Glaubens vor dem Anspruch des Wissens, Stellung bezieht.
Demgegenüber stellt die allzu geringe Schriftgröße, in der die Beiträge gehalten
sind, ein echtes und störendes Manko dar.

Christoph Johannes Amor

Keppeler, Johannes: Kirchlicher Lobbyismus? Die Einflussnahme der katholischen
Kirche auf den deutschen Staat seit 1949. Marburg: Tectum-Verlag 2007, 300 S.

ISBN 978-3-8288-9236-1.

Mit der Arbeit über den kirchlichen Lobbyismus in Deutschland nach 1949 hat
der Autor Johannes Keppeler ein neues theologisches Terrain betreten. Damit hat
er eine Pionierarbeit geschrieben. Viele wissenschaftliche Arbeiten versuchen sich
daran, quer zu denken, unbetretene Pfade zu gehen und so neue Forschungsfelder
zu erschließen. Doch führen viele dieser Arbeiten ins Leere, da sie (künstlich)
wissenschaftliches Neuland schaffen. Damit stellt sich die Frage: Eröffnet die vor-



488 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

liegende an der Frankfurter Universität als Dissertation eingereichte Forschungsarbeit

ein neues, fruchtbares Forschungsgebiet oder ist sie ein singuläres Kon-
strukt, das bald in Vergessenheit gerät?

Nach einer knappen Einleitung setzt sich der Autor mit dem Phänomen des

Lobbyismus in Deutschland, Europa und den Vereinigten Staaten von Amerika
auseinander. Hierbei entwirft er folgende Definition: „Lobbyismus meint primär
die Systeme der aktiven Einflussnahme von Interessengruppen, politischen
Einflussgruppen sowie Kirchen und religiös-weltanschaulichen Gruppen - bzw.
deren Repräsentanten - auf (supra-)staatliche Instanzen von Legislative,
Exekutive und Justiz - bzw. deren Repräsentanten - in der Demokratie. Sekundär
meint er die Informationsbeschaffung zwischen ersteren und letzteren" (23).
Systematisch-theologisch versucht der Autor, mit Hilfe der vier Grundbestimmungen

von Kirche sowie eines Kerngedankens des Zweiten Vatikanums
(Gemeinschaft der Glaubenden als Heilssakrament), erste Hinweise zu geben, welche
Zusammenhänge zwischen der katholischen Ekklesiologie und dem kirchlichen
Lobbyismus gesehen werden können. Außerdem wird auf die Verhältnisbestimmung

von Kirche und Staat im CIC/1983 und dem deutschen Staatskirchenrecht

eingegangen.
Stellenweise erscheint der zweite Teil langatmig. Ist die ausführliche

Darstellung des Lobbyismus als politische Handlungsform sehr instruktiv, hätte die
Beschäftigung mit den vier kirchlichen Grundbestimmungen sowie mit dem
deutschen Staatskirchenrecht und dem Kirchenrecht prägnanter formuliert werden
können. Der Autor könnte der Leserschaft mehr Vorwissen zutrauen. Das hätte
die Wiederholungen von allgemein bekanntem Wissen überflüssig gemacht.
Insgesamt bietet der zweite Teil aber einen guten Uberblick der unterschiedlichen
Aspekte, die das komplexe Thema betreffen.

Der dritte Teil handelt von den konkreten Formen des kirchlichen Lobbyismus

in Deutschland: Diplomatischer Lobbyismus, Körperschaftlicher Lobbyismus

und Privatrechtlicher Lobbyismus. Wahrscheinlich werden zur besseren

Vergleichbarkeit alle Formen nach dem gleichem Muster analysiert. Dies hat aber
den Nachteil, dass individuelle Aspekte der jeweiligen Formen des kirchlichen
Lobbyismus nicht genügend zur Sprache kommen. Der statische Charakter dieser
Analyse wird außerdem durch die skizzenhafte, teils oberflächliche Bearbeitung
der gewählten Charakteristika unterstützt. Trotz dieser Mängel ist dem Autor zu
Gute zu halten, dass es ihm gelungen ist, die Komplexität und Formenvielfalt des

kirchlichen Lobbyismus in Deutschland mit einem brauchbaren Begriffsinstrumentarium

zu systematisieren. Auch die Begründung, weshalb rechtliche Begriffe
theologischen vorgezogen werden, überzeugt: „Die Verwendung der rechtlichen
Terminologie wurde einer theologischen vorgezogen, da die Arbeit einerseits be-

wusst auch von Nichttheologen verstanden werden will und da sich mitunter die
rechtliche Verfasstheit und das lobbyistische Engagement bedingen" (250). Ein
weiterer Grund könnte hinzugefügt werden. Der Gebrauch rechtlicher Termini
besitzt einen höheren Grad an Objektivität als der theologischer.

Offensichtlich hat Johannes Keppeler den juristischen Stil der Urteilsverkündung

als Strukturmuster für seine Dissertation übernommen. Nachdem er im
zweiten Teil der Arbeit darlegte, dass man von kirchlichem Lobbyismus sprechen
kann, und im dritten Teil, wie sich dieser in Deutschland ausdrückt, widmet er
sich im vierten Teil mit einem geschichtlichen Rückblick auf die Grundmodelle des

Kirche-Staat-Verhältnisses und im fünften Teil deutet er schließlich den kirchlichen



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 489

Lobbyismus ekklesiologisch. Diese Vorgehensweise ist plausibel und korrespondiert
in ihrer Klarheit mit dem schnörkellosen und eindringlichen Sprachstil.

Zu Beginn der ekklesiologischen Interpretation des kirchlichen Lobbyismus
diskutiert der Autor den "Wandel der kirchlichen und staatlichen Sozialgestalt.
Hierbei verweist er auf den Mitgliederschwund in der katholischen Kirche, der
einen politischen Bedeutungsverlust nach sich zieht, und auf die wachsende
Bedeutung der Zivilgesellschaft für das staatliche Handeln. Vor diesem Hintergrund

hält der Autor „eine Neupositionierung der kirchlichen politischen Einfluss-
nahme" (174) für notwendig. Eine Möglichkeit, auch mit einer zahlenmäßig
kleineren Kirche politisch für die Interessen Schwacher einzutreten, sieht der
Autor im kirchlichen Lobbyismus gegeben (vgl. 175). Dieser religionssoziologische
Einstieg in die ekklesiologische Deutung erscheint wichtig, da er die theologische
Sichtweise an die realen Gegebenheiten rückbindet. Bevor der Autor Kriterien für
die „richtige theologische Gestalt des Kirchlichen Lobbyismus" entwickelt,
erörtert er das Verhältnis zwischen katholischer Kirche und der Staatsform der
Demokratie und bespricht den Offentlichkeitsauftrag der katholischen Kirche in
seinen Wesenszügen. Die Kriterien für einen kirchlichen Lobbyismus, die auf den
Ergebnissen des Zweiten Vatikanums sowie auf den Prinzipien der katholischen
Soziallehre basieren, eröffnen einen theologischen Horizont für das neue
Forschungsfeld: kirchlicher Lobbyismus. Sie bedürfen jedoch einer vertieften und
ausdifferenzierten theologischen Durchdringung. Dieser „Entwurfscharakter" zeigt
sich auch bei der „Ausgestaltung der Kriteriologie". Doch ist hier einräumend
festzuhalten, dass auf diesem Gebiet noch viel Forschungsarbeit geleistet werden
kann.

Die letzten Bemerkungen lassen bereits erkennen, welche Antwort auf die
einleitende Frage zu geben ist. Diese vorgelegte Dissertation ist mehr als ein
künstliches Konstrukt. Sie ist innerhalb der christlichen Gesellschaftslehre ein
bedenkenswerter theologischer Entwurf, der einen Beitrag dazu leistet, dass die
katholische Kirche auch in Zukunft ihrem Auftrag, sich für die Schwachen in
dieser Welt politisch zu engagieren, gerecht wird. So kann dieser Arbeit eine breite

Rezeption gewünscht werden.

Justinus C. Pech OCist.

Krenski, Thomas: Hans Urs von Baltbasars Literaturtheologie Schriftenreihe
THEOS 76). Hamburg: Verlag Dr. Kovac 2007. 428 S. ISBN 978-3-8300-2890-1.

Thomas Krenski, ein profunder Experte der Theologie Hans Urs von Balthasars,
legt mit diesem Buch eine Essaysammlung aus etwas mehr als einem Jahrzehnt
vor, die sich nicht nur unter die vielen Monografien und Aufsatzsammlungen
reiht, die rund um den 100. Geburtstag Balthasars publiziert worden sind;
Krenskis Schrift versucht - und das hebt sie aus der Menge heraus - einen Blick
auf Balthasar zu werfen, der nicht aus einem Spezialwinkel ein Detail erhebt,
sondern Profil und Panorama dieses großen Schweizer Seelsorgers und Theologen
umreißt und umkreist. Das entspricht Balthasars eigenem Denken und Leben, den
die theologische Handbuchwissenschaft nie interessierte, weil sie das Detail
forciert und Blick und Gehörs fürs Ganze verliert.

Noch ein Zweites schafft eine Brücke zwischen Balthasar und Krenski:
Balthasar war Hochschulseelsorger und fand als solcher, wie Krenski in den eher
biografischen Sequenzen seines Buches zeigt, zur nochmaligen Konturierung



490 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

seiner eigenen Lebens- und Denklinien; Krenski ist zurzeit Hochschulseelsorger
in Mainz - und als solcher wendet er sich zurück an die Theologie, die ihn vor
mehreren Jahren angesprochen hat, nachdem er nach seiner Promotion in Freiburg

(die Dissertation wurde unter dem Titel Passio Caritatis 1990 veröffentlicht)
die theologische Arbeit zugunsten seines Wunsches nach pastoraler Tätigkeit
beiseite gelegt hatte (1). Mainz und der weitere deutsche Raum bilden denn auch
das Zentrum von Krenskis Umschau und Wahrnehmung dessen, was zu Hans Urs
von Balthasar gearbeitet wurde; dabei fällt etwas in den Schatten, dass es auch
östlich von Salzburg beträchtliche Spuren der Balthasar-Rezeption gibt, die
hinreichen bis in den südosteuropäischen Raum. Aufgrund seines Sammelverfahrens

von Aufsätzen ergibt sich zudem, dass manche nicht notwendige
Wiederholungen auftauchen, besonders markant im Zusammenhang mit Adrienne von
Speyr, jener Frau, mit der Balthasar fast drei Jahrzehnte hindurch sehr eng
verbunden war, oder auch in Fußnoten (vgl. 65f.-272).

Im Titel seiner Publikation bezieht sich Krenski auf den in der Theologie
unüblichen Begriff der Literaturtheologie, von dem er zeigt, dass dieser im Jahr
I960 erstmals auftauchte und von Alois Haas, einem engen geistigen Begleiter
und Vertrauten Hans Urs von Balthasars, für Balthasars dreibändige Apokalypse
der deutschen Seele verwendet wurde. Wie Haas, so versteht auch Krenski Literatur

als „locus theologicus" (11) bei Balthasar, der vor allem bei katholischen
Dichtern Ergiebigeres fand „als in der etwas engbrüstigen und bei kleiner Kost
genügsamen Theologie unserer Zeit" (H.U.v. Balthasar, zit. 25). Aufgrund dieser
Voraussetzung hat Krenski versucht, die einzelnen literaturtheologischen Topoi
in offener Weise (systematisch-)theologischen Feldern zuzuordnen, um dadurch
Möglichkeit und Schwierigkeit einer solche schultheologischen Rezeption Balthasars

vorweg schon anzudeuten. In elf Kapiteln hat er dieses Unternehmen
durchgeführt.

- „Dass alles Geschriebene sich der Theologie nährt". Was ist Literaturtheologie
(5-25). In dieser als Einleitung gedachten Hinführung entfaltet Krenski den
Begriff der Literaturtheologie und konturiert von ihm aus das Opus Balthasars.
Dadurch entdeckt er eine wichtige Aufgabe, die tatsächlich bis heute unerledigt
ist: „Eine ausführliche Untersuchung der Theologie Balthasars als Literaturtheologie

steht noch aus." (24).
- Die Rolle gibt dir der Dichter. Theologische Anthropologie (27-52). Balthasar

hat im Topos des Dramas etwas spezifisch Christliches geltend gemacht: das
Thema der Sendung. Sendung personalisiert den Menschen von Gott her, und
zwar so, dass die dramatische Differenz von Rolle und Person sich schließlich
aufhebt. Möglich ist das durch das christologische Motiv des Rollentausches (S. 50)
- ein patristischer Gedanke, von dem aber in diesem Zusammenhang fraglich
bleibt, inwiefern er unter neuzeitlich anthropologischen Bedingungen (abgesehen
von den de- und rekonstruktiven Denkansätzen der Gegenwart) noch das

vermitteln kann, was er einstmals als Thema aufwarf.
- Seinsdichtung als Wahrheitsform. Trinitarische Gotteslehre (53-91). Auch

hier findet Krenski, wie sehr Literaturtheologie als Form das Gottdenken Balthasars

bestimmt hat, so dass er Balthasars Rückgriff auf Rilkes Dichtung und die
daraus entstehende „trinitarische Ontologie in weiten Teilen als poetische
Metaphysik" (60) bezeichnen kann, die sich dem Werden verschreibt (73). Implizit ist
damit das ganze trinitarische Spiel der göttlichen Selbstentfaltung bis hin zu den
mitunter seltsam ausgedrückten Variationen dialektischer Entzweiungsformen
Gottes von Gott vorweggenommen, das sowohl zu Balthasars prägnanter Trinitäts-



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 491

théologie zählt wie auch zu deren fundamentalen Problemen: Denn dadurch
zerfällt die monotheistische Basis der Tendenz nach. Ahnliches gilt für die sich
daraus ableitende christologische Interpretation der Unterfassung von Welt,
Mensch und gegengöttlichem Abgrund durch den Erlöserchristus, die aus der
Literaturmetaphorik kommt (87), doch durch ihr hochdramatische Form und
deren Schau sowohl den Monotheismus als auch die herrliche Erhabenheit des

Ewigen unterminiert. Krenski meint, das alles führte dazu, dass sich Balthasar für
die Schultheologie als einigermaßen „rezeptionsresistent" (88) erwiesen habe.
Doch dürfte diese Resistenz nicht allein in der Form des Gebotenen liegen,
sondern wohl auch in deren inhaltlichen Folgen, die zwar trinitätstheologisch
auch in andern Ansätzen immer wieder auftauchen, jedoch in Bezug auf die
theologische Grundunterscheidung des einen göttlichen Wesens und seiner ihm
zu- und untergeordneten Hypostasen Unschärfen nach sich ziehen, die mitunter in
die Richtung des Mythologischen deuten können.

- Der Heilige auf der Bühne. Christologie / Soteriologie (93-121). Diese
mythologischen Schattierungen verstärken sich in diesem christologischen
Abschnitt, die Krenski erwähnt, doch nicht kritisch bedenkt: Der leidende Gottvater
ist bei Balthasar präfiguriert im euripideischen Agamemnon (104). Drei Seiten
später bringt Krenski - thematisch folgerichtig, theologisch problematisch -
Balthasars Problematisierung des „(jüdischen) Monotheismus" (107), wodurch bei
Balthasar ein religionsgeschichtliches Ablösungsschema entsteht, das mythologisch

begleitet wird und theodramatisch von fern ein wenig an Joachim von
Fiores Geschichtsstadien erinnert (108) - auch das nochmals ein Indiz, dass die
Entschiedenheit und Härte des biblischen Monotheismus bei Balthasar nicht
ertragen und zugunsten seiner trinitarischen Dramatik erweicht wird.

- La Muse qui est la Grâce. Theologische Ästhetik (123-153). Zur Literatur als

theologischer Quelle gehörte bei Balthasar auch die Musik, die ihm allerdings
nach eigener Darstellung mit seinem Eintritt in den Jesuitenorden 1929 abhanden
kam. (128). In diesem Abschnitt liefert Krenski viel Biografisches und
Rezeptionstheoretisches.

- „Eine Mutter ist da ..." Spracherwerb und Ekklesiologie (155-204). Eines der
theologischen Zentren Balthasars lag in seiner Ekklesiologie, in der Mütterliches
und Weibliches betont wurden gegen eine geschlechtlich monistische Kirche; in
diesem Zusammenhang weist Krenski auf die wahrscheinliche Bedeutung von
Adriennes Auditionen (173-175) hin, die in Balthasar die „Aufmerksamkeit für
die Theologie der Mystikerinnen" (175) geweckt haben soll. Auch auf
Umstrittenes kommt er zu sprechen, so auf den Vorhalt, Balthasar habe sich nach
dem 2. Vatikanischen Konzil eher ekklesial-reaktionär gezeigt. Dem hält Krenski
ganz zu Recht entgegen, indem an Balthasars Kampfschrift Schleifung der
Bastionen aus dem Jahr 1952 erinnert: „Sein Verhängnis war, dass er nahezu zwanzig
Jahre früher aufgebrochen war als die meisten." (197). Und durch seine
Jahrzehnte lange Kritik am Opus Dei, dessen „Machtgebahren" (200) und
widersinnigen Paplismus (203) er immer wieder kritisiert hat, zeigte er sich als ein
Mann der kirchlichen Mitte.

- In den Abschnitten Dichtung und Theologie waren Fixsterne. Akademiker- und
Studentenpastoral (205-248) sowie Transkription als Literaturtheologie. Charis-
matik (249-284) erarbeitet Krenski viel Biografisches: Balthasars divergente
Beziehungen als Seelsorger, die zeigen, dass Balthasar von einer Unbedingtheit
ergriffen war, die auch seine Freundschaften formte oder zerbrechen konnte, vor
allem aber sein vielschichtiges und trotz Balthasars Klarstellungen und mitunter



492 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

überdeutlichen Hinweisen unklares, schillerndes Verhältnis zu Adrienne von
Speyr. In Krenski Einschätzung war Adrienne tatsächlich wesentlich für Balthasar,
und zwar als diejenige, deren Werk sich tatsächlich mit dem seinen als Einheit
erweisen lassen soll (266). Gerade in diesen Sequenzen aber zeigt sich, wie sehr die
Beziehungen Balthasars auf jene Visionen und Auditionen Adriennes zu einer
theologisch schwer erträglichen Form in der Trinitätstheologie geführt haben: In
solcher Schau entstehen mitunter tritheistische Momente, die nochmals Balthasars

Aversion, was er den abstrakten Monotheismus nannte, erklärbar macht,
theologisch deswegen aber nicht verständlicher. Krenski hat diesen Vorwurf auch
aufgenommen (272) und gemeint, die Visionen des Abstands innerhalb der Tri-
nität zwischen Vater und Sohn, von dem Adrienne immer wieder spricht, seien
überbrückt durch den Geist, der Einheit ist, ein Gedanke, den Balthasar als

„Deutemuster" (272) Adrienne zur Verfügung gestellt haben dürfte. Doch auch
diese Dialektik, die hin und wieder paradoxale Form annimmt, bleibt unterhalb
des monotheistischen Niveaus biblischer Uberlieferung (die antimonotheistische
Front findet sich in Balthasars Denken und in Krenskis Buch häufig, man trifft
auf sie verdichtet nochmals 282f.), weist jedenfalls auf Hegel zurück und dadurch
auch auf das Problem nicht nur einer innergöttlichen Dramatik, sondern auch
einer gedanklich unauflösbaren Tragik Gottes, weil das Erlösungdrama bis ans
Ende real riskant und gedanklich paradox bleibt: Der Sieger kämpft ja immer
noch. Noch ein weiteres Problem trägt die Schau hier ein: Als wäre man im Neu-
platonismus gelandet, so wird vorausgesetzt, dass das, was geschaut wurde, auch
so in Wahrheit sei. Anders ist die Schaumystik Adriennes in ihrer Wirksamkeit
und Uberzeugungskraft für Balthasar nicht erklärbar. Schließlich erscheint die
Öffentlichkeit der Mystik Adriennes - nicht nur in Balthasars Vermittlung -
manchmal einigermaßen aufdringlich, manchmal auch peinlich: So wird Seite 284
eine Geschichte aus Adriennes Schrift Erde und Himmel wiedergegeben, in der es

um Vermutungen geht, sie sei eine Heilige. Ihr Mann fragte sie, ob sie einen
Heiligenschein trage, worauf Adrienne sage, natürlich trage sie einen, er sei in
einem Schrank in der Schublade - und der gute Mann geht zum Schrank, bleibt
aber davor stehen, denn er „meint, es sei zu riskant, aufzumachen." (284).

- Dostojewskij in Basel. Ökumenische Theologie (285-317). Krenski geht
Balthasars Beziehung zu Barth nach, auch Barths Kryptokatholiszismus und Balthasars

Faszination an Barths Römerbriefauslegung; er liefert viele gute Primärzitate,
die Schwung und Pathos dieser Beziehung wiedergeben und in einem schönen
Medaillon diese für Balthasar sehr wichtig und langjährige Freundschaft kontu-
rieren.

- Seitenblick auf Hans Urs von Balthasar. Theologiegeschichte des 20.
Jahrhunderts (319-362). Karl Lehmann bildet das Zentrum dieses Abschnitts, in dem
die divergenten Linien Balthasars und Rahners zusammenlaufen und auch zu
mancher Kritik an Lehmann geführt haben. Sehr gelungen ist Krenski die
Darstellung der Differenz zwischen diesen beiden Koryphäen des 20. Jahrhunderts
über den Zusammenhang von Scherz und Gott, den im Sein eines Leidens Gottes
Rahner ausschließt, Balthasar aber für zentral hält - und Lehmann macht klar,
dass beides möglich und denkbar ist, weil es nicht die Freiheit Gottes aufhebt im
Unterschied zu Moltmanns Kreuzestheologie, die Rahner und mit ihm Lehmann
für gonstisch hielten, weil sie das Leiden in Gott notwendig setze.

- Und keiner kennt den letzten Akt. Eschatologie (363-389). Balthasar,
„Promotor einer Neubesinnung auf das Dogma des heilbringenden Höllenabstiegs
Christi" (366), wollte zeigen, dass die „erlösende Begegnung [mit den Toten] nur



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 493

möglich [ist], weil Christus als Toter unter Toten, als Verlorener unter
Verlorenen, als Hoffnungsloser und Hoffnungslosen und schließlich als ,Gott-loser'
unter Gottlosen ist." (375) So oft dieser logische Schluss bei Balthasar auch

vorkommt, so bleibt man doch in der Primär- wie hier in der Sekundärlektüre
ratlos in Bezug auf die Stringenz dieser Logik: Warum muss das so geschehen?
Was bringt dieses Müssen hervor? Die Liebe Gottes? Aber warum? Schattet dann
nicht die Liebe mit tragisch-düsterem Licht noch über Gott? Das gleiche gilt in
Bezug darauf, dass Christus durch die Hölle gehen muss, um zum Vater
zurückzukehren (382). Warum das? - Tatsächlich kennt keiner den letzten Akt und
niemand das Geheimnis, das im Tod Jesu liegt und liegen bleibt. Wer hier mehr
sieht, sieht zu viel - und am Ende vielleicht eine große Phantasmagorie, die sich
selbst erzeugt, weil nicht zu sehen ist, wovor der Ewige den Vorhang zugezogen
hat.

Im Ganzen erkennt man in dieser sehr guten und vielschichtigen Sammlung
von Essays tatsächlich eine authentische Fokussierung Balthasars in ihrer
Dialektik oder auch Paradoxie, nämlich den unerbittlichen und unnachgiebigen
Versuch einer authentischen Darstellung des Christlichen, das seinem Herkommen

doch gleichzeitig sich entfremdet: Erweicht wird der jesuanische
Monotheismus in einem geschauten Schauspiel der Trinität, in ihrem absoluten Abstand
und Anderssein und Zusammenschlag der Unterschiede, wie sie in einer
dialogischdialektischen Logik erdacht wird, die viel erkennen und einiges übersehen dürfte
(etwas davon wurde angedeutet). Denn Balthasar und Adrienne von Speyr stecken
gerade in der Nacht nach dem Karfreitag ein Licht an, das Jesus nie entzündet
hätte. Deswegen bricht hier Skepsis auf. Es war Balthasars Lehrer Erich Przywara,
der von Augustinus her als Prinzip allen theologischen Denkens eingeübt hatte: Si
comprehendis non est Deus. Das treibt auf Einfaltungen des Auseinandergelegten
zu, auf Einfaltungen dessen, was Adrienne im unendlichen trinitarischen Raum zu
sehen gemeint hatte, auf Einfaltungen ins Geheimnis, das nach allem Wort zum
Schweigen mahnt. Kein Zufall, dass Balthasar diese heute weithin unbekannte
Schrift unter dem Titel Einfaltungen auch geschrieben hat - vielleicht auch kein
Zufall, dass diese kleine Schrift die kirchliche Einheit und Einfachheit meinte, die
Einfaltung aber der großen Theorien und Visionen nicht ins Zentrum rückte.

Jedenfalls gibt Thomas Krenski ein Buch zu lesen, das die Größe und
Zweideutigkeit Balthasars sehr klar herausstellt, mit einer merkbaren Sympathie für
Balthasar, die Voraussetzung für diese sehr gelungene theologische und biografische

Profilierung dieses großen Seelsorgers, Denkers, Dichters, Musikers und
Tradenten des Christlichen ist.

Wolfgang Treitler

Minnerath, Roland: Gegen den Verfall des Sozialen. Ethik in Zeiten der
Globalisierung. Mit einem Nachwort von Michel Camdessus, aus dem Französischen
von Elisabeth Mainberger-Ruh. Freiburg i. Br.: Herder 2007. 160 S. ISBN: 978-
3-451-28662-9.

Von der menschlichen Person ausgehend skizziert der Erzbischof von Dijon und
habilitierte Theologe Roland Minnerath im hier zu besprechenden Band seine
grundlegende Sozialethik. „Die in ihre verschiedenen Zugehörigkeitsgemeinschaften

integrierte menschliche Person ist Ziel und Zweck des gesellschaftlichen
Lebens überhaupt. Dieser zentrale Gedanke der universellen Ethik, der den Men-



494 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

schenrechtserklärungen zugrunde liegt, hat seine Wurzeln im christlichen
Denken. In einem anderen kulturellen Umfeld wird die Person zuweilen hinter
Gruppe, Staat oder Religion an die zweite Stelle verwiesen." (17f.) Von dieser
Prämisse leiten sich nicht zuletzt die (Ordnungs-)Prinzipien katholisch inspirierter
Sozialethik, wie Partizipation und Subsidiarität, ab (42-45). Wobei sich immer
wieder die Frage stellt, was denn der Mensch eigentlich ist? Der vorliegende
Band bietet ein konsistentes Menschen- und sogleich Gesellschaftsbild; in
eindeutiger Weise, womöglich aber auch am kontroversesten im Kapitel 3

(Familie und Gesellschaft). So heisst es dort etwa - in der Form von Stichproben:
„Niemand hat darum gebeten, auf die Welt zu kommen." (48) „Nicht die elterliche

Anerkennung ist es, die aus dem Embryo einen menschlichen Embryo
macht." (52) „Die großen totalitären Utopien haben alle mit der Zerschlagung
der Familie begonnen, um sich jedes Mitglied der Gesellschaft besser aneignen zu
können." (54) Trotz der Betonung des primären Erziehungsrechts der Eltern liest
man später: „Familien können zu bedrückenden Gefängnissen werden, wenn sie

nicht länger Orte der Liebe und gegenseitiger Hilfe sind." (55) Hier ist - subsidiär

- der Staat bzw. die Gesellschaft gefordert.
Besondere Betonung legt Minnerath in seiner Sozialethik, die in „traditioneller"

Weise „in vernunftgemäßen und nichtkonfessionellen" Begriffen gehalten
ist (was heute vielfach „von außen" übersehen wird - die von Habermas
erwünschte Ubersetzungsleistung ist hier „von innen" her erbracht), auf die „allgemeine

Bestimmung der Güter dieser Erde" (22, 65, nochmals abschliessend 146).
Eine neue Dringlichkeit besteht in diesem Punkt. Der weltweite Hunger ist eine
himmelschreiende Ungerechtigkeit. Diese „allgemeine Bestimmung der Güter"
jedoch schliesst das Privateigentum als individuelle Freiheit und wirtschaftlichen
Stimulans keineswegs aus, sondern betont auch dessen sozialen Zweck. Die
Absicht, einen dritten Weg (der Mitte) zu gehen, wird wiederum ersichtlich.

Mit einer bedeutsamen Tendenz zur Universalisierung zeichnet und
unterstützt Minnerath an vielen Stellen eine Abkehr von Rassismus und Nationalismus

als in jüngster Vergangenheit aufzufindender Verengungen (41, 45, 97,
Ulf.). Und hier, mit diesen nicht nur vergangenen Fehlläufen im Freund-Feind-
Schema, setzt auch eine wichtige Frage ein, die der Band gegen Ende hin
referiert: „Was soll also die Aufzählung der Prinzipien, die Darlegung einer
kohärenten Sicht ihrer Interaktion, das Bemühen um eine den verschiedenen Kulturen
zugängliche rationale Sprache, wenn doch Individuen und Gruppierungen stets
versuchen werden, ihre Begehren und Interessen über das zu stellen, was gerecht
und gut für alle ist?" Minnerath fügt an: „Die Antwort ist einfach: Nur weil die
Ethik schon immer verhöhnt wurde, hört sie nicht auf, der für das Vorankommen
unerlässliche Kompass zu sein." (149) Daher wendet sich der Autor auch gegen
einen blanken Rechtspositivismus, der eine übergeordnete naturrechtliche Ebene
für die Rechtssetzung ablehnt und somit Recht und Ethik trennt. Die
fundamentalen Menschenrechten, die das positive Recht nachträglich anerkennt, sind
etwa Ausflüsse des Naturrechts (29-31).

Es ist an dieser Stelle nicht möglich, auf alle Kapitel bzw. Linien des Bandes

einzugehen, trotzdem sollen im Folgenden noch einige weitere davon vorgestellt
werden: Im Wirtschaftsleben, dem „wichtigsten Feld, auf dem sich Menschen
begegnen, ihre Habe, ihr Wissen und ihre Kreativität zusammenbringen" (60),
gilt es, das Recht auf Arbeit zu betonen. Wenn in die Überlegungen einbezogen
wird, dass aktuell in unseren Breiten der arbeitende Teil der Bevölkerung in
abhängiger Erwerbsarbeit so viele Überstunden leistet, dass es eigentlich für alle



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 495

genug Arbeit(sstunden) geben sollte, gewinnt die Aussage Minneraths an Schärfe,
dass „Arbeitslosigkeit [...], wenn sie strukturell ist, von gesellschaftlicher
Unordnung" zeugt (63). Für einen wissenschaftlichen Mitarbeiter an einer Universität

klingt das Postulat Minneraths, dass der „Arbeitnehmer auf eine
Festanstellung vertrauen können muss", wie eine eigene in Buchstaben gefasste Wunsch-
projektipn (64). _Deutlich wird der Erzbischof von Dijon, wenn er mit dem
gesunden Menschenverstand davon spricht, dass überhöhten Gehältern einzelner
Führungskräfte und den in Sport oder Showbusiness üblichen Vergütungen [...]
die wirtschaftliche und moralische Rechtfertigung" fehle (65). Positiv äussert er
sich zur Unternehmensfreiheit, sofern ein Unternehmen „mehr produziert als

konsumiert". (67) Der Staat darf etwa nur in einer Phase der Heranbildung der
Zivilgesellschaft und Privatinitiative als Unternehmer tätig sein (69) - für
französische Verhältnisse wohl eine pointierte Aussage. Dass der Finanzmarkt eine
Phase gefährlicher Autonomie durchläuft, weil er sich von der „Realität"
abgekoppelt hat, wurde mittlerweile über die Immobilienkrise auf dem US-Markt
mehr als bestätigt, (vgl. 71) Im Allgemeinen bleibt also - wie nicht anders zu
erwarten - das Postulat der sozialen Marktwirtschaft im Visier, die Forderung
nach einer starken Zivilgesellschaft, die Kontrolle von Partikularinteressen auch
auf internationaler Ebene und der Wunsch nach einer solidarischen Wirtschaft,
(vgl. 72-75)

Nicht nur in diesem Kapitel wird die Dichte und Prägnanz des Bandes
ersichtlich. Darin liegen Stärken und Schwächen zugleich: Die Sätze und Aussagen

sind durchgängig einfach und verständlich, aber dafür manchmal auch
abgehackt und vielleicht zu sehr hingeworfen bzw. lehrsatzhaft (vgl. etwa 100, 1.

Absatz). Zudem ergab sich streckenweise das Problem, dass der Rezensent es nicht
vermochte, zwischen deskriptiven und normativen Aussagen zu unterscheiden. Das
alles schmälert die Qualität dieses Entwurfs zur Sozialethik in dessen Anspruch
aber kaum. Inhaltlich auffallend ist: Die Perspektive der Freizeit, z.B. die
nunmehr wichtige Dimension des Sports (negativ zwar auf 65 bei der Diskussion
bereits besprochener überhöhter und nicht zu rechtfertigender Gehältern) bzw.
des Wellness-Booms kommt nicht in den Blick. Der Körper bzw. die Körperlichkeit

bleibt irgendwie außen vor, wobei natürlich Aussagen zur Gestaltung der
Sexualität nicht fehlen. Die Feier-Dimension des Lebens geht leer aus - hier wurden

die Möglichkeiten nicht ausgeschöpft.
Gehen wir aber nochmals in gebotener Kürze zurück zum Titel des Bandes:

Das französische Original bei den Editions du Cerf 2004 wurde mit Pour une
éthique sociale universelle. La proposition catholique betitelt. Und er ist, nach der
Lektüre des kompakten Werkes, auch stimmiger und zutreffender. Denn die
Verfallsperspektive ist nicht so dominierend (vgl. zwar 73), wie man es dem
deutschen Titel und Einbandmotiv, das ein beinahe durchtrenntes, angespanntes
Seil zeigt, erwarten könnte. Und das ist gut so. Zudem wird - neben dem
„universell" und parallel dazu - das nicht unwesentliche Attribut „katholisch"
unterschlagen. Man soll ja nicht kleinlich sein, aber dies sagt schon auch etwas
aus, nicht nur über negative Konnotationen, die ein Begriff vielleicht auslöst.

In seinem letzten Kapitel skizziert Minnerath die großen Herausforderungen
der heutigen Zeit: Umfassende Entwicklung, Schutz des „Naturkapitals" und die
Marktlogik der Globalisierung. „Ein Merkmal der Globalisierung ist, das sie das
Gefälle zwischen Geldwirtschaft und realer Wirtschaft begünstigt hat. Immenses
Kapital überschreitet auf der Suche nach dem raschen Gewinn sämtliche Grenzen
und bestimmt über Leben und Uberleben der Ökonomien". (143) In diesem



496 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

monitären Globalisierungsprozess entstehen nach Minnerath ethische Konzeptionen,

„die ihrerseits utilitaristisch geprägte Suchprodukte der Globalisierung"
sind. Diese stehen Minneraths Ethik (im Buch immer „die Ethik" schlechthin)
entgegen, weil sie zuweilen systemimmanent sind und nicht den Menschen in den
Mittelpunkt zu stellen vermögen; was auch beinhaltet, Schranken zu errichten
(143f.). Hier schliesst sich der Argumentationskreis. Das eindrückliche Nachwort
von Michel Camdessus legt einen Akzent auf die „Brüderlichkeit" als Gegenmittel
zur Verzweiflung an und mit „der Ethik", als Menschenpflicht und als Herz christlicher

Sozialethik.
Gegen den Verfall des Sozialen als Essay ist also einem weiten Leserkreis

anzuempfehlen, es hat „Grund-legenden" Charakter. Am Schluss sei noch das sehr
hilfreiche und detaillierte Sachregister erwähnt, das den durchwegs positiven
Eindruck des Bandes abzurunden vermag.

David Neuhold

TODISCO, Orlando : La libertà fondamento délia verità. Ermeneutica francescana
del pensiero occidentale Studia francescani 14). Padova: Edizioni Messaggero
2008. 603 S. ISBN 978-88-250-2012-0.

Questo denso e documentato lavoro di Orlando Todisco puö ben considerarsi
come una felice sintesi di un lungo itinerario di ricerca costantemente rivolto a

indagare e a riattualizzare nella dinamica del nostro présente la corrente vitale
delPanima francescana che, corne un fiume carsico, non ha mai cessato di alimentäre,

persino in condizioni di evidente marginalité, come nell'epoca moderna del
dominio pervasivo délia ragione scientifica e tecnologica, ma anche nella stessa

stagione culturale del medioevo, lo sviluppo délia coscienza occidentale.
In effetti, il pregio di questo libro è da riconoscersi innanzitutto nel respiro

ampio di una ricerca che si misura con le fonti lontane e pur vicinissime della
nostra costitutiva condizione spirituale rintracciando, lungo sentieri spesso
impervi e obliati, ma ben noti all'autore per la lunga e accurata frequentazione
con cui Ii ha percorsi e se Ii è resi familiari, momenti e figure dell'epoca medio-
evale che rappresentano un controbilanciamento alla linea di un «razionalismo»

egemone, destinato a diventare spesso una radice isolata e inaridita, in quanto
separata dal suo terreno vitale. Qui non è in gioco solo un'operazione di riabili-
tazione storiografica, all'interno del medievo, di una fonte alternativa al razionalismo,

rappresentata in buona parte dalla corrente del pensiero francescano, ma
più in generale si mira a una diagnosi del présente risalendo alle cause spesso
inconsce dei nostri erramenti attuali, da riconoscere appunto in una certa ipertro-
fia razionalistica, ricercandone opportuni rimedi, anzi sollecitando una diversa e

più adeguata autocomprensione dell'uomo rispetto al mondo.
Dentro un tale quadro problematico assume peso e significato la ridiscussione

di due catégorie fondamentali della cultura occidentale, quelle di «libertà» e

«verità», spesso analizzate nella loro contrapposizione piuttosto che nel loro reci-
proco scambio e nella loro attuosità dinamica. Riportandole in qualche modo su

un medesimo asse e restituendo pari dignité alle ragioni della «libertà» rispetto a

quelle della «verità», l'Autore, riprendendo gli elementi di una critica della
ragione strumentale, con il suo corollario di un mondo reso «astratto», in quanto
ridotto a risultato di un puro calcolo predatorio razionalmente costruito e con-
trollato, mira a tirar fuori lo stesso soggetto «corporeo» da una passivité mate-



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 497

riale e dal suo asservimento alle cose, sollecitando con ciö, attraverso la riattiva-
zione di antichi percorsi esplorativi, nuove «aperture» teoretiche ed etiche,
indicazioni per una diversa e più ricca qualité della vita, opzioni per un esercizio
di vita inteso come grazia e dono, dialogo e amore, in breve come un agire comu-
nicativo sorretto dal principio ispirativo di una «liberté creativa», senza la quale
la vita stessa perde il suo carattere di evangelica levité e «avventurosa» innocenza,
la forza di volare alto e lontano e si rattrappisce a morta, immota, chiusa identité.

Dopo un capitolo iniziale incentrato sull'analisi medievale della corporeité nel
suo ricco gioco dialettico di «psichizzazione del corpo» e «somatizzazione
dell'anima», con le anticipazioni che una tale ricchezza d'indagine rivela per un
tema tutto contemporaneo come quello della Lebenswelt, lo scavo dell'Autore
vira verso il cuore della domanda «essenziale» che sottende l'intera indagine del
libro, quello della reinterpretazione del «fondo» stesso dell'essere a partire
dall'orizzonte di una teologia storico-salvifica, avvertendo, quindi, tutta la pro-
blematicité di una onto-teo-logia puramente appiattita sull'impianto del
necessitarismo greco-pagano, ignaro della categoria di «creazione», e dominato
dal monotono, uniforme imporsi del momento noetico nella interpretazione della
dottrina dell'«essere». Si potrebbe riconoscere nella ricerca di un orizzonte
alternative a questo schema l'anticipazione di quella esigenza di una «deellenizzazione
del cristianesimo» avanzata esplicitamente più tardi prima da Lutero e poi dalla
teologia luterana di fine ottocento, ma gié implicita nella stessa rivendicazione
della teologia scotista e più in generale della scuola francescana di ripensare in
maniera autonoma il «principio» della teologia «cristiana». A partire dalla dottrina

della creazione, cioè di un libero atto volitivo inteso come «volonté» d'essere,
e a partire dalla dottrina della «incarnazione» divina intesa non come necessario
atto riparatore di un debito originario, ma come libero espandersi e mediarsi di
un Dio-amore nell'impurita della storia, era l'intera dottrina dell'essere come
noesi a essere ripensata come liberta-amore.

Nel lessico utilizzato dal Todisco si tratta di reinterpretare, attingendo alia
nuova luce del discorso «cristiano», lo stesso rapporto tra «vérité» e «liberté»,
restituendo alla vérité tutto il dinamismo della sua originaria créativité, ripen-
sandola appunto come il protendersi della liberté, come un intenzionarsi da e a

partire dalla liberté. La «radice» della novité francescana andrebbe ricercata
appunto in questo rovesciamento di posizioni, che non rinvia certo a una pura
separazione/contrapposizione tra vérité e liberté, ma a una loro diversa dislo-
cazione all'interno di un unico campo dinamico, secondo la formula paolina:
«veritatem autem facientes in charitate» (Ef. 4, 15).

I successivi capitoli (II-VII) forniscono un articolato supporto argomentativo e

storiografico a questa tesi centrale attingendo aile originali riflessioni di un'ondata
di pensatori francescani che vanno da Bonaventura a Olivi, da Scoto a Occam fino
ad Alessandro d'Alessandria, ma spingendosi anche oltre fino a coinvolgere
Gioacchino da Fiore e Raimondo Lullo, Cusano e Bruno. Naturalmente sarebbe
stato possibile arrivare fin nel cuore della modernité, a Schelling ad esempio, nel
quale l'idea di assumere il principio della liberté corne l'uno e il tutto della
filosofia si radicalizza nell'esigenza di un superamento dell'impianto «raziona-
listico» del suo generale sistema di pensiero spingendolo a reinterpretare
l'«essere» stesso non più corne «idea», ma corne «volere originario» (Ur-sein), una
tesi ricca di conseguenze per lo stesso sviluppo del successivo pensiero europeo.
La curiosité del lettore è pero gié sufficientemente stimolata e divertita dall'ampia
rassegna di suggestioni tematiche e personaggi autorevolissimi che illuminano e -si



498 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

potrebbe aggiungere- animano questo variegato universo di un «illuminismo
francescano» osservato nelle sue possibilité tuttora vive di riattivare un
antico/nuovo pensiero nutrito di pietà e amore, rispetto e dialogo, vita e storia,
verità e liberté, oltre ogni clausura monadica fin dentro il suo agire «politico».

Francesco Donadio

VlAL, Marc : Jean Gerson, théologien de la théologie mystique Etudes de
philosophie médiévale 90). Paris : Vrin 2006. 240 S. ISBN 2-7116-1842-0.

Commençons par le titre. Il est précis puisqu'il ne s'agit, ainsi que l'explique
l'auteur, ni de faire de Gerson un théoricien de la mystique, ce qui serait
anachronique puisque la mystique moderne n'apparaît qu'avec l'âge classique, ni de
le voir comme un simple exégète de Denys le pseudo-Aréopagite. C'est pourquoi,
on le comprend, la théologie mystique est écrite sans majuscule ni italiques.
Gerson se défend d'avoir connu les sommets de la contemplation décrits par les

mystiques et les autres dévots, mais il entend en faire la théorie dans les termes
de l'école. C'est lé sa préoccupation de toujours comme le montre bien Marc Vial
texte à l'appui, mais à partir du tournant des années 1400, elle s'oriente selon
une perspective influencée par Hugues de Balma compris dans les termes de saint
Bonaventure. En raison de datations erronées, on a ainsi souvent vu dans le De
theologia mystica, réunissant les parties spéculatives et pratiques, sa théorie
achevée de la contemplation. Les rectifications plus ou moins récentes et surtout
la prise en compte de l'importance théologique du changement intervenu dans les
années 1425 dans la pensée de Gerson, conduisent l'auteur, au-delé des travaux
de A. Combes, V. Lazeri et Z. Kaluza, à distinguer deux théories auxquelles il
consacre les deux derniers chapitres.

Le chapitre introductif situe le contexte historique et doctrinal de la première
théorie. La démission de 1399 est expliquée avec précision dans le cadre des

prises de positions royales au cœur du grand schisme. Mais l'auteur souligne aussi
le désir du chancelier de prendre ses distances avec une vie trop active en vue de
laisser à la contemplation une plus grande place. L'auteur fait remonter é cette
époque, voire quelques mois auparavant une théorie gersonienne de la double
contemplation opposant celle affective accessible aux âmes simples mais dévotes
et celle plus intellectuelle des théologiens. C'est dans ce contexte qu'il
critiquerait deux excès : celui d'un Ruysbroeck outrepassant son domaine en tentant
de faire la théorie de son expérience mystique, celui de théologiens prêts â se

contenter comme les philosophes d'une hypothétique félicité mentale sans goûter
affectivement ce qu'ils ont pu entrevoir du mystère divin. En-deçà de cette
réflexion doctrinale, le premier chapitre a aussi le mérite de rappeler le contexte de

l'élaboration théorique de Gerson : en rétablissant à l'intérieur de l'œuvre
l'importance de textes fondateurs comme les Notulae sur la Hiérarchie Céleste, mais
aussi le De simplificatione cordis, dont il rectifie la datation. Les renvois internes
à la Practica le placent nécessairement après 1407, et M. Vial y reconnaît une
théorie noétique proche de celle de ce dernier traité, voulant que simplification
du cœur et théologie mystique procèdent par un même mouvement d'abstraction.
De même pour le tournant de 1425. Il montre que la lettre 55 critiquant
Umbertin de Casale où A. Combes voyait une véritable conversion de Gerson
serait préparée par L'elucidatio mysticae theologiae du 1er juin 1424 où la
discussion de la conception affective de Hugues de Balma est l'occasion d'une



Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus 499

remise en cause de la doctrine jugée trop naturaliste du De theologia mystica.
C'est enfin dans les tout derniers textes du Chancelier : Collectorium super
magnificat et Anagogicum de verbo et bymno gloriae de 1428, Tractatus super
Cantica Canticorum de 1429, que l'auteur recherche les allusions les plus explicites

au rôle rendu à la grâce.
Le second chapitre, consacré à la première théorie Gersonienne de la théologie

mystique, celle retenue habituellement et qui se trouve dans la Theologia
mystica, revenant d'abord sur les sources de Gerson insiste à ce niveau sur deux
faits principaux : 1. Denys est considéré par Gerson, à la suite de Thomas
d'Aquin et surtout plus encore d'Albert faudrait-il préciser, comme un péripaté-
ticien, sa hiérarchie des lumières devant intégrer une articulation entre abstraction

et illumination. 2. L'aréopagite est lu par Gerson à partir de ses commentateurs

: principalement Hugues de Balma identifié à Bonaventure à qui est à

l'époque attribué le Viae Sion Lugent. Même si l'on peut s'interroger sur son degré

de pertinence par rapport à l'usage que Gerson faisait de ses sources, Marc
Vial donne ici une reconstitution très précise et utile de la filiation qui va des

Victorins : Hugues et Richard, mais aussi Thomas de Verceil au chartreux.
Il peut ensuite reconstruire la psychologie gersonienne en montrant ce qu'elle

emprunte à Richard : la tripartition imagination/raison/intelligence, comment elle
interprète chacune de ces instances dans le sens d'une théorie aristotélicienne de
la connaissance, et enfin comment elle la dédouble en distinguant trois instances
affectives correspondant aux intellectives et culminant dans la syndérèse. Ici
encore les sources jéronimienne et augustinienne (pour la distinction entre raison
supérieure et inférieure) sont rappelées avec précision, même si le recours
systématique à Thomas d'Aquin risque parfois de le substituer à Bonaventure chez qui
Gerson pouvait aussi bien trouver certains développements de noétique
aristotélicienne. Car finalement la psychologie gersonienne de la syndérèse qui en fait un
appétit naturel du bien est plus conforme à ce qu'en dit le docteur séraphique
qu'à la conception de l'angélique, même si la dimension unitive et mystique de la
syndérèse vient se surajouter ici. Car cela est encore conforme au point de vue de
Yltinerarium.

Mais cette psychologie n'était destinée qu'à penser la modalité de l'acquisition
de la théologie mystique. Ici encore par un développement d'une clarté limpide et
mené pas à pas, Marc Vial montre comment la syndérèse opère par l'amour
l'union ultime, mais aussi la connaissance suprême de Dieu. C'est que Gerson
pense la voie de négation dionysienne sur le modèle de l'abstraction
aristotélicienne. Tout se passe ainsi comme si la syndérèse opérait une méta-abstraction.
La référence scripturaire clé est ici He 4, 12 : ainsi s'opère la division de l'esprit
et de l'âme. Dans son rapt, l'esprit de Paul est séparé non seulement du corps,
mais des deux premiers ciels de l'âme pour être unie à Dieu sans médiation. Mais
au plan de l'objet, cette denudatio opère un progrès de la connaissance. A partir
des intelligibilia atteintes par le sommet intellectif de l'âme, l'intelligentia simplex,
elle extrait au creuset de l'ardeur de l'amour, les divina, objet propre de la plus
ultime connaissance de Dieu. Gerson ne conserve ainsi, comme le montre bien
Vial que la dimension affective de la théorie de la théologie mystique trouvée
chez Balma. Il maintient en effet une connaissance préalable requise pour la
denudatio opérée par la syndérèse et il suggère qu'une autre est obtenue par ce

processus qui mènerait au concept le plus pur de Dieu, en quoi, comme le montre
très bien Vial, le chancelier a conscience dès la Practica de son écart avec Balma.
Ils auraient en revanche en commun une conception purement naturaliste de la



500 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

théologie mystique, attribuée à l'activité d'une puissance naturelle prolongeant
ainsi la connaissance intellectuelle ultime de Dieu. Nous voudrions ici au passage
soulever deux problèmes. La connaissance de Dieu ainsi envisagée par Gerson au
creuset de l'amour est-elle concomitante, ce qui l'opposerait effectivement à

Balma ou conséquente Balma n'a jamais nié la possibilité d'une scorie intellective
du sommet unitif atteint par la voie anagogique. Par ailleurs, si cette connaissance
est ainsi obtenue au creuset de l'amour, ne s'agit-il pas de la charité Qui plus est
si l'on se réfère à He 4, 12, où c'est la parole divine qui opère le discernement
des articulations et des moelles, une charité informant la foi dans l'intelligence
Le risque de naturalisme est bien là, mais faut-il conclure à une absence totale de
la grâce et à un naturalisme pur

Le dernier chapitre intitulé : « Vers une théorie nouvelle » entend rendre
compte des ultimes réflexions de Gerson théoricien de la théologie mystique.
Après avoir rappelé les circonstances de l'exil à Lyon, en particulier du fait des

tensions entre Gerson et les partisans de Jean sans Peur, il entend d'abord rendre
compte des caractères généraux de la nouvelle approche gersonienne. Disons en
bref que selon Marc Vial, le Chancelier qui avait été à Paris compilateur, lisant
Denys avec les lunettes des Victorins, de Bonaventure et surtout de Balma qu'il
n'en distinguait pas clairement, se fait exégète plus rigoureux du pseudo-disciple
de Paul. Surtout, il prendrait conscience qu'attribuer l'union mystique à une seule
puissance, fut-elle sommet affectif de l'âme, ne rendait pas compte d'une union
qui doit l'atteindre dans son essence même. Pourtant, il semble encore voir dans
l'appréhension de Dieu sous les raisons de bien ou de vrai, des dispositions
préalables des puissances intellectuelle et affective. Marc Vial, à la suite de A.
Combes et V. Lazzeri, voit dans ce changement situant l'union au-delà des puissances,

dans l'essence même de l'âme, une influence de la théorie thomasienne de la
grâce sanctifiante qui à la différence de la grâce charismatique atteint l'essence de
l'âme avant d'en informer les puissances par les vertus infuses, théologales en
particulier. L'auteur de ces lignes se demande si la lecture d'autres scolastiques,
n'a pu aussi entrer en ligne de compte comme Henri de Gand, qui influence
Gerson sur d'autres points comme la prééminence de la vie active des prélats sur
la vie contemplative des religieux. Le Gantois a en effet une conception de la
théologie scolastique comme relevant de la grâce charismatique et surtout, de la
vision béatifique comme concernant l'essence de l'âme avant d'informer ses

puissances, qui interfère dans les débats sur la vision réflexive. Quoi qu'il en soit
de ces sources, cette nouvelle conception de l'union à Dieu opérée par la
théologie mystique est incompatible avec la précédente et rend caduque, ainsi que
le montre bien Marc Vial, son recours à la psychologie tirée des Victorins à la
suite de Bonaventure.

Mais il va plus loin en montrant à partir d'une lecture minutieuse des textes
de 1424-1426, une évolution de la pensée de Gerson qu'il qualifie avec humour
de préalable et concomitante (à la lettre de 1425). Marc Vial lit dans cette
période une « percée de la grâce ». Disons en bref que le chancelier relit avec
précision la quaestio difficilis de Balma et approfondit sa conception de la connaissance
ordinaire par abstraction, ce qui le conduit à distinguer de ce fonctionnement
ordinaire, celui du rapt supposant au contraire la rupture avec toute connaissance
préalable. Mais s'il comprend la radicalité du refus par Balma de toute
connaissance préalable et y consent, le chancelier en revanche entendrait maintenir

une connaissance propre à cette union affective. Son ultime théorie de la
théologie mystique la conçoit comme « expérience ». Un indice serait dans



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 501

l'Elucidatio scolastica mysticae theologiae, l'opposition entre la vue et l'ouïe
correspondant à la théologie scolastique et les sens plus primitifs : odorat, goût,
toucher procédant par contact. Ainsi la théologie mystique mettrait-elle l'âme en
présence de Dieu par contact, non sans quelque connaissance expérimentale
(comparable à celle que le nourrisson a de sa mère), mais dont la réflexivité serait
réduite au minimum.

La dernière théorie de Gerson serait ainsi celle d'une théologie mystique
conçue comme expérience intuitive au sens scotiste, d'une immédiateté à l'objet,
même si dans cette intuition Dieu ne donne pas in via son essence comme objet
de connaissance. Cette expérience est réalisée dans le triclinium de la mens,
même si cela suppose un dépassement de ses trois postures : anima, ratio et mens
elle-même. Simplement, suspendue au-delà de tout acte qui porterait sur elle-
même ou ce qui lui est inférieur, la mens peut entrer au-dessus d'elle-même dans
la ténèbre divine. Nous le comprenons, cette intuition est tout sauf claire et
distincte, même si elle se veut expérience ultime de Dieu réalisée dans la grâce
transformante. Cette fois, la faculté affective ne prend plus le relais de l'intellec-
tive, mais défaille comme elle. Gerson confesse dans YAnagogicum que cela est
contraire à son enseignement parisien. Entre deux ténèbres, la connaissance
superlative (entendons mystique) du viator reste inférieure aux connaissances

positive et comparative de Dieu ou des bienheureux. Mais cette ténèbre
supérieure ne saurait être perçue que par une illumination : celle de la grâce sanctifiante.

L'ultime thèse de Marc Vial est que cette grâce agit sur la mens en unifiant
comme tel le Spiritus et y rendant Dieu perceptible par les trois vertus théologales.

Celles-ci viendraient ainsi informer les trois puissances de l'âme augusti-
nienne unifiée en mens. La dernière théorie gersonienne de la théologie mystique
opérerait ainsi une synthèse entre la conception trinitaire de l'âme augustinienne
et la théologie thomasienne de la grâce sanctifiante. Certes, la cohérence de cette
seconde théorie gersonienne est reconstruite à partir d'éléments disséminés dans
les dernières œuvres du chancelier. A l'appui de la cohérence de cette reconstitution,

l'auteur de ces lignes signale qu'on pourrait en retrouver une influence
chez certains chartreux et en particulier dans le De Mystica Theologia, de Nicolas
Kempf {F. Ruello, J. Barbet eds., Analecta Cartusiana 9, Salzburg, 197) où la
thématique du triclinium joue un rôle clé. Alliant clarté et précision tant conceptuelle

qu'historique, ce livre constitue une somme incontournable non seulement à

propos de Gerson, mais encore sur la question de la contemplation du XIIe au
XVe siècle.

Christian Trottmann



Rezensionen - Philosophiegeschichte

Conchis, Gvillelmi de: Glosae svper Platonem, cur. E. Jeauneau CCCM 203).
Turnhout : Brepols 2006. 402 S. ISBN 978-2-503-05039-3.

Le projet d'édition des œuvres complètes de Guillaume de Conches pour le
Corpus cbristianorum, initié en 1988 sous la direction d'E. Jeauneau, s'inscrit et
prolonge le renouveau historiographique dont est l'objet le maître de Conches
depuis les travaux pionniers de Tullio Gregory et d'E. Jeauneau lui-même. Sont
jusqu'ici parus le Dragmaticon, édité en 1997 par I. Ronca (CCCM 152) et, en
1999, les Glosae super Boetium, par les soins de L. Nauta (CCCM 158). Restent à

paraître les éditions de la Philosopbia, dont nous ne disposons que de l'édition,
assez imparfaite, que proposa G. Mäurach en 1980 ; des Glosae super Macro-
bium, dont seuls des extraits furent livrés en 1972 par H. Rodnite-Lemay dans sa
thèse de doctorat (The Doctrine of the Trinity in Guillaume de Conches' Glosses

on Macrobius), restée inédite ; et enfin les Glosae super Priscianum, que les courts
extraits édités par E. Jeauneau (« Deux rédactions des gloses de Guillaume de
Conches sur Priscien », dans Recherches de Théologie Ancienne et Médiévale 27
(1960), 212-47 ; réimp. dans Id., Lectio Philosophorum, Amsterdam, A.M.
Hakkert, 1973, 335-370) nous font attendre avec impatience.

Parue en 1965 chez Vrin, à Paris, la première édition que nous a livrée E.

Jeauneau des Glosae super Platonem de Guillaume de Conches était déjà un
travail exemplaire d'édition d'une œuvre à tradition manuscrite complexe. Celle-
ci témoigne en effet de deux états du texte dans lesquels, et conformément à ce

que l'on sait être le cas pour d'autres ouvrages de Guillaume de Conches, on était
amené à distinguer une uersio longior et une uersio breuior. Conservée dans un
seul témoin (ms. Venise, Biblioteca Marziana, Lat. Z. 225 [V]), la uersio longior,
que Tullio Gregory considérait la plus proche de texte authentique de Guillaume
de Conches (Anima mundi, 1955, 17-19), présente des développements
importants dans les ch. II—XII des Glosae ; à partir du ch. XIII, les additions,
dont plusieurs se retrouvent aussi dans le texte fourni par un autre manuscrit (ms.
Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Clm. 540B [M]), se font beaucoup plus
éparses et modestes. Le caractère intriqué de cette tradition manuscrite rendant
nécessaire le choix d'un manuscrit de base, ce fut F (ms. Florence, Biblioteca
Nazionale, Conventi Soppressi E.8.1398), témoin de la uersio breuior, qu'a
retenu l'éditeur, le texte de V étant jugé trop défectueux. En outre, F, daté
comme le ms. le plus ancien, est aussi celui qui donne le texte le plus complet - il
est le seul à conserver, par exemple, le ch. xxxi - et le moins corrompu. Le
lecteur n'était pas pour autant privé des ajouts de la uersio longior : les additions
les plus brèves étaient intégrées dans l'excellent apparat critique, tandis que le
texte des chap. II—XII était donné dans l'appendice A de cette première édition.

Si la nouvelle édition « est incontestablement une nouvelle édition » (xv), elle
ne prétend cependant pas « opérer une révolution dans le texte qui fut publié en
1965 » (xcvi) et dont, par ailleurs, elle conserve la numérotation des chapitres.
Deux des motivations déclarées pour l'entreprendre sont de nature formelle :

celle de rendre la lecture plus commode qu'elle ne l'était dans la mise en page
très chargée de la première édition ; et, par fidélité à ce que prescrit Guillaume
de Conches lui-même dans ses Glosae super Priscianum, celle de restaurer les



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 503

diphtongues ae et oe. Enfin, et surtout, il s'agissait de tenir compte de trois
nouveaux témoins des Glosae super Platonem.

Ainsi, aux huit manuscrits collationnés dans la première édition (outre V, M et
F, les mss. Avranches, BM 226 [A]; Berlin, Staatsbibliothek [Marburg], Latin qu.
821 [B]; Oxford, Bodleian Library, CCC 243 [O]; Paris, BnF, lat. 14065 [P],
Vatican, BAV, Urbinas lat. 1389 [U]) sont ajoutés les mss. Pommersfelden,
Gräflich Schönbornsche Schlossbibliothek, Ms. 261 (Q), Praha, Bibliothèque
nationale et universitaire IV.24 (626) (R), et Salamanca, Biblioteca Universitaria,
2322 (S). Signalé par P.E. Dutton qui le décrit dans « Material Remains of the
Study of the Timaeus in the Later Middle Ages », dans C. Lafleur (éd.),
L'enseignement de la philosophie au XIIIe siècle, Turnhout, 1997, 228-229, Q
contient, dans le seul f.IIIr, écrit par une main du XIIIe siècle, les chap. II-V des

Glosae. Daté du XVe s., figurant dans la liste des mss. du Timée dans la
traduction de Calcidius que donne Waszink dans la seconde édition de son Timaeus
a Calcidio translatus commentarioque instructus, Leiden, 1975 et déjà étudié par
E. Jeauneau (« Plato apud Bohemus », dans Mediaeval Studies 41 (1979), 169-
172) R conserve sur les ff.lr-lv les ch. I-VI. Quant à S, lors de la publication de

son catalogue des Manuscrits scientifiques médiévaux de l'Université de Sala-

manque et de ses 'Colegios Mayores', Bordeaux, 1962, Guy Beaujouan avait déjà
attiré l'attention d'E. Jeauneau pour 1'Apparatus super Thimeum qu'il contient
aux ff. 158-191 (XIIe s). Ce fut P.E. Dutton (avec J. Hankins, «An Early
Manuscript of William of Conches' Glosae super Platonem », dans Mediaeval
Studies 47 (1985), 487-494 ; « Material... », 226-228) qui montra que la
dernière partie de 1'Apparatus conserve effectivement les ch. II—VII et CXLVI-
CLXXVI des Glosae. Une liste de variantes pour les ch. II—VII accompagnait
l'étude de 1985. Restée inédite, la liste des variantes des ch. CXLVI-CLXXVI
faite par Dutton a pu être elle aussi mise à profit dans la nouvelle édition.

La collation des trois manuscrits a ainsi enrichi considérablement l'apparat
critique - plus qu'elle n'a imposé des changements du texte. Si des modifications
ont été effectuées « en plusieurs endroits » (xcvi), les deux exemples qu'en donne
l'éditeur sont tout à fait illustratifs de leur nature. Dans un cas est pointé le
remplacement de nonnulli par nulli, suggéré par R ; dans un autre, ce sont les progrès
effectués par la recherche de ces dernières décennies (en l'occurrence, l'influence
de Constantin l'Africain) qui éclairent le choix de la bonne leçon (pinea, au lieu
de pirea). C'est encore l'avancement des recherches, et notamment des éditions
des œuvres de Guillaume de Conches entre-temps parues (en particulier des

Glosae super Boetium, avec lesquelles les Glosae super Platonem présentent un
très grand nombre de rapprochements) qui ont amené E. Jeauneau à intégrer dans
le texte des gloses qui, conservées uniquement dans F, avaient en 1965 été
reléguées dans l'apparat critique.

Mais la nouveauté la plus remarquable de cette deuxième édition est sans
doute la disqualification de V et de sa uersio longior. Non seulement un bon nombre

de ses variantes ont été supprimées de l'apparat critique, mais les additions
que présente V à partir du ch. XIII ne sont plus systématiquement données dans

cet apparat. Surtout, le lecteur ne dispose plus des ch. II—XII donnés en appendice

dans la première édition, tant l'authenticité de la uersio longior paraît
douteuse à l'éditeur. Effectivement, l'histoire des textes nous montre que bien
souvent au Moyen Age ce sont les versions courtes celles qui plus légitimement
peuvent prétendre au statut de texte authentique. Il n'y a donc rien d'étonnant à

ce que la uersio longior soit, comme le pense E. Jeauneau, le fruit de l'enseigne-



504 Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus

ment d'un maître qui, ayant à commenter le Timée, utilise le texte de Guillaume
de Conches - la uersio brevior - en y intégrant ses propres développements. On
peut cependant regretter que ces chapitres aient été exclus de la nouvelle édition.

A leur place (Appendice II), sont en revanche publiées les Glosulae
Digbeianae, que nous avait livrées E. Jeauneau en 1966 (« Gloses sur le Timée du
manuscrit Digby 217 de la Bodléienne, à Oxford », dans Sacris Erudiri 17 (1966),
365-400 ; réimp. dans Id., Lectio philosophorum, 229-264). Il s'agit de gloses
marginales et interlinéaires allant jusqu'à Timée 33a, dont la plus grande partie
est empruntée aux Glosae (ch. II-XXIX) - à la uersio breuior surtout, mais aussi,
justement, à la uersio longior, comme nous le dit E. Jeauneau (342-343).
Conservées dans un ms. daté de la fin du XIIIe ou début du XIVe s., leur place
dans ce volume est justifié par le témoignage qu'elles rendent de l'influence
durable du maître de Conches. L'Appendice I, quant à lui, reprend les « Notes sur
quelques gloses médiévales du Timée » conservant des extraits plus ou moins
étendus des Glosae, et qui constituaient l'Appendice B de l'édition de 1965. Sont
ajoutés deux nouveaux mss. : le ms. de Upsala, Universitetsbibliotek, C. 620
(conservant un commentaire au Timée que l'on a un moment pensé pouvoir
attribuer aussi à Guillaume de Conches) ; et le ms. Paris, BnF. lat. 8624, qui
contient aux ff. 17r-22v un petit traité sur l'âme du monde, dont l'auteur (qui
nous révèle son nom de famille : Hisdosus), est largement tributaire de la
Pbilosophia du maître de Conches. E. Jeauneau nous livre pour la première fois
des extraits de ce commentaire (dont T. Gregory avait lui aussi donné certains
passages : Platonismo medievale, 123-124).

Le très riche apparat des sources et lieux parallèles a été entièrement refait
pour tenir compte des progrès réalisés par la recherche et l'édition (on compte
pas moins d'une soixantaine d'éditions de textes anciens et médiévaux parues
depuis 1965). La même mise à jour bibliographique a été effectuée dans
l'introduction, qui reprend cependant avec très peu de modifications ce qui était dit
dans la première édition. Sur ce point, il n'aurait pas été illégitime d'espérer un
certain rafraîchissement. De même, une mise au point des principales et plus
originales doctrines soutenues par Guillaume de Conches dans ces Glosae n'aurait
certainement pas été inutile.

En somme (et sans revenir sur le choix concernant la uersio longior), ceux qui
fréquentaient déjà ce texte trouveront avec bonheur un confort d'utilisation tout
nouveau, ainsi que des compléments et des perfectionnements, formels et
philologiques, dans un travail déjà exemplaire d'édition et d'histoire du texte. On va
difficilement au-delà de l'excellence.

Vera Rodrigues

Humbrecht, Thierry-Dominique: Théologie négative et noms divins chez saint
Thomas d'Aquin Bibliothèque Thomiste 57). Paris: Librairie philosophique J.
Vrin, 2005. 841 S. ISBN 2-7116-1817-X.

1. L'ouvrage du P. Humbrecht propose une réponse à une question très claire et à

mon avis très intéressante : existe-t-il, oui ou non, une théologie négative chez
Thomas d'Aquin Je dis qu'il s'agit d'une question intéressante, il faut toutefois
immédiatement préciser que l'expression 'théologie négative' est absente de
l'œuvre de Thomas. L'auteur s'étonne, à juste titre, que des historiens aussi avertis

qu'Etienne Gilson l'attribuent au dominicain. Selon Humbrecht, il s'agit « là



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 505

d'un phénomène de projection sur les auteurs, qui se retrouve partout » (39).
Tenant compte de ce fait, on peut dès lors mieux décrire le projet de cet
ouvrage : il s'agit d'examiner le rapport précis entre la théologie thomasienne des

noms divins et ce que l'on appelle traditionnellement la théologie négative. Une
telle enquête dont l'importance capitale pour la métaphysique et la théologie
thomasienne est incontestable ne peut se concevoir sans une réflexion sur la négation

et son rôle dans le discours humain sur Dieu, et, sans un examen de la valeur
du langage humain en général et dans le contexte de la connaissance humaine de
Dieu en particulier. De plus, une telle étude qui aborde quelques-uns des points
fondamentaux autant de l'ontologie que de l'épistémologie de Thomas doit
obligatoirement tenir compte du fait que l'approche thomasienne se situe dans une
tradition : il convient donc de se demander « ce que Thomas reçoit, et ce qu'il ne
reçoit pas » (38). Sans un examen de cette sorte, il ne sera pas possible de mesurer

l'originalité de Thomas et d'évaluer la spécificité de sa pensée. Finalement, on
peut ajouter à ces thèmes déjà nombreux, difficiles et ambitieux une autre
interrogation présente dans cette étude : à quels résultats aboutit une comparaison

de l'enseignement thomasien avec celui de ses contemporains les plus
proches : Albert le Grand, Bonaventure et Pierre de Tarantaise

2. Cette brève esquisse du terrain doctrinal abordé par l'auteur laisse entrevoir

une question de méthode : l'auteur a la certitude « que tout n'est pas dit sur
le Dieu indicible » (74) et que, par conséquent, il est indispensable de « tout
recommencer » (75). Pour réaliser ce projet, il faut prendre le temps de se

plonger dans les textes de saint Thomas et, selon la conviction de l'auteur, la
meilleure méthode pour une telle immersion, pour un tel approfondissement
consiste à s'astreindre « aux rigueurs de la présentation cursive des textes de saint
Thomas » (76). En effet, la plus grande partie de l'étude du P. Humbrecht est
dédiée à une telle lecture cursive d'un nombre impressionnant de textes. Ces

longues présentations explicatives sont complétées par des interludes qu'on peut
qualifier de repères synthétiques. L'auteur a donné à ces 17 arrêts thématiques le
titre de 'concepts'. Le rôle de ces intermèdes est de réunir l'essentiel des résultats
obtenus par la lecture des textes, de replacer ses résultats et ses thèses dans un
cadre plus vaste et de problématiser l'acquis pour faire progresser la recherche
d'une réponse aux problèmes soulevés.

3. Le plan de ce long voyage auquel le lecteur est invité séduit par sa grande
clarté. Une première partie (85-318) offre, avant tout, une explication du traité
thomasien des noms divins, à travers une analyse du commentaire proposé des

distinctions 2, 22 et 34 du premier Livre des Sentences, du chapitre 14 du
premier livre de la Somme contre les gentils et des questions 12 et 13 de la Prima
pars. Ces textes révèlent surtout deux choses capitales : la conviction de Thomas
que Dieu peut être connu en sa substance - substantialiter - et que l'homme
ignore l'essence de Dieu. Cette analyse est précédée par l'examen de
l'interprétation thomasienne du triangle sémantique, donc du rapport entre les mots les
choses et les concepts (cf. en particulier 107-187) car il est patent que cette relation

détermine les possibilités de la nomination divine.
4. La deuxième partie de l'étude (321-503) est presque entièrement consacrée

à l'étude de la réception de Denys l'Aréopagite par Albert le Grand et Thomas
d'Aquin. Humbrecht compare, chapitre par chapitre, la manière dont les deux
théologiens commentent la traité De divinis nominibus. Cette comparaison atteste
que les deux dominicains partagent plusieurs thèses essentielles (primauté de

l'être sur le bien, l'attribution propre de l'être à Dieu, une doctrine de la négation



506 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

limitée au mode de signifier ; cf. 472-473) mais elle met aussi en évidence ce qui
les sépare : une présence importante de la négation chez Albert est en contraste
avec un usage plus modéré chez Thomas :

« La conséquence la plus flagrante est que, chez Albert, la connaissance du quia est
de Dieu n'est possible que selon la grâce et non pas selon la connaissance naturelle,

et que l'approche de Dieu est enveloppée d'une confusion dont la nuée est
plus épaisse que chez Thomas. Nous continuons à soutenir que la « confusion »

thomasienne de Sentences I est une empreinte d'Albert, qu'il ne renie peut-être
pas, mais qu'il n'exprime plus dorénavant ; d'autant moins que, pour lui, les

propositions vraies sur Dieu sont propres alors que, pour Albert, elles ne le sont pas »

(473).

La troisième partie - sous le titre « Théologie, philosophie, mystique » (509-782)
- est consacrée à l'étude de l'être de Dieu et de la connaissance que l'homme peut
en avoir et aborde ainsi le fondement ontologique ou métaphysique de la nomination

de Dieu.
5. Le P. Humbrecht pose d'une manière claire une question, tout en précisant

qu'il faut la transformer pour pouvoir la traiter. Au terme de sa démarche, il
répond que l'on peut « considérer que Thomas relève d'une théologie négative
modérée » (783). Il convient cependant d'insérer cette réponse dans un contexte
plus vaste. Thomas ne fait qu'énoncer une réponse commune aux penseurs chrétiens

: « La théologie négative chrétienne n'est telle que parce qu'un Dieu la
précède et, en se révélant, l'oriente » (783). Cette affirmation décisive fait
comprendre pourquoi, à la fin de son parcours, l'auteur déclare que Thomas d'Aquin
« ne saurait être seulement un représentant [...] de la tradition métaphysique »

(784). A un moment donné, il est nécessaire de changer de perspective, de
«déplacer le problème du côté de la théologie proprement dite ». Je ne mets pas en
question la légitimité d'un tel changement de perspective, mais il faudrait, à mon
avis, éviter d'interpréter cette démarche comme si ce dépassement du cadre
philosophique accordait à la théologie « proprement dite » une immunité qui la met à

l'abri de toute critique possible, comme le passage suivant le suggère :

« Ce faisant [à savoir par ce déplacement, RI], il semble moins intéresser le

philosophe (comme l'antilope qui s'échappe dans la montagne n'intéresse plus
le fauve de la savane), mais il oblige néanmoins celui-ci à changer de

perspective, dans la mesure où il ne lui offre pas matière à une critique seulement
philosophique. Comme si le théologien chrétien, qui fait usage d'une
métaphysique, désamorçait par avance la critique de la métaphysique de ceux qui
n'ont plus de théologie parce qu'ils n'ont plus de Dieu » (784).

Ce passage articule une prétention théologique que les oreilles du « fauve de la
savane » peuvent difficilement accepter. Il me semble que la comparaison est
malheureuse car il ne faudra pas trop rapidement oublier que si l'élégante antilope
court si rapidement, c'est pour fuir le fauve Soyons sérieux : la « théologie
proprement dite » est le résultat d'une longue genèse qui, sans l'apport de la
philosophie et le dialogue avec la philosophie, n'existerait point. Je crois donc
que le rapport entre théologie et philosophie, trop rapidement esquissé à la fin de

l'ouvrage, mériterait d'être traité avec plus de nuances.
6. Ces lignes attestent qu'il s'agit d'un livre que Ton doit considérer comme

une importante contribution à l'interprétation d'un thème essentiel de la pensée
de saint Thomas et du thomisme. Le texte est rédigé dans un style soigné dont le



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 507

modèle est sans doute la prose de M. Gilson. L'auteur maîtrise l'art de la formule
qui flatte et frappe l'oreille. Je ne cite qu'un seul exemple. L'auteur commente
rapidement la célèbre formule de Ludwig Wittgenstein : « Ce dont on ne peut
parler, il faut le taire. » Or, il la transforme de manière astucieuse pour résumer
l'essentiel de la doctrine thomasienne concernant le possible discours humain sur
Dieu : « Ce dont on peut parler, il faut le dire » (782). Nous pouvons ajouter que
ce que l'auteur veut dire à son lecteur mérite d'être entendu.

Ruedi Imbach

Dominicus GundissalinuS: De divisione philosophiae. Über die Einteilung der
Philosophie. Lateinisch / Deutsch. Herausgegeben, übersetzt, eingeleitet und mit
Anmerkungen versehen von Alexander Fidora und Dorothée Werner. Herders
Bibliothek der Philosophie des Mittelalters 11). Freiburg: Herder 2007. 287 S.

ISBN 978-3-451-28706-0.

Zweifellos kommt dem Buch unter den vom Menschen erfundenen und
entwickelten Werkzeugen, wie Jorge Luis Borges richtig erkannt hat, eine besondere
Stellung zu, da es nicht nur wie die anderen Werkzeuge in erster Linie dem
menschlichen Körper zu Dienste steht, sondern gleichsam den Geist des
Menschen verlängert und verkörpert. Nicht nur ist es sichtbarer Ausdruck des vom
Menschen Erfundenen und Gedachten, sondern es dient auch der Erinnerung
daran und es verwirklicht auf diese Weise eine eigentümliche Mimesis der Unsterblichkeit.

Das Buch, das hier vorgestellt werden soll, gehört zu jener spezifischen
Art von Büchern, in denen das Wesen der Bücher in ganz besonderer Weise zum
Ausdruck kommt. Zum einen wird anhand des Traktates De divisione
philosophiae des Dominicus Gundissalinus deutlich, dass Bücher durch Bücher
erzeugt werden, dass aus Büchern neue Bücher entstehen; zum anderen gehört der
Traktat zu jener Kategorie der Bücher, die man als Buch der Bücher bezeichnen
kann, weil sie das Ziel verfolgen, nach Möglichkeit alle Bücher in sich zu versammeln

oder mindestens auf sie hinzuweisen. In der Tat, der Traktat, den Alexander
Fidora und Dorothee Werner zum ersten Mal in einer deutschen Ubersetzung
vorlegen und der in Herders Bibliothek der Philosophie des Mittelalters erschienen
ist, kann zwar als eine Einführung in die Philosophie des Mittelalters aus dem 12.

Jahrhundert gelesen werden, aber eine derartige Umschreibung erfasst das Besondere

dieses Werkes nur auf inadäquate Weise. Um diese Besonderheit zu erfassen
ist ein Vergleich mit anderen Büchern erforderlich.

Als Erstes muss hingewiesen werden auf die Monographie, die A. Fidora 2003
der Philosophie des Dominicus Gundissalinus gewidmet hat (Die Wissenschaftstheorie

des Dominicus Gundissalinus. "Voraussetzungen und Konsequenzen des

zweiten Anfangs der aristotelischen Philosophie im 12. Jahrhundert, Berlin 2003).
Es handelt sich hierbei nicht nur um die erste umfassende Monographie, die dem
Archidiakon von Toledo (ca. 1110-1190) seit dem Pionierwerk von Ludwig Baur
aus dem Jahre 1903 gewidmet ist, sondern Fidora hat in dieser Studie gleichsam
die Voraussetzungen geschaffen für eine angemessene Rezeption des Werkes von
Gundissalinus durch die philosophiehistorische Forschung. Auf den ersten Blick
mag die im Untertitel angedeutete programmatische These vom zweiten Anfang
der aristotelischen Philosophie im 12. Jahrhundert als eine unangebrachte Uber-
treibung eines jungen Forschers erscheinen, aber der Autor löst meines Erachtens
die Ankündigung durch eine akribische Untersuchung ein, wenn er zeigt, wie der



508 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

spanische Philosoph des 12. Jahrhunderts Boethius und Avicenna rezipiert und
nicht, wie Etienne Gilson seinerzeit postulierte, einen „austinisme avicennisant",
sondern eben einen „avicennisierenden Boethianismus" entwickelt hat, der den
zweiten Anfang des Aristotelismus ermöglichte. Entscheidend ist des Weiteren,
dass Fidora in dieser Studie nachzuweisen versucht, dass dieser Ubersetzer des

Avicenna, den Aristoteles arabus benutzte, also tatsächlich eine direkte
Aristoteleslektüre bei ihm nachweisbar ist. Der kritische Leser ist deswegen nicht
erstaunt, wenn in der zweisprachigen Ausgabe von De divisione das Werk nun im
Zusammenhang mit einer „Revolution im Wissenschaftsverständnis", die sich im
12. Jahrhundert ereignet haben soll, vorgestellt wird, und wenn die Bedeutung
dieser Schrift mit folgenden Worten vorgestellt wird: „[...] mit Gundissalinus
zeichnet sich eine zweiter Anfang nicht nur der Metaphysik, sondern der
aristotelischen Philosophie überhaupt ab, der mit Aristoteles über denselben hinausgeht,

indem Gundissalinus das gesamte aristotelische Korpus am Leitfaden der
ihm durch die arabischen Autoren vermittelten aristotelischen Wissenschaftstheorie

interpretiert" (39). Dieses Zitat verdeutlicht, was ich eingangs meinte, als
ich in Bezug auf Gundissalinus Werk von einem Buch sprach, das die Genese von
Büchern aus Büchern und das Vorhaben gewisser Bücher, andere Bücher in sich
zusammenzufassen, sprach.

Das Werk des Gundissalinus, wenn wir es angemessen einschätzen wollen,
muss indes mit anderen Schriften des 12. Jahrhunderts verglichen werden, und
zwar zuerst mit dem ca. 25 Jahre früher verfassten Didascalicon des Hugo von
Sankt Viktor. Die beiden Werke sind insofern vergleichbar, als es beiden um eine
Einführung und eine Gliederung des menschlichen Wissens insgesamt und der
Philosophie insbesondere geht. Auf den ersten Blick ist auch beiden Werken eine
vergleichbare Einschätzung der intellektuellen Arbeit gemeinsam. Aus dem
Didascalicon wird von allen Bewunderern Hugos immer wieder der Satz zitiert:
„omnia disce, videbis postea nihil esse superfluum. coartata scientia iucunda non
est" (VI, c.3, Buttimer, 115). Dieser Satz wird meistens als ein Zeugnis einer
umfassenden, wissenschaftlichen Neugierde vorgestellt. Allerdings darf nicht
vergessen werden, dass Hugos Werk als eine Kunst des Lesens für einen lector sacrae
scripturae verstanden werden muss. Es ist eine theologische Einleitungsschrift, die
alles Wissen in den Dienst der Bibellektüre stellt und gestellt wissen will.
Dagegen hat Gundissalinus ein Philosophieverständnis vorgelegt, dass die Philosophie

in ihrer ganzen Eigenständigkeit begreift und klar von der Theologie im
Sinne der Beschäftigung mit der Heiligen Schrift unterscheidet. In der Einleitung
zu ihrer Ubersetzung weisen Fidora und Werner ganz zu Recht darauf hin, dass
diese Konzeption der Philosophie und die damit verbundene Auffassung vom
Beruf des Philosophen für das Selbstverständnis der Pariser Artisten des 13.

Jahrhunderts grundlegend geworden sind und zwar nicht nur hinsichtlich der
Auffassung der Philosophie als einer gegenüber der Theologie distinkten Wissenschaft,

sondern ebenfalls was die Definition der Philosophie als solcher betrifft
(vgl. 40-49). Ich kann deshalb die These teilen, die Divisionsschrift habe v.a.
„durch ihren strukturell-konzeptionellen Einfluss auf die philosophische
Einführungsliteratur des 13. Jahrhunderts das Selbstverständnis der Philosophie viel
stärker und nachhaltiger geprägt, als dies bisher angenommen wurde" (49). Wie
bedeutsam die Schrift des Toledaners - und damit auch die Ubersetzung dieses
Textes in die deutsche Sprache ist - wird noch deutlicher, wenn wir sie mit zwei
wieteren Traktaten des 12. Jahrhunderts vergleichen, ich meine die beiden
Ubersetzungen von al-Farabis Traktat Über die Aufzählung der Wissenschaften (Ihsa'



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 509

al-'Ulum), die beide seit kurzer Zeit dem deutschsprachigen Publikum ebenfalls in
Erstübersetzung zur Verfügung stehen. Farabis Traktat, der auf der Basis vor
allem spätantiker Quellen für die islamische Welt des 10. Jahrhunderts eine
Verbindung oder Versöhnung der „fremden", d.h. nicht-islamischen, griechischen
Wissenschaft mit den traditionellen Disziplinen der Grammatik, des Rechts und
der Theologie (kalam) versucht, wurde bekanntlich im 12. Jahrhundert zweimal
ins Lateinische übersetzt, nämlich von Gundissalinus selbst und von Gerhard von
Cremona, dem wir ja auch die Ubersetzung des Liber de causis verdanken. Die
Ubersetzung Gerhards liegt in einer Neuausgabe des lateinischen Textes, einer
deutschen Ubersetzung, einem ausführlichen Kommentar und einer hervorragenden

Einleitung von Franz Schupp vor (Al-Farabi: Über die Wissenschaften. De
scientiis. Nach der lateinischen Übersetzung Gerhards von Cremona. Mit einer
Einleitung und kommentierenden Anmerkungen herausgegeben und übersetzt von
Franz Schupp. Lateinisch-deutsch, Hamburg: Felix Meiner Verlag 2005). Dieser
Band gehört nach meiner Einschätzung zu den besten zweisprachigen Ausgaben
der letzten Jahre im Bereich der mittelalterlichen Philosophie. Die Adaptation des
Gundissalinus - es handelt sich nicht um eine eigentlich Ubersetzung, sondern
eine, auf der Grundlage von Gerhards Ubersetzung angefertigten Kurzfassung
(vgl. dazu die Einleitung von Schupp, LXIII-LXIV) - hat in Herders Bibliothek der
Philosophie des Mittelalters Jakob Hans Josef Schneider bearbeitet (Al-Farabi: De
scientiis secundum versionem Dominici Gundisalvi. Über die Wissenschaften. Die
Version des Dominikus Gundissalinus. Lateinisch-deutsch, übersetzt und eingeleitet

von Jakob Hans Josef Schneider, Freiburg 2006) Diese beiden Texte sind
natürlich für die Neubesinnung der Philosophie im 12. Jahrhundert wichtige
Etappen, ohne welche die Schrift De divisione nicht denkbar wäre, aber es sind
Vorstufen zu dem sog. zweiten Anfang. Sie führen gleichsam zum ersten Mal
jenes Fremde ein, dessen Aneignung die volle Selbstentfaltung der lateinischen
Philosophie im späteren Mittelalter ermöglicht hat. Ein Beispiel mag hier genügen:

Selbstverständlich wird in den beiden Ubersetzungen die dritte Disziplin der
theoretischen Wissenschaft, die aristotelische Erste Philosophie erwähnt und
recht eindrücklich beschrieben. Sie wird als „göttliche Wissenschaft", scientia di-
vina, angesprochen. Gundissalinus ist dagegen nach unserer Kenntnis der Erste
lateinisch schreibende Autor der den Ausdruck „Metaphysik" als Bezeichnung
einer Wissenschaft einführt (vgl. 36).

Wenn wir Fidoras Thesen vom zweiten Anfang der aristotelischen Philosophie
und von der Bedeutung dieser Repristination für die Entfaltung der Philosophie
im Zeitalter der Universität akzeptieren, dann gibt uns allerdings der Traktat des
Gundissalinus noch einen weiteren Hinweis, den ich meinerseits als besonders
wichtig erachte. Ein Blick auf den umfangreichen Prolog der Schrift erlaubt es

mir, diese Besonderheit zu beschreiben (vgl. 14-24). Der Toledaner bemüht sich
in diesem Teil seines Werkes auch um eine Zusammenstellung der wichtigsten
Beschreibungen der Philosophie. Wenn er am Anfang seiner Einteilung den Versuch
unternimmt, den Begriff der Philosophie zu bestimmen, dann folgt er der
neuplatonischen Einführungsliteratur, die Ilsetraut Hadot genauestens untersucht hat
(„Les introductions aux commentaires exégétiques chez les auteurs néoplatoniciens

et les auteurs chrétiens", in: SIMPLICIUS: Commentaire sur le Catégories,
Fase. 1, Leiden, 1990, 21-47)und deren Vermittlung an die arabischen Philosophen

Dimitri Gutas („Paul the Persian on the Classification of the Parts of
Aristotle's Philosophy: A Milestone between Alexandria and Bagdad", in: Der
Islam 60(1983)231-267) erforscht hat. Dass Gundissalinus seine Beschreibungen



510 Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

einerseits der Schrift De diffinitionibus des jüdischen Philosophen Isaac Israeli
und andererseits den Origines des Isidor von Sevilla entlehnt, ist ebenso
signifikant. Dass der Inhalt dieser Umschreibungen letztlich auf Lehren von Pythagoras,

Platon und Cicero beruht ist schließlich nicht weniger bedeutsam. Auf den
ersten Blick könnte es scheinen, wir hätten es hier mit einem trivialen
Kompilationsphänomen zu tun. Wenn wir es indes genauer bedenken, so bedeutet diese

plurale Herkunft weit mehr und weit Bedenkenswerteres: Gundissalinus
entwickelt auf der Grundlage griechischer, spätantiker, christlicher, syrischer,
arabischer und jüdischer Elemente, die auf verschlungenen Wegen bis zu ihm gelangt
sind, ein Konzept des Philosophierens, das für die lateinische Welt wirksam
geworden ist. Dass die sog. christliche Philosophie des Mittelalters auf das

griechische Denken des Aristoteles zurückgreift ist weithin bekannt und
anerkannt, dass allerdings diese Ansätze auf dem Umweg von Bagdad nach Toledo
und von da nach Paris gelangt sind, ist weniger bewusst - und es ist unentbehrlich
immer wieder daran zu erinnern.

Der verdienstvollen Ubersetzung des Textes von Gundissalinus liegt der 1903

von L. Baur edierte Text zugrunde. Allerdings haben die Herausgeber an
zahlreichen Stellen den Text auf der Grundlage der seither entdeckten Handschriften
leicht verändert. Die zahlreichen Fußnoten der Ubersetzung sind für das
Verständnis des Textes ebenso hilfreich wie die bereits erwähnte Einleitung.

Ruedi Imbach

[Juda Abravanel] Léon Hébreu : Dialogues d'amour. Traduction de Pontus de

Tyard (1551). Texte établi par Tristan Dagron et Saverio Ansaldi. Introudction
et notes explicatives par Tristan Dagron De Pétrarque à Descartes 73). Paris :

Librairie philosophique J. Vrin 2006. 525 S. ISBN 2-7116-1814-5.

Tristan Dagron, avec la collaboration de Saverio Ansaldi, présente dans ce
volume au public francophone l'étonnant texte de Juda Abravanel, publié en
1535 pour la première fois en italien, de manière posthume. On est autorisé de

qualifier d'étonnant cet ouvrage du médecin juif, chassé en 1492 de l'Espagne, en
même temps que son père Isaac Abranavel, parce que les trois amples dialogues
posent bien des problèmes historiques et philosophiques, et si la plupart des

historiens s'accorde a reconnaître, avec Georges Vajda, que « ce beau livre qui
exerça une influence si profonde en Italie et en France [...] appartient [...] à

l'histoire générale de la philosophie » (cité 13), il est toutefois pas aisé de

circonscrire avec précision la nature et l'enjeu philosophique de l'ouvrage en
question. La trame narrative est pourtant simple : Sophie dont Philon est amoureux,

diffère par ces questions et ses objections sa réponse aux avances de son
admirateur qui est forcé de reconnaître : « je suis seulement amant, et non aimé,
et tu es seulement aimée et non amante » (237). Ce cadre donne cependant lieu à

une très vaste discussion sur la nature de l'amour, comme désir, son universalité,
ses effets, son origine et sa fin.

Dans son ample introduction, Tristan Dagron s'efforce de libérer
l'interprétation de ce texte des stéréotypes très répandus qui veulent faire de Léon
Hébreu un néoplatonicien qui ne ferait que redire ce que Marsile Ficin avait déjà
dit dans son Commentaire du Banquet. II faut dès lors, et c'est un premier trait
saillant de cette belle introduction, comprendre l'œuvre à partir du contexte
particulier de ce juif errant : Abravanel veut « penser philosophiquement la



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 511

catastrophe, lui donner ses coordonnées métaphysiques et sa réponse politique »

(39), étant entendu que, du point de vue intellectuel, la crise à maîtriser est celle
de « l'utopie philosophique de la cité vertueuse d'Al-Farabi dont participait
encore Maïmonide » (11 mais aussi 7 et 13). Dagron, et il s'agit sans doute d'un
trait original de cette introduction, insiste beaucoup sur la présence d'Averroès
dans les Dialogues. Ce fait capital n'est pas seulement confirmé par les
innombrables références à Averroès dans les notes explicatives mais encore par une
démonstration rigoureuse qui montre qu'Ibn Rhusd « est pour Juda le philosophe
qui dénonce les limites de 'cette première académie des Arabes' et définit ainsi les

enjeux d'une nouvelle philosophie de l'homme » (8). Ce qui, à mon sens est
cependant encore plus intéressant et plus inédit dans cette présentation, est le fait
que Dagron déniche ainsi la subtile connexion qui existe entre le recours au
néoplatonisme florentin et la thématique averroïste. Juda critique la doctrine augusti-
nienne et la théologie ficinienne des âmes, une démarche qui ne s'explique que si

l'on admet que la crise averroïste est un des thèmes fondamentaux des Dialogues
(27). Il en résulte que le nouveau mode de philosopher de Juda se situe à

l'entrecroisement des pensées de Ficin, d'Averroès et, bien sur, de Maïmonide car il
n'est pas « interdit de faire l'hypothèse, dit Dagron, que le modèle des Dialogues
reste celui de Maïmonide, même si le platonisme a largement détrôné l'inspiration

péripatéticienne du Guide » (13).
Le volume que nous présentons, contient la traduction de Pontus de Tyard,

parue en 1551 à Lyon sous le titre : Leon Hebrieu de l'amour. Selon l'appréciation

des deux éditeurs, cette traduction est d'une fidélité telle qu'elle mérite
d'être proposée telle quelle au public contemporain, l'orthographe cependant a
été modifiée. Pour ma part, je regrette que les éditeurs n'aient pas présenté
brièvement la figure de Pontus. En effet, il est, à mon avis, tout à fait légitime de

republier cette traduction du XVIe siècle, elle est un élément non négligeable de

l'histoire de la réception et de l'intelligence du texte. Dans ce cas, il faudrait aller
jusqu'au bout de l'idée selon laquelle le texte reçu est constitutif pour l'intelligence

même du texte dit original.
D'un point de vue scientifique, stricto sensu, les notes explicatives de Tristan

Dagron, réprésentent indubitablement l'apport scientifique majeur de cet
ouvrage, et cela d'autant plus que l'édition de référence du texte italien ne comporte
aucune annotation (éd. Santino Caramella, Bari : Laterza 1929). Ces notes sont
essentielles parce que Dagron rend le lecteur attentif aux enjeux philosophiques
et tisse un réseau complexe des influences et des références. De ce point de vue,
les liens entre Le Banquet de Ficin, pour lequel nous disposons depuis quelques
années d'une magnifique édition et traduction de Pierre Laurens, publiée par les
soins d'Alain Segonds aux Belles Lettres (Paris, 2002) deviennent perceptibles
avec plus de précision et d'érudition. Mais l'importance d'autres sources apparaît

: je ne mentionne que Moïse de Narbonne et son commentaire du récit d'Ibn
Tufail et Giovanni Boccaccio dont la Genealogia deorum gentilium est la source
presque exclusive de Léon pour l'interprétation des mythes païens. Un autre
point de ces notes mérite d'être mentionne : le père de Juda, à savoir Isaac Abra-
vanel est l'auteur d'un vaste commentaire du récit de la création. Dagron cite très
fréquemment ce commentaire pour faire apparaître que le père et le fils répondent
à la même crise, l'un par un retour à une théologie juive rigoureuse, l'autre
cherchant le salut par la philosophie.

Bien des aspects proprement philosophiques de cet ouvrage polymorphe et
exubérant mériteraient d'être rélevés. Pour ma part, j'ai été frappé et fasciné par



512 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

l'interprétation, au troisième dialogue, du mythe qu'Aristophane raconte dans le
Symposion platonicien. Juda pense que « cette fable est tirée d'un auteur plus
ancien que les Grecs, à savoir de Moïse » (cit. 20) et il compare de manière
détaillée la Genèse et le mythe de Platon. Sans négliger les différences, Juda
prétend que l'androgynie est un trait commun de l'humanité en général : « Chacun
d'eux (des hommes) a une partie masculine parfaite et active, a savoir l'intellect,
et une partie féminine imparfaite et passive qui est le corps et la matière », dit-il.
Or, dans cette doctrine, qui reprend des éléments a Ficin et Pic de la Mirandole,
deux points frappent le lecteur : cette androgynie de l'homme est à l'image de

Dieu car Juda pose clairement, au principe de sa philosophie de l'amour, une
contrariété constitutive, ou pour reprendre la formulation de Dagron : « pour
qu'une pensée du tout soit possible, l'unité doit être conçue comme fondamentalement

duelle ; et c'est de cette dualité que naît le lien d'amour » (31). Dieu est
l'unité primordiale de l'amant et de l'aimé et, selon les termes de Léon, de cet
amour divin fut produit l'amoureux univers.

Le second aspect lié à l'exégèse du mythe d'androgyne et du récit de la Genèse

concerne l'exclusion du premier couple du Paradis. « Dieu les chassa, dit Léon,
dehors du Paradis pour servir la terre, c'est-à-dire leur ôta la contemplation pour
les faire prendre garde aux choses terrestres » (cit. 25). La chute, commente
Dagron, « livre l'humanité à l'exil, mais interprétée comme un mandat divin, elle
la voue à une communauté des corps, celle de l'homme et de la femme, mais
évidemment, par là, celle de l'ordre politique » (39). La table analytique détaillée
du contenu et deux indices facilitent l'usage de ce texte important à plus d'un
titre.

Ruedi Imbach

Shapiro, Lisa (ed. and transi.): Princess Elisabeth of Bohemia and René Descartes.
The Correspondence between Elisabeth of Bohemia and René Descartes The
Other Voice in Early Modern Europe). Chicago: University Press of Chicago
2007. 246 S. ISBN 978-0-226-20441-3.

La correspondance entre René Descartes (1596-1650) et Elisabeth de Bohème
(1618-1680) qui a été conservée est dans sa grande partie disponible depuis la fin
du 19e siècle dans l'édition des œuvres complètes dirigée par Adam et Tannery
(1897-1913). Le présent ouvrage propose une traduction anglaise complète des

échanges épistolaires que le philosophe français et la princesse palatine, tous
deux exilés de gré ou de force aux Pays-Bas, ont tenus en français entre 1643 et
1649.1 Outre la qualité scientifique de cette nouvelle édition (elle comprend un
historique de l'édition de la correspondance, une datation plus précise de

certaines lettres2, une présentation du contexte politique, culturel et religieux de
la première moitié du 17e siècle, une bibliographie exhaustive, un appendice et un

1 Le volume III des Philosophical Writings of Descartes (Cambridge: Cambridge University

Press 1991) propose un choix de la correspondance philosophique de Descartes. La
plupart des lettres de Descartes à Elisabeth y figurent. Elles sont traduites par John Cottingham
inter alia.

2 Voir par exemple les lettres de Descartes à Elisabeth des 17 et 29 novembre 1643.
Shapiro s'appuie sur les résultats de la recherche cartésienne hollandaise qui a publié
récemment une édition critique de la correspondance de Descartes de l'année 1643 (Theo
VERBECK et al., The Correspondence of René Descartes 1643, Utrecht 2003).



Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus 513

index général), l'Introduction à la correspondance est d'une part particulièrement
utile en ce que les questions philosophiques débattues dans leurs échanges sont
contextualisées et présentées de manière claire et documentée. D'autre part, les

vues philosophiques d'Elisabeth de Bohème ne sont pas vues à travers le prisme
de Descartes, comme c'est en général le cas3, mais en tant que telles. C'est une
perspective novatrice et intéressante de considérer la destinataire de Descartes
non pas seulement comme sa correspondante exemplaire et fidèle, mais de dégager

à partir des lettres d'Elisabeth sa propre position philosophique (6).
L'attention que Shapiro porte à cette femme exceptionnellement intelligente et
cultivée dans l'Introduction à leur correspondance ne vise bien évidemment pas à

faire de Descartes l'élève d'Elisabeth, même si son influence est indéniable en
particulier dans le développement de la philosophie pratique de Descartes, mais à

faire entendre 'The other voice in Early Modern Europe' (c'est le titre de la
collection dans laquelle l'ouvrage de Shapiro figure). A cette perspective novatrice

s'ajoute la précision4 de la traduction annotée de Shapiro : cette nouvelle
édition comble une lacune dont la recherche cartésienne profitera sans nul doute.

Ce compte rendu indique en premier lieu quelques repères biographiques
d'Elisabeth de Bohème (7-16)5, puis présente brièvement les questions philosophiques

principales discutées dans la correspondance entre Descartes et Elisabeth
(21-36). La dernière partie est consacrée à la réflexion intéressante sur la définition

du philosophe au dix-septième siècle à partir de l'activité intellectuelle
d'Elisabeth (36-51).

Elisabeth de Bohème est la fille du roi de Bohème et d'Elisabeth Stuart. Elle
naît en 1618. Sa famille est impliquée au premier plan dans les conflits religieux
et politiques qui enflamment l'Europe pendant la Guerre de Trente Ans ainsi que
la guerre civile en Angleterre (Charles I, son oncle, est décapité en 1649). La
défaite du camp protestant l'exile avec certains membres de sa famille à La Haye.
L'impact de cette situation sur sa santé la conduira d'ailleurs à demander conseil
à Descartes (cf. lettre des 24 mai, 22 juin, et 30 novembre 1645). Elle reçoit une
éducation complète dans les disciplines aussi bien scientifiques que littéraires et
on remarque très tôt son intelligence et sa curiosité intellectuelle, si bien qu'on la
surnomme 'la Grecque'. Les détails de son éducation privée sont assez mal

3 Descartes, Correspondances avec Elisabeth et autres lettres, Jean-Marie et Michelle
Beyssade (introduction, bibliographie et chronologie), Paris : GF-Flammarion 1989 ;

Descartes, Lettres sur la morale : correspondance avce la princesse Elisabeth, Chanut et la
reine Christine, Jacques Chevalier (éd.), Paris : Hatier 1955.

4 La traduction de Shapiro est en général plus littérale que celle de Cottingham, sans

pour autant que la lisibilité en pâtisse. Par exemple : Descartes à Elisabeth (21 mai 1643), ' Et
je puis dire en vérité' ; 'I may truly say' (Cottingham) ; 'I can say with truth' (Shapiro).
Descartes à Elisabeth (4 août 1645), 'Or il me semble qu'un chacun se peut rendre content de
soi-même et sans rien attendre d'ailleurs, pourvu seulement qu'il observe trois choses,
auxquelles se rapportent les trois règles de morale, que j'ai mises dans le Discours de la
Méthode.' ; 'It seems to me that each person can make himself content by himself without any
external assistance, provided he respects three conditions, which are related to the three rules
of morality which I put forward in the Discourse on the Method.' (Cottingham) ; 'So it seems

to me that each person can make himself content by himself and without waiting on something

from elsewhere just so long as he observes three things, which are related to the three
rules of conduct that I set out in the Discourse on the Method.' (Shapiro)

3 Les pp. 16-21 sont consacrées à la vie de Descartes. Celle-ci étant connue et
abondamment documentée par la recherche, ce compte rendu a jugé opportun de se concentrer sur
celle d'Elisabeth.



514 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

documentés, et les informations sur ses positions philosophiques n'ont pas été
consignées dans d'autres œuvres sinon dans la correspondance dont nous disposons

aujourd'hui, au demeurant incomplète. Néanmoins celles-ci témoignent d'un
engagement hors du commun dans la vie intellectuelle et politique de son temps.
Par exemple, c'est elle qui fait connaître à Descartes Le Prince de Machiavel et
qui le sollicite à préciser ses vues en matière de philosophie politique. Nous
savons qu'elle a fréquenté les mathématiciens de l'Université de Leyde qui lui
reconnaissait des talents dans cette discipline et qu'avant même d'inaugurer sa

correspondance avec Descartes, en 1643, elle était tout à fait informée des thèses
de la métaphysique cartésienne. Il est important de mentionner également qu'en
1640 Elisabeth correspond avec Edward Reynolds, prêtre anglican à Oxford et
auteur d'un Treatise of the Passions and Faculties of the Soule of Man. Dans la
dédicace qui est adressée à Elisabeth, l'auteur la remercie de sa contribution
critique au Treatise. Malheureusement, la correspondance qui sans doute éclairerait

la position philosophique d'Elisabeth a été perdue. Mais il est fort probable
qu'Elisabeth ait suscité et influencé l'élaboration des Passions de l'âme que
Descartes publie en 1649. En 1660, 11 ans après la mort de Descartes, Elisabeth
se retire au couvent luthérien de Herford en Westphalie, où elle restera jusqu'à sa

mort, en 1680. Les raisons de cette décision sont mal connues et peu de

témoignages sur ses occupations subsistent. Il est néanmoins certain qu'elle poursuit

ses activités intellectuelles (elle correspond avec Malebranche au sujet de La
Recherche de la vérité) tout en prenant la direction du couvent en 1667. Sa

tolérance religieuse la conduit à accueillir des sectes marginales tels les labadistes et
les quakers (l'annexe contient la correspondance avec Robert Barclay et William
Penn) sans pour autant partager leur enthousiasme religieux. Shapiro conclut que
ses responsabilités de princesse exilée puis celle d'abbesse ne lui ont probablement

pas donné le temps nécessaire pour écrire un traité abouti. Par conséquent,
l'état fragmentaire de ses positions politiques, philosophiques et religieuses nous
confine à une interprétation en partie spéculative (16).

Sa correspondance avec Descartes (61-182) est exemplaire en ce qu'Elisabeth
formule des objections majeures aux thèses cartésiennes et propose des alternatives.

En outre, leurs échanges (une soixantaine de lettres) couvrent quasiment
l'ensemble des disciplines de la philosophie : la métaphysique, la philosophie
naturelle, la psychologie morale, l'éthique et la philosophie politique. Deux questions

métaphysiques majeures sont discutées dès les premières lettres (mai 1643).
La première est liée aux deux thèses connexes que Descartes défend dans les
Méditations selon lesquelles la res extensa et la res cogitans sont des substances
réellement distinctes, d'une part. D'autre part, Descartes affirme que l'esprit et le

corps sont joints et forment une unité (ou encore une sorte de troisième notion
primitive) dans l'homme. De nombreuses questions se posent, notamment celle de
la possibilité d'une interaction entre deux substances distinctes, celle de la nature
de cette interaction, celle du statut métaphysique de cette union, et celle de la
manière dont l'esprit se représente le monde matériel. Elisabeth s'interroge en
particulier sur la nature de l'interaction entre esprit et corps et suggère que
Descartes rende compte de la possibilité d'une interaction entre une substance
immatérielle et une substance matérielle en ayant recours à la notion de causation
qui permettrait d'expliquer comment les pensées peuvent engendrer des actions
du corps, et inversement. Les réponses de Descartes insistent sur l'évidence, cette
fois empirique, que nous observons de l'interdépendance du corps et de l'âme.
Elisabeth répond que cette connaissance intuitive est sans doute vraie, mais



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 515

insatisfaisante, puisqu'elle n'explique pas le fonctionnement de cette interaction.
Descartes reviendra sur ce problème dans Les Passions de l'âme.

La deuxième question a trait à la question de la liberté de la volonté
(septembre 1645-janvier 1646). Ici aussi, la réserve d'Elisabeth réagit aux deux
thèses cartésiennes apparemment incompatibles : l'une affirme la providence
divine, l'autre la liberté humaine. La position compatibiliste de Descartes pose à

Elisabeth au moins un problème, celle de savoir si une conception positive de la
liberté ne viole pas la puissance divine de déterminer l'action humaine.

Si Elisabeth adhère aux thèses de la philosophie naturelle de Descartes et
considère que le modèle aristotélicien (notamment l'explication des phénomènes
naturels par la cause finale) n'est plus adéquat à rendre compte du monde
naturel, elle formule néanmoins trois points critiques à l'égard du modèle
mécaniste cartésien : tout d'abord la 'nouvelle science' n'explique pas assez
précisément selon elle le principe de causation efficiente ; ensuite le phénomène de

l'attraction magnétique est expliqué de manière plus satisfaisante dans
L'ancienne' physique aristotélicienne ; enfin la question de la nature humaine, en
particulier de l'immortalité de l'âme n'est pas véritablement traitée selon les

principes mécanistes. Elisabeth suggère que l'on pourrait atteindre une meilleure
compréhension de l'âme humaine si on l'expliquait en termes de mouvement de
la matière. Elle adhère à l'explication mécaniste de la physiologie et son
application à la médecine, mais elle ne partage pas entièrement la manière dont
Descartes suggère de traiter certaines maladies liées aux passions (24 mai 1645).
La particularité de la psychologie morale de Descartes qu'Elisabeth relève dans sa

correspondance, est qu'il reconnaît aux passions du corps un pouvoir sur l'esprit
tout en affirmant à l'instar des néo-stoïciens que nous avons des idées qui ne
'dépendent que de nous', c'est-à-dire qui ne sont pas soumises aux mouvements
du corps. La question éthique principale dont ils s'entretiennent concerne la
nature du souverain bien et sa relation au bonheur (août-octobre 1645). Le texte
qui sert de point de départ est le De vita beata de Sénèque. Selon Descartes, le
bien suprême consiste en la vertu, c'est-à-dire en l'usage optimale de la raison et
de la volonté, et il n'est pas nécessairement identique au bonheur. La vertu
implique une connaissance et une maîtrise de soi qui permet de comprendre sa
valeur propre et celle des choses. Comme le lui fait remarquer Elisabeth, Descartes
développe une position éthique particulière dans la tradition de l'éthique des vertus
puisqu'il ne reconnaît pas à la fortune de rôle dans l'élaboration du bonheur et
qu'il introduit des éléments néo-stoïciens dans sa morale. Shapiro rappelle à juste
titre que le Descartes du Discours de la méthode (1637) ne fonde pas sa morale

par provision sur la notion de vertu que l'individu doit développer pour devenir
son propre législateur, mais sur celle de maximes qu'il s'agit de suivre. Sans doute
cette inflexion est-elle due au moins en partie par les questions d'Elisabeth
relatives au bien suprême. C'est également Elisabeth qui sollicite Descartes
d'expliquer comment l'individualisme éthique qu'il prône peut s'appliquer à une
communauté d'individus et quelles institutions politiques sont selon lui les plus
adéquates pour gouverner les individus. Leurs échanges en matière de philosophie
politique sont initiés par Elisabeth qui demande à son correspondant de se
positionner à l'égard du réalisme politique de Machiavel (septembre-novembre 1646).
Descartes ne partage pas le modèle machiavélien lequel conçoit l'acte de gouverner

essentiellement comme le monopole du pouvoir politique. Au contraire,
gouverner implique un prince plébiscité et législateur juste. La position d'Elisabeth
est plus nuancée. Même si elle rejette la brutalité de certaines recommandations



516 Rezensionsartikel - Besprechungen — Comptes rendus

du Prince, l'expérience de la guerre la conduit à apprécier l'approche
pragmatique de Machiavel dans des cas de vacuum politique.

La question de savoir si Elisabeth peut être considérée comme une philosophe
est spéculative, dans la mesure où son seul legs philosophique est sa

correspondance avec Descartes. Il a déjà été fait mention de ses grandes compétences

en physique et en métaphysique (elle développe différents types de

causation), en géométrie algébrique (une lettre de Descartes fait mention qu'elle a
résolu le problème d'Apollonius - construire un cercle tangent à trois cercles
donnés - ; sa solution a été perdue), en médecine, en éthique, et en philosophie
politique. Elle est sans doute une des premières à avoir vu l'incompatibilité entre
une explication mécaniste du monde et un dualisme des substances. Bien qu'elle
ne défende pas explicitement une position physicaliste stricte, elle considère que
le corps et l'esprit ne peuvent être des substances aussi distinctes que Descartes le

prétend. Elle partage l'idée selon laquelle les pensées ne peuvent être réduites aux
mouvements du corps, néanmoins l'autonomie de l'esprit dépend en grande
partie des conditions du corps. La raison ne peut donc pas fonctionner parfaitement

sans que des conditions de santé corporelle minimale ne soient remplies.
Elle suggère par conséquent que le dualisme substantiel n'est pas nécessaire pour
assurer l'autonomie de la pensée. Les pensées ne sont pas déterminées par le

corps, mais elles ne sont pas détachées de celui-ci.
A partir de sa correspondance, on peut reconstituer ses positions éthiques et

politiques qui divergent de celles de Descartes. A la différence de Descartes,
Elisabeth pense que notre contentement ne peut dépendre seulement de ce qui est
en notre pouvoir. La vertu est sans doute une condition nécessaire pour atteindre
le contentement de soi, mais non une condition suffisante, car la chance (moral
luck) joue un rôle non négligeable dans l'obtention du bonheur. De plus, Elisabeth

ne partage pas la définition rationaliste de la vertu, selon laquelle il s'agit de
bien juger pour être content. Cette capacité de bien juger dépend de facteurs
extérieurs à notre raison, comme celle de la santé du corps. En outre, elle remet
en question la possibilité de cette tranquillité de l'esprit que défend la morale
néo-stoïcienne (cf. en particulier Justus Lipsius, Guillaume de Vair et Pierre
Charron), puisque la limite de nos connaissances nous empêche de mesurer justement

la valeur de nos actions ainsi que leurs résultats. Seule une connaissance
infinie pourrait assurer la certitude de notre contentement. Sa position en matière
de philosophie politique part du constat que l'être humain est avant tout un agent
déterminé par son propre intérêt (self-interest) et qu'il est par conséquent
nécessaire d'établir un catalogue de valeurs communes sur lesquelles les

personnes peuvent s'accorder pour une vie en commun. La question qu'elle se pose
et qui est propre à l'éthique contractualiste, est de trouver un moyen de réconcilier

les intérêts en concurrence les uns avec les autres et de trouver un équilibre
des forces.

A l'évidence, ses positions éthiques reflètent une connaissance approfondie
des théories discutées à son époque. Ses réponses aux thèses de Descartes ne sont
pas de simples réactions, mais elles sont issues de ses réflexions et de sa tentative
de combiner l'éthique des vertus, le stoïcisme et le contractualisme. De manière
plus générale, la consistance de ses positions métaphysiques, physiques et
éthiques lui accorderait le statut de philosophe, si la définition du philosophe en
vigueur au dix-septième siècle et au-delà ne reposait pas sur des critères qu'elle
ne remplissait pas. D'une part, elle n'a pas écrit de traité, mais seulement des

échos de sa réflexion philosophique, sa correspondance privée. La philosophie au



Rezensionsartikel — Besprechungen - Comptes rendus 517

dix-septième siècle est une activité écrite et quasi-publique. D'autre part, la
philosophie est un domaine réservé aux hommes et le préjudice selon lequel la
rationalité est un attribut masculin est largement partagé par les deux sexes.6 A ce

titre, il est plausible que la volonté expresse d'Elisabeth de ne pas rendre
publique sa correspondance avec Descartes soit liée à ce préjugé. A moins qu'elle
n'ait cherché à préserver son amitié à l'égard de 'Monsieur Descartes' du regard
public auquel son rang l'obligeait.

Isabelle Wienand

JACOBI, Friedrich Heinrich: Kleine Schriften II 1787-1817. Hg. von C. Goretzki
und W. Jaeschke. Werke. Gesamtausgabe hg. von K. Hammacher und W.
Jaeschke. Band 5,1. Hamburg 2007. 422 S. ISBN 978-3-7873-1373-0.

Friedrich Heinrich Jacobi (1743-1819) ist zu den Protagonisten der klassischen
deutschen Philosophie zu zählen, bestimmte er doch seit den 1780er Jahren über
gut drei Jahrzehnte den von Kant zu Hegel und Schelling führenden Denkweg
maßgeblich mit. Er machte sich als Verfasser philosophisch-psychologischer
Romane (Woldemar, Allwill), die als Nachahmungen von Rousseaus Nouvelle
Héloïse und Goethes Werther gesehen werden können, einen Namen, initiierte
durch seinen Disput mit Moses Mendelssohn über den angeblichen Spinozismus
Lessings den berühmten Pantheismusstreit, der als Atheismusstreit bis weit ins 19.
Jahrhundert hinein wirkte, und trat als effektvoller Interpret des Kant'schen
„Dinges an sich" und als versierter Kritiker der Verstandesaufklärung in der Linie
Hamanns und Herders an die philosophische Öffentlichkeit. Er meldete sich mit
richtungweisenden Reflexionen zum Verhältnis von Idealismus und Realismus zu
Wort und konfrontierte die rationalistische Metaphysik, als deren höchster
Ausdruck ihm die atheistische Lehre des Spinoza galt, in einer Nietzsche
antizipierenden Weise mit dem Vorwurf des Nihilismus. Und nicht zuletzt war es

seinem philosophiehistorischen Schaffen zu verdanken, dass die deutsche Philosophie

des späten 18. Jahrhunderts durch Diskussionen zu Spinoza, Bruno, Hume
und Hemsterhuis bereichert wurde. Dabei ist allerdings nach wie vor nicht leicht
auszumachen, welche philosophische Position oder Theorie man Jacobi am besten
zuschreiben soll. Seine in anspielungsreiche Dialoge, Ubersetzungen, Briefe und
Zitaté gekleideten Räsonnements, seine kongenialen Einlassungen zu verschiedensten

Denkern und Problemstellungen lassen ihn als vielgestaltigen, proteusart-
igen philosophischen Autor erscheinen. Etikettierungen wie Herzens-, Glaubens-,
Seinsphilosoph, Idealist, Irrationalist, schwärmerischer Gegenaufklärer sind ihm
offenbar genauso angemessen wie Skeptiker, naiver Realist, Philosoph des gesunden

Menschenverstandes, empfindsamer Aufklärer. Unbestreitbar ist, dass zu den

profilierten und folgenreichen Seiten seines konstruktiven Philosophierens die
unter dem Motto der Daseinsenthüllung stehenden - und sichtlich durch Kants

6 Dans la lettre d'Elisabeth du 24 mai 1645, il est question de l'autonomie de l'esprit à

l'égard des passions. Selon Shapiro, l'interprétation du passage dans lequel Elisabeth invoque
'la faiblesse de mon sexe' peut se lire soit comme l'expression d'un 'sexisme internalisé', soit
comme 'a note of irony to bring out a certain sexism on Descartes' part'. (42) La première
interprétation semblerait plus plausible, eu égard à la grande estime intellectuelle de
Descartes à son égard (cf. par exemple la dédicace à Elisabeth des Principes de la philosophie,
1647).



518 Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus

Ausführungen zur dritten kosmologischen Antinomie beeinflussten - Bemühungen
gehören, die Relation von Unbedingtem und Bedingtem in ihren verschiedenen
Stufen und ihren antinomischen Verstrickungen zu beleuchten und im Sinne eines
Verhältnisses schöpferischer, interpersonaler Freiheit zur Geltung zu bringen.
Zudem besteht kaum ein Zweifel, dass man es bei Jacobi mit einem Rationalitätskritiker

reflektierter Art zu tun hat. Sobald er sich gegen Kontrahenten, die ihn
des Antirationalismus und Fideismus bezichtigen, zur Wehr setzen muss, gibt er
zu verstehen, sein eigener Standpunkt sei jener der eigentlichen, weil über ihre
Vorstufen und Grenzen aufgeklärten Vernunft.

Der vor kurzem im Rahmen der Jacobi-Werke (Gesamtausgabe) veröffentlichte

zweite Band der Kleinen Schriften macht - neben der Ubersetzung von
Hemsterhuis' Alexis oder von dem Goldenen Weltalter sowie einer Reihe von
Gelegenheitsarbeiten - einige Texte Jacobis neu zugänglich, in denen dieser seine
reflektierte Rationalitätskritik mustergültig unter Beweis stellt und aus denen
überdies hervorgeht, welche Voraussetzungen und Motive dieser Kritikform
zugrunde liegen. All jenen, die sich für Phänomene einer Dialektik der Vernunft wie
auch für Zusammenhänge der Jacobi'schen Rationalitätskritik mit Kants
vernunftkritischem Programm interessieren, sei er dringend zur Lektüre empfohlen.

Zu beachten ist insbesondere das an J.G. Schlosser adressierte Schreiben Einige

Betrachtungen über den frommen Betrug und über eine Vernunft, welche nicht
die Vernunft ist (103-136), das Jacobi 1788 veröffentlichte. Dieses Schreiben ist
eine Antwort an jene Freunde der illuminatischen und durch die Philosophie
Kants inspirierten Aufklärung, die seit Mitte der 1780er Jahre zum Kampf gegen
eine angeblich abtrünnige illuminatische Fraktion aufriefen, namentlich gegen
den als gegenaufklärerisch und vernunftfeindlich eingestuften Supernaturalismus
und „Krypto-Katholizismus" des Lavater-Kreises. Jacobi fühlte sich mitangegriffen,

zumal er anlässlich seiner Kritik am Spinozismus die auf Einsichten des

gelehrten Nichtwissens beruhende These verfochten hatte, das höchste, göttliche
Sein könne nur geglaubt oder gefühlt werden. Inhaltlich gesehen ist das Schreiben
ein Plädoyer für die attackierte Partei und damit für eine philosophisch-theologische

Strömung, welche sich den Anmaßungen der Vernunft widersetzt, indem
sie sich vornehmlich auf eine Erkenntnis durch Erfahrung, Anschauung und
gesunden Menschenverstand beruft, und welche die Rechte der „positiven Religion"
gegen die ihres Erachtens illegitimen Ansprüche seitens einer deistischen
Vernunftreligion verteidigt. Jacobi versäumt es dabei nicht klarzustellen, dass diese
berechtigte Absage an die Deisten-Vernunft nicht aus Vernunftfeindschaft
resultiert, sondern aus dem Bestreben, eine Antwort auf die Frage zu finden, welche

Form von Vernunft es angesichts der zur Ideologie verkommenen aktuellen
Aufklärungs- und Vernunftrhetorik zu konservieren oder neu zu generieren gilt.
In dieser Hinsicht wird dafür argumentiert, dass jede sich als autonom
begreifende Vernunft, d.h. jede Vernunft, die sich Erfahrung und positiver
Religion enthoben glaubt, zurückzuweisen ist. Denn eine solche Vernunft ist
entweder ein bloßes Wort, eine „philosophische Schwärmerei" (120), oder - sobald
sie sich mit Inhalt füllt - eine Denkform, die einem neuen „Papismus und
Verfolgungsgeist" (127) ihre Dienste anbietet, alles in allem: Zeichen eines frommen

Betrugs. Eine kritische, sich auf ihre Grenzen besinnende Vernunft ist
dagegen genau dasjenige, was es Jacobi zufolge unbedingt zu unterstützen gilt.
Denn auf diese Weise kann der positiven Religion zu neuem Leben und neuer
Kraft verholfen werden.



Rezensionsartikel — Besprechungen — Comptes rendus 519

Es besteht kein Zweifel, dass Jacobi mit dieser vernunftkritischen Intervention
eine bemerkenswerte Einsicht ausgesprochen hat, wird doch die autonome
Aufklärungsvernunft, worauf besonders Hegel in der Phänomenologie des Geistes
eingehen wird, spätestens mit der Französischen Revolution in der Tat die Gestalt
eines Verfolgungsgeistes annehmen. Allerdings scheint Jacobi bei seinem
Gegenvorschlag nicht bedacht zu haben, dass die Vernunft sich nur dann zugunsten von
Erfahrung und positiver Religion Grenzen setzen kann, wenn Erfahrung und
positive Religion sich am Maßstab der Vernunft orientieren und dadurch als Stufe
oder Gegengestalt der Vernunft überhaupt begreiflich sind. Die deistische
Vernunft mag zwar ohne positive Religion machtlos sein, die positive Religion
ihrerseits kann aber nur dann erneut geschichtswirksam werden, wenn sie

Ansprüchen ebendieser Vernunft genügt.
Besondere Erwähnung verdient ebenfalls die 1793 in Schillers Hören

veröffentlichte Brieffolge Zufällige Ergießungen eines einsamen Denkers (185-222).
Seit dem Schreiben Wider Mendelssohns Beschuldigungen betreffend die Briefe
über die Lehre des Spinoza aus dem Jahre 1786 hatte Jacobi, um den Verdacht der
Beförderung eines supernaturalistischen Aberglaubens von sich lenken, eindringlich

hervorgehoben, er sehe sich mit seiner glaubensphilosophischen Lehre des

Nichtwissens in Ubereinstimmung mit Kants Losung, wonach es das Wissen
zugunsten des Glaubens einzuschränken gelte, wie insbesondere auch mit Kants
Grundlegungen zur Moraltheologie aus der Kritik der reinen Vernunft.7 Diesen
Erklärungen war wenig Erfolg beschieden. Der sich als Freund der Aufklärung
verstehende C.L. Reinhold wandte sich seit Mitte der 1780er Jahre gegen einen
Supernaturalismus, zu dessen Hauptexponenten er neben Lavater ausdrücklich
Jacobi rechnete. Und er unterließ es bei seinen Stellungnahmen zum Streit
zwischen Mendelssohn und Jacobi auch nicht, diesem eine Verkennung sowohl von
Kants erkenntniskritischem Standpunkt als auch von dessen Auffassung eines aus
dem Begriff des Sittengesetzes zu deutenden moralischen Vernunftglaubens
anzulasten. Der moralische Vernunftglaube, so wurde kenntlich gemacht, ist zwar
in der Tat nicht der deistische Vernunftglaube, doch auch keineswegs die positive
Religion oder ein Seinsglaube. Die Zufälligen Ergießungen verraten, dass Jacobi
sich gegen diese Polemik mit neuen Zugeständnissen an die Kants Moralphilosophie

zu wappnen anfing. Ungleich stärker als je zuvor wird nun der Glaube an
das höchste Eine und Sein als „Glaube an Tugend" und an die „moralische
Regierung Gottes" (221) thematisiert, im Einklang mit Reinholds Ausführungen zur
Willensfreiheit aus dem zweiten Band der Briefe über die Kantische Philosophie8
der Vorrang des „uneigennützigen" vor dem „eigennützigen Trieb" bejaht (218ff.).
Jacobi entpuppt sich in den Schlusspassagen dieses Textes nachgerade als

glühender Anhänger von Kants „Hauptgrundsatz" der „Unabhängigkeit des Prinzips

der Sittlichkeit von dem Prinzip der Selbstliebe". Die Festsetzung und
Verbreitung desselben ist „das Ziel aller meiner philosophischen Bemühungen
von jeher gewesen" (222). Diese Pointe der Zufälligen Ergießungen ist nicht unbedingt

überraschend, hat Jacobi doch schon in seinen Romanen ein Augenmerk auf
die Vorzüge des ethischen Ziels der „uneigennützigen Liebe" gerichtet. Ob er sich

vor dem Hintergrund seines vollständiger betrachteten Denkkonzepts zu Recht
auf Kant berufen kann, ist freilich eine andere Frage. Da Jacobi gleichzeitig an

7 Siehe F.H. JACOBI: Werke. Gesamtausgabe. Bd. 1,1. Hamburg 1998, 320ff.
® Siehe Briefe über die Kantische Philosophie. 2. Bd. Hg. von M. Bondeli. K.L. REINHOLD:

Gesammelte Schriften 2/2. Basel 2008, 161 ff., 183ff.



520 Rezensionsartikel - Besprechungen - Comptes rendus

seiner Glaubensmetaphysik festhält und überdies unvermindert als Anwalt der
positiven Religion auftritt, ist ein Konflikt mit Kant und vor allem mit seinen
Interpreten, welche, wie der junge Hegel und sein Freund Schelling, den Anbruch
einer im vom Geiste einer neuen, nicht-positiven Religion ausgehenden
Menschheitsepoche erwarten, absehbar. Der Tübinger Freundeskreis dürfte Jacobis
Ansichten in den Zufälligen Ergießungen als Akkommodation Kantischer Resultate
an die theologische Orthodoxie empfunden haben.

Hinzuweisen gilt es schließlich auf das Schreiben An Schlosser über dessen

Fortsetzung des platonischen Gastmahles von 1796 (227-246). Offenkundig
vermochte Jacobi seine lebens- und religionsphilosophischen Hauptanliegen in der
Folge nicht mehr in Form Kantischer Grundsätze zu artikulieren. Oder jedenfalls
erschien ihm hierfür die Aneignung von Denkansätzen Piatons und Leibniz' als

geeigneter. Hinsichtlich einer angemessenen Beschreibung der uneigennützigen
Liebe ist nun insbesondere Piaton der neue Leitstern. Kant dagegen wird in
diesem Punkt sogar zum Gegenstand der Rationalitäts- und Nihilismuskritik. Sein
moralphilosophischer Begriff des reinen Willens wird als eine wirklichkeitsfremde
Abstraktion diagnostiziert - als ein „Nichts wollendes Wollen" (230). Diese
Neupositionierung hindert Jacobi jedoch nicht daran, sich erneut im Rekurs auf
kantische Denkfiguren zum Retter der richtig verstandenen Vernunft
emporzuschwingen, sobald neuere philosophischen Fraktionen mit seines Erachtens
unzureichenden Vernunftkonzepten operieren. So wird denn etwa gegen jene, welche
in Begriffen und Grundsätzen nichts als Produkte der Abstraktion von
Sinnlichem, Individuellem und Erfahrung erkennen, eingewandt, dass es sehr wohl
ursprüngliche, apriorische Prinzipien gibt, ja, „daß ohne schon vorhandene
Vernunft keine Erfahrung möglich wäre." (231) Die Spannung von radikaler
Vernunftkritik und Gewinnung einer neuen, durch Kantische Resultate angeregten
Form von Rationalität bleibt somit auf veränderter Ebene erhalten. Nur wenige
Jahre danach werden auf dieser Basis Fichte und seine Anhänger Opfer von
Jacobis Rationalitäts- und Nihilismuskritik.

Abschließend sei darauf aufmerksam gemacht, dass sich im Band auch einige
Texte des späten Jacobi finden, die für das Pantheismusthema von Interesse sind,
so beispielsweise Äußerungen zu Hamann aus dem Jahre 1813. Angesichts der
erwähnten Zusammenhänge von Jacobis rationalitätskritischer Denkentfaltung
und Auseinandersetzung mit der kantischen Philosophie darf man auf den - mit
Kommentar, Editionsbereicht und Registern versehenen - Ergänzungsband (5,2)
gespannt sein, dessen Veröffentlichung hoffentlich nicht allzu lange auf sich warten

lässt.

Martin Bondeli


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendues

