Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Das Kreuzesereignis in der Theologie Hans Urs von Balthasars und in
der spirituellen Erfahrung Chiara Lubichs

Autor: Kdrner, Bernhard / Gamba, Fulvio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERNHARD KORNER / FULVIO GAMBA

Das Kreuzesereignis in der Theologie
Hans Urs von Balthasars

und in der spirituellen Erfahrung
Chiara Lubichs*

Uber die Zentralitit des Kreuzesereignisses fiir das Neue Testament wie
auch fiir den christlichen Glauben hat nie ein grundsitzlicher Zweifel be-
standen. Gerade seit der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts ist man sich
jedoch wieder deutlicher bewusst geworden, dass das Kreuzesereignis nicht
nur ein — wenn auch fiir die Erlésung des Menschen wichtiger - Moment in
der Sendung des Gottessohnes darstellt, sondern der Ort schlechthin ist,
worin sich Gott als Gott offenbart und von wo aus — soweit dies iiberhaupt
moglich ist — addquat iiber Gott gedacht und gesprochen werden kann. Na-
men, welche im 20. Jahrhundert sich in dieser Richtung theologisch orien-
tieren, sind z.B. Bonhoeffer, Moltmann, Jiingel, Ebeling, Balthasar, Lafont,
Bulgakov.

In dieser Perspektive soll im Folgenden ein Blick in die Theologie Hans
Urs von Balthasars geworfen werden, aber auch in das Schrifttum der am
14. Mirz 2008 verstorbenen (Griinderin der Fokolarbewegung) Chiara
Lubich. Diese beiden Personlichkeiten Seite an Seite zu stellen und zu ver-
gleichen, erscheint auf den ersten Blick nicht unbedingt nahe liegend: Auf
der einen Seite der (Fach-) Theologe, auf der anderen Seite die Griinderin
einer geistlichen Gemeinschaft bzw. Bewegung. Trotz dusserer Verschieden-
heit und Voraussetzungen gibt es auch entscheidende Beriihrungspunkte.
Drei Aspekte wiren hier zu erwihnen:

(1.) die zentrale theologische Bedeutung, die beide dem Tod Jesu geben,

(2.) die spirituell-mystische Erfahrung als Voraussetzung fiir das
Verstindnis des Kreuzesereignisses und

(3.) die methodische Ausrichtung, spirituelle Erfahrung und Theologie
nicht voneinander trennen zu wollen.

Ein Vergleich zwischen dem Verstindnis Hans Urs von Balthasars (I.)
und Chiara Lubichs (II.) legt sich also durchaus nahe. Ziel der folgenden
Ausfithrungen ist es aber nicht, anhand der Ubereinstimmungen und Unter-
schiede (IIl.) eine Wertung vorzunehmen. Vielmehr soll durch diese Gegen-
tiberstellung, die theologisch-spirituelle Tragweite und Zentralitit des My-
steriums Kreuzes fiir die christliche Existenz ins Licht geriickt werden. Im

* Grundlage fiir diesen Artikel bildet eine im 2005 von der Fokolarbewegung durchge-
fithrte Theologen-Tagung der Scuola Abba in Rom.



Das Kreuzesereignis 419

Mittelpunkt dieser Darlegung steht daher die Frage, welche die Bedeutung
bei Hans Urs von Balthasar und Chiara Lubich das Kreuz fiir das christliche
Leben hat.

Allerdings muss gleich zu Beginn gesagt werden: Das umfangreiche
Werk Hans Urs von Balthasars und gleichzeitig die Tatsache, dass die mass-
geblichen Aufzeichnungen Chiara Lubichs erst zum Teil zuginglich sind, er-
lauben an dieser Stelle nur eine erste Anndherung.

I. DAS TRIDUUM PASCHALE BEI HANS URS VON BALTHASAR

Priagend fir Balthasars Konzeption der Theologie war die mystische Er-
fahrung Adrienne von Speyrs Hollenabstieg Jesu, der descensus ad inferos.
In diesen Hollenabstieg miindet die Menschwerdung; er ist der zweite alles
umfassende Teil des descensus Christi.! Eben diesen Abstieg Jesu macht
Balthasar — in seinem Beitrag Mysterium Paschale fiir die heilsgeschichtlich
konzipierte Dogmatik Mysterium Salutis2 zum Thema.

1. Die Offenbarung des dreieinigen Gottes: ,,Ecce homo* als ,,ecce Deus*

Als eine ,Theologie der Passion, der Hollenfahrt und der Auferstehung*
Jesu3 mochte Balthasar im Sinne der Tradition zwar zeigen, dass Christus
gekommen ist, ,um am Kreuz unsere Siinden zu tragen, unseren Schuld-
schein zu zerreissen, dabei iiber Michte und Gewalten zu triumphieren
(Kol 2,14f.): aber dieser ,Triumph‘ — und darin liegt fiir Balthasar das ent-
scheidend Neue — geschieht im Schrei der Gottverlassenheit in der Fins-
ternis [...] in Tod und Holle hinein.“4

Dabei bezeugten schon Schrift und Tradition, dass die Menschwerdung
Gottes auf die Passion ausgerichtet ist. Diese These ergibt sich fiir Balthasar
aber auch aus der theologischen Sicht des Todes bzw. des vom Tod ge-
prigten Menschenlebens. Denn Tod in seiner theologischen Bedeutung ist
nicht eine von Gott gewollte und geschaffene Wirklichkeit, sondern er
kommt durch die Stiinde in die Welt (vgl. Rém 5,12) und ,reisst das Men-
schenwesen, wie es vor Gottes Augen steht, mitten entzwei“S. Deshalb kann
wauch die Rettung des Menschen durch Christus entscheidend nicht im Akt

1 Vgl. GUERRIERO, Elio: Hans Urs von Balthasar. Eine Monographie. Einsiedeln/Freiburg:
Johannes 1993, 129-152; BALTHASAR, Hans Urs von: Erster Blick auf Adrienne von Speyr.
Einsiedeln: Johannes 1968, 56ff.

2 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Mysterium Paschale. In: MySal, Bd. 111 / 2, 133-326.
Balthasar wird dieses Thema noch einmal aufgreifen in seiner Theodramatik (vgl. DERS.: Bd.
3, Einsiedeln: Johannes 1980, 295-395).

3 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 154. In ebd. 160 verweist er auf Adrienne v. Speyr als
seine inspiratorische Quelle. Im Riickblick auf seine Werke nennt er die Theologie der drei
Tage ausdriicklich unter den Werken, die ,,im Wesentlichen theologische Transkriptionen des
von ihr [sc. A.v. Speyr] unmittelbar Erkannten“ sind (DERS.: Zu seinem Werk. Einsiedeln/
Freiburg: Johannes, 22000, 91).

4 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 159.

5 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 135.



420 Bernhard Kérner / Fulvio Gamba

der Menschwerdung [...] oder in der Kontinuitit des sterblichen Lebens®,
sondern sie muss ,,im Hiatus des Todes vollzogen werden“s.

So ist fiir Balthasar das Leben Jesu grundsitzlich ein Leben ,auf das
Kreuz“ hin.” Es ist innerlich bestimmt von der Passion.® Am Karfreitag
findet es im ,,Gang zum Kreuz“? seinen dramatischen Hoéhepunkt. Und
darin geschieht nicht nur Erlésung, sondern zugleich Offenbarung des drei-
einigen Gottes in der Knechtgestalt des Sohnes. Denn einerseits bricht ,,in
der dussersten Knechtsgestalt, am Kreuz, die Glorie des Sohnes durch [...],
sofern seine Liebe hier bis ins (gottliche) Ende gegangen und geoffenbart
ist“10, andererseits hat der dreieinige Gott in der Menschwerdung des Soh-
nes nicht nur der Welt aufgeholfen, sondern offenbart darin ,sich selbst in
seiner tiefsten Eigentlichkeit“!l. Die Entdusserung Gottes in die Geschichte,
in der er sich als Liebe zeigt, ist nur denkbar, weil Gott in sich selbst durch
diese liebende Entdusserung gekennzeichnet ist. Das heisst: ,,Letzte Voraus-
setzung der Kenose ist die ,Selbstlosigkeit® der Personen (als reiner Relatio-
nen) im innertrinitarischen Leben der Liebe“.12

Dieses, fiir das menschliche Denken letztlich nicht einholbare Ereignis
am Kreuz ,ziindet ein Licht in der Finsternis der rationalen Unversteh-
barkeit an: das Licht der Liebe“.13 Und in diesem Licht leuchtet im Ge-
schundenen, vor aller Welt zur Schau Gestellten auf, wer Gott ist — ,im
Ecce Homo das Ecce Deus“.14 Letztlich kann man sich dem Sinn des Kreu-
zes theologisch nur angemessen annihern, wenn man es trinitarisch, d.h. als
ein Ereignis zwischen Vater, Sohn und HI. Geist entschliisselt. Es ist die
weinzig mogliche Lesart des Kreuzes“15, welche ,den grossen Kreuzesaus-
legungen von Paulus und Johannes“16 gerecht zu werden vermégen.

Dies erliutert Balthasar u.a. anhand des Ausdrucks der Preisgabe bzw.
Dabhingabe.17 Sie ist einerseits Dahingabe des Sohnes durch den Vater,
andererseits aber auch Preisgabe des Sohnes in seinem Liebes-Gehorsam:
Dass Gott aber seinen Sohn ,,dahingibt®, gehort nach Balthasar zu den un-

erhortesten Aussagen des Neuen Testaments. (W. Popkes zitierend schreibt
er:) Wir

6 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 135.

7 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 185-226.

8 Jedoch nicht ausschliesslich — Balthasar setzt sich an dieser Stelle mit der ,Fran-
zosischen Schule® und der These von Thomas Leonhardi OP auseinander, dem zufolge der
Gottessohn vom ersten Augenblick seiner Empfiangnis an gewissermassen gekreuzigt gewesen
wire (vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 188f.).

9 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 185.

10 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 148.

11 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 148.

12 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 153.

13 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 162.

14 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 207 (kursiv F. Gamba.).

15 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 223.

16 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 226.

17 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 198-202.



Das Kreuzesereignis 421

»miissen das ,Dahingeben‘ im Vollsinn verstehen und es nicht zu ,Sendung’
oder ,Geschenk® abschwichen. Hier ist geschehen, was Abraham an Isaak
nicht zu tun brauchte: Christus wurde vom Vater in voller Absicht dem
Schicksal des Todes iiberlassen; [...] er hat thn zur Siinde gemacht (2 Kor
5,21), Christus ist der Verfluchte Gottes [...] Hier kommt theologia crucis zur
Sprache, wie sie radikaler nicht sein kann.“18

Allerdings: Will man Dorothee Solles Kritik!? entgehen, mit solchen Ausse-
rungen einem verkappten theologischen Sadismus zu frénen, so muss diese
— pointierte und leicht missverstindliche — Aussage strikt trinitarisch durch-
gehalten, d.h. im Horizonte der personalen Liebeshingabe der gottlichen Per-
sonen verstanden werden.20

2. Der Gang Jesu in die Vereinsamung

Die eigentliche Passion beginnt mit dem Weg auf den Olberg, den Balthasar
als einen Weg in die ,Vereinsamung“2! charakterisiert — Vereinsamung
gegeniiber dem ,sich entfremdenden, aber noch nicht entschwundenen
Gott“22 und gegeniiber den Jiingern.23 Diese Vereinsamung und Angst ist

18 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 202 (kursiv F. Gamba bzw. bei Popkes). Der Ab-
schnitt ist zu finden in: POPKES, Wiard: Christus traditus. Eine Untersuchung zum Begriff der
Dabhingabe im Neuen Testament. Ziirich/Stuttgart: Zwingli 1967, 286f.

19 vgl. SOLLE, Dorothee: Leiden (Stuttgart: Kreuz *1976, 32-38), die als Paradebeispiel
fiir einen (minnlichen) theologischen Sadismus eben den oben zitierten Abschnitt POPKES
wiedergibt (vgl. ebd. 38). Auf die darauf entfachte Diskussion mdchten wir hier nicht niher
eingehen.

20 Differenzierter umschreibt und begriindet Balthasar diese gottliche Preisgabe mit dem
Begriff der (schon innertrinitarisch vollzogenen) Kenose der drei géttlichen Personen in fol-
gender Passage (in: BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik, I1l. Die Handlung. Einsiedeln:
Johannes 1980): ,Man kann [...] die Selbstaussprache des Vaters in der Zeugung des Sohnes
als eine erste, alles unterfassende innergottliche ,Kenose® bezeichnen, da der Vater sich darin
restlos seiner Gottheit enteignet und sie dem Sohn iibereignet: er ,teilt‘ sie nicht ,mit* dem
Sohn, sondern ,teilte’ dem Sohn alles Seine ,mit* [...]. In der Liebe des Vaters liegt ein abso-
luter Verzicht, fiir sich allein Gott zu sein, ein Loslassen des Gottseins und in diesem Sinn
eine (gottliche) Gott-losigkeit (der Liebe natiirlich) [...]. Die Antwort des Sohnes auf den
geschenkten gleichwesentlichen Besitz der Gottheit kann nur ewige Danksagung (eucharistia)
an den viterlichen Ursprung sein, so selbstlos und berechnungslos, wie es die erste Hingabe
des Vaters war. Aus beiden hervorgehend, als ihr subsistierendes ,Wir‘, atmet der gemeinsame
,Geist, der die unendliche Differenz zugleich offenhaltend (als Wesen der Liebe) besiegelt
und, als der eine Geist beider, sie iiberbriickt“ (ebd., 300f.). Es gibt, ,,um das trinitarische Ge-
schehen in Gott anzunihern, keinen andern Weg, als sich von dem, was in der Kenose Gottes
in der Theologie des Bundes — und von dorther des Kreuzes — offenbar wird, zuriickzutasten
in das Geheimnis des Absoluten, in einer negativen Theologie, die alles innerweltliche
Erfahren und Erleiden aus Gott ausschliesst und trotzdem die Bedingungen der Moglichkeit
fiir solches Erfahren und Erleiden [...] in Gott ansetzt“ (BALTHASAR: Theodramatik, III.,
301f.). ,Am Kreuz und in seiner Verlassenheit erst wird die ganze Distanz des Sohnes vom
Vater offenbar; der beide einende Geist, ihr Wir, erscheint in der Entbergung der Einheit
geradezu als blosse Distanz“ (BALTHASAR: Theodramatik, II1., 297).

21 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 193.

22 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 194,

23 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 194.



422 Bernhard Korner / Fulvio Gamba

»Mit-Leiden mit den Siindern“24 und zwar derart, dass ihr ,realer bevor-
stehender Gottverlust (poena damni) von der menschgewordenen Liebe
Gottes [...] ibernommen wird“.25 Diesen Weg geht Jesus im nackten Ge-
horsam, ohne Ausblick auf ein erléstes Nachher.26

Im Gekreuzigten sieht Balthasar ,das in Gottverlassenheit gestorbene
und begrabene Leben Gottes“.27 Im Schrei der Gottverlassenheit rezitiert
Jesus nicht einen Psalm, sondern er bringt seine reale Erfahrung zum Aus-
druck. Und so ist der Schrei fiir das Verstindnis der Passion grundlegend.28
In diesem ,,Todesschrei“2? Jesu deutet sich, wie keimhaft bereits in seiner
Olbergangst, das ,innere Drama“30 an, das in den Passionserzihlungen
sonst kaum zum Thema wird. Zu diesem Innenraum, der empirisch und
historisch nicht zuginglich ist, gehért auch der Tod Jesu. Er ist wirklich tot
— entgegen allen moglichen Deutungen, die ihm zwischen Kreuzestod und
Auferstehung ein Wirken jenseits der Geschichte zuschreiben. Das ,, Totsein
des Gottessohnes“31 ist allerdings mehr als Solidaritit mit dem sterblichen
Menschen. Sein Tod ist ,,in seiner stellvertretenden Kraft einmalig®.32 Denn
am Kreuz gibt der Sohn ,seinen ganzen unschuldigen Geist dem Vater und
behilt nur unsern ganzen schuldigen Geist fiir sich; so kann er die Siinden
tragen, als hitte er sie begangen.“33

Zur dieser aktiven Leidenserfahrung des Karfreitag des noch Lebenden
kommt das Passive als ,,das unterscheidende Moment der Karsamstager-
fahrung“34: die Erfahrung der ,,in einer nackten Realitit a/s Stinde (denn
die Siinde ist eine Realitdt!) angeschauten Stinde“35, die Erfahrung der vom
konkreten lebendigen Menschen getrennten Stinde, die Erfahrung, die sich
auf ,die reine Substantialitit der ,Holle als der ,Siinde an sich*“36 bezieht.

Die Holle, die hier erfahren wird, ist aber ,,eine Funktion des Christus-
ereignisses“37; denn erst mit dem Kommen Christi wird aus dem (alttes-
tamentlichen) Scheol die Holle. Warum? Weil durch den descensus Gottes

24 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 196.

25 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 196f.

26 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 197f.

27 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 210.

28 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 213.

29 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 175.

30 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 175.

31 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 243.

32 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 243.

33 BALTHASAR, Hans Urs von: Theologik. 1Il. Der Geist der Wahrheit. Basel: Johannes
1987, 159; hier wiederum A. von Speyr zitierend.

34 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 246.

35 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 247.

36 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 247 — mit ausdriicklichem Verweis auf A. von Speyr:
Kreuz und Holle.

37 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 246.



Das Kreuzesereignis 423

»Heil im Abgrund“38 selbst gegenwirtig wird, d.h. der Hades nicht mehr
von Gott abgeschnitten bleibt und so nicht mehr Hades ist. Im Angesicht
der einzigartigen Gegenwart Gottes in Christus wird somit der Hades zur
Hoélle; sie wird, pointiert gesprochen, ein ,,Produkt der Erlosung®.39

Aber der Weg Jesu ist mit dem descensus nicht abgeschlossen, sondern
miindet in die Riickkehr, in den ,Gang zum Vater“.40 Erst ,im Licht des
Ostergeschehens” erhalten Kreuz und Begribnis Christi ihre Bedeutung, er-
scheinen sie als ,,belangvoll“.41 Aber diese Riickkehr entzieht sich einerseits
unserem Zugriff, weil es sich ,in die Ewigkeit hinein“42 ereignet, anderer-
seits ist es Offenbarung, ,,damit wir glaubend den Sinn der Heilsgeschichte
ergreifen konnen*“.43

3. Die Jiinger im Angesicht der Passion — abwesendes Dabeisein

Fiir Balthasar geht Jesus in seiner Passion einen ,analogielosen Weg, der
durch nichts anderes als durch ihn selbst erliutert wird“.44 Auch wenn es
fiir den Weg Jesu charakteristisch ist, dass er dabei andere in der Nachfolge
mitnimmt, so wird den Jiingern dieser Weg erst nach der Passion als ihr
Weg eroffnet.45 In Jesu Passion selbst werden die Jiinger, angefangen vom
Abend am Olberg, ,sowohl mitgenommen wie im Abstand zuriickge-
lassen“.4¢ Diese Zweideutigkeit oder ,Dialektik eines abwesenden Dabei-
seins der Kirche mit dem leidenden Haupt ist“ fiir Balthasar ,nicht auf-
l6sbar“47. Hier gibt es, so bezeugen die Passionserzdhlungen, ,keine un-
mittelbare ,Nachfolge Christi‘“48,

Allerdings: Im ,,Gegensatz zur abwesenden Amtskirche“49 gibt es mit
jenen, die unter dem Kreuz ausharren, die ,Anwesenheit einer Liebes-
kirche“s0, die durch Maria und Johannes vertreten ist. Diese Liebeskirche
antwortet auf die im Leiden Jesu ,fiir mich® bzw. ,fiir uns® sichtbar ge-
wordene Liebe Gottes mit dem ,fiir dich®. Sie beantwortet Gottes Liebe mit
Liebe. So wird fiir die Kirche insgesamt und die Glaubenden das Leben zur

38 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 250. Vgl. diesbeziiglich die umfassende Arbeit von
JOHRI, Mauro: Descensus Dei. Teologia della Croce nell’opera di Hans Urs von Balthasar.
Roma: Libreria editrice Pont. Univ. Lateranense, 1981.

39 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 248.
40 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 256.
41 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 256.
42 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 256.
43 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 256. Aus dieser Struktur der dsterlichen Offenbarung

ergeben sich fiir Balthasar die Aporien, die bei der Exegese der Auferstehungszeugnisse ans
Licht treten (vgl. ebd.).

44 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 190.
45 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 190.
46 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 194.
47 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 194.
48 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 205.
49 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 206.
50 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 206.



424 Bernhard Korner / Fulvio Gamba

,Existenz im Mysterium Paschale“S! — ein spannungs- und leidvolles Leben
zwischen dem in Christus eréffneten neuen Leben und dem Widerstand der
Welt. Sie sind ausgestreckt ,,auf das Kreuz der sich kreuzenden Balken des
alten und neuen Aons.“S2 Christsein heisst darum mit der ,Uberfor-
derung“s3 leben, das neue Leben ,in einer Welt anzubahnen, die wesens-
missig die Vorbedingung fiir eine solche Verwirklichung nicht besitzt und
sich mit all ihren Selbsterhaltungsinstinkten gegen den Einbruch des escha-
tologischen Gottesreiches zur Wehr setzt.“54 In dieser ,Uberforderung®
findet der Christ allein in Christus seine Identitit, und zwar ,,nicht im indi-
viduellen Christus allein, sondern in ihm als Haupt der Kirche (und durch
sie des Alls), der die Gesendet-Nachfolgenden immer neu in sein eigenes
Sein eintaucht: Weil wir unter dem Gesetz des Auferstandenen stehen, stellt
er uns auf den Kreuzweg, und wir gehen unseren Kreuzweg nur in der Kraft
und Hoffnung dessen, der auferstehend schon iberwunden hat.“55

II. JESUS DER VERLASSENE (GESU ABBANDONATO) IM GLAUBEN UND DENKEN
VON CHIARA LUBICH

Auch geistliche Intuitionen, die von Gott kommen, haben ihre Geschichte.
Denn sie sind bestimmt fiir Menschen, die in der Geschichte sind und wer-
den, was sie sind. Das gilt auch fiir das Charisma und die Spiritualitit, aus
der die Fokolarbewegung herausgewachsen ist. Angesichts der zerstér-
erischen Auswirkungen des 2. Weltkrieges und des moglichen Todes stel-
Iten sich Chiara Lubich und einige junge Frauen in den Luftschutzkellern
von Trient 1943 die Frage, was Jesus wohl am meisten am Herzen liege.
Die Antwort fanden sie in den Abschiedsreden des Johannes-Evangeliums:
»Alle sollen eins sein: Wie Du Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen
auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast* (Joh
17, 21). Und so kann Chiara Lubich etliche Jahrzehnte spiter in einem
Riickblick schreiben: ,,Unsere Spiritualitit ist in dem Wort Einheit zusam-
mengefasst. Darin sind fiir uns auch die anderen Wahrheiten des Glaubens
enthalten, alles was wir tun, die Gebote, unser ganzes religioses Leben.“56
Diese ,,Berufung bindet uns eng an den Himmel und stellt uns gleichzeitig
mitten hinein in die Beziehung zu allen Menschen.“57

51 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 317.

52 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 318.

53 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 318.

54 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 318.

55 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 319.

56 LUBICH, Chiara: Jesus der Verlassene und die Einheit. Miinchen: Neue Stadt 21992,

14f.
57 LUBICH: Jesus der Verlassene, 16.



Das Kreuzesereignis 425

1. Einheit als Schliisselwort einer neuen Spiritualitit

Einbeit — mit diesem (johannidischen) Ausdruck ist in Chiara Lubichs Spiri-
tualitit weder das Pathos eines Miteinanderseins intendiert, noch meint es
eine uniformierende und nivellierende Gleichschaltung aller. Wie zahl-
reiche Schriften und Briefe Chiara Lubichs zeigen, geht es beziiglich der
Einheit vielmehr um eine ,,Verbindung®“, die dann entstehen kann, ,,wenn
wir durch das Feuer der Liebe Gottes ganz eins werden mit den anderen.“58
Die dabei vorgenommene ausdriickliche Betonung des gottlich gnaden-
haften Charakters der Einheit ist nicht frommer Uberschwang, sondern
entspringt einer aus der geistlichen Erfahrung gewonnenen (theologischen)
Einsicht.59

Wenn aber etwas Gnade ist, was kann dann ein Mensch zur Verwirklichung
dieses Einsseins noch beitragen? Offenkundig einiges, wie Chiara Lubich
schreibt:

»Wir sind berufen, in jedem Augenblick unseres tiglichen Lebens die Einheit
zu verwirklichen. Und wir haben verstanden, wie: indem wir dem Bruder
dienen. Wie aber dient man dem Bruder am besten? Von Anfang an war uns
klar, dass man dieses Dienen gut lebt, wenn man sich mit jedem Nichsten
,einsmacht*.“60

Mit der Redewendung ,sich eins machen®, die auch im Italienischen eine
Neuschopfung ist, wird etwas zum Ausdruck gebracht, was in mehrfacher
Weise fiir die Spiritualitit der Einheit typisch ist.6! Inhaltlich meint es: Wir
»miissen frei sein von personlichen Ideen; unser Herz und unser Wille
diirfen an nichts hingen, damit wir uns ganz in den anderen hineinver-
setzen konnen.“62 Wenn dieses Bemiihen gegenseitig wird, entspricht es
dem ,neuen Gebot“, von dem im Johannesevangelium die Rede ist: ,Liebt
einander...“ (Joh 13,34). Wo diese Liebe gelebt wird, steht sie fiir Chiara
Lubich unter der Verheissung, dass sich darin Jesus selbst offenbarté3 bzw.,
er selber in der Mitte gegenwartig wird (vgl. Mt 18,20). In diesem Sinne
verwirklicht sich das ut ommnes unum sint der Sendung Jesu und in dieser
»Einheit begegnet uns Gott“.64

Zusammenfassend kann man sagen: Auch wenn gewisse Formulierungen
Chiara Lubichs manchmal zu Missverstindnissen fithren kénnen, so steht

58 LUBICH: Jesus der Verlassene, 21.

59 Vgl. LUBICH: Jesus der Verlassene, 21f., 25; und dazu die Ausfithrungen von POVILUS,
Judith M.: Jesus in der Mitte. Miinchen: Schriftenreihe der Fokolarbewegung 1990, 39f., 44,
S1ff.

60 LUBICH: Jesus der Verlassene, 22.

61 Vgl. zur Sprache von Chiara Lubich und ihrer ,Hermeneutik der Identifikation®
TOBLER, Stefan: Jesu Gottverlassenheit als Heilsereignis in der Spiritualitdt Chiara Lubichs.
Ein Beitrag zur Uberwindung der Sprachnot in der Soteriologie. Berlin/New York: de Gruyter
2002, 146-150.

62 LUBICH: Jesus der Verlassene, 23.

63 Vgl. Joh 14,21; der Zusammenhang ist skizziert in: LUBICH: Jesus der Verlassene, 23f.
64 Vgl. LUBICH: Jesus der Verlassene, 25.



426 Bernhard Korner / Fulvio Gamba

ausser Zweifel, dass die von ihr als gottlich qualifizierte Einheit nicht das
Resultat rein menschlichen Bemiihens ist. Was von menschlicher Seite bei-
getragen werden kann, ist bestenfalls eine angemessene Disposition; alles
andere ist Gnade, freilich eine Gnade, die — so die gemachte Erfahrung —
Gott nicht verweigert.

2. Die Entdeckung Jesu in seiner Verlassenheit

Menschlich betrachtet ebenso zufillig wie die Entdeckung der Einheit ist
die Entdeckung von ,Jesus dem Verlassenen® (Ges#t Abbandonato): Bei
einem Krankenbesuch fragt ein Kapuzinerpater Chiara Lubich etwas unver-
mittelt, wann Jesus in seiner Passion am meisten gelitten habe. Und sie
erhilt als Korrektur ihrer eigenen Vermutung, dies sei im Gethsemane ge-
wesen, die fiir sie damals iiberraschende Antwort, es sei in dem Augenblick
gewesen, als Jesus geschrieen habe Mein Gott, mein Gott, warum hast Du
mich verlassen (Mk 15,34).65 Und eine Augenzeugin schliesst die Erin-
nerung an diese denkwiirdige Auskunft ab: ,,Von diesem Augenblick an war
ich fest davon iiberzeugt, dass wir nur ein Ideal hatten: Jesus, der in seinem
tiefen Schmerz nach dem Vater schreit.“66

Was genauso gut eine Episode hitte sein und bleiben kénnen, das fiigt
sich in der Ursprungsgeschichte dieser neuen Spiritualitit mit dem Gedan-
ken der Einheit zu einem charakteristischen Ganzen:

,Im Laufe der Zeit — so Chiara Lubich — wurde uns immer mehr klar, dass
Gott uns zur Einheit berufen hat [...] und dass Jesus der Verlassene ihr Ge-
heimnis ist. Er ist die Voraussetzung, damit wir das Testament Jesu: ,Alle
sollen eins sein‘ verwirklichen kénnen.“67

Dabei kommt die Gestalt Jesu nicht so sehr als iiberragendes Beispiel christ-
licher Askese und Demut in den Blick. Vielmehr geht es um die Erfahrung
eines liebenden Angesprochenseins, dem Chiara Lubich nur ,adiquat® zu
antworten weiss, indem sie sich selbst radikal diesem in der Verlassenheit
sich offenbarenden Gekreuzigten verschreibt, mit den Worten: ,Ich habe
nur einen Briautigam auf Erden: Jesus den Verlassenen. Ich habe keinen
anderen Gott ausser ihm.“68 Die Entscheidung fiir Gott, die Chiara Lubich
wenige Jahre zuvor, in Form privater Geliibde zum Ausdruck gebracht hat-
te, vertieft sich nun zur Hingabe an diesen am Kreuz schreienden und ver-
lassenen Gottessohn. ,,Sich fiir Gott entscheiden®, schreibt Chiara Lubich
»hiess fiir uns, sich fiir Jesus den Verlassenen entscheiden.“69 Und weil der
Verlassene und Gekreuzigte als derjenige erfahren wird, der die zer-
brochene Einheit zwischen thm und den Menschen wieder herstellt, wird er

65 Vgl. LUBICH: Jesus der Verlassene, 40.
66 LUBICH: Jesus der Verlassene, 40.
67 LUBICH: Jesus der Verlassene, 51.

68 LUBICH, Chiara: Alle sollen eins sein. Geistliche Schriften. Miinchen: Neue Stadt 1995,
27

69 LUBICH: Jesus der Verlassene, 44.



Das Kreuzesereignis 427

fiir Chiara Lubich der ,,Schliissel zur Einheit mit Gott“70 und der ,,Schliissel
zur Einheit mit den Briidern®.”1

Somit besitzt diese Spiritualitit zwei charakteristische Brennpunkte —
oder, wie es Chiara Lubich einmal ausdriickt hat:

»Das Buch des Lichts, das der Herr in meiner Seele schreibt, hat zwei Seiten:
eine leuchtende Seite voll geheimnisvoller Liebe, die Einheit. Und eine Seite,
die von einem geheimnisvollen Schmerz erhellt wird, Jesus der Verlassene. Es
sind zwei Seiten einer einzigen Medaille.“72

Weiter heisst es 1948 in einem Brief an einen Ordensmann:

»lch bin iiberzeugt, dass die Einheit in ihrem geistlichen, innersten, tiefsten
Wesen nur derjenige verstehen wird, der sich in seinem Leben fiir Jesus den
Verlassenen entschieden hat, fiir Jesus, der schreit: Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen?“73

3. Jesus der Verlassene — das einzige Buch

Charakteristisch fiir den Weg dieser Spiritualitit ist es, dass dem Leben ein
unbestreitbarer Vorrang eingerdumt wurde und wird. Dennoch besitzt diese
spirituelle Erfahrung eine geistliche und damit auch theologische Tiefe, die
erst im Laufe der Jahre ans Licht gekommen ist. Und wie es kein mensch-
liches Leben ohne Denken gibt, so ergeben sich im Blick auf Jesus den
Verlassenen auch Einsichten, die das Leben nidhren. Chiara Lubich driickt
dies bildlich so aus: ,,Jesus der Verlassene war das einzige Buch, in dem wir
lesen wollten®.74 Dies beinhaltet ein Mehrfaches:

(1.) Zunichst ist fiir Chiara Lubich Jesus der Verlassene, in seiner
Einheit von gottlicher und menschlicher Wirklichkeit, die Offenbarung von
»Gott-Liebe“75; einem Gott also, der wesenhaft kenotische Hingabe ist — bis
in das andere seiner selbst, bis in die Gottverlassenheit hinein.76

(2.) Daraus folgt unmittelbar, dass durch das Kreuzesereignis im
Angesicht des Leids und in seinen Facettierungen zwischen menschlichem
und gottlichem Leid nicht mehr unterschieden werden kann und muss.
Leid, insofern es die Entfremdung des Menschen zu Gott beinhaltet, ver-
steht darum Chiara Lubich radikal univok: Jesus ist im Schrei des Men-
schen geheimnisvoll, quasi ontisch gegenwirtig. Und dies unabhingig

70 LUBICH: Jesus der Verlassene, 37.
71 LUBICH: Jesus der Verlassene, 91.

72 Zit. aus dem Vorwort, welches Jesus Castellano Cervara OCD geschrieben hat. In:
LUBICH: Jesus der Verlassene, 5.

73 LUBICH: Jesus der Verlassene, 53.
74 LUBICH: Jesus der Verlassene, 42f.
75 LUBICH: Jesus der Verlassene, 44.
76 Die Bedeutung der Gottverlassenheit Jesu als Schliissel fiir ein zeitgemisses Gottesbild

hat unter einem stark exegetischen Blickwinkel herausgestellt ROSSE, Gérard: Jesus in seiner
Verlassenheit. Der Gott unserer Zeit. Miinchen: Neue Stadt 21984.



428 Bernhard Korner / Fulvio Gamba

[13

davon, ob wir im Moment Christus darin erkennen oder nicht. Dieses ,,ist
folgt nicht aus einer theologischen Deduktion, sondern griindet letztlich in
einer denkerisch nicht einholbaren, mystisch-erfahrungsbezogenen Einsicht
— so wie schon bei Franziskus, Ignatius, Theresa v. Avila oder bei Mutter
Theresa.

Einheit ist fiir Chiara Lubich méglich, weil all das, was diese Verbun-
denheit mit Gott zu verunméglichen scheint, von der Realitit des Gekreu-
zigten und Verlassenen ,aufgesogen® worden ist. Darum ist Christus in
jeder Ausdrucksform von Schmerz und Leid anwesend: In jedem Mit-
menschen, in jedem Leidenden und Siinder sowie in jedem schmerzvollen
Ereignis.””

(3.) Dass es sich dabei nicht um eine abartige Leidensmystik handelt,
zeigt sich darin, dass fiir Chiara Lubich, gerade weil alles Leidvolle,
Schmerzliche und (von Gott) Entfremdete in einer Beziehung zum Ver-
lassenen Jesus steht, dieses auch in Beriihrung mit der Lebenskraft des Auf-
erstandenen kommt und dadurch (wieder) in die Einheit mit Gott gelangt.”8
Somit steht der Verlassene Jesus bei Chiara Lubich nie isoliert da — quasi als
»Selbstzweck® in Funktion einer spirituellen Weltflucht —, sondern bleibt
organisch eingebunden und ausgerichtet auf die Auferstehung und Geist-
sendung.

77 ,Jesus in seiner Verlassenheit ist die Gestalt des Verstummten,

der sich nicht mehr auszudriicken vermag.

Er ist die Gestalt des Erblindeten, der nicht mehr sieht [...]

der hungert nach dem Einssein mit Gott.

Er ist die Gestalt des Geprellten, des Versagers und Verratenen.

Jesus, in seiner Verlassenheit, ist die Finsternis,

die Traurigkeit, das Kontrastierende,

und so die Gestalt von all dem, was absurd,

unaussprechlich und grotesk erscheint —

denn es ist ein Gott, der um Hilfe schreit!®

LUBICH, Chiara: Il Grido. Gesu crocifisso e abbandonato nella storia e nella vita del
Movimento dei Focolari dalla sua nascita, nel 1943, all’alba del terzo millennio. Roma: Citta
Nuova 2000, 43 (dt. Ubersetzung F. Gamba.). Es sei hier darauf hingewiesen, dass die
sprachliche Prignanz und poetische Dichte mit der sich Chiara Lubich ausdriickt, in einer
deutschen Ubersetzung nur schwer wiederzugeben ist — wie dies auch anhand der deutschen
Veroffentlichung deutlich wird: Vgl. LuBiCH, Chiara: Der Schrei der Gottverlassenheit. Der
gekreuzigte und verlassene Jesus in Geschichte und Erfahrung der Fokolar-Bewegung. Miin-
chen: Neue Stadt 2001, hier 39.

78 Dies ist moglich, weil all jene, die mit dem Geheimnis der Verlassenheit Jesu in
Beriihrung kommen, auch an seiner Auferstehungsmacht teilhaben. Die Erfahrung bringt
Chiara Lubich mit folgenden Worten zum Ausdruck:

Er wurde fiir den Verstummten das Wort,

fiir den Erblindeten das Licht,

fiir den Miiden die Kraft,

fiir den Verratenen die Treue,

fiir den Gescheiterten den Sieg, [...]

fiir den Rastlosen der Friede [...].

So verwandelt der verlassene Jesus die Menschen und gibt der Sinnlosigkeit des Leidens
[neuen; f.g.] Sinn.“ (LUBICH: Il Grido. 45; dt. Ubersetzung F. Gamba).



Das Kreuzesereignis 429

(4.) Eine weitere wichtige Konsequenz, die sich aus dieser Spiritualitit
ergibt, ist schliesslich, dass der Verlassene Jesus, wie Chiara Lubich sich
ausdriickt, ,unser Vorbild, unsere Lebensweise“79 wird, d.h. derjenige an
dem wir quasi ablesen kénnen, wie wir uns Gott, den anderen und uns
selber gegeniiber verhalten sollen. Diese und dhnliche Ausdrucksweisen
diirfen dabei nicht dazu verleiten, sie als rein ethische Imperative zu ver-
stehen. Sie sind — im Sinne des theologischen Indikativs — zutiefst in jene
Wirklichkeit der Gottverlassenheit Jesu eingebunden, der geheimnisvoll-
liebend in allen leidenden und siindigen Kreaturen gegenwirtig ist. Wer in
ihnen Jesus in seiner Verlassenheit zu erkennen und zu lieben versucht, ent-
spricht nicht (nur) einer ethischen Verpflichtung oder einem moralischen
Kodex, sondern vollzieht in radikalster Weise die ,,Nachfolge Jesu“, indem
er das Kreuz auf sich nimmt, d.h. am eigenen Leib, die Not und den Hauch
der Gottesferne zu spiiren bekommt und so — bei aller Inkommensurabilitit
zwischen Gott und Mensch — an der Verlassenheit sowie an der einheits-
stiftenden Auferstehungsmacht Jesu teilnimmt.

I11. UBEREINSTIMMUNGEN UND UNTERSCHIEDE

Blicken wir auf das bisher Gesagte zuriick, so stellen wir iiberraschende
Ubereinstimmungen fest. Dies dringt uns zu einem Vergleich zwischen den
geistlichen Ausfiihrungen Chiara Lubichs und den theologischen Darle-
gungen Hans Urs von Balthasars. Aber auch die Einsicht, dass sich in einem
solchen Vergleich der Blick fiir das je Besondere schirfen lisst, legt eine
solche Gegeniiberstellung nahe. Nur beide gemeinsam, Ubereinstimmung
und Unterschiede, geben einem Vergleich Sinn. In Form von fiinf gegen-
sitzlich formulierten Satzpaaren sollen in einem letzten Teil, diese Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede herauskristallisiert werden.

1. Theologische Deutung des Todes Jesu aus mystischen Quellen — Jesu
Verlassenheit als Ausdruck einer spirituell-mystischen Erfahrung

An erster Stelle kénnen und sollen Ubereinstimmungen genannt werden. So
wie andere Theologen auch, riicken sowohl Chiara Lubich als auch Hans
Urs von Balthasar den Tod Jesu in die Mitte der theologischen Aufmerk-
samkeit. Balthasar tut es im klassischen Begriff des Triduum paschale,
Chiara Lubich in der ungewohnten Wortpriagung Jesus der Verlassene (Gesti
Abbandonato). In beiden Fillen bildet eine ausgeprigte Spiritualitit, ja mys-
tische Erfahrung den Wurzelboden fiir die geistlich-theologischen Ausfiihr-
ungen.

Sowohl Balthasar wie auch Lubich kniipfen beim biblischen Begriff der
Entiusserung, der Kenosis an. Bei beiden steht der Schrei Jesu Mein Gott,
mein Gott, warum hast Du mich verlassen im Mittelpunkt. Er ist nicht
zitiertes Psalmwort, sondern Ausdruck der Erfahrung Jesu: ,,Vereinsamung

79 LUBICH: Jesus der Verlassene, 38.



430 Bernhard Korner / Fulvio Gamba

gegeniiber dem sich entfremdenden, aber noch nicht entschwundenen
Gott“ — so Balthasar, aber der Sache nach auch Lubich. In diesem Wort
deutet sich an, dass Jesus in seiner Hingabe zum ,Nichts* (Lubich) ge-
worden ist, sich im Gericht ,vernichtet (Balthasar). Aber eben darin ereig-
net sich die Erlosung der Welt, deren Sein neu konstituiert wird. Und der
Einsatz, mit dem Gott den Menschen erldst, offenbart ihn als Liebender
und als dreieine Liebe.

Trotz dieser Ubereinstimmung ist an dieser Stelle auch auf einen Unter-
schied hinzuweisen, der nicht unterschitzt werden darf. Der vorliegende
Text ist bei Balthasar die ,theologische Transkription“80 des von Adrienne
von Speyr unmittelbar Erkannten. Die Texte Chiara Lubichs hingegen
dokumentieren, wie sie selbst das von ihr Erkannte ins Wort fasst und zu-
ginglich macht. Die theologische Transkription geschieht bei Chiara Lubich
erst in einem zweiten Schritt und dies nicht — auch das ist signifikant gegen-
iiber Balthasar — durch einen Einzelnen, sondern in einer Gruppe von The-
ologen.81

2. Die Sprache: Theodramatik — intellektuelle Schau

Die Unterschiede zwischen Balthasar und Lubich sind auch dusserlich nicht
zu iibersehen. Sie deuten sich bereits in der Sprache an. Bei Balthasar ist es
die Sprache der Theodramatik, die das Sterben Jesu, seinen Tod und seine
Auferstehung als abgriindige dramatische Ereignisse darstellt. Er schildert
den erlosenden Weg Jesu bis in den Abgrund der Siinde und des gottlichen
Gerichts iiber die Siinde. Es gibt keinen Zweifel: Balthasar iibersetzt die
mystische Karsamstag-Erfahrung von Adrienne von Speyr in die Sprache
der Theologie, die bei ihm freilich weniger von der Philosophie, als von der
Bibel und den Vitern geprigt ist.

Chiara Lubich spricht eine andere Sprache. Sie spricht nicht primir als
Theologin, sondern gibt in der einfachen Sprache des Glaubens die Intui-
tionen des Charismas wieder, welches ihr geschenkt worden ist. lhre Spra-
che ist nicht die einer dramatischen Schilderung. Sie spricht nicht eine dra-
matische, sondern — in grosser Einfachheit — gewissermassen eine ontolo-
gische Sprache. Thre Meditationen sind dafiir ein sprechendes Beispiel.
Darin schildert Chiara Lubich nicht Ereignisse, sondern wverkniipft
Sachverhalte und Bedeutungsgehalte. Sie geht weniger ins Detail, sondern
stellt Zusammenhinge her, vor allem zwischen dem Leben in Gott (ver-
standen als Einheit der drei gottlichen Personen) und der Verlassenheit
Jesu, in der auch das Gottfernste (des menschlichen Lebens) zuriickgeholt
wird in die Einheit des gottlichen Lebens.$2

80 Vgl. oben Anm. 3.

81 Zum Teil sind diese Arbeiten in der Kulturzeitschrift Nuova Umanita verdffentlicht
worden. Vgl. dazu auch TOBLER: Jesu Gottverlassenheit, 359-361.

82 Dabei darf aber nicht iibersehen werden, dass es, bisher noch kaum veréffentlicht,
auch bei Chiara Lubich so etwas wie eine Theodramatik gibt — vgl. z.B. bei H. BLAUMEISER:



Das Kreuzesereignis 431

3. Der Tod Jesu als Hohepunkt — die Verlassenheit Jesu als Brennpunkt

Ganz in Ubereinstimmung mit dem biblischen Zeugnis spricht Balthasar
dem Tod Jesu eine einzigartige Bedeutung zu — im Blick auf die Erlosung
des Menschen, aber auch im Blick auf die Offenbarung Gottes. Der Tod
Jesu ist eingebettet in ein umfassendes dramatisches Geschehen, das von
der Schopfung der Welt bis zu ihrer Vollendung wihrt. In diesem Drama
treffen Gott mit seiner gottlichen Freiheit und der Mensch mit seiner
Freiheit aufeinander. Im Zueinander, Fiireinander, aber auch Gegenein-
ander der Siinde entfaltet sich eine Theodramatik in vielen Akten. Sie spitzt
sich zu in Jesus Christus und findet im Ereignis seines Todes und seiner
Auferstehung ihren Hohepunkt. Die Gottverlassenheit Jesu bildet dabei
einen Aspekt unter mehreren.

Anders bei Chiara Lubich. In ihrem spirituellen (und nur z.T. theo-
logisch explizierten) Denken ist die Gottverlassenheit nicht ein Aspekt
unter mehreren, sondern der entscheidende Brennpunkt — nicht nur der
Offenbarung Gottes in Jesus Christus, sondern auch der grossen Themen
des Glaubens und damit des christlichen Lebens. Nicht das Sterben als
dramatisches Ereignis, sondern der Zustand der Verlassenheit von Gott-
Vater steht im Mittelpunkt ihres Interesses.

4. Der gekreuzigte Christus als Ausgangspunkt des christlichen Lebens —
der verlassene Jesus als Form des christlichen Lebens

Weder Hans Urs von Balthasar noch Chiara Lubich sprechen in ,obje-
ktiver®, d.h. unbeteiligter Distanz. Die dramatische Offenbarung der Liebe
Gottes zu unserem Heil erlaubt keine Neutralitit. Das ist nicht zuletzt die
Grundidee der Balthasar’schen Theodramatik. Der Zuschauer sieht sich un-
erwartet in das dramatische Geschehen einbezogen.83 Trotzdem legt
Balthasar wert darauf, wie einzigartig und abgriindig der Tod Jesu ist. In
dem, was diesen Tod erlosend gemacht hat, gibt es keine Nachfolge. Ein
bestimmtes Gegeniiber kann hier nicht aufgehoben werden. Aber es ist m6g-
lich und notwendig, auf den Tod Jesu zu reagieren, auf dieses ,,fiir mich®
eine Antwort zu geben, in einem ,,fiir dich®.

Bei Chiara Lubich ist die Sache wieder etwas anders. Eine sprachliche
Wendung, die sich nur bei ihr findet, bringt den entscheidenden Punkt zum
Ausdruck: ,Jesus, den Verlassenen leben“.84 Das meint gewiss nicht eine
unangemessene Nachahmung, sondern es geht darin um die ,,Inbesitznahme
des Menschen durch Gott®“.85 Es hebt nichts auf von dem, was Balthasar zu
Recht festgestellt hat. ,,Jesus, den Verlassenen leben“ bedeutet aber, dass

LAllinfinito verso la disunita‘. Considerazioni sull’inferno alla luce del pensiero di Chiara
Lubich. In: Nuova umanita XI1X (1997) 543-570.

83 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik. I. Prolegomena. Einsiedeln: Johannes
1973, 18.

84 Vgl. dazu TOBLER: Jesu Gottverlassenheit, 147.
85 TOBLER: Jesu Gottverlassenheit, 150.



432 Bernhard Korner / Fulvio Gamba

die Erfahrung der Gottverlassenheit nicht nur Ausgangspunkt des christ-
lichen Lebens ist, sondern auch seine priagende Form sein soll. Jesus der
Verlassene ist nicht nur das ganz und gar Aussergewohnliche, sondern in
gewisser Weise auch das ganz Alltigliche — so sehr, dass er gar nicht ohne
weiteres darin erkannt wird. Wer auf den Tod Jesu ,.fiir mich® (in seiner
absoluten Einmaligkeit) mit seinem Leben ,fiir dich® Antwort gibt, dessen
Leben ist und bleibt davon geprigt. Die Erfahrung des Negativen wird in
der Begegnung mit Christus, der in dieser Erfahrung als der Verlassene
gegenwirtig ist, zur Erfahrung der Auferstehung und Erlésung. Jesu Ver-
lassenheit und Tod ist also nicht nur Vorbedingung des Heils, sondern ist
selbst der ,,Ort der Begegnung mit Gottes Heil .86

5. Theologie der Verlassenheit Jesu — Theologie aus der Verlassenheit Jesu

Damit ist nun auch der Unterschied in der theologischen Fassung in den
Blick geriickt. Balthasar deklariert sein Interesse klar — es zielt auf ein kohi-
rentes Verstehen des Kreuzestodes Jesu. Es geht um Theologie im klassi-
schen Sinn des fides quaerens intellectum.

Dies ist bei Chiara Lubich nicht ausgeschlossen, mehr noch aber geht es
ihr um den (konkreten) Lebensvollzug des Christen in dieser Welt. Den-
noch oder gerade darum bleibt auch fiir sie diese Verkniipfung von Jesus
dem Verlassenen mit dem alltiglichen Leben nicht ohne Folgen fiir die
Theologie bzw. auf diese ,,Art“, Theologie zu treiben.

(1.) Es geht um eine Theologie, die den eigenen Lebensvollzug im
gekreuzigten und verlassenen Jesus zu reflektieren und zu situieren hilft.
Dadurch bleibt der Gekreuzigte fiir die Theologie nicht nur ein besonderes
Thema, sondern wird zum ,hermeneutischen Schliissel“ um die (konkrete)
Geschichte Gottes mit uns Menschen zu verstehen.

(2.) Das Geheimnis der Verlassenheit Jesu am Kreuz ist nicht nur Inhalt,
sondern impliziert auch eine spezifische ,Methode® im Hinblick auf eine
genuine Glaubenserkenntnis bzw. christliche Theologie.87 Eine solche
erweist sich in dieser Perspektive grundsitzlich als gemeinschaftlich orien-
tiert und impliziert daher gerade auch im Vollzug des theologischen Den-
kens, dass die eigenen Erkenntnisse und Vorstellungen zuriickgestellt wer-
den, um so — wie Piero Coda sagt — ,,der Auferstehung einer nunmehr vom
Heiligen Geist gepriagten Intelligenz in Christus“88 Raum zu geben. Mit
anderen Worten: Der Akt des theologischen Denkens selbst wird in das
Kreuzesereignis existentiell eingebunden und erhilt in ihm seine (gemein-
schaftlich geprigte) forma — wie Balthasar sagen wiirde. Somit gewinnt das,
was Chiara Lubich iiber Jesus den Verlassenen sagt, seine eigentliche
Aussagekraft und Authentizitit erst dann, wenn das Leben, das im Blick auf

86 TOBLER: Jesu Gottverlassenheit, 295.

87 Vgl. CODA, Piero: Alcune riflessioni sul conoscere teologico nella prospettiva del
carisma dell’unita. In: Nuova Umanita XXI (1999) 191-206.

88 CODA: Alcune riflessioni, 203 (dt. Ubersetzung F. Gamba).



Das Kreuzesereignis 433

den verlassenen Christus ins Auge gefasst wird, entsprechend gelebt, d.h. in
einer christlichen Existenz vollzogen wird.

Gerade dadurch wird noch mehr ins Licht geriickt, was Balthasar mit
poetischer und visiondrer Kraft als Abgriindigkeit einer theologischen Exis-
tenz des Christen (besonders des Seelsorgers) umschrieben hat:

oIhr wisst: Ich, euer Gott, habe die Welt erlést. Durch Gnade diirft ihr einen
Blick tun in mein Werk. Ist es vollendet? Ist die Siinde tot? Nichts mehr fiir
euch zu leisten als ein blosser Dank? [...] Thr setzt euch ein, stiirzt unter das
Rad, wollt an eurem Leib erginzen, was fehlt, zu fehlen scheint an meinen
Leiden. [...] Ihr treibt es lang, ihr miiht euch ab, ihr reisst euch wund. Und
wenn ihr Riickschau haltet nach langen, arbeitstollen Jahren: was ist erreicht?
Zwei, drei bekehrt, vielleicht auch zwanzig, hundert. Wo die andern? Das
Werk getan, die Welt gewendet? Die Tat auch nur begonnen? Droht nicht das
bisschen Mauern, kunstvoll aufgeschichtet, wieder einzustiirzen, euch mitbe-
grabend unter seinen Triimmern? Vergeblichkeit! Thr hebt die Augen, seht —
zum erstenmal? — das Kreuz.“89

»lch trug die ganze Last allein, derweil ihr schlieft (und wann schlaft ihr
nicht), und euer Tragen kommt immer zu spit; das Kreuz ist gelitten. Thr tragt
ja nicht das Gericht, sondern die Gnade. [...] Nur angedeutet ist auf euch das
Kreuz. Nur gleichnishaft (ein Ausdruck meiner Liebe) ist eure Miterlésung.
Aber sie gilt, ich selber lasse sie gelten. Ich erginze euer Versagen zur Fiille,
wohlan, so sollt auch ihr mein Versagen zur Fiille ergidnzen. Sonst wire ja Lie-
be nicht Liebe. Nehmt Teil an meinem Versagen, kostet mit mir die Vergeb-
lichkeit der Erlésung. Aus diesem Stoffe wirkt mein Vater seine Gnade.“?0

Abstract

The meaning of the cross for Christian life in the works of Hans Urs von
Balthasar and Chiara Lubich is the central question of this article. Despite
externally different starting points of the two personalities — on the one
side a (professional) theologian, an the other the foundress of a religious
community or movement — there are interesting points of contact: we
could mention the central significance that each attached to the death of
Jesus, or spiritual-mystical experience as the presupposition for theirs
understanding of the event of the cross, or the methodological decision to
try to concubine spiritual experience and theology. The present article
aims to compare and contrast, the main theological presuppositions and
basic tendencies of (I) Hans Urs von Balthasar and (I1) Chiara Lubich, in
order to (III) wort out the theological-spiritual importance and centrality
of the mystery of the cross for Christian existence, in view of their
agreements and difference.

89 BALTHASAR, Hans Urs von: Das Herz der Welt. Einsiedeln/Freiburg: Johannes 2003,
148.

90 BALTHASAR: Das Herz der Welt, 149f.



	Das Kreuzesereignis in der Theologie Hans Urs von Balthasars und in der spirituellen Erfahrung Chiara Lubichs

