
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Das Kreuzesereignis in der Theologie Hans Urs von Balthasars und in
der spirituellen Erfahrung Chiara Lubichs

Autor: Körner, Bernhard / Gamba, Fulvio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Körner / Fulvio Gamba

Das Kreuzesereignis in der Theologie
Hans Urs von Balthasars

und in der spirituellen Erfahrung
Chiara Lubichs*

Über die Zentralität des Kreuzesereignisses für das Neue Testament wie
auch für den christlichen Glauben hat nie ein grundsätzlicher Zweifel
bestanden. Gerade seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ist man sich

jedoch wieder deutlicher bewusst geworden, dass das Kreuzesereignis nicht
nur ein - wenn auch für die Erlösung des Menschen wichtiger - Moment in
der Sendung des Gottessohnes darstellt, sondern der Ort schlechthin ist,
worin sich Gott als Gott offenbart und von wo aus - soweit dies überhaupt
möglich ist - adäquat über Gott gedacht und gesprochen werden kann.
Namen, welche im 20. Jahrhundert sich in dieser Richtung theologisch
orientieren, sind z.B. Bonhoeffer, Moltmann, Jüngel, Ebeling, Balthasar, Lafont,
Bulgakov.

In dieser Perspektive soll im Folgenden ein Blick in die Theologie Hans
Urs von Balthasars geworfen werden, aber auch in das Schrifttum der am
14. März 2008 verstorbenen (Gründerin der Fokolarbewegung) Chiara
Lubich. Diese beiden Persönlichkeiten Seite an Seite zu stellen und zu
vergleichen, erscheint auf den ersten Blick nicht unbedingt nahe liegend: Auf
der einen Seite der (Fach-) Theologe, auf der anderen Seite die Gründerin
einer geistlichen Gemeinschaft bzw. Bewegung. Trotz äusserer Verschiedenheit

und Voraussetzungen gibt es auch entscheidende Berührungspunkte.
Drei Aspekte wären hier zu erwähnen:

(1.) die zentrale theologische Bedeutung, die beide dem Tod Jesu geben,
(2.) die spirituell-mystische Erfahrung als Voraussetzung für das

Verständnis des Kreuzesereignisses und
(3.) die methodische Ausrichtung, spirituelle Erfahrung und Theologie

nicht voneinander trennen zu wollen.
Ein Vergleich zwischen dem Verständnis Hans Urs von Balthasars (I.)

und Chiara Lubichs (II.) legt sich also durchaus nahe. Ziel der folgenden
Ausführungen ist es aber nicht, anhand der Übereinstimmungen und
Unterschiede (III.) eine Wertung vorzunehmen. Vielmehr soll durch diese
Gegenüberstellung, die theologisch-spirituelle Tragweite und Zentralität des
Mysteriums Kreuzes für die christliche Existenz ins Licht gerückt werden. Im

* Grundlage für diesen Artikel bildet eine im 2005 von der Fokolarbewegung durchgeführte

Theologen-Tagung der Scuola Abba in Rom.



Das Kreuzesereignis 419

Mittelpunkt dieser Darlegung steht daher die Frage, welche die Bedeutung
bei Hans Urs von Balthasar und Chiara Lubich das Kreuz für das christliche
Leben hat.

Allerdings muss gleich zu Beginn gesagt werden: Das umfangreiche
Werk Hans Urs von Balthasars und gleichzeitig die Tatsache, dass die
massgeblichen Aufzeichnungen Chiara Lubichs erst zum Teil zugänglich sind,
erlauben an dieser Stelle nur eine erste Annäherung.

I. Das triduum paschale bei Hans Urs von Balthasar

Prägend für Balthasars Konzeption der Theologie war die mystische
Erfahrung Adrienne von Speyrs Höllenabstieg Jesu, der descensus ad inferos.
In diesen Höllenabstieg mündet die Menschwerdung; er ist der zweite alles
umfassende Teil des descensus ChristiA Eben diesen Abstieg Jesu macht
Balthasar - in seinem Beitrag Mysterium Paschale für die heilsgeschichtlich
konzipierte Dogmatik Mysterium Salutis2 zum Thema.

1. Die Offenbarung des dreieinigen Gottes: „Ecce homo" als „ecce Deus"

Als eine „Theologie der Passion, der Höllenfahrt und der Auferstehung"
Jesu3 möchte Balthasar im Sinne der Tradition zwar zeigen, dass Christus
gekommen ist, „um am Kreuz unsere Sünden zu tragen, unseren Schuldschein

zu zerreissen, dabei über Mächte und Gewalten zu triumphieren
(Kol 2,14f.): aber dieser ,Triumph' - und darin liegt für Balthasar das
entscheidend Neue - geschieht im Schrei der Gottverlassenheit in der
Finsternis [...] in Tod und Hölle hinein."4

Dabei bezeugten schon Schrift und Tradition, dass die Menschwerdung
Gottes auf die Passion ausgerichtet ist. Diese These ergibt sich für Balthasar
aber auch aus der theologischen Sicht des Todes bzw. des vom Tod
geprägten Menschenlebens. Denn Tod in seiner theologischen Bedeutung ist
nicht eine von Gott gewollte und geschaffene Wirklichkeit, sondern er
kommt durch die Sünde in die Welt (vgl. Rom 5,12) und „reisst das
Menschenwesen, wie es vor Gottes Augen steht, mitten entzwei"5. Deshalb kann
„auch die Rettung des Menschen durch Christus entscheidend nicht im Akt

1 Vgl. GUERRIERO, Elio: Hans Urs von Balthasar. Eine Monographie. Einsiedeln/Freiburg:
Johannes 1993, 129-152; BALTHASAR, Hans Urs von: Erster Blick auf Adrienne von Speyr.
Einsiedeln: Johannes 1968, 56ff.

2 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Mysterium Paschale. In: MySal, Bd. III / 2, 133-326.
Balthasar wird dieses Thema noch einmal aufgreifen in seiner Theodramatik (vgl. DERS.: Bd.
3, Einsiedeln: Johannes 1980, 295-395).

3 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 154. In ebd. 160 verweist er auf Adrienne v. Speyr als
seine inspiratorische Quelle. Im Rückblick auf seine Werke nennt er die Theologie der drei
Tage ausdrücklich unter den Werken, die „im Wesentlichen theologische Transkriptionen des

von ihr [sc. A.v. Speyr] unmittelbar Erkannten" sind (DERS.: Zu seinem Werk. Einsiedeln/
Freiburg: Johannes, 220 00, 91).

4 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 159.
5 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 135.



420 Bernhard Körner / Fulvio Gamba

der Menschwerdung [...] oder in der Kontinuität des sterblichen Lebens",
sondern sie muss „im Hiatus des Todes vollzogen werden"6.

So ist für Balthasar das Leben Jesu grundsätzlich ein Leben „auf das

Kreuz" hin.7 Es ist innerlich bestimmt von der Passion.8 Am Karfreitag
findet es im „Gang zum Kreuz"9 seinen dramatischen Höhepunkt. Und
darin geschieht nicht nur Erlösung, sondern zugleich Offenbarung des

dreieinigen Gottes in der Knechtgestalt des Sohnes. Denn einerseits bricht „in
der äussersten Knechtsgestalt, am Kreuz, die Glorie des Sohnes durch [...],
sofern seine Liebe hier bis ins (göttliche) Ende gegangen und geoffenbart
ist"10, andererseits hat der dreieinige Gott in der Menschwerdung des Sohnes

nicht nur der Welt aufgeholfen, sondern offenbart darin „sich selbst in
seiner tiefsten Eigentlichkeit"11. Die Entäusserung Gottes in die Geschichte,
in der er sich als Liebe zeigt, ist nur denkbar, weil Gott in sich selbst durch
diese liebende Entäusserung gekennzeichnet ist. Das heisst: „Letzte Voraussetzung

der Kenose ist die Selbstlosigkeit' der Personen (als reiner Relationen)

im innertrinitarischen Leben der Liebe".12
Dieses, für das menschliche Denken letztlich nicht einholbare Ereignis

am Kreuz „zündet ein Licht in der Finsternis der rationalen Unversteh-
barkeit an: das Licht der Liebe".13 Und in diesem Licht leuchtet im
Geschundenen, vor aller Welt zur Schau Gestellten auf, wer Gott ist - „im
Ecce Homo das Ecce Deus".14 Letztlich kann man sich dem Sinn des Kreuzes

theologisch nur angemessen annähern, wenn man es trinitarisch, d.h. als

ein Ereignis zwischen Vater, Sohn und Hl. Geist entschlüsselt. Es ist die

„einzig mögliche Lesart des Kreuzes"15, welche „den grossen Kreuzesauslegungen

von Paulus und Johannes"16 gerecht zu werden vermögen.
Dies erläutert Balthasar u.a. anhand des Ausdrucks der Preisgabe bzw.

Dahingabe.17 Sie ist einerseits Dahingabe des Sohnes durch den Vater,
andererseits aber auch Preisgabe des Sohnes in seinem Liebes-Gehorsam:
Dass Gott aber seinen Sohn „dahingibt", gehört nach Balthasar zu den
unerhörtesten Aussagen des Neuen Testaments. (W. Popkes zitierend schreibt
er:) Wir

6 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 135.
7 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 185-226.
8 Jedoch nicht ausschliesslich - Balthasar setzt sich an dieser Stelle mit der

„Französischen Schule" und der These von Thomas Leonhardi OP auseinander, dem zufolge der
Gottessohn vom ersten Augenblick seiner Empfängnis an gewissermassen gekreuzigt gewesen
wäre (vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 188f.).

9 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 185.
10 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 148.
11 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 148.
12 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 153.
15 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 162.

BALTHASAR: Mysterium Paschale, 207 (kursiv F. Gamba.).
15 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 223.
16 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 226.
17 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 198-202.



Das Kreuzesereignis 421

„müssen das ,Dahingehen' im Vollsinn verstehen und es nicht zu ,Sendung'
oder »Geschenk' abschwächen. Hier ist geschehen, was Abraham an Isaak
nicht zu tun brauchte: Christus wurde vom Vater in voller Absicht dem
Schicksal des Todes überlassen; [...] er hat ihn zur Sünde gemacht (2 Kor
5,21), Christus ist der Verfluchte Gottes [...] Hier kommt theologia crucis zur
Sprache, wie sie radikaler nicht sein kann."18

Allerdings: Will man Dorothee Sölles Kritik19 entgehen, mit solchen
Äusserungen einem verkappten theologischen Sadismus zu frönen, so muss diese

- pointierte und leicht missverständliche - Aussage strikt trinitarisch
durchgehalten, d.h. im Horizonte der personalen Liebeshingabe der göttlichen
Personen verstanden werden.20

2. Der Gang Jesu in die Vereinsamung

Die eigentliche Passion beginnt mit dem Weg auf den Olberg, den Balthasar
als einen Weg in die „Vereinsamung"21 charakterisiert - Vereinsamung
gegenüber dem „sich entfremdenden, aber noch nicht entschwundenen
Gott"22 und gegenüber den Jüngern.23 Diese Vereinsamung und Angst ist

18 BALTHASAR: Mysterium Pascbale, 202 (kursiv F. Gamba bzw. bei Popkes). Der
Abschnitt ist zu finden in: POPKES, Wiard: Christus traditus. Eine Untersuchung zum Begriff der
Dahingabe im Neuen Testament. Zürich/Stuttgart: Zwingli 1967, 286f.

19 Vgl. SÖLLE, Dorothee: Leiden (Stuttgart: Kreuz '1976, 32-38), die als Paradebeispiel
für einen (männlichen) theologischen Sadismus eben den oben zitierten Abschnitt POPKES

wiedergibt (vgl. ebd. 38). Auf die darauf entfachte Diskussion möchten wir hier nicht näher
eingehen.

20 Differenzierter umschreibt und begründet Balthasar diese göttliche Preisgabe mit dem
Begriff der (schon innertrinitarisch vollzogenen) Kenose der drei göttlichen Personen in
folgender Passage (in: BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik, III. Die Handlung. Einsiedeln:
Johannes 1980): „Man kann [...] die Selbstaussprache des Vaters in der Zeugung des Sohnes
als eine erste, alles unterfassende innergöttliche ,Kenose' bezeichnen, da der Vater sich darin
restlos seiner Gottheit enteignet und sie dem Sohn übereignet: er »teilt' sie nicht ,mit' dem
Sohn, sondern .teilte' dem Sohn alles Seine ,mit' [...]. In der Liebe des Vaters liegt ein absoluter

Verzicht, für sich allein Gott zu sein, ein Loslassen des Gottseins und in diesem Sinn
eine (göttliche) Gott-losigkeit (der Liebe natürlich) [...]. Die Antwort des Sohnes auf den
geschenkten gleichwesentlichen Besitz der Gottheit kann nur ewige Danksagung (eucharistia)
an den väterlichen Ursprung sein, so selbstlos und berechnungslos, wie es die erste Hingabe
des Vaters war. Aus beiden hervorgehend, als ihr subsistierendes ,Wir', atmet der gemeinsame
,Geist', der die unendliche Differenz zugleich offenhaltend (als Wesen der Liebe) besiegelt
und, als der eine Geist beider, sie überbrückt" (ebd., 3 00f.). Es gibt, „um das trinitarische
Geschehen in Gott anzunähern, keinen andern Weg, als sich von dem, was in der Kenose Gottes
in der Theologie des Bundes - und von dorther des Kreuzes - offenbar wird, zurückzutasten
in das Geheimnis des Absoluten, in einer negativen Theologie, die alles innerweltliche
Erfahren und Erleiden aus Gott ausschliesst und trotzdem die Bedingungen der Möglichkeit
für solches Erfahren und Erleiden [...] in Gott ansetzt" (BALTHASAR: Theodramatik, III.,
301 f.). „Am Kreuz und in seiner Verlassenheit erst wird die ganze Distanz des Sohnes vom
Vater offenbar; der beide einende Geist, ihr Wir, erscheint in der Entbergung der Einheit
geradezu als blosse Distanz" (BALTHASAR: Theodramatik, III., 297).

21 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 193.
22 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 194.
23 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 194.



422 Bernhard Körner / Fulvio Gamba

„Mit-Leiden mit den Sündern"24 und zwar derart, dass ihr „realer
bevorstehender Gottverlust (poena damni) von der menschgewordenen Liebe
Gottes [...] übernommen wird".25 Diesen Weg geht Jesus im nackten
Gehorsam, ohne Ausblick auf ein erlöstes Nachher.26

Im Gekreuzigten sieht Balthasar „das in Gottverlassenheit gestorbene
und begrabene Leben Gottes".27 Im Schrei der Gottverlassenheit rezitiert
Jesus nicht einen Psalm, sondern er bringt seine reale Erfahrung zum
Ausdruck. Und so ist der Schrei für das Verständnis der Passion grundlegend.28
In diesem „Todesschrei"29 Jesu deutet sich, wie keimhaft bereits in seiner
Olbergangst, das „innere Drama"30 an, das in den Passionserzählungen
sonst kaum zum Thema wird. Zu diesem Innenraum, der empirisch und
historisch nicht zugänglich ist, gehört auch der Tod Jesu. Er ist wirklich tot
- entgegen allen möglichen Deutungen, die ihm zwischen Kreuzestod und
Auferstehung ein Wirken jenseits der Geschichte zuschreiben. Das „Totsein
des Gottessohnes"31 ist allerdings mehr als Solidarität mit dem sterblichen
Menschen. Sein Tod ist „in seiner stellvertretenden Kraft einmalig".32 Denn
am Kreuz gibt der Sohn „seinen ganzen unschuldigen Geist dem Vater und
behält nur unsern ganzen schuldigen Geist für sich; so kann er die Sünden

tragen, als hätte er sie begangen."33
Zur dieser aktiven Leidenserfahrung des Karfreitag des noch Lebenden

kommt das Passive als „das unterscheidende Moment der Karsamstagerfahrung"34:

die Erfahrung der „in einer nackten Realität als Sünde (denn
die Sünde ist eine Realität!) angeschauten Sünde"35, die Erfahrung der vom
konkreten lebendigen Menschen getrennten Sünde, die Erfahrung, die sich
auf „die reine Substantialität der ,Hölle' als der ,Sünde an sich'"36 bezieht.

Die Hölle, die hier erfahren wird, ist aber „eine Funktion des
Christusereignisses"37; denn erst mit dem Kommen Christi wird aus dem (alttes-
tamentlichen) Scheol die Hölle. Warum? Weil durch den descensus Gottes

24 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 196.
25 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 196f.
26 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 197f.
27 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 210.
28 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 213.
29 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 175.
30 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 175.
31 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 243.
32 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 243.
33 BALTHASAR, Hans Urs von: Theologik. III. Der Geist der Wahrheit. Basel: Johannes

1987, 159; hier wiederum A. von Speyr zitierend.
34 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 246.
35 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 247.
36 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 247 - mit ausdrücklichem Verweis auf A. von Speyr:

Kreuz und Hölle.
37 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 246.



Das Kreuzesereignis 423

„Heil im Abgrund"38 selbst gegenwärtig wird, d.h. der Hades nicht mehr

von Gott abgeschnitten bleibt und so nicht mehr Hades ist. Im Angesicht
der einzigartigen Gegenwart Gottes in Christus wird somit der Hades zur
Hölle; sie wird, pointiert gesprochen, ein „Produkt der Erlösung".39

Aber der Weg Jesu ist mit dem descensus nicht abgeschlossen, sondern
mündet in die Rückkehr, in den „Gang zum Vater".40 Erst „im Licht des

Ostergeschehens" erhalten Kreuz und Begräbnis Christi ihre Bedeutung,
erscheinen sie als „belangvoll".41 Aber diese Rückkehr entzieht sich einerseits
unserem Zugriff, weil es sich „in die Ewigkeit hinein"42 ereignet, andererseits

ist es Offenbarung, „damit wir glaubend den Sinn der Heilsgeschichte
ergreifen können".43

3. Die Jünger im Angesicht der Passion - abwesendes Dabeisein

Für Balthasar geht Jesus in seiner Passion einen „analogielosen Weg, der
durch nichts anderes als durch ihn selbst erläutert wird".44 Auch wenn es

für den Weg Jesu charakteristisch ist, dass er dabei andere in der Nachfolge
mitnimmt, so wird den Jüngern dieser Weg erst nach der Passion als ihr
Weg eröffnet.45 In Jesu Passion selbst werden die Jünger, angefangen vom
Abend am Ölberg, „sowohl mitgenommen wie im Abstand zurückgelassen".46

Diese Zweideutigkeit oder „Dialektik eines abwesenden Dabeiseins

der Kirche mit dem leidenden Haupt ist" für Balthasar „nicht
auflösbar"47. Hier gibt es, so bezeugen die Passionserzählungen, „keine
unmittelbare ,Nachfolge Christi'"48.

Allerdings: Im „Gegensatz zur abwesenden Amtskirche"49 gibt es mit
jenen, die unter dem Kreuz ausharren, die „Anwesenheit einer
Liebeskirche"50, die durch Maria und Johannes vertreten ist. Diese Liebeskirche
antwortet auf die im Leiden Jesu ,für mich' bzw. ,für uns' sichtbar
gewordene Liebe Gottes mit dem ,für dich'. Sie beantwortet Gottes Liebe mit
Liebe. So wird für die Kirche insgesamt und die Glaubenden das Leben zur

38 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 250. Vgl. diesbezüglich die umfassende Arbeit von
JÖHRI, Mauro: Descensus Dei. Teologia della Croce nell'opera di Hans Urs von Balthasar.
Roma: Libreria éditrice Pont. Univ. Lateranense, 1981.

39 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 248.
40 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 256.
41 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 256.
42 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 256.
43 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 256. Aus dieser Struktur der österlichen Offenbarung

ergeben sich für Balthasar die Aporien, die bei der Exegese der Auferstehungszeugnisse ans
Licht treten (vgl. ebd.).

44 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 190.
45 Vgl. BALTHASAR: Mysterium Paschale, 190.
46 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 194.
47 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 194.
48 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 205.
49 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 206.
50 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 206.



424 Bernhard Körner / Fulvio Gamba

„Existenz im Mysterium Paschale"51 - ein spannungs- und leidvolles Leben
zwischen dem in Christus eröffneten neuen Leben und dem Widerstand der
Welt. Sie sind ausgestreckt „auf das Kreuz der sich kreuzenden Balken des

alten und neuen Äons."52 Christsein heisst darum mit der
„Überforderung"53 leben, das neue Leben „in einer Welt anzubahnen, die wesens-
mässig die Vorbedingung für eine solche Verwirklichung nicht besitzt und
sich mit all ihren Selbsterhaltungsinstinkten gegen den Einbruch des escha-

tologischen Gottesreiches zur Wehr setzt."54 In dieser „Überforderung"
findet der Christ allein in Christus seine Identität, und zwar „nicht im
individuellen Christus allein, sondern in ihm als Haupt der Kirche (und durch
sie des Alls), der die Gesendet-Nachfolgenden immer neu in sein eigenes
Sein eintaucht: Weil wir unter dem Gesetz des Auferstandenen stehen, stellt
er uns auf den Kreuzweg, und wir gehen unseren Kreuzweg nur in der Kraft
und Hoffnung dessen, der auferstehend schon überwunden hat."55

II. Jesus der Verlassene (Gesü Abbandonato) im Glauben und Denken
von Chiara Lubich

Auch geistliche Intuitionen, die von Gott kommen, haben ihre Geschichte.
Denn sie sind bestimmt für Menschen, die in der Geschichte sind und werden,

was sie sind. Das gilt auch für das Charisma und die Spiritualität, aus
der die Fokolarbewegung herausgewachsen ist. Angesichts der
zerstörerischen Auswirkungen des 2. Weltkrieges und des möglichen Todes stellten

sich Chiara Lubich und einige junge Frauen in den Luftschutzkellern
von Trient 1943 die Frage, was Jesus wohl am meisten am Herzen liege.
Die Antwort fanden sie in den Abschiedsreden des Johannes-Evangeliums:
„Alle sollen eins sein: Wie Du Vater, in mir bist und ich in dir bin, sollen
auch sie in uns sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast" (Joh
17, 21). Und so kann Chiara Lubich etliche Jahrzehnte später in einem
Rückblick schreiben: „Unsere Spiritualität ist in dem Wort Einheit zusam-
mengefasst. Darin sind für uns auch die anderen Wahrheiten des Glaubens
enthalten, alles was wir tun, die Gebote, unser ganzes religiöses Leben."56
Diese „Berufung bindet uns eng an den Himmel und stellt uns gleichzeitig
mitten hinein in die Beziehung zu allen Menschen."57

51 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 317.
52 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 318.
53 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 318.
54 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 318.
55 BALTHASAR: Mysterium Paschale, 319.
56 LUBICH, Chiara: Jesus der Verlassene und die Einheit. München: Neue Stadt 21992,

14f.
57 LUBICH: Jesus der Verlassene, 16.



Das Kreuzesereignis 425

1. Einheit als Schlüsselwort einer neuen Spiritualität

Einheit - mit diesem (johannäischen) Ausdruck ist in Chiara Lubichs
Spiritualität weder das Pathos eines Miteinanderseins intendiert, noch meint es

eine uniformierende und nivellierende Gleichschaltung aller. Wie
zahlreiche Schriften und Briefe Chiara Lubichs zeigen, geht es bezüglich der
Einheit vielmehr um eine „Verbindung", die dann entstehen kann, „wenn
wir durch das Feuer der Liebe Gottes ganz eins werden mit den anderen."58
Die dabei vorgenommene ausdrückliche Betonung des göttlich gnadenhaften

Charakters der Einheit ist nicht frommer Uberschwang, sondern
entspringt einer aus der geistlichen Erfahrung gewonnenen (theologischen)
Einsicht.59

Wenn aber etwas Gnade ist, was kann dann ein Mensch zur Verwirklichung
dieses Einsseins noch beitragen? Offenkundig einiges, wie Chiara Lubich
schreibt:

„Wir sind berufen, in jedem Augenblick unseres täglichen Lebens die Einheit
zu verwirklichen. Und wir haben verstanden, wie: indem wir dem Bruder
dienen. Wie aber dient man dem Bruder am besten? Von Anfang an war uns
klar, dass man dieses Dienen gut lebt, wenn man sich mit jedem Nächsten
einsmacht'."60

Mit der Redewendung „sich eins machen", die auch im Italienischen eine
Neuschöpfung ist, wird etwas zum Ausdruck gebracht, was in mehrfacher
Weise für die Spiritualität der Einheit typisch ist.61 Inhaltlich meint es: Wir
„müssen frei sein von persönlichen Ideen; unser Herz und unser Wille
dürfen an nichts hängen, damit wir uns ganz in den anderen hineinversetzen

können."62 Wenn dieses Bemühen gegenseitig wird, entspricht es

dem „neuen Gebot", von dem im Johannesevangelium die Rede ist: „Liebt
einander..." (Joh 13,34). Wo diese Liebe gelebt wird, steht sie für Chiara
Lubich unter der Verheissung, dass sich darin Jesus selbst offenbart63 bzw.,
er selber in der Mitte gegenwärtig wird (vgl. Mt 18,20). In diesem Sinne
verwirklicht sich das ut omnes unum sint der Sendung Jesu und in dieser
„Einheit begegnet uns Gott".64

Zusammenfassend kann man sagen: Auch wenn gewisse Formulierungen
Chiara Lubichs manchmal zu Missverständnissen führen können, so steht

58 LUBICH: Jesus der Verlassene, 21.
59 Vgl. LUBICH: Jesus der Verlassene, 21 f., 25; und dazu die Ausführungen von POVILUS,

Judith M.: Jesus in der Mitte. München: Schriftenreihe der Fokolarbewegung 1990, 39f., 44,
5 Iff.

6" LUBICH: Jesus der Verlassene, 22.
61 Vgl. zur Sprache von Chiara Lubich und ihrer „Hermeneutik der Identifikation"

TOBLER, Stefan: Jesu Gottverlassenheit als Heilsereignis in der Spiritualität Chiara Lubichs.
Ein Beitrag zur Überwindung der Sprachnot in der Soteriologie. Berlin/New York: de Gruyter
2002, 146-150.

62 LUBICH: Jesus der Verlassene, 23.
63 Vgl. Joh 14,21; der Zusammenhang ist skizziert in: LUBICH: Jesus der Verlassene, 23f.
64 Vgl. LUBICH: Jesus der Verlassene, 25.



426 Bernhard Körner / Fulvio Gamba

ausser Zweifel, dass die von ihr als göttlich qualifizierte Einheit nicht das

Resultat rein menschlichen Bemühens ist. Was von menschlicher Seite

beigetragen werden kann, ist bestenfalls eine angemessene Disposition; alles
andere ist Gnade, freilich eine Gnade, die - so die gemachte Erfahrung -
Gott nicht verweigert.

2. Die Entdeckung Jesu in seiner Verlassenheit

Menschlich betrachtet ebenso zufällig wie die Entdeckung der Einheit ist
die Entdeckung von „Jesus dem Verlassenen" (Gesu Abbandonato): Bei
einem Krankenbesuch fragt ein Kapuzinerpater Chiara Lubich etwas
unvermittelt, wann Jesus in seiner Passion am meisten gelitten habe. Und sie

erhält als Korrektur ihrer eigenen Vermutung, dies sei im Gethsemane
gewesen, die für sie damals überraschende Antwort, es sei in dem Augenblick
gewesen, als Jesus geschrieen habe Mein Gott, mein Gott, warum hast Du
mich verlassen (Mk 15,34).65 Und eine Augenzeugin schliesst die
Erinnerung an diese denkwürdige Auskunft ab: „Von diesem Augenblick an war
ich fest davon überzeugt, dass wir nur ein Ideal hatten: Jesus, der in seinem
tiefen Schmerz nach dem Vater schreit."66

Was genauso gut eine Episode hätte sein und bleiben können, das fügt
sich in der Ursprungsgeschichte dieser neuen Spiritualität mit dem Gedanken

der Einheit zu einem charakteristischen Ganzen:

„Im Laufe der Zeit - so Chiara Lubich - wurde uns immer mehr klar, dass

Gott uns zur Einheit berufen hat [...] und dass Jesus der Verlassene ihr
Geheimnis ist. Er ist die Voraussetzung, damit wir das Testament Jesu: ,Alle
sollen eins sein' verwirklichen können."67

Dabei kommt die Gestalt Jesu nicht so sehr als überragendes Beispiel christlicher

Askese und Demut in den Blick. Vielmehr geht es um die Erfahrung
eines liebenden Angesprochenseins, dem Chiara Lubich nur „adäquat" zu
antworten weiss, indem sie sich selbst radikal diesem in der Verlassenheit
sich offenbarenden Gekreuzigten verschreibt, mit den Worten: „Ich habe

nur einen Bräutigam auf Erden: Jesus den Verlassenen. Ich habe keinen
anderen Gott ausser ihm."6X Die Entscheidung für Gott, die Chiara Lubich
wenige Jahre zuvor, in Form privater Gelübde zum Ausdruck gebracht hatte,

vertieft sich nun zur Hingabe an diesen am Kreuz schreienden und
verlassenen Gottessohn. „Sich für Gott entscheiden", schreibt Chiara Lubich
„hiess für uns, sich für Jesus den Verlassenen entscheiden."69 Und weil der
Verlassene und Gekreuzigte als derjenige erfahren wird, der die
zerbrochene Einheit zwischen ihm und den Menschen wieder herstellt, wird er

66 Vgl. LUBICH: Jesus der Verlassene, 40.
66 LUBICH: Jesus der Verlassene, 40.
67 LUBICH: Jesus der Verlassene, 51.
6® Lubich, Chiara: Alle sollen eins sein. Geistliche Schriften. München: Neue Stadt 1995,

27.
69 LUBICH: Jesus der Verlassene, 44.



Das Kreuzesereignis 427

für Chiara Lubich der „Schlüssel zur Einheit mit Gott"70 und der „Schlüssel
zur Einheit mit den Brüdern".71

Somit besitzt diese Spiritualität zwei charakteristische Brennpunkte -
oder, wie es Chiara Lubich einmal ausdrückt hat:

„Das Buch des Lichts, das der Herr in meiner Seele schreibt, hat zwei Seiten:
eine leuchtende Seite voll geheimnisvoller Liebe, die Einheit. Und eine Seite,
die von einem geheimnisvollen Schmerz erhellt wird, Jesus der Verlassene. Es

sind zwei Seiten einer einzigen Medaille."72

Weiter heisst es 1948 in einem Brief an einen Ordensmann:

„Ich bin überzeugt, dass die Einheit in ihrem geistlichen, innersten, tiefsten
Wesen nur derjenige verstehen wird, der sich in seinem Leben für Jesus den
Verlassenen entschieden hat, für Jesus, der schreit: Mein Gott, mein Gott,
warum hast du mich verlassen?"73

3. Jesus der Verlassene - das einzige Buch

Charakteristisch für den Weg dieser Spiritualität ist es, dass dem Leben ein
unbestreitbarer Vorrang eingeräumt wurde und wird. Dennoch besitzt diese

spirituelle Erfahrung eine geistliche und damit auch theologische Tiefe, die
erst im Laufe der Jahre ans Licht gekommen ist. Und wie es kein menschliches

Leben ohne Denken gibt, so ergeben sich im Blick auf Jesus den
Verlassenen auch Einsichten, die das Leben nähren. Chiara Lubich drückt
dies bildlich so aus: „Jesus der Verlassene war das einzige Buch, in dem wir
lesen wollten".74 Dies beinhaltet ein Mehrfaches:

(1.) Zunächst ist für Chiara Lubich Jesus der Verlassene, in seiner
Einheit von göttlicher und menschlicher Wirklichkeit, die Offenbarung von
„Gott-Liebe"75, einem Gott also, der wesenhaft kenotische Hingabe ist - bis
in das andere seiner selbst, bis in die Gottverlassenheit hinein.76

(2.) Daraus folgt unmittelbar, dass durch das Kreuzesereignis im
Angesicht des Leids und in seinen Facettierungen zwischen menschlichem
und göttlichem Leid nicht mehr unterschieden werden kann und muss.
Leid, insofern es die Entfremdung des Menschen zu Gott beinhaltet,
versteht darum Chiara Lubich radikal univok: Jesus ist im Schrei des
Menschen geheimnisvoll, quasi ontisch gegenwärtig. Und dies unabhängig

70 LUBICH: Jesus der Verlassene, 37.
71 LUBICH: Jesus der Verlassene, 91.
72 Zit. aus dem Vorwort, welches Jesus Castellano Cervara OCD geschrieben hat. In:

LUBICH: Jesus der Verlassene, 5.
73 LUBICH: Jesus der Verlassene, 53.
74 LUBICH: Jesus der Verlassene, 42f.
75 LUBICH: Jesus der Verlassene, 44.
76 Die Bedeutung der Gottverlassenheit Jesu als Schlüssel für ein zeitgemässes Gottesbild

hat unter einem stark exegetischen Blickwinkel herausgestellt ROSSÉ, Gérard: Jesus in seiner
Verlassenheit. Der Gott unserer Zeit. München: Neue Stadt 21984.



428 Bernhard Körner / Fulvio Gamba

davon, ob wir im Moment Christus darin erkennen oder nicht. Dieses „ist"
folgt nicht aus einer theologischen Deduktion, sondern gründet letztlich in
einer denkerisch nicht einholbaren, mystisch-erfahrungsbezogenen Einsicht

- so wie schon bei Franziskus, Ignatius, Theresa v. Avila oder bei Mutter
Theresa.

Einheit ist für Chiara Lubich möglich, weil all das, was diese Verbundenheit

mit Gott zu verunmöglichen scheint, von der Realität des Gekreuzigten

und Verlassenen „aufgesogen" worden ist. Darum ist Christus in
jeder Ausdrucksform von Schmerz und Leid anwesend: In jedem
Mitmenschen, in jedem Leidenden und Sünder sowie in jedem schmerzvollen
Ereignis.77

(3.) Dass es sich dabei nicht um eine abartige Leidensmystik handelt,
zeigt sich darin, dass für Chiara Lubich, gerade weil alles Leidvolle,
Schmerzliche und (von Gott) Entfremdete in einer Beziehung zum
Verlassenen Jesus steht, dieses auch in Berührung mit der Lebenskraft des
Auferstandenen kommt und dadurch (wieder) in die Einheit mit Gott gelangt.78
Somit steht der Verlassene Jesus bei Chiara Lubich nie isoliert da - quasi als

„Selbstzweck" in Funktion einer spirituellen Weltflucht -, sondern bleibt
organisch eingebunden und ausgerichtet auf die Auferstehung und
Geistsendung.

77 „Jesus in seiner Verlassenheit ist die Gestalt des Verstummten,
der sich nicht mehr auszudrücken vermag.
Er ist die Gestalt des Erblindeten, der nicht mehr sieht [...]
der hungert nach dem Einssein mit Gott.
Er ist die Gestalt des Geprellten, des Versagers und Verratenen.
Jesus, in seiner Verlassenheit, ist die Finsternis,
die Traurigkeit, das Kontrastierende,
und so die Gestalt von all dem, was absurd,
unaussprechlich und grotesk erscheint -
denn es ist ein Gott, der um Hilfe schreit!"
LUBICH, Chiara: II Grido. Gesù crocifisso e abbandonato nella storia e nella vita del

Movimento dei Focolari dalla sua nascita, nel 1943, all'alba del terzo millennio. Roma: Città
Nuova 2000, 43 (dt. Ubersetzung F. Gamba.). Es sei hier darauf hingewiesen, dass die

sprachliche Prägnanz und poetische Dichte mit der sich Chiara Lubich ausdrückt, in einer
deutschen Ubersetzung nur schwer wiederzugeben ist - wie dies auch anhand der deutschen
Veröffentlichung deutlich wird: Vgl. LUBICH, Chiara: Der Schrei der Gottverlassenheit. Der
gekreuzigte und verlassene Jesus in Geschichte und Erfahrung der Fokolar-Bewegung. München:

Neue Stadt 2001, hier 39.
78 Dies ist möglich, weil all jene, die mit dem Geheimnis der Verlassenheit Jesu in

Berührung kommen, auch an seiner Auferstehungsmacht teilhaben. Die Erfahrung bringt
Chiara Lubich mit folgenden Worten zum Ausdruck:

„Er wurde für den Verstummten das Wort,
für den Erblindeten das Licht,
für den Müden die Kraft,
für den Verratenen die Treue,
für den Gescheiterten den Sieg, [...]
für den Rastlosen der Friede [...].
So verwandelt der verlassene Jesus die Menschen und gibt der Sinnlosigkeit des Leidens

[neuen; f.g.] Sinn." (LUBICH: II Grido. 45; dt. Übersetzung F. Gamba).



Das Kreuzesereignis 429

(4.) Eine weitere wichtige Konsequenz, die sich aus dieser Spiritualität
ergibt, ist schliesslich, dass der Verlassene Jesus, wie Chiara Lubich sich

ausdrückt, „unser Vorbild, unsere Lebensweise"79 wird, d.h. derjenige an
dem wir quasi ablesen können, wie wir uns Gott, den anderen und uns
selber gegenüber verhalten sollen. Diese und ähnliche Ausdrucksweisen
dürfen dabei nicht dazu verleiten, sie als rein ethische Imperative zu
verstehen. Sie sind - im Sinne des theologischen Indikativs - zutiefst in jene
Wirklichkeit der Gottverlassenheit Jesu eingebunden, der geheimnisvollliebend

in allen leidenden und sündigen Kreaturen gegenwärtig ist. Wer in
ihnen Jesus in seiner Verlassenheit zu erkennen und zu lieben versucht,
entspricht nicht (nur) einer ethischen Verpflichtung oder einem moralischen
Kodex, sondern vollzieht in radikalster Weise die „Nachfolge Jesu", indem
er das Kreuz auf sich nimmt, d.h. am eigenen Leib, die Not und den Hauch
der Gottesferne zu spüren bekommt und so - bei aller Inkommensurabilität
zwischen Gott und Mensch - an der Verlassenheit sowie an der einheits-
stiftenden Auferstehungsmacht Jesu teilnimmt.

III. ÜBEREINSTIMMUNGEN UND UNTERSCHIEDE

Blicken wir auf das bisher Gesagte zurück, so stellen wir überraschende
Übereinstimmungen fest. Dies drängt uns zu einem Vergleich zwischen den
geistlichen Ausführungen Chiara Lubichs und den theologischen
Darlegungen Hans Urs von Balthasars. Aber auch die Einsicht, dass sich in einem
solchen Vergleich der Blick für das je Besondere schärfen lässt, legt eine
solche Gegenüberstellung nahe. Nur beide gemeinsam, Übereinstimmung
und Unterschiede, geben einem Vergleich Sinn. In Form von fünf
gegensätzlich formulierten Satzpaaren sollen in einem letzten Teil, diese
Gemeinsamkeiten und Unterschiede herauskristallisiert werden.

1. Theologische Deutung des Todes Jesu aus mystischen Quellen - Jesu
Verlassenheit als Ausdruck einer spirituell-mystischen Erfahrung

An erster Stelle können und sollen Übereinstimmungen genannt werden. So

wie andere Theologen auch, rücken sowohl Chiara Lubich als auch Hans
Urs von Balthasar den Tod Jesu in die Mitte der theologischen Aufmerksamkeit.

Balthasar tut es im klassischen Begriff des Triduum paschale,
Chiara Lubich in der ungewohnten Wortprägung Jesus der Verlassene (Gesü
Abbandonato). In beiden Fällen bildet eine ausgeprägte Spiritualität, ja
mystische Erfahrung den Wurzelboden für die geistlich-theologischen Ausführungen.

Sowohl Balthasar wie auch Lubich knüpfen beim biblischen Begriff der
Entäusserung, der Kenosis an. Bei beiden steht der Schrei Jesu Mein Gott,
mein Gott, warum hast Du mich verlassen im Mittelpunkt. Er ist nicht
zitiertes Psalmwort, sondern Ausdruck der Erfahrung Jesu: „Vereinsamung

79 LUBICH: Jesus der Verlassene, 38.



430 Bernhard Körner / Fulvio Gamba

gegenüber dem sich entfremdenden, aber noch nicht entschwundenen
Gott" - so Balthasar, aber der Sache nach auch Lubich. In diesem Wort
deutet sich an, dass Jesus in seiner Hingabe zum .Nichts' (Lubich)
geworden ist, sich im Gericht .vernichtet' (Balthasar). Aber eben darin ereignet

sich die Erlösung der Welt, deren Sein neu konstituiert wird. Und der
Einsatz, mit dem Gott den Menschen erlöst, offenbart ihn als Liebender
und als dreieine Liebe.

Trotz dieser Ubereinstimmung ist an dieser Stelle auch auf einen Unterschied

hinzuweisen, der nicht unterschätzt werden darf. Der vorliegende
Text ist bei Balthasar die „theologische Transkription"80 des von Adrienne
von Speyr unmittelbar Erkannten. Die Texte Chiara Lubichs hingegen
dokumentieren, wie sie selbst das von ihr Erkannte ins Wort fasst und
zugänglich macht. Die theologische Transkription geschieht bei Chiara Lubich
erst in einem zweiten Schritt und dies nicht - auch das ist signifikant gegenüber

Balthasar - durch einen Einzelnen, sondern in einer Gruppe von
Theologen.81

2. Die Sprache: Theodramatik - intellektuelle Schau

Die Unterschiede zwischen Balthasar und Lubich sind auch äusserlich nicht
zu übersehen. Sie deuten sich bereits in der Sprache an. Bei Balthasar ist es

die Sprache der Theodramatik, die das Sterben Jesu, seinen Tod und seine

Auferstehung als abgründige dramatische Ereignisse darstellt. Er schildert
den erlösenden Weg Jesu bis in den Abgrund der Sünde und des göttlichen
Gerichts über die Sünde. Es gibt keinen Zweifel: Balthasar übersetzt die
mystische Karsamstag-Erfahrung von Adrienne von Speyr in die Sprache
der Theologie, die bei ihm freilich weniger von der Philosophie, als von der
Bibel und den Vätern geprägt ist.

Chiara Lubich spricht eine andere Sprache. Sie spricht nicht primär als

Theologin, sondern gibt in der einfachen Sprache des Glaubens die
Intuitionen des Charismas wieder, welches ihr geschenkt worden ist. Ihre Sprache

ist nicht die einer dramatischen Schilderung. Sie spricht nicht eine
dramatische, sondern - in grosser Einfachheit - gewissermassen eine ontolo-
gische Sprache. Ihre Meditationen sind dafür ein sprechendes Beispiel.
Darin schildert Chiara Lubich nicht Ereignisse, sondern verknüpft
Sachverhalte und Bedeutungsgehalte. Sie geht weniger ins Detail, sondern
stellt Zusammenhänge her, vor allem zwischen dem Leben in Gott
(verstanden als Einheit der drei göttlichen Personen) und der Verlassenheit
Jesu, in der auch das Gottfernste (des menschlichen Lebens) zurückgeholt
wird in die Einheit des göttlichen Lebens.82

80 Vgl. oben Anm. 3.
81 Zum Teil sind diese Arbeiten in der Kulturzeitschrift Nuova Umanità veröffentlicht

worden. Vgl. dazu auch TOBLER: Jesu Gottverlassenheit, 359-361.
82 Dabei darf aber nicht übersehen werden, dass es, bisher noch kaum veröffentlicht,

auch bei Chiara Lubich so etwas wie eine Theodramatik gibt - vgl. z.B. bei H. BLAUMEISER:



Das Kreuzesereignis 431

3. Der Tod Jesu als Höhepunkt - die Verlassenheit Jesu als Brennpunkt

Ganz in Ubereinstimmung mit dem biblischen Zeugnis spricht Balthasar
dem Tod Jesu eine einzigartige Bedeutung zu - im Blick auf die Erlösung
des Menschen, aber auch im Blick auf die Offenbarung Gottes. Der Tod
Jesu ist eingebettet in ein umfassendes dramatisches Geschehen, das von
der Schöpfung der Welt bis zu ihrer Vollendung währt. In diesem Drama
treffen Gott mit seiner göttlichen Freiheit und der Mensch mit seiner
Freiheit aufeinander. Im Zueinander, Füreinander, aber auch Gegeneinander

der Sünde entfaltet sich eine Theodramatik in vielen Akten. Sie spitzt
sich zu in Jesus Christus und findet im Ereignis seines Todes und seiner
Auferstehung ihren Höhepunkt. Die Gottverlassenheit Jesu bildet dabei
einen Aspekt unter mehreren.

Anders bei Chiara Fubich. In ihrem spirituellen (und nur z.T.
theologisch explizierten) Denken ist die Gottverlassenheit nicht ein Aspekt
unter mehreren, sondern der entscheidende Brennpunkt - nicht nur der
Offenbarung Gottes in Jesus Christus, sondern auch der grossen Themen
des Glaubens und damit des christlichen Febens. Nicht das Sterben als
dramatisches Ereignis, sondern der Zustand der Verlassenheit von Gott-
Vater steht im Mittelpunkt ihres Interesses.

4. Der gekreuzigte Christus als Ausgangspunkt des christlichen Lebens -
der verlassene Jesus als Form des christlichen Lebens

Weder Hans Urs von Balthasar noch Chiara Lubich sprechen in
„objektiver", d.h. unbeteiligter Distanz. Die dramatische Offenbarung der Fiebe
Gottes zu unserem Heil erlaubt keine Neutralität. Das ist nicht zuletzt die
Grundidee der Balthasar'schen Theodramatik. Der Zuschauer sieht sich
unerwartet in das dramatische Geschehen einbezogen.83 Trotzdem legt
Balthasar wert darauf, wie einzigartig und abgründig der Tod Jesu ist. In
dem, was diesen Tod erlösend gemacht hat, gibt es keine Nachfolge. Ein
bestimmtes Gegenüber kann hier nicht aufgehoben werden. Aber es ist möglich

und notwendig, auf den Tod Jesu zu reagieren, auf dieses „für mich"
eine Antwort zu geben, in einem „für dich".

Bei Chiara Fubich ist die Sache wieder etwas anders. Eine sprachliche
Wendung, die sich nur bei ihr findet, bringt den entscheidenden Punkt zum
Ausdruck: „Jesus, den Verlassenen leben".84 Das meint gewiss nicht eine

unangemessene Nachahmung, sondern es geht darin um die „Inbesitznahme
des Menschen durch Gott".85 Es hebt nichts auf von dem, was Balthasar zu
Recht festgestellt hat. „Jesus, den Verlassenen leben" bedeutet aber, dass

,All'infinito verso la disunità'. Considerazioni sull'inferno alla luce del pensiero di Chiara
Lubich. In: Nuova umanità XIX (1997) 543-570.

83 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik. I. Prolegomena. Einsiedeln: Johannes
1973, 18.

84 Vgl. dazu TOBLER: Jesu Gottverlassenheit, 147.
85 TOBLER: Jesu Gottverlassenheit, 150.



432 Bernhard Körner / Fulvio Gamba

die Erfahrung der Gottverlassenheit nicht nur Ausgangspunkt des christlichen

Lebens ist, sondern auch seine prägende Form sein soll. Jesus der
Verlassene ist nicht nur das ganz und gar Aussergewöhnliche, sondern in
gewisser Weise auch das ganz Alltägliche - so sehr, dass er gar nicht ohne
weiteres darin erkannt wird. Wer auf den Tod Jesu „für mich" (in seiner
absoluten Einmaligkeit) mit seinem Leben „für dich" Antwort gibt, dessen
Leben ist und bleibt davon geprägt. Die Erfahrung des Negativen wird in
der Begegnung mit Christus, der in dieser Erfahrung als der Verlassene

gegenwärtig ist, zur Erfahrung der Auferstehung und Erlösung. Jesu
Verlassenheit und Tod ist also nicht nur Vorbedingung des Heils, sondern ist
selbst der „Ort der Begegnung mit Gottes Heil".86

5. Theologie der Verlassenheit Jesu - Theologie aus der Verlassenheit Jesu

Damit ist nun auch der Unterschied in der theologischen Fassung in den
Blick gerückt. Balthasar deklariert sein Interesse klar - es zielt auf ein
kohärentes Verstehen des Kreuzestodes Jesu. Es geht um Theologie im klassischen

Sinn des fides quaerens intellectum.
Dies ist bei Chiara Lubich nicht ausgeschlossen, mehr noch aber geht es

ihr um den (konkreten) Lebensvollzug des Christen in dieser Welt. Dennoch

oder gerade darum bleibt auch für sie diese Verknüpfung von Jesus
dem Verlassenen mit dem alltäglichen Leben nicht ohne Folgen für die

Theologie bzw. auf diese „Art", Theologie zu treiben.
(1.) Es geht um eine Theologie, die den eigenen Lebensvollzug im

gekreuzigten und verlassenen Jesus zu reflektieren und zu situieren hilft.
Dadurch bleibt der Gekreuzigte für die Theologie nicht nur ein besonderes
Thema, sondern wird zum „hermeneutischen Schlüssel" um die (konkrete)
Geschichte Gottes mit uns Menschen zu verstehen.

(2.) Das Geheimnis der Verlassenheit Jesu am Kreuz ist nicht nur Inhalt,
sondern impliziert auch eine spezifische „Methode" im Hinblick auf eine
genuine Glaubenserkenntnis bzw. christliche Theologie.87 Eine solche
erweist sich in dieser Perspektive grundsätzlich als gemeinschaftlich orientiert

und impliziert daher gerade auch im Vollzug des theologischen
Denkens, dass die eigenen Erkenntnisse und Vorstellungen zurückgestellt werden,

um so - wie Piero Coda sagt - „der Auferstehung einer nunmehr vom
Heiligen Geist geprägten Intelligenz in Christus"88 Raum zu geben. Mit
anderen Worten: Der Akt des theologischen Denkens selbst wird in das

Kreuzesereignis existentiell eingebunden und erhält in ihm seine
(gemeinschaftlich geprägte) forma - wie Balthasar sagen würde. Somit gewinnt das,

was Chiara Lubich über Jesus den Verlassenen sagt, seine eigentliche
Aussagekraft und Authentizität erst dann, wenn das Leben, das im Blick auf

86 TOBLER: Jesu Gottverlassenheit, 295.
87 Vgl. CODA, Piero: Alcune riflessioni sul conoscere teologico nella prospettiva del

carisma dell'unità. In: Nuova Umanità XXI (1999) 191-206.
88 CODA: Alcune riflessioni, 203 (dt. Ubersetzung F. Gamba).



Das Kreuzesereignis 433

den verlassenen Christus ins Auge gefasst wird, entsprechend gelebt, d.h. in
einer christlichen Existenz vollzogen wird.

Gerade dadurch wird noch mehr ins Licht gerückt, was Balthasar mit
poetischer und visionärer Kraft als Abgründigkeit einer theologischen Existenz

des Christen (besonders des Seelsorgers) umschrieben hat:

„Ihr wisst: Ich, euer Gott, habe die Welt erlöst. Durch Gnade dürft ihr einen
Blick tun in mein Werk. Ist es vollendet? Ist die Sünde tot? Nichts mehr für
euch zu leisten als ein blosser Dank? [...] Ihr setzt euch ein, stürzt unter das

Rad, wollt an eurem Leib ergänzen, was fehlt, zu fehlen scheint an meinen
Leiden. [...] Ihr treibt es lang, ihr müht euch ab, ihr reisst euch wund. Und
wenn ihr Rückschau haltet nach langen, arbeitstollen Jahren: was ist erreicht?
Zwei, drei bekehrt, vielleicht auch zwanzig, hundert. Wo die andern? Das
Werk getan, die Welt gewendet? Die Tat auch nur begonnen? Droht nicht das
bisschen Mauern, kunstvoll aufgeschichtet, wieder einzustürzen, euch
mitbegrabend unter seinen Trümmern? Vergeblichkeit! Ihr hebt die Augen, seht -
zum erstenmal? - das Kreuz."89

„Ich trug die ganze Last allein, derweil ihr schlieft (und wann schlaft ihr
nicht), und euer Tragen kommt immer zu spät; das Kreuz ist gelitten. Ihr tragt
ja nicht das Gericht, sondern die Gnade. [...] Nur angedeutet ist auf euch das
Kreuz. Nur gleichnishaft (ein Ausdruck meiner Liebe) ist eure Miterlösung.
Aber sie gilt, ich selber lasse sie gelten. Ich ergänze euer Versagen zur Fülle,
wohlan, so sollt auch ihr mein Versagen zur Fülle ergänzen. Sonst wäre ja Liebe

nicht Liebe. Nehmt Teil an meinem Versagen, kostet mit mir die Vergeblichkeit

der Erlösung. Aus diesem Stoffe wirkt mein Vater seine Gnade."90

Abstract

The meaning of the cross for Christian life in the works of Hans Urs von
Balthasar and Chiara Lubich is the central question of this article. Despite
externally different starting points of the two personalities - on the one
side a (professional) theologian, an the other the foundress of a religious
community or movement - there are interesting points of contact: we
could mention the central significance that each attached to the death of
Jesus, or spiritual-mystical experience as the presupposition for theirs
understanding of the event of the cross, or the methodological decision to
try to concubine spiritual experience and theology. The present article
aims to compare and contrast, the main theological presuppositions and
basic tendencies of (I) Hans Urs von Balthasar and (II) Chiara Lubich, in
order to (III) wort out the theological-spiritual importance and centrality
of the mystery of the cross for Christian existence, in view of their
agreements and difference.

89 BALTHASAR, Hans Urs von: Das Herz der Welt. Einsiedeln/Freiburg: Johannes 2003,
148.

90 BALTHASAR: Das Herz der Welt, 149f.


	Das Kreuzesereignis in der Theologie Hans Urs von Balthasars und in der spirituellen Erfahrung Chiara Lubichs

