Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: "Vernilnftiges" Christentum? : Zur Rezeption der Regensburger Rede
Papst Benedikts XVI.

Autor: Esterbauer, Reinhold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761209

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REINHOLD ESTERBAUER

,»Verniinftiges“ Christentum?

Zur Rezeption der Regensburger Rede
Papst Benedikts XVI.

Obwohl die groflen Emotionen in den Debatten iiber die Vorlesung Papst
Benedikts XVI. vom 12. September 2006 im Auditorium Maximum der
Regensburger Universitit abgeklungen sind, befinden sich die Themen, die
dort angesprochen wurden, noch immer auf der Agenda theologischer Aus-
einandersetzung. Wihrend unmittelbar nach der Rede besonders das
Verhiltnis zwischen Christentum und Islam im Vordergrund der Diskus-
sionen stand, hat nun eine ruhigere Rezeption eingesetzt, die vornehmlich
im Rahmen wissenschaftlicher Erorterungen des Verhiltnisses von Glaube
und Vernunft gefithrt wird. Dieser Frage ist auch der folgende Beitrag ge-
widmet.

Es geht mir nicht um die interreligiésen Streitfragen zwischen Christen-
tum und Islam, sondern um die Rezeption der Positionen des Papstes iiber
die Relation von Glaube und Vernunft. Dabei beschrianke ich mich auf die
Regensburger Rede und auf einige wichtige Stellungnahmen dazu, ohne den
Kontext auf neuere Ansprachen wie die viel kritisierte in Brasilien! oder auf
das Jesus-Buch Benedikts2 auszuweiten. Vielmehr ist es mir darum zu tun,
die Thesen aus der Regensburger Vorlesung zu rekonstruieren und auf
einige ihrer theologischen und philosophischen Konsequenzen hin zu
befragen. Dazu problematisiere ich zunichst die These von der Einheit der
Vernunft. Im Anschluss daran geht es mir um deren Binnendifferen-
zierungen. Und zuletzt analysiere ich die Forderung des Papstes, dass die
moderne Selbstbeschrinkung der Vernunft aufzuheben sei.

1. DIE EINE VERNUNFT

Beobachtet man die Resonanzen, die die Regensburger Vorlesung von Papst
Benedikt XVI. ausgeldst hat, so fillt auf, dass Stellungnahmen, die Reli-

1 Ansprache Benedikts XVI. zur Eréffnung der V. Generalkonferenz der Bischofskon-
ferenzen von Lateinamerika und der Karibik am 13.5.2007:
http://www.vatican.va/holy father/benedict xvi/speeches/2007/may/documents/hf_ben-
xvi_spe_ 20070513 conference-aparecida_ge.html (27.11.2007).

2 BENEDIKT XVI. / RATZINGER, Joseph: Jesus von Nazareth. Von der Taufe im Jordan bis
zur Verklarung. Bd. 1. 3. Auflage. Freiburg/Br.: Herder 2007.



402 Reinhold Esterbauer

gionsgemeinschaften gegen Vorwiirfe des Papstes zu verteidigen suchen,
meist auf den Vernunftbegriff rekurrieren. Das ist weiter nicht erstaunlich,
stellt doch der Papst das Verhiltnis von Glaube und Vernunft in das
Zentrum seiner Uberlegungen. Sein Kriterium fiir die Bewertung einer
Religion ist ein Zitat von Manuel II. Palaiologus, wonach nicht ver-
nunftgemif zu handeln dem Wesen Gottes zuwider sei: [...]
TO N oUv AOyw ToLely dAAOTpLor Ocob / [...] unverniinftiges Handeln [ist]
Gott fremd [...].“3

Die Argumentation Benedikts geht von dieser Stelle aus, nicht aber von
dem Zitat, das besonders Vertreterinnen und Vertreter des Islams irritierte,
weil dort Manuel II. seinem Gesprichspartner gegeniiber behauptet, dass
Mohammed nichts Neues gebracht habe und dass man bei ihm ,nur
Schlechtes und Inhumanes finden [werde] wie dies, dass er vorgeschrieben
[habe], den Glauben, den er predigte, durch das Schwert zu verbreiten“4.
Vielmehr machte der Papst in seiner Vorlesung die Vernunft zum Kriterium
fiir die Qualitit religiosen Handelns, und Kritiker sind ihm darin meist
gefolgt. Ausloser fiir Anfragen war sowohl fiir Vertreter des Islams als auch
des Protestantismus, dass der Papst ihre Religionsgemeinschaften bezichtigt
hat, diesem Vernunftkriterium nicht in gleicher Weise entsprochen zu
haben oder zu entsprechen wie seine eigene Kirche.

Der Papst sieht die Verniinftigkeit des Christentums in der Amalga-
mierung von jiidischem Glauben und griechischer Vernunft — eine These,
die er schon vor seinem Pontifikat vertrat und die ihm bereits 1989 heftige

3 MANUEL I1.: Dialoge, V11, 1.6. (Zit. nach: MANUEL II. PALAIOLOGOS: Dialoge mit einem
Muslim. Kommentierte griechisch-deutsche Textausgabe von Karl Forstel. Bd. 1 [= CIsC.G 4].
Wiirzburg/Altenberge: Echter/Oros 1993). Zur Datierung des Textes und zum Verhiltnis von
Wirklichkeit und literarischer Fiktion siehe die von Karl Forstel verfasste Einleitung zu dieser
Ausgabe, bes. XII-XXXI.

Benedikt XVI. gibt den deutschen Text so wieder: ,[...] und nicht vernunftgemif§ — nicht
,0Uv A6y~ zu handeln, ist dem Wesen Gottes zuwider®. Die Regensburger Vorlesung zitiere
ich nach der folgenden Print-Ausgabe: BENEDIKT XVI.: Glaube und Vernunft. Die Regens-
burger Vorlesung. Vollstindige Ausgabe. Kommentiert von Gesine Schwan, Adel Theodor
Khoury und Karl Kardinal Lehmann. Freiburg/Br.: Herder 2006. Auf die Textinderungen
zwischen dem Vortrag vom 12.9.2006 und dem revidierten Text vom 11.10.2006 auf der
Vatikan-Homepage
(http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/september/documents/hf_ben
-xvi_spe_20060912 university-regensburg_ge.html [2.11.2006]) bzw. der Printversion von
Anfang Dezember 2006 gehe ich nicht niher ein. Die spiteren Versionen enthalten einige
Verdeutlichungen im Haupttext und dariiber hinaus die kommentierenden FufSnoten, die Be-
nedikt XVI. nach den Protesten angefiigt hat. Im Folgenden gebe ich die Textstellen mit der
Sigle GV und Seitenzahl an.

4 So lautet die Ubersetzung im Papst-Text. (GV 15f.) Die Ubersetzung von Karl Forstel
unterscheidet sich leicht: ,Zeige doch, was davon Mohammed neu eingefiihrt hat! Doch du
wirst nichts finden aufler etwas Schlechtem und Menschenfeindlichen [sic], wie er zum Bei-
spiel in seiner Gesetzgebung den Glauben, den er verkiindete, durch das Schwert ausbreiten
la3t.“ (MANUEL II.: Dialoge, VII, 1.5) Der griechische Text lautet nach derselben Edition:
HAELEOV yap, €l TL Kalvor ékelvwy vevopoBETnTal: dAN” oUk dv €xols, €l N XELpOV TL Kal
amavBpwméTaTov, olov 81 motel vopoleTov Sia Eldous xwpelv THv, fr alTOS EKTpUTTE,
mloTy.*



»Verniinftiges“ Christentum? 403

Kritik von Johann-Baptist Metz eingebracht hat. Metz wirft Ratzinger die
»Halbierung des Geistes des Christentums®S vor. Man kénne namlich nicht
behaupten, dass der Glaube aus Israel und die Vernunft aus Griechenland
stammten, vielmehr habe auch Israel ein ,Geistangebot® an das Christen-
tum gemacht, ndamlich die von Metz in den Vordergrund geriickte
s»anamnetische Vernunft“.6 Vernunft sei also kein Privileg Griechenlands,
sondern auch ein Erbe aus dem Judentum.

Der Streit dariiber, welche Vernunftzuschreibung die adiquate und wel-
che Form der Vernunft die spezifisch christliche seien, findet erstaunlicher-
weise vor dem Hintergrund der beinahe allgemeinen Uberzeugung statt,
dass die generelle Verniinftigkeit des Christentums nicht weiter zu proble-
matisieren sei. Ein wichtiger Streitpunkt in der Rezeption der Regensburger
Rede lisst sich folglich vor allem an der Frage festmachen, welche histo-
risch greifbare Ausgestaltung des Vernunftbegriffs den Kern des Christen-
tums ausmache und ob eine solche Konzeption historisch relativ sei oder
nicht. Benedikt XVI. greift diesbeziiglich auf Positionen zuriick, die sich
jahrzehntelang durch seine Stellungnahmen zum Verhiltnis von Glaube und
Vernunft gezogen haben. Beispielsweise behauptet er schon 1959 in seiner
Bonner Antrittsvorlesung, dass ,die philosophische Wahrheit in einem
gewissen Sinn konstitutiv mit in den christlichen Glauben hineingehé6r[e]*?
und dass ,die Aneignung des philosophischen Gottesbegriffs“ durch die
Viter ,,wesensnotwendig“8 gewesen sei. Wihrend er 1959 mit der Formu-
lierung ,in einem gewissen Sinn“ und mit der Meinung, dass die erwihnte
Aneignung ,nicht immer kritisch genug erfolgte®, noch vorsichtig formu-
lierte, schreibt er beispielsweise 1983 weniger behutsam: ,,Das Christentum
ist [...] die in Jesus Christus vermittelte Synthese zwischen dem Glauben
[sraels und dem griechischen Geist.“? Fast 20 Jahre spiter vertritt Ratzinger
mit Berufung auf Justin den Mairtyrer, dass das Christentum die zur
Wahrheit gelangte Philosophiel® reprisentiere und dass im Christentum

S Vgl. METZ, Johann Baptist: Anamnetische Vernunft. Anmerkungen eines Theologen zur
Krise der Geisteswissenschaften. In: HONNETH, Axel u.a. (Hgg.): Zwischenbetrachtungen. Im
ProzefS der Aufklirung. Jiirgen Habermas zum 60. Geburtstag. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1989, 733-738, hier 734.

6 METZ: Anamnetische Vernunft, 734.

7 RATZINGER, Josef: Der Gott des Glaubens und der Gott der Philosophen. Ein Beitrag zum
Problem der theologia naturalis. Hg. und mit einem Vorwort versehen von Heino SONNEMANS.
2. Auflage. Leutesdorf: Johannes-Verlag 2005, 29.

8 RATZINGER: Gott des Glaubens, 34.

9 RATZINGER, Joseph Kardinal: Europa — verpflichtendes Erbe fiir die Christen. In:
KONIG, Franz / RAHNER, Karl (Hgg.): Europa. Horizonte der Hoffnung. Graz: Styria 1983,
61-74, hier 68.

10 Vgl. RATZINGER, Joseph: Der angezweifelte Wahrbeitsanspruch. Die Krise des Chris-
tentums am Beginn des dritten Jabrtausends. In: FLORES D’ARCAIS, Paolo / RATZINGER,
Joseph: Gibt es Gott? Wahrheit, Glaube, Atheismus. Aus dem Italienischen von Friederike
Hausmann (= Wagenbachs TB 531). 2. Auflage. Berlin: Wagenbach 2006, 7-18, hier 10.
Dieser Aufsatz erschien erstmals 2000.



404 Reinhold Esterbauer

»~Aufklirung Religion geworden und nicht mehr ihr Gegenspieler“11 sei.
Mit dieser Definition des Christentums wird eine bestimmte historische
Gestalt seiner Entfaltung als seine genuine Form vorgestellt, hinter die
nicht zuriickzugehen ist und die sich nur als so konstituierte wandeln kann.

Diese Haltung wird auch im Statement des damaligen Prifekten der
Glaubenskongregation anlisslich der Debatte mit Jiirgen Habermas 2004 in
Miinchen greifbar, wenn er von einer ,notwendige[n] Korrelationalitit von
Vernunft und Glaube, Vernunft und Religion® spricht, die zu ,,gegenseitiger
Reinigung und Heilung® fithren kénne.12 Und schliefSlich heifdt es auch in
der Regensburger Rede in gleichem Duktus: ,[...] die Grundentscheid-
ungen, die [...] den Zusammenhang des Glaubens mit dem Suchen der
menschlichen Vernunft betreffen, [...] gehoren zu diesem Glauben selbst
und sind seine ihm gemifle Entfaltung.” (GV 28f.)

Naheliegenderweise war die Kritik an solchen Positionen nicht nur der
erwihnte Metz’sche Vorwurf der ,Halbierung des Geistes des Christen-
tums®, sondern auch derjenige der falsch verstandenen Hellenisierung.
Wenn man ndmlich daran geht, eine Wesensdefinition des Christentums zu
geben, liuft man Gefahr, eine Bestimmung zu fixieren, die geschichtslos ist
und daher nicht bloff den Anstrich einer platonischen Hinterwelt an sich
hat, sondern mit der man auch Inkulturationsformen diskreditiert, die ohne
die griechische Begrifflichkeit auskommen mochten. Die Hellenisierung des
Christentums wird damit zur unhintergehbaren Voraussetzung fiir jede
Inkulturation gemacht. Das bedeutet weiterhin, dass man eine bestimmte
Form geschichtlicher Ausprigung zur tibergeschichtlichen Norm erhebt, an
der sich jede andere Ausformung des Christentums auszurichten hat.

Diese Konzeption hat den Miinchner protestantischen Theologen
Friedrich Wilhelm Graf dazu bewogen, dem Papst die Ablehnung ,alle[r]
Konzepte der Theologie als historischer Kulturwissenschaft des
Christentums® vorzuwerfen. Stattdessen sei es Benedikt XVI. darum zu tun,
eine ,theologia perennis“ in der Form ,,metaphysische[r] Theologie“ zu eta-
blieren. Diese auch noch exklusiv als einzig zureichende Weise, Theologie
zu treiben, in den Vordergrund zu riicken ist ein fiir Graf zu ,steile[r] An-
spruch“13,

Der Rahmen, innerhalb dessen sich solche Kritik an den AufSerungen des
Papstes bewegt, ist der einer Verteidigung der eigenen Verniinftigkeit.
Mehr noch als die Kritik Grafs ist die Stellungnahme des Ratsvorsitzenden
der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Bischof Wolfgang Hubers,

davon geprigt, fiir den Protestantismus diejenige Vernunft zu reklamieren,

11 RATZINGER: Wabhrheitsanspruch, 9.

12 RATZINGER, Joseph: Was die Welt zusammenhdlt. Vorpolitische moralische Grundlagen
eines [reibeitlichen Staates. In: HABERMAS, Jiirgen / RATZINGER, Joseph: Dialektik der
Sikularisierung. Uber Vernunft und Religion. Mit einem Vorwort hg. v. Florian SCHULLER. 2.
Auflage. Freiburg/Br.: Herder 2005, 39-60, hier 56f.

13 GRAF, Friedrich Wilhelm: Eine Wissenschaft, die sich fiir das Ganze zustdindig weifs. In:
Siiddeutsche Zeitung Nr. 281 (6.12.2006) 16.



»Verniinftiges“ Christentum? 405

die der Papst diesem abspricht, insofern er drei Enthellenisierungswellen
anfithrt, von denen er zwei dem Protestantismus zuschreibt. Zum einen
sieht Benedikt XVI. in Martin Luthers Sola-Scriptura-Prinzip eine Abwer-
tung der Vernunft, insofern die Reformatoren gemeint hitten, damit den
urspriinglichen biblischen Glauben jenseits aller Metaphysik gewinnen zu
konnen (vgl. GV 23f.). Zum anderen habe die liberale Theologie des 19.
und 20. Jahrhunderts die zweite Enthellenisierungswelle gebracht. So habe
Adolf von Harnack zwar das Christentum ,,mit der modernen Vernunft in
Einklang® zu bringen versucht, in der Tradition der kantischen Selbstbe-
schrinkung der Vernunft aber die Gottesfrage als ,,unwissenschaftliche oder
vorwissenschaftliche Frage erscheinen lassen® (GV 27).

Bischof Huber ist es nicht vornehmlich darum zu tun, in seiner
Konfession alternative Vernunftformen aufzuweisen, sondern zu zeigen,
dass im Gegensatz zur Meinung des Papstes fiir den Protestantismus sehr
wohl die Verkniipfung von Glaube und Vernunft in Anspruch zu nehmen
sei. Huber stellt lapidar fest: ,Die Verbindung von Glauben und Vernunft
gehort zu den bestimmenden Merkmalen des Protestantismus“14, und er
sieht den Grund dafiir im Glauben selbst gegeben. Diese Feststellung ist fiir
ithn weder durch Luthers Rede von der ,Hure Vernunft“ oder durch Kants
Philosophie aufgelost noch auf den hellenistischen Vernunftbegriff be-
schriankt. Vielmehr macht er fiir die eigene Tradition geltend, dass der Pro-
testantismus einen groffen Anteil zur positiven Geschichte des Verhiltnisses
von Glauben und Vernunft geleistet habe. Die Betonung der christlichen
Freiheit habe nidmlich dazu gefiihrt, dass der zur Freiheit Berufene
»Auskunft geben kénnen soll iiber den Glauben, durch den er diese Freiheit
empfingt“1S. Mit dieser indirekten Anspielung auf 1 Petr 3,15 weist Huber
auf die hohe Stellung der Vernunft in seiner Konfession hin und betont die
Vernunft des Individuums, insofern im Protestantismus gelte: ,,[...] so wie
sich der Mensch als individuelle Person unvertretbar von Gott ange-
sprochen weifd, ist er auch unvertretbar zeugnis- und auskunftspflichtig.“16
Nur durch eine solche Hochschiatzung der Vernunft habe der Protestan-
tismus zur ,,Bildungsreligion® werden kénnen, als die er anerkannt werde.

Wie Huber kommt auch der damalige Oberkirchenrat und nunmehrige
Bischof der Evangelischen Kirche A.B. in Osterreich, Michael Biinker, zum
Schluss, dass der Protestantismus nicht als Gegner, sondern als Verteidiger
der sikularen Vernunft sowie deren Unverzichtbarkeit zu verstehen sei.1”
Auch Biinker macht sich daran, die Verniinftigkeit der eigenen Konfession

14 HUBER, Wolfgang: Glaube und Vernunft. In: FAZ (31.10.2006).
http://www.faz.net/s/RubBF7CD2794CEC4B87B47C719A68C59339/Doc~E596A7F190C45
474888EE866EC632BA47 ~ATpl~Ecommon~Scontent.html (14.12.2006).

15 HUBER: Glaube und Vernunft.

16 HUBER: Glaube und Vernunft.

17 Micheal Biinker fiihrt theologische Griinde an, die seiner Meinung nach ,die Welt-
lichkeit der Vernunft unaufgebbar machen® (BUNKER, Michael: Benedikts Philosophie. In: Die
Furche 62 / Nr. 39 [28.9.2006] 10).



406 Reinhold Esterbauer

zu verteidigen und zu zeigen, dass der Glaube nicht ohne Vernunft aus-
komme. Bischof Huber fiigt der Betonung, dass es nicht angehe, den Pro-
testantismus der Vernunftgegnerschaft zu beschuldigen, hinzu, dass Ver-
nunfterkenntnis wie der Glaube selbst fragmentarisch und bruchstiickhaft
bleibe. Er pladiert fiir ,,den geschichtlichen Charakter der menschlichen
Vernunft“ und unterstreicht zugleich die Rationalitit des Glaubens, wenn
er meint, dass es ,ein gravierendes MifSverstindnis [sei], den Glauben [...]
fiir irrational zu erklaren®18.

Die Rationalitit des eigenen Glaubens wurde nach den Anfragen des
Papstes naturgemifS auch in der Erklirung vom 12.10.2006 zum Thema
gemacht, die muslimische Gelehrte weltweit unterzeichnet haben. Zwar
geht es darin nicht primiar um diesen Aspekt der Regensburger Vorlesung,
doch ist ein Kapitel dem ,,Gebrauch der Vernunft“ im Islam gewidmet. Es
wird festgestellt, dass es ,,im islamischen Denken die Trennung zwischen
,Vernunft® auf der einen Seite und ,Glauben‘ auf der anderen Seite in dieser
Form“19 nicht gebe. Doch wird nicht behauptet, dass der Islam wider-
verniinftig sei, sondern vielmehr die besondere Einheit zwischen Offen-
barung und Vernunft hervorgehoben, wenn es heifdt:

»In den ausgereiftesten Hauptrichtungen der islamischen Geisteswissenschaft
[sic!] gelang es den Muslimen tiber Jahrhunderte hinweg, die Wahrheiten der
koranischen Offenbarung und die Anspriiche menschlicher Vernunft mitein-
ander in Einklang zu bringen, ohne dafd sie das eine dem anderen geopfert
hitten.*“20

Es widerspriachen sich Glaube und Vernunft also nicht, sondern sie seien im
Islam integriert.

Bemerkenswert an den vorgestellten Stimmen ist eine defensive Haltung,
mit der betont wird, dass die eigene Religion oder Konfession in der
Hochschidtzung der Vernunft keinesfalls dem Katholizismus hinterherhinke,
sondern moglicherweise sogar die bessere Vernunft-Religion sei. Vernunft
hochzuschitzen gilt als ein Wert, dessen Inanspruchnahme die Vernunft-
kritik in den Hintergrund treten ldsst. Zwar kommt Bischof Huber auf die
Fragmentaritit der Vernunft zu sprechen, wenn er sie mit der Briichigkeit
des Glaubens parallelisiert, aber der Glaube wird nicht als Moment
angesetzt, das dazu fihig ist, Vernunft zu kritisieren. Alle betonen ihre
Hochschitzung der Vernunft, wenn sie die Verniinftigkeit der eigenen
Glaubensiiberzeugung hervorstreichen und jeden Fideismus oder die dialek-
tische Theologie ablehnen. Damit beugen sich die Kritiker der Richtschnur,
die der Papst vorgelegt hat, und versuchen zu zeigen, dass die eigene
Religion bzw. Konfession diesem Kriterium voéllig entspreche, stellen den

18 HUBER: Glaube und Vernunft.

19 Offener Brief an Seine Heiligkeit, Papst Benedikt XVI. In: Islamica Magazine (Oktober
2006). http://www.islamicamagazine.com/online-analysis/open-letter-to-his-holiness-pope-
benedict-xvi.html (13.12.2006), Kap. ,,Der Gebrauch der Vernunft®.

20 Offener Brief, Kap. ,,Der Gebrauch der Vernunft®.



»Verniunftiges® Christentum? 407

MafSstab selbst aber nicht in Frage. Dies ist umso bemerkenswerter, als in
Zeiten der Moderne-Kritik auch die Vernunft nicht ungeschoren davonge-
kommen ist, vornehmlich ihre Universalitit. Postmoderne Vernunft-
konzeptionen werden offenbar von offizieller Seite nicht wirklich ernst
genommen.

2. BINNENDIFFERENZIERUNGEN INNERHALB DER EINEN VERNUNFT

Die Anfragen, die die Papst-Kritiker vor dem Horizont allgemeiner
Hochschitzung der Vernunft aufwerfen, machen allerdings eine andere
Vernunft geltend als die, die der Papst propagiert. Die Differenzierungen
liegen auf der Ebene geschichtlicher Wandelbarkeit und der Frage nach
unterschiedlichen Dimensionen der einen Vernunft. Im Kontext der
Regensburger Rede fiihrt das dazu, dass die Exklusivitit des Rationalitits-
konzeptes der griechischen Antike in Frage gestellt wird. Schon Metz bringt
eine synchrone Pluralitit ins Spiel, die zwar nicht unterschiedliche
»Verniinfte“ identifizieren mochte, aber mehrere Konstitutionsmomente fiir
die eine christliche Vernunft geltend macht. Damit ist noch nicht die
Verinderbarkeit einer einheitlichen Vernunft durch die Geschichte ange-
sprochen, sondern der vorgingige Prozess der Einswerdung einer Vernunft,
die schliefllich einer Religion ihr Geprige gegeben hat. Im Unterschied zu
Benedikt wird dieser Konstitutionsvorgang nicht mehr als Verschmelzung
des einen Glaubens mit der einen Vernunft angesetzt, sondern als Homo-
genisierung mehrerer Vernunftmomente mit dem Glauben.

2.1 Streitpunkt Aufklirung

Wendet man die Frage der Pluralisierung von der synchronen in die
diachrone Perspektive, trifft man den Mainstream der Kritik an der
Papstrede. Benedikts Meinung, dass die Aufklirung dem Christentum im
Grunde genommen nichts anhaben konne, weil im Christentum Aufklirung
Religion geworden sei, wie es im zitierten Aufsatz aus dem Jahr 2000 heif3t,
bestimmt auch den Inhalt der Vorlesung in der Regensburger Universitit.
Wenn das Christentum nach Benedikt XVI. die griechische Aufklirung so
in sich integriert hat, dass diese zu seinem Wesensmoment geworden ist,
und wenn deshalb die Aufklirung des 17. und 18. Jahrhunderts im Chris-
tentum nicht ihre Gegnerin, sondern ihre Entsprechung gefunden hat, wird
nicht nur das Christentum als Wesensbegriff angesetzt, sondern auch die
Aufklirung. Genauso wenig wie es demnach eine Entwicklung des
Christentums geben kann, vermag sich Aufklirung zu wandeln. Die konkre-
te geschichtliche Ausfaltung ist Anderung nur an der Peripherie eines
eigentlich unverinderbaren Kerns. Mir scheint, dass Benedikts Wesensbe-
stimmung des Christentums deshalb nicht nur eine starke heilsgeschicht-
liche, sondern auch eine manifeste geistesgeschichtliche These impliziert,
nimlich dariiber, was Aufklirung war und ist. Wegen seiner ,,Option fiir
den Primat der Vernunft“ bleibt das Christentum fiir den Papst ,,auch heute



408 Reinhold Esterbauer

Aufklirung“.21 Mit einer solchen Position ist der Anspruch verbunden, dafd
das Christentum sogar die Aufklirung gegen Vernunftkritik hochhalten
miisse; und zugleich kann der Papst behaupten, dass die ,Selbstkritik der
modernen Vernunft [...] ganz und gar nicht die Auffassung ein[schliefle],
man miisse nun wieder hinter die Aufklirung zuriickgehen und die Ein-
sichten der Moderne verabschieden“ (GV 29). Vielmehr stellt er das Chris-
tentum als Religion der Zukunft vor, die die Aufklirung in sich aufgehoben
hat und daher dem aktuellen Vernunftverstindnis entspricht.

Umgekehrt weist die Kritik an der Position des Papstes naturgemdifd
darauf hin, dass die Aufklirung nur in ihrem starken antiklerikalen und
antichristlichen Bestreben richtig verstanden werden koénne, insofern die
Vernunft sich gegen den Glauben stellen musste. ,Dabei bereitete gerade
die Trennung von Religion und Vernunft und die strikte Abgrenzung ihrer
Geltungsbereiche® — so Oliver vom Hove — ,der friedfertigen Zivilisation,
wie wir sie kennen, den europidischen Boden.“22 Fiir die Gegner erscheint
der Versuch des Papstes, das Christentum als Religion gewordene Auf-
klirung zu stilisieren, eine Immunisierungsstrategie, mit der der historische
Konflikt neutralisiert werden soll, um fiir das Christentum eine Zukunfts-
perspektive in einer aufgeklirten europidischen Gesellschaft moglich zu
machen.

2.2 Streitpunkt Metaphysik

Insofern der Papst der geschichtlichen Relativierung der Vernunft gegen-
tiber auf zeitenthobene Rationalitit setzt, steht er Ludwig Feuerbach niher,
als man zunichst vermuten mochte. Zwar setzt Benedikt XVI. kein
ungeschichtliches Menschenwesen an, wohl aber versteht er das Wesen des
Christentums ungeschichtlich. In seiner 6. These zu Feuerbach hat Marx
gegen diesen behauptet, dass er ,,das menschliche Wesen® als ,,dem ein-
zelnen Individuum inwohnendes [sic!] Abstraktum® missverstehe. Daher sei
er gezwungen, ,,von dem geschichtlichen Verlauf zu abstrahieren und das
religiose Gemiit fiir sich zu fixieren“23. Ubertrigt man diesen Einwand
gegen die Wesensanthropologie Feuerbachs auf Benedikts Konzept einer
Wesensbestimmung des Christentums, gleicht er den Vorwiirfen, die gegen
den Ansatz des Papstes in die Diskussion eingebracht worden sind, dass
dieser nimlich vom geschichtlichen Verlauf abstrahiere und das Christen-
tum fiir sich fixiere.

Man muss nicht gleich wie Marx fiir das menschliche Wesen daraus
folgern, dass es ,,[i]n seiner Wirklichkeit“ ,das ensemble [sic!] der gesell-
schaftlichen Verhiltnisse“ sei,24 und dieses Modell auf das Christentum

21 RATZINGER: Wahrheitsanspruch, 17.

22 HOVE, Oliver von: Krampf der Kulturen. In: Die Presse / Spectrum (7.10.2006) VIII.

23 MARX, Karl: Thesen iiber Feuerbach. In: DERS./ ENGELS, Friedrich: Werke. Bd. 3.
Berlin: Dietz 1969, 5-7, hier 6.

24 MARX: Thesen, 6.



»Verniinftiges“ Christentum? 409

tibertragen. Mit diesem Vergleich wird aber sichtbar, worum es dem Papst
zu gehen scheint. Er hilt der Auffassung, dass das Christentum in der je-
weiligen Kultur als das Ensemble der kulturellen und historischen
Bedingtheiten aufgehe, ein Moment der Konstanz des authentischen
Christentums entgegen, das die Zeiten iiberdauert. Daran hidngen neben
anderen zwei wichtige Probleme, die mit dem Denken Benedikts unmittel-
bar verbunden sind. Zum einen mag darin sein Marxismus-Vorwurf gegen
die Befreiungstheologie griinden, insofern er offenbar davon ausgeht, dass
das politische und daher zeitgebundene Engagement den Kern des Christen-
tums desolat mache, und zwar selbst dann, wenn die Option fiir die Armen
aus dem Christentum selbst kommt. Denn das Zentrum des Glaubens ist fiir
ihn gefihrdet, insofern man es in der Aktualitit des Politischen leicht aus
den Augen verliere.

Sichtbar wird diese romische Auffassung in der jiingsten Auseinander-
setzung mit Jon Sobrino. Dessen Christologie setzt bekanntlich bei den
ersten vier Konzilien an, versucht aber eine Neuinterpretation, die von der
Wesenschristologie abriickt und sie fiir eine geschichtlich ausgerichtete
Theologie fruchtbar machen mochte. Oder mit Bernard Sesboiié gesagt, der
den theologischen Umgang Sobrinos mit den frithen Konzilien so zusam-
menfasst:

»|Seine] Hauptthese besagt, daf die dogmatischen Formeln ihre Aufmerk-
samkeit auf die Person des Vermittlers konzentrieren und darin ihre ganze
Richtigkeit bewahren, aber dies gesch[ehe] um den Preis einer Abschwichung
der Wirklichkeit der Vermittlung des Reiches Gottes.*“25

Umgekehrt bewegt sich die Notifikation der Glaubenskongregation zu
Sobrino ,vollig in [...] ,metaphysischen® Begriffsschemata“, wie Peter
Hiinermann kritisiert.26 Die Angst vor der Ausdiinnung des Christentums
durch seine Konkretisierung im Hier und Jetzt der geschichtlich kontin-
genten Situation lisst sich dort bis in die Terminologie hinein verfolgen.
Ahnlich wie dieses Schriftstiick der Glaubenskongregation forciert der
Papst zur Sicherstellung des Glaubensgehaltes die Philosophie und setzt
dabei wohl deshalb auf Metaphysik, weil diese von ihrem Grundansatz in
der Antike her Ubergeschichtliches erforscht und als philosophia perennis
ewige Wahrheiten zu prisentieren sucht. Festzuhalten ist, dass Benedikt
eine bestimmte, derzeit als eher prekir empfundene Philosophie fiir sein
Anliegen voraussetzen muss, nimlich Metaphysik, die seit Kant grofle Pro-
bleme hat, sich als Koénigsweg philosophischer Rationalitit zu behaupten.
Besonders der metaphysische Weg der Gotteserkenntnis, wie er in den
Versuchen der Gottesbeweise zum Ausdruck kam, ist heute nicht nur fiir
rein an Vernunft orientierte Philosophie duflerst problematisch. Die

25 SESBOUE, Bernard: Jesus Christus aus der Sicht der Opfer. Zur Christologie von Jon
Sobrino. In: StZ 225 (2007) 240-254, hier 247.

26 HUNERMANN, Peter: Moderne Qualititssicherung? Der Fall Jon Sobrino ist eine Anfrage
an die Arbeit der Glaubenskongregation. In: HerKorr 61 (2007) 184-188, hier 187.



410 Reinhold Esterbauer

Forderung nach universaler Rationalitit, wie sie Benedikt in der Meta-
physik zu finden glaubt, wurde ja nicht erst durch die Postmoderne-
Diskussion problematisch, sondern ist schon seit der kantischen Meta-
physik-Kritik virulent — wohl auch ein Grund, warum der Papst Kant sehr
kritisch gegeniibersteht (vgl. GV 24), den er zudem falsch zitiert.2”

Aber nicht nur aus den angefiihrten Griinden ist es Benedikt offenbar
wichtig, die enge Verkniipfung von Vernunft und Glaube zu betonen und
als zukunftstrichtig vorzustellen, sondern auch deshalb, weil er an eine
Philosophie, die universal und iibergeschichtlich ist, eine fiir ithn bedeut-
same Voraussetzung sinnvoller Theologie kniipft, nimlich die Verstehbar-
keit des Dogmas. Wie Hansjiirgen Verweyen herausgearbeitet hat,28 ging es
Joseph Ratzinger schon in seiner Bonner Antrittsvorlesung 1959 um dieses
Problem. Sie spitzt die Frage nach der ,Notwendigkeit der Philosophie fiir
die Theologie auf die Frage nach der Moglichkeit von Dogmatik“2® zu.
Dort heifft es: ,Religion, die nicht rationalisierbar ist, kann im Grunde
auch nicht dogmatisch sein, wenn anders Dogma eine rationale Aussage
iiber religiose Gehalte sein soll“.30 In seiner Auseinandersetzung mit
Thomas von Aquin und Emil Brunner macht Ratzinger geltend, dass eine
Theologie, die missionarisch ausgerichtet ist, eine Ankniipfung beim Ver-
stechen des Menschen im Allgemeinen brauche, um {iberhaupt erfasst wer-
den zu kénnen. In diesem Sinn bezeichnet ,,das Philosophische® fiir ihn , ge-
radezu die missionarische Dimension des Gottesbegriffs, jenes Moment,
womit er sich verstindlich macht nach auffen hin“.31

Im Zusammenhang mit der Regensburger Vorlesung kehrt auch dieser
Gedanke wieder. Wenn dort nimlich Vernunft und Glaube eng miteinander
verkniipft werden und wenn dariiber hinaus die Vernunft als universal
angesetzt wird, fehlt die Moglichkeit wechselseitiger Kritik zwischen bei-
den. Insofern die religionskritische Haltung der Vernunft neutralisiert wird,
indem der Glaube als Religion gewordene Aufklirung verstanden wird,
kann sich Vernunft blof§ in der Verbindung mit dem Glauben ausdriicken.
Das bedeutet, dass sie, wenn sie sich entfaltet, den Glauben rational
ausarbeitet und in das Dogma miindet. Benedikts Bestrebungen, den Relati-
vismus zu bekimpfen, und seine Behauptung, dass die Aufklirung Religion
geworden sei, erwecken in der Folge den Eindruck, als vollende sich die
Vernunft christlich, niherhin im Dogma.

27 Vgl. FLASCH, Kurt: Die Vernunft ist keine Jacke. In: Berliner Zeitung online
(22.9.2006).

http://www.berlinonline.de/berliner-zeitung/archiv/.bin/dump.fcgi/2006/0922/feuilleton/
0001/index.html (7.12.2007).

28 Vgl. VERWEYEN, Hansjiirgen: Joseph Ratzinger — Benedikt XVI. Die Entwicklung seines
Denkens. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2007, 29.

29 VERWEYEN: Ratzinger, 29.
30 RATZINGER: Gott des Glaubens, 13.
31 RATZINGER: Gott des Glaubens, 32.



»Verniinftiges“ Christentum? 411

Es ist nicht erstaunlich, dass diese Engfithrung der Philosophie Kritik
evoziert hat. So bemingelt etwa Christoph Fleischmann, dass Benedikt ,,die
christlichen Dogmen [...] als Vollendung und héchsten Ausdruck der Ver-
nunft darstell[e]“ und damit seine ,Offenheit fiir verniinftige Kritik®
zuriicknehme bzw. ,ambivalent® erscheinen lasse.32 Benedikt schitzt zwar
die Vernunft hoch, mochte sie jedoch in einer bestimmten Form festmachen
und stellt dadurch ihre Autonomie in Frage. Er bleibt dabei dhnlich doppel-
deutig wie die Enzyklika ,,Fides et ratio“ seines Vorgingers, in der es neben
Stellen fiir die Selbstindigkeit der Vernunft auch solche gibt, die sie unter
das kirchliche Lehramt stellen wollen.33 Was nicht in den Blick kommt, ist
die Moglichkeit der Religionskritik mit den Mitteln der Vernunft, die — was
man heute zu schitzen weifd — ein positives Potential fiir die Religion und
den Glauben in sich enthilt. Das Ausblenden der Geschichtlichkeit der Ver-
nunft und des Christentums geht einher mit der Unaufmerksamkeit gegen-
tiber externer Kritik, die thren Wert gerade darin hat, dass sie von auflen
kommt.

2.3 Streitpunkt Inic—iividualisierung

Die Reaktionen auf die Regensburger Rede des Papstes sind nicht bei der
Kritik an Benedikt XVI. stehen geblieben. Vielmehr gibt es neben der
Verteidigung34 des Inhaltes der Vorlesung auch Kritik an der Kritik. Kardi-
nal Walter Kasper befasst sich mit der protestantischen Diskussion und
fragt verwundert, warum man dort bei der Darstellung der eigenen Hoch-
schitzung der Vernunft weder auf Luther noch auf Barth rekurriere,
sondern sich an deren Stelle auf Friedrich Schleiermacher und Adolf von
Harnack berufe. Fiir Walter Kasper ist es ,offensichtlich, daff mit der
Berufung auf Schleiermacher und mit der Ehrenrettung von Harnack im
gegenwirtigen Protestantismus eine Weichenstellung“3S geschehe. Mit
Bezug auf diese Autoren stelle man die ,evangelische Kirche als Kirche der
Freiheit“ dar und mache ,Individualitit, Innerlichkeit, Freiheit, Gewissen
zu den entscheidenden Kennzeichen des protestantischen Profils®, woraus
»sich wiederum dessen innere Nihe zur aufgeklirten modernen Welt und
ihrem Freiheitspathos® ergebe.3¢ Darin liege allerdings eine ,immanente
Gefahr®, die Schleiermacher selbst bemerkt habe, nicht aber seine Nach-

32 FLEISCHMANN, Christoph: Benedikts Vernunft. In: Die Furche 62 / Nr. 39 (28.9.2006)
10.

33 Vgl. JOHANNES PAUL II.: Enzyklika Fides et Ratio an die Bischife der katholischen
Kirche iiber das Verhiltnis von Glaube und Vernunft. 14. September 1998. Hg. v. Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz (= Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 135). Eigen-
verlag 1998, Nrn. 49, 50, 77.

34 Vgl. beispielsweise SPLETT, Jorg: Glaube und Vernunft. Zur Regensburger Rede Papst
Benedikts XVI. In: IKaZ 36 (2007) 524-536.

35 KASPER, Walter: Glaube und Vernunft. Zur protestantischen Diskussion um die Regen-
sburger Vorlesung von Papst Benedikt XVI. In: StZ 225 (2007) 219-228, hier 220.

36 KASPER: Glaube und Vernunft, 221.



412 Reinhold Esterbauer

folger, nimlich ,die Gefahr der Zersplitterung bis hin zur Selbstauf-
16sung*.37

Kasper sieht in der Programmatik des Papstes, die er niher an Luther
selbst als an den von seinen Gespriachspartnern Bischof Wolfgang Huber,
Friedrich Wilhelm Graf und Wilhelm Grib38 favorisierten Theologen
Schleiermacher und von Harnack verortet wissen mochte, den Versuch, vor
der Gefahr tiberbetonter Individualisierung zu warnen. Er meint, dass der
Papst die Schwierigkeit jeder Theologie anspreche, die anstelle der
Metaphysik die Anthropologie als primire philosophische Bezugsdisziplin
fir die Theologie festlege, nimlich die Relativierung und Vergeschicht-
lichung des Glaubensfundaments. Mit seinem Festhalten an der Metaphysik
kann der Papst nach Kasper — anders als der neue protestantische Indi-
vidualismus und auf katholischer Seite Rahner, der diese Wende auch mit-
gemacht habe — den Boden fiir eine Kritik an der aktuellen Wissenschaft ge-
winnen, die sich auf empirische Verifizierbarkeit oder Falsifizierbarkeit be-
schrinkt.3?

Ich denke, dass Kaspers Verteidigung des Papstes eine Schwierigkeit
sichtbar macht, die nicht nur den Papst pointiert Stellung beziehen lassen
hat, sondern auch ein Problem beriihrt, das sich nicht nur einem Papst,
dessen Amt auch das der Vermittlung der Einheit der Kirche ist, besonders
aufdringt. Es ist dies die Frage, wie sich die Einheit in der Vielfalt zeigen
kann und inwieweit die Subjektivierung des Religitsen, wie sie in west-
lichen Gesellschaften voranschreitet, mit einer allgemeinen Glaubenslehre
noch vereinbar ist. Der Papst mochte die Ausdifferenzierung nicht prak-
tisch, sondern theoretisch unterfangen und durch das Fundieren des Differ-
enten in iibergeschichtlicher Wahrheit — sowohl mit Bezug auf geschicht-
liche Verianderung als auch hinsichtlich individueller Unterschiedenheit —
prinzipiell bannen. Paradoxerweise soll dieser Versuch allerdings dem
Christentum wieder Geschichte er6ffnen, nimlich Zukunft. Vergangenheit
wird mit metaphysischen Fundierungen neutralisiert als etwas, das im Ver-
gleich zum Ursprung keine wirkliche Erneuerung zu bringen vermochte.

Abgesehen von der damit einhergehenden Verharmlosung eigener histo-
rischer Schuld und abgesehen von der Neutralisierung gefihrlicher Erinner-
ung im Sinne anamnetischer Vernunft zeigt sich auch Zukunft in beson-
derer Gestalt: Sie unterscheidet sich nicht wesentlich vom Ursprung und
verliert dadurch — theologisch gesehen — eschatologische Radikalitdt. Nicht
nur ihr utopisches Moment wird unterbestimmt, sondern auch die
Hoffnung auf Erlésung des Negativen verharmlost. Benedikt XVI. propa-
giert indirekt eine Vernunfteschatologie, die wegen des metaphysischen
Charakters der Vernunft einer Vernunftprotologie sehr dhnlich ist. Heils-

37 KASPER: Glaube und Vernunft, 221.

38 Vgl. neben den schon angefiihrten Beitrigen von Huber und Graf: GRAB, Wilhelm:
Selbst denken nicht mdoglich. Der Papst nimmt die Vernunft fiir die katholische Kirche in
Anspruch: Eine protestantische Gegenrede. In: Zeitzeichen 7 / Heft 12 (2007) 53-55.

39 Vgl. KASPER: Glaube und Vernunft, 225.



»Verniinftiges® Christentum? 413

geschichtlich ausgerichtete Theologie ist damit wesentlich zuriickge-
nommen.

Die Frage, die der Papst wieder aufwirft, ist diese: Gibt es das authen-
tisch Christliche durch die Geschichte hindurch? Anders formuliert: Ist das
Konstante einzig die Verinderung selbst? Oder ist von einem bleibenden
Gehalt auszugehen, der sich womdoglich unterschiedlich zeigt, aber gerade
weil die geschichtliche Ausformung kontingent bleiben muss, auf ein Uber-
geschichtliches verweist? Die Antworten Benedikts sind eindeutig und
lassen sich durch das folgende Motiv charakterisieren: Der Papst scheut
einen Kulturkatholizismus. Anders als Barth setzt er freilich nicht das im
Glauben zugesprochene Wort dagegen, sondern die christlich gewordene
Metaphysik. So problematisch diese Position heute ist — sie hat doch eine
Stirke, nimlich die Moglichkeit der Kultur- und Gegenwartskritik. Diese
hat aber eine bestimmte Form und ist insofern stark eingeschrinkt, als sie
sich nicht als allgemeine Vernunftkritik artikulieren kann, die aus dem
Glauben stammt, weil dieser der Vernunft nicht wirklich gegeniibersteht.
Daher ist sie auch in Bezug auf die Dialektik der Aufklirung verhalten. Die
Gegenwartskritik bleibt auf das Kriterium eingeengt, nach dem das Ausein-
anderdriften von Glaube und Vernunft widernatiirlich sei, verliert jedoch
die Eigenstindigkeit des Glaubens gegeniiber der Vernunft.

3. DIE WEITE DER VERNUNFT

Mit seiner Rede in Regensburg hat der Papst neben anderen die folgenden,
wie mir scheint, aktuellen Fragenkomplexe zur Diskussion gestellt und
darauf eine Antwort versucht: Zum einen geht es ihm darum, eine Losung
fiir das Problem vorzuschlagen, wie man der Korrosion des authentisch
Christlichen gegensteuern konnte. Ich hoffe, gezeigt zu haben, wie schwer
dies heute durch den Riickgriff auf eine idealtypische Form des Christen-
tums ist, dessen Verformungen als historische Verfehlungen dieses Ideals
dargestellt werden, das seinerseits mit einer konkreten Ausgestaltung des
Christentums in der Geschichte gleichgesetzt wird. Selbst wenn man wie
Sigmund A. Bonk davon ausgeht, dass der Papst das Christentum nicht ,,als
Erbe der antiken Vernunft“ verstanden wissen will, sondern es ihm ,um die
Betonung des Ineinanders von auf ,antike Weise [...] verstandener Ver-
nunft und christlichem Glauben“ gehe,40 steht man vor der Schwierigkeit,
wie eine solche Vermittlung zwischen heutigemm Glaubens- und Vernunft-
verstindnis aussehen konnte. Erschwert wird ein derartiger Versuch noch
dadurch, dass die Christentumsgeschichte durch die vom Papst erwihnten
Enthellenisierungswellen davon immer weiter weggefiihrt hat. So sehr der
Papst eine theoretische Losung des Problems iiber die Betonung der

40 BONK, Sigmund A.: ,,... der Vernunft ihre ganze Weite wieder eriffnen*? Eine Nach-
frage und der Versuch ibrer Beantwortung. In: DOHMEN, Christoph (Hg.): Die , Regensburger
Vorlesung™ Papst Benedikts XVI. im Dialog der Wissenschaften. Regensburg: Pustet 2007, 73—
85, hier 73.



414 Reinhold Esterbauer

Philosophie forciert, so muss doch klar sein, dass die Weise philoso-
phischen Denkens, die er favorisiert, heute nur von einer kleinen Minder-
heit akzeptiert wird, also eine neuerliche Verkniipfung von Glaube und so
verstandener Philosophie derzeit keine Aussicht hat, eine universale Einheit
zwischen Glaube und Philosophie zu erreichen. Dagegen scheint mir derzeit
der Fokus auf einer bestimmten einheitlichen Praxis zu liegen, oder man
gibt vereinheitlichende Anspriiche iiberhaupt auf.

Das zweite Problem ist eines, dem sich auch Jirgen Habermas widmet
und das mit der Kritik an den Ausfiihrungen des Papstes nicht aus der Welt
geschafft ist. Es geht, um mit Habermas zu sprechen, um die Frage, ,wie
sich die moderne Vernunft, die sich von Metaphysik verabschiedet hat, im
Verhiltnis zur Religion verstehen soll“41. Im Unterschied zu Benedikt XVI.,
der auf die Renaissance der Metaphysik in der Gegenwart setzt, hilt
Habermas diese Form, philosophisch zu denken, fiir vergangen und fragt,
ob bzw. inwiefern ein Verhiltnis zwischen der nachmetaphysischen Philoso-
phie und der christlichen Religion méglich sei. Aus meiner Sicht hilt er die
»Erwartung, dass sich die Theologie auf das nachmetaphysische Denken
ernstlich einlisst“, zu Recht fiir nicht ,trivial“.42 Habermas’ Einschitzung
steht niamlich unter dem Eindruck der Regensburger Rede, in der der Papst
ja auf Metaphysik setzt und nachmetaphysische Paradigmen wie dasjenige
von Habermas nicht in Erwigung zieht.

Habermas fragt zwar aus der Perspektive einer modernen philoso-
phischen Strémung, die ihrerseits mit den postmodernen Ansitzen nichts
anfangen kann. Aber er stellt das Selbstverstindnis der Philosophie in ihrer
Relation zum Glauben in Frage, zeigt also Interesse an der Religion. Ohne
Habermas das Wort reden zu wollen, dessen Konzeption Religionen zum
Teil funktional unterbestimmt, mochte ich seine Frage — mutatis mutandis —
aus der Perspektive gegenwirtigen Glaubens wiederholen. Dann geht es
nicht mehr darum, ,wie sich die moderne Vernunft, die sich von Meta-
physik verabschiedet hat, im Verhiltnis zur Religion verstehen soll“, son-
dern um das Selbstverstindnis des Christentums in seinem Bezug zur
Situation heutiger Philosophie. Die neue Frage lautet: Wie soll sich gegen-
wirtiges Christentum im Verhiltnis zu moderner Vernunft verstehen, die
sich von Metaphysik verabschiedet hat? Diese Frage stellt Benedikt XVI.
nicht, weil er nicht annimmt, dass gegenwirtige Philosophie wirklich post-
metaphysisch sei, und weil er meint, gegenwirtigem Denken Metaphysik
wieder zumuten zu kdnnen.

Das dritte Problem, das der Papst anspricht, ist die Frage nach der Weite
der Vernunft angesichts ihrer naturwissenschaftlichen Selbstbeschrinkung
auf das empirisch Nachweisbare. Anders als Wilhelm Grib, der die Kritik
des Papstes an der ,neuzeitliche[n] Selbstbeschrinkung der Vernunft® (GV

41 HABERMAS, Jiirgen: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt. Uber Glauben und Wissen und
den Defaitismus der modernen Vernunft. In: NZZ online (10.2.2007).

http://www.nzz.ch/2007/02/10/li/articleEVB7X.print.html (16.11.2007).

42 HABERMAS: Bewusstsein.



»Verniinftiges“ Christentum? 415

25) als Hinweis darauf wertet, dass das ,,rémische Christentum [...] mit der
Wissenschaft und der modernen Kultur unvertriglich [sei]“43, halte ich die
diesbeziiglichen Auflerungen des Papstes fiir eine wichtige Gegenwarts-
kritik. Wenn — wie Benedikt XVI. meint — die Konzeption heutiger Wissen-
schaftsrationalitit zum einen die mathesis universalis platonisch unterstellt,
Verifikation und Falsifikation zu alleinigen Kriterien der Gewissheit macht
und die Funktionalisierung der Natur hochhilt, wird nicht nur die Gottes-
frage eine ,unwissenschaftliche oder vorwissenschaftliche Frage® (GV 27).
Es wird zugleich der Mensch selbst ,verkiirzt“ (GV 27). Davon geben heute
nicht nur einige neurowissenschaftliche Leugner der Freiheit oder des
Selbstbewusstseins Zeugnis, sondern auch jene Versuche, die dem Men-
schen seine Sonderstellung absprechen, indem sie ihn zum Tier oder gar zur
Maschine degradieren. Demgegeniiber pladiert der Papst fiir eine ,,Ausweit-
ung unseres Vernunftbegriffs und -gebrauchs®, deren eine Konsequenz die
Forderung ist, dass die Theologie als Wissenschaft, die verniinftig nach dem
Glauben fragt, an der Universitit verankert bleiben miisse (vgl. GV 30).

Benedikt rithrt an dem heute allgemeinen Konsens, ,nach welchem die
Rationalitit auf die Verfahren der (Natur-)Wissenschaften monopolistisch
fixiert ist und all das, was dariiber hinausgeht, der Privatheit und den
naturwiichsigen Fluktuationen der Mentalitit {iberlassen bleibt“44. Das Ab-
dringen theologischer und anthropologischer Fragen in das blof§ Subjektive
bzw. die Aberkennung von deren Realititsgehalt, weil sie nicht eindeutig
l6sbar sind, macht die Frage nach wissenschaftlichen Rationalitdtsstandards
aktuell. Dass dieses Problem auch innerhalb der Philosophie Bedeutung hat,
zeigt die Stellungnahme zweier analytischer Philosophen. Rolf Busse und
Hans Rott riumen ein, dass es ,,[n]Jach‘ oder ,hinter‘ der einzelwissen-
schaftlichen Forschung® von der Philosophie ,,noch etwas Gehaltvolles tiber
das Ganze der Wirklichkeit zu sagen“ gebe, gestehen aber, dass analytische
Philosophie ,in groflen Teilen naturalistisch® sei,4 und pliddieren dafiir,
dass sie sich in ihrem Streben nach Wahrheit der Selbstbeschrinkung der
Vernunft beugen solle.46

Mit einer solchen Haltung verkiirzt man Wirklichkeit und blendet
wichtige Dimensionen aus, die vorschnell als irrational abgeschrieben wer-
den. Darin besteht nicht nur die Gefahr, dass solche Bereiche ideologisch
besetzt werden, sondern liegt auch die Schwierigkeit, dass man selbst
humane Errungenschaften der Sikularisierung wie die allgemeinen Men-

43 GRAB: Selbst denken nicht maglich, 54.

44 SCHONBERGER, Rolf: Weite der Vernunft. Philosophische Reflexionen iiber die Grenz-
verldufe der Vernunft. In: DOHMEN, Christoph (Hg.): Die ,,Regensburger Vorlesung® Papst
Benedikts XVI. im Dialog der Wissenschaften. Regensburg: Pustet 2007, 131-142, hier 132.

45 BUsSE, Rolf /ROTT, Hans: Bedarf die moderne Philosophie einer Ausweitung des
wissenschaftlichen Vernunftbegriffes? In: DOHMEN, Christoph (Hg.): Die ,,Regensburger Vor-
lesung® Papst Benedikts XVI. im Dialog der Wissenschaften. Regensburg: Pustet 2007, 86-99,
hier 87f.

46 BUSSE / ROTT: Moderne Philosophie, 98.



416 Reinhold Esterbauer

schenrechte allzu leicht in Frage stellt; man denke diesbeziiglich nur an
manche biopolitische Bestrebungen. Mir scheint die Forderung des Papstes,
den Vernunftbegriff aus seiner gegenwirtigen Einengung herauszufiihren,
eine notwendige Kritik an der aktuellen Wissenschafts- und Technik-
gldubigkeit zu sein.

Doch ob die Grundlegung seiner Forderung allein in derjenigen Konzep-
tion von Wissenschaft moglich ist, wie sie ihm vorschwebt, erscheint mir
fraglich. Benedikt behauptet niamlich, dass wir die Bedrohungen, die sich
aus der gegenwirtigen Situation der Einengung von Rationalitit ergeben,
H»aur® dann bewiltigen konnen, ,wenn Vernunft und Glaube auf neue
Weise zueinanderfinden®“ (GV 29, Hervorhebung durch R.E.). Vielleicht
geniigt es, dass der Versuch, die Weite der Vernunft wiederzugewinnen,
allein aus humanitiaren Griinden angezeigt ist; oder es rebelliert schon der
sikulare Mensch gegen seine Naturalisierung und wehrt sich gegen
reduktionistische Verkiirzungen — ganz ohne religiésen Impetus.

Zudem ist zu fragen, ob Vernunftkonzeptionen, die sich von derjenigen
Benedikts unterscheiden, automatisch irrational sind. Slavoj Zizek be-
hauptet, dass der Papst eine solche Meinung vertrete. ,,Die ,Vernunft‘, von
der der Papst spricht, ist“ — nach Zizek — ,eine Vernunft, fiir die Darwins
Evolutionstheorie ,irrational® ist [...].“4”7 Diese Meinung begriindet er da-
mit, dass der Papst zwar die Weite der Vernunft einfordere, aber fast zeit-
gleich mit der Regensburger Vorlesung P. George Coyne als Direktor des
Vatikanischen Observatoriums abgesetzt habe, weil er sich gegen die
Position des ,intelligent design® gestellt und fiir die Evolutionstheorie ein-
gesetzt hatte.

Doch weder naturalistische Engfiihrungen noch religiése Festlegungen
von Vernunft sollten theologischer Eigenanstrengung Abbruch tun. Es ist
nimlich keine unwesentliche Aufgabe heutiger Theologie, um Gottes und
des Menschen willen auf die Offenheit des Vernunftdiskurses zu achten.
Freilich impliziert eine solche Haltung den Blick {iber das eigene Tun
hinaus, den Respekt vor den Nachbardisziplinen und das Sich-Einlassen auf
die anderen Wissenschaften an der Universitit, auch wenn sich hier, beson-
ders fiir die Theologie, ,,ein weites Feld der Widerstinde“48 auftut.

47 Z1ZEK, Slavoj: Auf dem Weg zu einer materialistischen Theologie. In: Neue Rundschau
118 / Heft 2 (2007) 97-111, hier 98. Den Hinweis auf diesen Text verdanke ich Gregor
Maria Hoff.

48 SCHWAN, Gesine: ,,Mut zur Weite der Vernunft“. Braucht Wissenschaft Religion? In:
BENEDIKT XVL.: Glaube und Vernunft. Die Regensburger Vorlesung. Vollstindige Ausgabe.
Komm. von Gesine Schwan, Adel Theodor Khoury und Karl Kardinal Lehmann. Freiburg/Br.:
Herder 2006, 33-75, hier 75.



»Verniinftiges® Christentum? 417

Abstract

The speech given by Pope Benedict XVI at the University of Regensburg was
widely received and evoked public controversy. This paper discusses the
Pope’s thesis about the relationship between Christian faith and secular
rationality, including its reception within German-speaking theology.
Special attention is given to the problems of the unity and the range of
reason, the importance of metaphysics for Christian religion and the impact
of secularization on today's self-understanding of Catholicism.



	"Vernünftiges" Christentum? : Zur Rezeption der Regensburger Rede Papst Benedikts XVI.

