
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: "Vernünftiges" Christentum? : Zur Rezeption der Regensburger Rede
Papst Benedikts XVI.

Autor: Esterbauer, Reinhold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761209

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761209
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhold Esterbauer

„Vernünftiges" Christentum?

Zur Rezeption der Regensburger Rede

Papst Benedikts XVI.

Obwohl die großen Emotionen in den Debatten über die Vorlesung Papst
Benedikts XVI. vom 12. September 2006 im Auditorium Maximum der
Regensburger Universität abgeklungen sind, befinden sich die Themen, die
dort angesprochen wurden, noch immer auf der Agenda theologischer
Auseinandersetzung. Während unmittelbar nach der Rede besonders das

Verhältnis zwischen Christentum und Islam im Vordergrund der Diskussionen

stand, hat nun eine ruhigere Rezeption eingesetzt, die vornehmlich
im Rahmen wissenschaftlicher Erörterungen des Verhältnisses von Glaube
und Vernunft geführt wird. Dieser Frage ist auch der folgende Beitrag
gewidmet.

Es geht mir nicht um die interreligiösen Streitfragen zwischen Christentum

und Islam, sondern um die Rezeption der Positionen des Papstes über
die Relation von Glaube und Vernunft. Dabei beschränke ich mich auf die

Regensburger Rede und auf einige wichtige Stellungnahmen dazu, ohne den
Kontext auf neuere Ansprachen wie die viel kritisierte in Brasilien1 oder auf
das Jesus-Buch Benedikts2 auszuweiten. Vielmehr ist es mir darum zu tun,
die Thesen aus der Regensburger Vorlesung zu rekonstruieren und auf
einige ihrer theologischen und philosophischen Konsequenzen hin zu
befragen. Dazu problematisiere ich zunächst die These von der Einheit der
Vernunft. Im Anschluss daran geht es mir um deren Binnendifferenzierungen.

Und zuletzt analysiere ich die Forderung des Papstes, dass die
moderne Selbstbeschränkung der Vernunft aufzuheben sei.

1. Die eine Vernunft

Beobachtet man die Resonanzen, die die Regensburger Vorlesung von Papst
Benedikt XVI. ausgelöst hat, so fällt auf, dass Stellungnahmen, die Reli-

1 Ansprache Benedikts XVI. zur Eröffnung der V. Generalkonferenz der Bischofskonferenzen

von Lateinamerika und der Karibik am 13.5.2007:
http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2007/may/documents/hf_ben-
xvi_spe_20070513_conference-aparecida_ge.html (27.11.2007).

2 BENEDIKT XVI. / Ratzinger, Joseph: Jesus von Nazareth. Von der Taufe im Jordan bis

zur Verklärung. Bd. 1. 3. Auflage. Freiburg/Br.: Herder 2007.



402 Reinhold Esterbauer

gionsgemeinschaften gegen Vorwürfe des Papstes zu verteidigen suchen,
meist auf den Vernunftbegriff rekurrieren. Das ist weiter nicht erstaunlich,
stellt doch der Papst das Verhältnis von Glaube und Vernunft in das

Zentrum seiner Überlegungen. Sein Kriterium für die Bewertung einer
Religion ist ein Zitat von Manuel II. Palaiologus, wonach nicht
vernunftgemäß zu handeln dem Wesen Gottes zuwider sei: „[...]
to pf) ctüu Xöytü TTOielu dXXÖTpiov 0eoü / [...] unvernünftiges Handeln [ist]
Gott fremd [...]."3

Die Argumentation Benedikts geht von dieser Stelle aus, nicht aber von
dem Zitat, das besonders Vertreterinnen und Vertreter des Islams irritierte,
weil dort Manuel II. seinem Gesprächspartner gegenüber behauptet, dass

Mohammed nichts Neues gebracht habe und dass man bei ihm „nur
Schlechtes und Inhumanes finden [werde] wie dies, dass er vorgeschrieben
[habe], den Glauben, den er predigte, durch das Schwert zu verbreiten"4.
Vielmehr machte der Papst in seiner Vorlesung die Vernunft zum Kriterium
für die Qualität religiösen Handelns, und Kritiker sind ihm darin meist
gefolgt. Auslöser für Anfragen war sowohl für Vertreter des Islams als auch
des Protestantismus, dass der Papst ihre Religionsgemeinschaften bezichtigt
hat, diesem Vernunftkriterium nicht in gleicher Weise entsprochen zu
haben oder zu entsprechen wie seine eigene Kirche.

Der Papst sieht die Vernünftigkeit des Christentums in der Amalga-
mierung von jüdischem Glauben und griechischer Vernunft - eine These,
die er schon vor seinem Pontifikat vertrat und die ihm bereits 1989 heftige

3 MANUEL II.: Dialoge, VII, 1.6. (Zit. nach: MANUEL II. PALAIOLOGOS: Dialoge mit einem
Muslim. Kommentierte griechisch-deutsche Textausgabe von Karl Forstel. Bd. 1 [= CIsC.G 4].
Würzburg/Altenberge: Echter/Oros 1993). Zur Datierung des Textes und zum Verhältnis von
Wirklichkeit und literarischer Fiktion siehe die von Karl Forstel verfasste Einleitung zu dieser
Ausgabe, bes. XII-XXXI.

Benedikt XVI. gibt den deutschen Text so wieder: „[...] und nicht vernunftgemäß — nicht
,crw Xôypj'- zu handeln, ist dem Wesen Gottes zuwider". Die Regensburger Vorlesung zitiere
ich nach der folgenden Print-Ausgabe: BENEDIKT XVI.: Glaube und Vernunft. Die Regensburger

Vorlesung. Vollständige Ausgabe. Kommentiert von Gesine Schwan, Adel Theodor
Khoury und Karl Kardinal Lehmann. Freiburg/Br.: Herder 2006. Auf die Textänderungen
zwischen dem Vortrag vom 12.9.2006 und dem revidierten Text vom 11.10.2006 auf der
Vatikan-Homepage
(http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/september/documents/hf_ben
-xvi_spe_20060912_university-regensburg_ge.html [2.11.2006]) bzw. der Printversion von
Anfang Dezember 2006 gehe ich nicht näher ein. Die späteren Versionen enthalten einige
Verdeutlichungen im Haupttext und darüber hinaus die kommentierenden Fußnoten, die
Benedikt XVI. nach den Protesten angefügt hat. Im Folgenden gebe ich die Textstellen mit der
Sigle GV und Seitenzahl an.

4 So lautet die Übersetzung im Papst-Text. (GV 15f.) Die Übersetzung von Karl Forstel
unterscheidet sich leicht: „Zeige doch, was davon Mohammed neu eingeführt hat! Doch du
wirst nichts finden außer etwas Schlechtem und Menschenfeindlichen [sie], wie er zum
Beispiel in seiner Gesetzgebung den Glauben, den er verkündete, durch das Schwert ausbreiten
läßt." (MANUEL II.: Dialoge, VII, 1.5) Der griechische Text lautet nach derselben Edition:
„AetÇou yàp, eï tl kcuuôu CKeiutou ueuogoSéTTiTar dXX' oùk &v éxoLS\ MT Xtpö" Tl KaL

dnavGpuTTÖTaTov, olou 8f] ttolcl uopoGcTtov 8ià Jicfous xü)P£t1' T1H> tjv aÙTÔs èxfipuTTe,
TTIOTLV."



„Vernünftiges" Christentum? 403

Kritik von Johann-Baptist Metz eingebracht hat. Metz wirft Ratzinger die

„Halbierung des Geistes des Christentums"5 vor. Man könne nämlich nicht
behaupten, dass der Glaube aus Israel und die Vernunft aus Griechenland
stammten, vielmehr habe auch Israel ein „Geistangebot" an das Christentum

gemacht, nämlich die von Metz in den Vordergrund gerückte
„anamnetische Vernunft".6 Vernunft sei also kein Privileg Griechenlands,
sondern auch ein Erbe aus dem Judentum.

Der Streit darüber, welche Vernunftzuschreibung die adäquate und welche

Form der Vernunft die spezifisch christliche seien, findet erstaunlicherweise

vor dem Hintergrund der beinahe allgemeinen Uberzeugung statt,
dass die generelle Vernünftigkeit des Christentums nicht weiter zu proble-
matisieren sei. Ein wichtiger Streitpunkt in der Rezeption der Regensburger
Rede lässt sich folglich vor allem an der Frage festmachen, welche historisch

greifbare Ausgestaltung des Vernunftbegriffs den Kern des Christentums

ausmache und ob eine solche Konzeption historisch relativ sei oder
nicht. Benedikt XVI. greift diesbezüglich auf Positionen zurück, die sich
jahrzehntelang durch seine Stellungnahmen zum Verhältnis von Glaube und
Vernunft gezogen haben. Beispielsweise behauptet er schon 1959 in seiner
Bonner Antrittsvorlesung, dass „die philosophische Wahrheit in einem
gewissen Sinn konstitutiv mit in den christlichen Glauben hineingehörfe]"7
und dass „die Aneignung des philosophischen Gottesbegriffs" durch die
Väter „wesensnotwendig"8 gewesen sei. Während er 1959 mit der Formulierung

„in einem gewissen Sinn" und mit der Meinung, dass die erwähnte
Aneignung „nicht immer kritisch genug erfolgte", noch vorsichtig formulierte,

schreibt er beispielsweise 1983 weniger behutsam: „Das Christentum
ist [...] die in Jesus Christus vermittelte Synthese zwischen dem Glauben
Israels und dem griechischen Geist."9 Fast 20 Jahre später vertritt Ratzinger
mit Berufung auf Justin den Märtyrer, dass das Christentum die zur
Wahrheit gelangte Philosophie10 repräsentiere und dass im Christentum

5 Vgl. METZ, Johann Baptist: Anamnetische Vernunft. Anmerkungen eines Theologen zur
Krise der Geisteswissenschaften. In: HONNETH, Axel u.a. (Hgg.): Zwischenbetrachtungen. Im
Prozeß der Aufklärung. Jürgen Habermas zum 60. Geburtstag. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1989, 733-738, hier 734.

6 METZ: Anamnetische Vernunft, 734.
7 RATZINGER, Josef: Der Gott des Glaubens und der Gott der Philosophen. Ein Beitrag zum

Problem der theologia naturalis. Hg. und mit einem Vorwort versehen von Heino SONNEMANS.
2. Auflage. Leutesdorf: Johannes-Verlag 2005, 29.

8 Ratzinger: Gott des Glaubens, 34.
9 RATZINGER, Joseph Kardinal: Europa - verpflichtendes Erbe für die Christen. In:

KÖNIG, Franz / RAHNER, Karl (Hgg.): Europa. Horizonte der Hoffnung. Graz: Styria 1983,
61-74, hier 68.

10 Vgl. RATZINGER, Joseph: Der angezweifelte Wahrheitsanspruch. Die Krise des
Christentums am Beginn des dritten Jahrtausends. In: FLORES D'ARCAIS, Paolo / RATZINGER,
Joseph: Gibt es Gott? Wahrheit, Glaube, Atheismus. Aus dem Italienischen von Friederike
Hausmann Wagenbachs TB 531). 2. Auflage. Berlin: Wagenbach 2006, 7-18, hier 10.
Dieser Aufsatz erschien erstmals 2000.



404 Reinhold Esterbauer

„Aufklärung Religion geworden und nicht mehr ihr Gegenspieler"11 sei.

Mit dieser Definition des Christentums wird eine bestimmte historische
Gestalt seiner Entfaltung als seine genuine Form vorgestellt, hinter die
nicht zurückzugehen ist und die sich nur als so konstituierte wandeln kann.

Diese Haltung wird auch im Statement des damaligen Präfekten der
Glaubenskongregation anlässlich der Debatte mit Jürgen Habermas 2004 in
München greifbar, wenn er von einer „notwendige[n] Korrelationalität von
Vernunft und Glaube, Vernunft und Religion" spricht, die zu „gegenseitiger
Reinigung und Heilung" führen könne.12 Und schließlich heißt es auch in
der Regensburger Rede in gleichem Duktus: „[...] die Grundentscheidungen,

die [...] den Zusammenhang des Glaubens mit dem Suchen der
menschlichen Vernunft betreffen, [...] gehören zu diesem Glauben selbst
und sind seine ihm gemäße Entfaltung." (GV 28f.)

Naheliegenderweise war die Kritik an solchen Positionen nicht nur der
erwähnte Metz'sche Vorwurf der „Halbierung des Geistes des Christentums",

sondern auch derjenige der falsch verstandenen Hellenisierung.
Wenn man nämlich daran geht, eine Wesensdefinition des Christentums zu
geben, läuft man Gefahr, eine Bestimmung zu fixieren, die geschichtslos ist
und daher nicht bloß den Anstrich einer platonischen Hinterwelt an sich
hat, sondern mit der man auch Inkulturationsformen diskreditiert, die ohne
die griechische Begrifflichkeit auskommen möchten. Die Hellenisierung des

Christentums wird damit zur unhintergehbaren Voraussetzung für jede
Inkulturation gemacht. Das bedeutet weiterhin, dass man eine bestimmte
Form geschichtlicher Ausprägung zur übergeschichtlichen Norm erhebt, an
der sich jede andere Ausformung des Christentums auszurichten hat.

Diese Konzeption hat den Münchner protestantischen Theologen
Friedrich Wilhelm Graf dazu bewogen, dem Papst die Ablehnung ,,alle[r]
Konzepte der Theologie als historischer Kulturwissenschaft des

Christentums" vorzuwerfen. Stattdessen sei es Benedikt XVI. darum zu tun,
eine „theologia perennis" in der Form ,,metaphysische[r] Theologie" zu
etablieren. Diese auch noch exklusiv als einzig zureichende Weise, Theologie
zu treiben, in den Vordergrund zu rücken ist ein für Graf zu „steilejr]
Anspruch"15.

Der Rahmen, innerhalb dessen sich solche Kritik an den Äußerungen des

Papstes bewegt, ist der einer Verteidigung der eigenen Vernünftigkeit.
Mehr noch als die Kritik Grafs ist die Stellungnahme des Ratsvorsitzenden
der Evangelischen Kirche in Deutschland (EKD), Bischof Wolfgang Hubers,
davon geprägt, für den Protestantismus diejenige Vernunft zu reklamieren,

11 RATZINGER: Wahrheitsanspruch, 9.
12 RATZINGER, Joseph: Was die Welt zusammenhält. Vorpolitische moralische Grundlagen

eines freiheitlichen Staates. In: HABERMAS, Jürgen / RATZINGER, Joseph: Dialektik der
Säkularisierung. Über Vernunft und Religion. Mit einem Vorwort hg. v. Florian SCHULLER. 2.
Auflage. Freiburg/Br.: Herder 2005, 39-60, hier 56f.

13 GRAF, Friedrich Wilhelm: Eine Wissenschaft, die sich für das Ganze zuständig weiß. In:
Süddeutsche Zeitung Nr. 281 (6.12.2006) 16.



„Vernünftiges" Christentum? 405

die der Papst diesem abspricht, insofern er drei Enthellenisierungswellen
anführt, von denen er zwei dem Protestantismus zuschreibt. Zum einen
sieht Benedikt XVI. in Martin Luthers Sola-Scriptura-Prinzip eine Abwertung

der Vernunft, insofern die Reformatoren gemeint hätten, damit den
ursprünglichen biblischen Glauben jenseits aller Metaphysik gewinnen zu
können (vgl. GV 23f.). Zum anderen habe die liberale Theologie des 19.
und 20. Jahrhunderts die zweite Enthellenisierungswelle gebracht. So habe
Adolf von Harnack zwar das Christentum „mit der modernen Vernunft in
Einklang" zu bringen versucht, in der Tradition der kantischen
Selbstbeschränkung der Vernunft aber die Gottesfrage als „unwissenschaftliche oder
vorwissenschaftliche Frage erscheinen lassen" (GV 27).

Bischof Huber ist es nicht vornehmlich darum zu tun, in seiner
Konfession alternative Vernunftformen aufzuweisen, sondern zu zeigen,
dass im Gegensatz zur Meinung des Papstes für den Protestantismus sehr
wohl die Verknüpfung von Glaube und Vernunft in Anspruch zu nehmen
sei. Huber stellt lapidar fest: „Die Verbindung von Glauben und Vernunft
gehört zu den bestimmenden Merkmalen des Protestantismus"14, und er
sieht den Grund dafür im Glauben selbst gegeben. Diese Feststellung ist für
ihn weder durch Luthers Rede von der „Hure Vernunft" oder durch Kants
Philosophie aufgelöst noch auf den hellenistischen Vernunftbegriff
beschränkt. Vielmehr macht er für die eigene Tradition geltend, dass der
Protestantismus einen großen Anteil zur positiven Geschichte des Verhältnisses
von Glauben und Vernunft geleistet habe. Die Betonung der christlichen
Freiheit habe nämlich dazu geführt, dass der zur Freiheit Berufene
„Auskunft geben können soll über den Glauben, durch den er diese Freiheit
empfängt"15. Mit dieser indirekten Anspielung auf 1 Petr 3,15 weist Huber
auf die hohe Stellung der Vernunft in seiner Konfession hin und betont die
Vernunft des Individuums, insofern im Protestantismus gelte: „[...] so wie
sich der Mensch als individuelle Person unvertretbar von Gott
angesprochen weiß, ist er auch unvertretbar Zeugnis- und auskunftspflichtig."16
Nur durch eine solche Hochschätzung der Vernunft habe der Protestantismus

zur „Bildungsreligion" werden können, als die er anerkannt werde.
Wie Huber kommt auch der damalige Oberkirchenrat und nunmehrige

Bischof der Evangelischen Kirche A.B. in Osterreich, Michael Bünker, zum
Schluss, dass der Protestantismus nicht als Gegner, sondern als Verteidiger
der säkularen Vernunft sowie deren Unverzichtbarkeit zu verstehen sei.17

Auch Bünker macht sich daran, die Vernünftigkeit der eigenen Konfession

14 HUBER, Wolfgang: Glaube und Vernunft. In: FAZ (31.10.2006).
http://www.faz.net/s/RubBF7CD2794CEC4B87B47C719A68C59339/Doc~E596A7F190C45
474888EE866EC632BA47—ATpl~Ecommon~Scontent.html (14.12.2006).

15 HUBER: Glaube und Vernunft.
16 HUBER: Glaube und Vernunft.
17 Micheal Bünker führt theologische Gründe an, die seiner Meinung nach „die

Weltlichkeit der Vernunft unaufgebbar machen" (BÜNKER, Michael: Benedikts Philosophie. In: Die
Furche 62 / Nr. 39 [28.9.2006] 10).



406 Reinhold Esterbauer

zu verteidigen und zu zeigen, dass der Glaube nicht ohne Vernunft
auskomme. Bischof Huber fügt der Betonung, dass es nicht angehe, den
Protestantismus der Vernunftgegnerschaft zu beschuldigen, hinzu, dass

Vernunfterkenntnis wie der Glaube selbst fragmentarisch und bruchstückhaft
bleibe. Er plädiert für „den geschichtlichen Charakter der menschlichen
Vernunft" und unterstreicht zugleich die Rationalität des Glaubens, wenn
er meint, dass es „ein gravierendes Mißverständnis [sei], den Glauben [...]
für irrational zu erklären"18.

Die Rationalität des eigenen Glaubens wurde nach den Anfragen des

Papstes naturgemäß auch in der Erklärung vom 12.10.2006 zum Thema
gemacht, die muslimische Gelehrte weltweit unterzeichnet haben. Zwar
geht es darin nicht primär um diesen Aspekt der Regensburger Vorlesung,
doch ist ein Kapitel dem „Gebrauch der Vernunft" im Islam gewidmet. Es

wird festgestellt, dass es „im islamischen Denken die Trennung zwischen
,Vernunft' auf der einen Seite und ,Glauben' auf der anderen Seite in dieser
Form"19 nicht gebe. Doch wird nicht behauptet, dass der Islam
widervernünftig sei, sondern vielmehr die besondere Einheit zwischen
Offenbarung und Vernunft hervorgehoben, wenn es heißt:

„In den ausgereiftesten Hauptrichtungen der islamischen Geisteswissenschaft
[sie!] gelang es den Muslimen über Jahrhunderte hinweg, die Wahrheiten der
koranischen Offenbarung und die Ansprüche menschlicher Vernunft miteinander

in Einklang zu bringen, ohne daß sie das eine dem anderen geopfert
hätten."20

Es widersprächen sich Glaube und Vernunft also nicht, sondern sie seien im
Islam integriert.

Bemerkenswert an den vorgestellten Stimmen ist eine defensive Haltung,
mit der betont wird, dass die eigene Religion oder Konfession in der
Hochschätzung der Vernunft keinesfalls dem Katholizismus hinterherhinke,
sondern möglicherweise sogar die bessere Vernunft-Religion sei. Vernunft
hochzuschätzen gilt als ein Wert, dessen Inanspruchnahme die Vernunftkritik

in den Hintergrund treten lässt. Zwar kommt Bischof Huber auf die
Fragmentarität der Vernunft zu sprechen, wenn er sie mit der Brüchigkeit
des Glaubens parallelisiert, aber der Glaube wird nicht als Moment
angesetzt, das dazu fähig ist, Vernunft zu kritisieren. Alle betonen ihre
Hochschätzung der Vernunft, wenn sie die Vernünftigkeit der eigenen
Glaubensüberzeugung hervorstreichen und jeden Fideismus oder die dialektische

Theologie ablehnen. Damit beugen sich die Kritiker der Richtschnur,
die der Papst vorgelegt hat, und versuchen zu zeigen, dass die eigene
Religion bzw. Konfession diesem Kriterium völlig entspreche, stellen den

18 HUBER: Glaube und Vernunft.
19 Offener Brief an Seine Heiligkeit, Papst Benedikt XVI. In: Islamica Magazine (Oktober

2006). http://www.islamicamagazine.com/online-analysis/open-letter-to-his-holiness-pope-
benedict-xvi.html (13.12.2006), Kap. „Der Gebrauch der Vernunft".

20 Offener Brief, Kap. „Der Gebrauch der Vernunft".



„Vernünftiges" Christentum? 407

Maßstab selbst aber nicht in Frage. Dies ist umso bemerkenswerter, als in
Zeiten der Moderne-Kritik auch die Vernunft nicht ungeschoren davongekommen

ist, vornehmlich ihre Universalität. Postmoderne
Vernunftkonzeptionen werden offenbar von offizieller Seite nicht wirklich ernst
genommen.

2. Binnendifferenzierungen innerhalb der einen Vernunft

Die Anfragen, die die Papst-Kritiker vor dem Horizont allgemeiner
Hochschätzung der Vernunft aufwerfen, machen allerdings eine andere
Vernunft geltend als die, die der Papst propagiert. Die Differenzierungen
liegen auf der Ebene geschichtlicher Wandelbarkeit und der Frage nach
unterschiedlichen Dimensionen der einen Vernunft. Im Kontext der
Regensburger Rede führt das dazu, dass die Exklusivität des Rationalitätskonzeptes

der griechischen Antike in Frage gestellt wird. Schon Metz bringt
eine synchrone Pluralität ins Spiel, die zwar nicht unterschiedliche
„Vernünfte" identifizieren möchte, aber mehrere Konstitutionsmomente für
die eine christliche Vernunft geltend macht. Damit ist noch nicht die
Veränderbarkeit einer einheitlichen Vernunft durch die Geschichte
angesprochen, sondern der vorgängige Prozess der Einswerdung einer Vernunft,
die schließlich einer Religion ihr Gepräge gegeben hat. Im Unterschied zu
Benedikt wird dieser Konstitutionsvorgang nicht mehr als Verschmelzung
des einen Glaubens mit der einen Vernunft angesetzt, sondern als

Homogenisierung mehrerer Vernunftmomente mit dem Glauben.

2.1 Streitpunkt Aufklärung

Wendet man die Frage der Pluralisierung von der synchronen in die
diachrone Perspektive, trifft man den Mainstream der Kritik an der
Papstrede. Benedikts Meinung, dass die Aufklärung dem Christentum im
Grunde genommen nichts anhaben könne, weil im Christentum Aufklärung
Religion geworden sei, wie es im zitierten Aufsatz aus dem Jahr 2000 heißt,
bestimmt auch den Inhalt der Vorlesung in der Regensburger Universität.
Wenn das Christentum nach Benedikt XVI. die griechische Aufklärung so
in sich integriert hat, dass diese zu seinem Wesensmoment geworden ist,
und wenn deshalb die Aufklärung des 17. und 18. Jahrhunderts im
Christentum nicht ihre Gegnerin, sondern ihre Entsprechung gefunden hat, wird
nicht nur das Christentum als Wesensbegriff angesetzt, sondern auch die

Aufklärung. Genauso wenig wie es demnach eine Entwicklung des

Christentums geben kann, vermag sich Aufklärung zu wandeln. Die konkrete

geschichtliche Ausfaltung ist Änderung nur an der Peripherie eines

eigentlich unveränderbaren Kerns. Mir scheint, dass Benedikts Wesensbestimmung

des Christentums deshalb nicht nur eine starke heilsgeschichtliche,

sondern auch eine manifeste geistesgeschichtliche These impliziert,
nämlich darüber, was Aufklärung war und ist. Wegen seiner „Option für
den Primat der Vernunft" bleibt das Christentum für den Papst „auch heute



408 Reinhold Esterbauer

Aufklärung".21 Mit einer solchen Position ist der Anspruch verbunden, daß
das Christentum sogar die Aufklärung gegen Vernunftkritik hochhalten
müsse; und zugleich kann der Papst behaupten, dass die „Selbstkritik der
modernen Vernunft [...] ganz und gar nicht die Auffassung einschließe],
man müsse nun wieder hinter die Aufklärung zurückgehen und die
Einsichten der Moderne verabschieden" (GV 29). Vielmehr stellt er das
Christentum als Religion der Zukunft vor, die die Aufklärung in sich aufgehoben
hat und daher dem aktuellen Vernunftverständnis entspricht.

Umgekehrt weist die Kritik an der Position des Papstes naturgemäß
darauf hin, dass die Aufklärung nur in ihrem starken antiklerikalen und
antichristlichen Bestreben richtig verstanden werden könne, insofern die
Vernunft sich gegen den Glauben stellen musste. „Dabei bereitete gerade
die Trennung von Religion und Vernunft und die strikte Abgrenzung ihrer
Geltungsbereiche" - so Oliver vom Hove - „der friedfertigen Zivilisation,
wie wir sie kennen, den europäischen Boden."22 Für die Gegner erscheint
der Versuch des Papstes, das Christentum als Religion gewordene
Aufklärung zu stilisieren, eine Immunisierungsstrategie, mit der der historische
Konflikt neutralisiert werden soll, um für das Christentum eine
Zukunftsperspektive in einer aufgeklärten europäischen Gesellschaft möglich zu
machen.

2.2 Streitpunkt Metaphysik

Insofern der Papst der geschichtlichen Relativierung der Vernunft gegenüber

auf zeitenthobene Rationalität setzt, steht er Ludwig Feuerbach näher,
als man zunächst vermuten möchte. Zwar setzt Benedikt XVI. kein
ungeschichtliches Menschenwesen an, wohl aber versteht er das Wesen des
Christentums ungeschichtlich. In seiner 6. These zu Feuerbach hat Marx
gegen diesen behauptet, dass er „das menschliche Wesen" als „dem
einzelnen Individuum inwohnendes [sie!] Abstraktum" missverstehe. Daher sei

er gezwungen, „von dem geschichtlichen Verlauf zu abstrahieren und das

religiöse Gemüt für sich zu fixieren"23. Uberträgt man diesen Einwand
gegen die Wesensanthropologie Feuerbachs auf Benedikts Konzept einer
Wesensbestimmung des Christentums, gleicht er den Vorwürfen, die gegen
den Ansatz des Papstes in die Diskussion eingebracht worden sind, dass

dieser nämlich vom geschichtlichen Verlauf abstrahiere und das Christentum

für sich fixiere.
Man muss nicht gleich wie Marx für das menschliche Wesen daraus

folgern, dass es ,,[i]n seiner Wirklichkeit" „das ensemble [sic!] der
gesellschaftlichen Verhältnisse" sei,24 und dieses Modell auf das Christentum

21 RATZINGER: Wabrbeitsansprucb, 17.
22 Hove, Oliver von: Krampf der Kulturen. In: Die Presse / Spectrum (7.10.2006) VIII.
23 MARX, Karl: Thesen über Feuerbach. In: DERS. / ENGELS, Friedrich: Werke. Bd. 3.

Berlin: Dietz 1969, 5-7, hier 6.
24 MARX: Thesen, 6.



„Vernünftiges" Christentum? 409

übertragen. Mit diesem Vergleich wird aber sichtbar, worum es dem Papst
zu gehen scheint. Er hält der Auffassung, dass das Christentum in der
jeweiligen Kultur als das Ensemble der kulturellen und historischen
Bedingtheiten aufgehe, ein Moment der Konstanz des authentischen
Christentums entgegen, das die Zeiten überdauert. Daran hängen neben
anderen zwei wichtige Probleme, die mit dem Denken Benedikts unmittelbar

verbunden sind. Zum einen mag darin sein Marxismus-Vorwurf gegen
die Befreiungstheologie gründen, insofern er offenbar davon ausgeht, dass
das politische und daher zeitgebundene Engagement den Kern des Christentums

desolat mache, und zwar selbst dann, wenn die Option für die Armen
aus dem Christentum selbst kommt. Denn das Zentrum des Glaubens ist für
ihn gefährdet, insofern man es in der Aktualität des Politischen leicht aus
den Augen verliere.

Sichtbar wird diese römische Auffassung in der jüngsten Auseinandersetzung

mit Jon Sobrino. Dessen Christologie setzt bekanntlich bei den

ersten vier Konzilien an, versucht aber eine Neuinterpretation, die von der
Wesenschristologie abrückt und sie für eine geschichtlich ausgerichtete
Theologie fruchtbar machen möchte. Oder mit Bernard Sesboûé gesagt, der
den theologischen Umgang Sobrinos mit den frühen Konzilien so zusam-
menfasst:

„[Seine] Hauptthese besagt, daß die dogmatischen Formeln ihre Aufmerksamkeit

auf die Person des Vermittlers konzentrieren und darin ihre ganze
Richtigkeit bewahren, aber dies gesch[ehe] um den Preis einer Abschwächung
der Wirklichkeit der Vermittlung des Reiches Gottes."25

Umgekehrt bewegt sich die Notifikation der Glaubenskongregation zu
Sobrino „völlig in [...] ,metaphysischen' Begriffsschemata", wie Peter
Elünermann kritisiert.26 Die Angst vor der Ausdünnung des Christentums
durch seine Konkretisierung im Hier und Jetzt der geschichtlich kontin-
genten Situation lässt sich dort bis in die Terminologie hinein verfolgen.
Ähnlich wie dieses Schriftstück der Glaubenskongregation forciert der
Papst zur Sicherstellung des Glaubensgehaltes die Philosophie und setzt
dabei wohl deshalb auf Metaphysik, weil diese von ihrem Grundansatz in
der Antike her Übergeschichtliches erforscht und als philosophia perennis
ewige Wahrheiten zu präsentieren sucht. Festzuhalten ist, dass Benedikt
eine bestimmte, derzeit als eher prekär empfundene Philosophie für sein

Anliegen voraussetzen muss, nämlich Metaphysik, die seit Kant große
Probleme hat, sich als Königsweg philosophischer Rationalität zu behaupten.
Besonders der metaphysische Weg der Gotteserkenntnis, wie er in den
Versuchen der Gottesbeweise zum Ausdruck kam, ist heute nicht nur für
rein an Vernunft orientierte Philosophie äußerst problematisch. Die

25 SESBOÛÉ, Bernard: Jesus Christus aus der Sicht der Opfer. Zur Christologie von Jon
Sobrino. In: StZ 225 (2007) 240-254, hier 247.

26 HÜNERMANN, Peter: Moderne Qualitätssicherung? Der Fall Jon Sobrino ist eine Anfrage
an die Arbeit der Glaubenskongregation. In: HerKorr 61 (2007) 184-188, hier 187.



410 Reinhold Esterbauer

Forderung nach universaler Rationalität, wie sie Benedikt in der
Metaphysik zu finden glaubt, wurde ja nicht erst durch die Postmoderne-
Diskussion problematisch, sondern ist schon seit der kantischen
Metaphysik-Kritik virulent - wohl auch ein Grund, warum der Papst Kant sehr
kritisch gegenübersteht (vgl. GV 24), den er zudem falsch zitiert.27

Aber nicht nur aus den angeführten Gründen ist es Benedikt offenbar
wichtig, die enge Verknüpfung von Vernunft und Glaube zu betonen und
als zukunftsträchtig vorzustellen, sondern auch deshalb, weil er an eine
Philosophie, die universal und übergeschichtlich ist, eine für ihn bedeutsame

Voraussetzung sinnvoller Theologie knüpft, nämlich die Verstehbar-
keit des Dogmas. Wie Hansjürgen Verweyen herausgearbeitet hat,28 ging es

Joseph Ratzinger schon in seiner Bonner Antrittsvorlesung 1959 um dieses
Problem. Sie spitzt die Frage nach der „Notwendigkeit der Philosophie für
die Theologie auf die Frage nach der Möglichkeit von Dogmatik"19 zu.
Dort heißt es: „Religion, die nicht rationalisierbar ist, kann im Grunde
auch nicht dogmatisch sein, wenn anders Dogma eine rationale Aussage
über religiöse Gehalte sein soll".30 In seiner Auseinandersetzung mit
Thomas von Aquin und Emil Brunner macht Ratzinger geltend, dass eine
Theologie, die missionarisch ausgerichtet ist, eine Anknüpfung beim
Verstehen des Menschen im Allgemeinen brauche, um überhaupt erfasst werden

zu können. In diesem Sinn bezeichnet „das Philosophische" für ihn
„geradezu die missionarische Dimension des Gottesbegriffs, jenes Moment,
womit er sich verständlich macht nach außen hin".33

Im Zusammenhang mit der Regensburger Vorlesung kehrt auch dieser
Gedanke wieder. Wenn dort nämlich Vernunft und Glaube eng miteinander
verknüpft werden und wenn darüber hinaus die Vernunft als universal

angesetzt wird, fehlt die Möglichkeit wechselseitiger Kritik zwischen
beiden. Insofern die religionskritische Haltung der Vernunft neutralisiert wird,
indem der Glaube als Religion gewordene Aufklärung verstanden wird,
kann sich Vernunft bloß in der Verbindung mit dem Glauben ausdrücken.
Das bedeutet, dass sie, wenn sie sich entfaltet, den Glauben rational
ausarbeitet und in das Dogma mündet. Benedikts Bestrebungen, den
Relativismus zu bekämpfen, und seine Behauptung, dass die Aufklärung Religion
geworden sei, erwecken in der Folge den Eindruck, als vollende sich die
Vernunft christlich, näherhin im Dogma.

27 Vgl. FLASCH, Kurt: Die Vernunft ist keine Jacke. In: Berliner Zeitung online
(22.9.2006).

http://www.berlinonline.de/berliner-zeitung/archiv/.bin/dump.fcgi/2006/0922/feuilleton/
0001/index.html (7.12.2007).

28 Vgl. VERWEYEN, Hansjürgen: Joseph Ratzinger - Benedikt XVI. Die Entwicklung seines
Denkens. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2007, 29.

29 VERWEYEN: Ratzinger, 29.
30 RATZINGER: Gott des Glaubens, 13.
31 RATZINGER: Gott des Glaubens, 32.



„Vernünftiges" Christentum? 411

Es ist nicht erstaunlich, dass diese Engführung der Philosophie Kritik
evoziert hat. So bemängelt etwa Christoph Fleischmann, dass Benedikt „die
christlichen Dogmen [...] als Vollendung und höchsten Ausdruck der
Vernunft darstellje]" und damit seine „Offenheit für vernünftige Kritik"
zurücknehme bzw. „ambivalent" erscheinen lasse.32 Benedikt schätzt zwar
die Vernunft hoch, möchte sie jedoch in einer bestimmten Form festmachen
und stellt dadurch ihre Autonomie in Frage. Er bleibt dabei ähnlich doppeldeutig

wie die Enzyklika „Fides et ratio" seines Vorgängers, in der es neben
Stellen für die Selbständigkeit der Vernunft auch solche gibt, die sie unter
das kirchliche Lehramt stellen wollen.33 Was nicht in den Blick kommt, ist
die Möglichkeit der Religionskritik mit den Mitteln der Vernunft, die - was
man heute zu schätzen weiß - ein positives Potential für die Religion und
den Glauben in sich enthält. Das Ausblenden der Geschichtlichkeit der
Vernunft und des Christentums geht einher mit der Unaufmerksamkeit gegenüber

externer Kritik, die ihren Wert gerade darin hat, dass sie von außen
kommt.

2.3 Streitpunkt Individualisierung

Die Reaktionen auf die Regensburger Rede des Papstes sind nicht bei der
Kritik an Benedikt XVI. stehen geblieben. Vielmehr gibt es neben der
Verteidigung34 des Inhaltes der Vorlesung auch Kritik an der Kritik. Kardinal

Walter Kasper befasst sich mit der protestantischen Diskussion und
fragt verwundert, warum man dort bei der Darstellung der eigenen
Hochschätzung der Vernunft weder auf Luther noch auf Barth rekurriere,
sondern sich an deren Stelle auf Friedrich Schleiermacher und Adolf von
Harnack berufe. Für Walter Kasper ist es „offensichtlich, daß mit der
Berufung auf Schleiermacher und mit der Ehrenrettung von Harnack im
gegenwärtigen Protestantismus eine Weichenstellung"35 geschehe. Mit
Bezug auf diese Autoren stelle man die „evangelische Kirche als Kirche der
Freiheit" dar und mache „Individualität, Innerlichkeit, Freiheit, Gewissen
zu den entscheidenden Kennzeichen des protestantischen Profils", woraus
„sich wiederum dessen innere Nähe zur aufgeklärten modernen Welt und
ihrem Freiheitspathos" ergebe.36 Darin liege allerdings eine „immanente
Gefahr", die Schleiermacher selbst bemerkt habe, nicht aber seine Nach-

32 FLEISCHMANN, Christoph: Benedikts Vernunft. In: Die Furche 62 / Nr. 39 (28.9.2006)
10.

33 Vgl. JOHANNES Paul II.: Enzyklika Fides et Ratio an die Bischöfe der katholischen
Kirche über das Verhältnis von Glaube und Vernunft. 14. September 1998. Hg. v. Sekretariat
der Deutschen Bischofskonferenz Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls 135). Eigenverlag

1998, Nrn. 49, 50, 77.
34 Vgl. beispielsweise SPLETT, Jörg: Glaube und Vernunft. Zur Regensburger Rede Papst

Benedikts XVI. In: IKaZ 36 (2007) 524-536.
35 KASPER, Walter: Glaube und Vernunft. Zur protestantischen Diskussion um die

Regensburger Vorlesung von Papst Benedikt XVI. In: StZ 225 (2007) 219-228, hier 220.
36 KASPER: Glaube und Vernunft, 221.



412 Reinhold Esterbauer

folger, nämlich „die Gefahr der Zersplitterung bis hin zur
Selbstauflösung".,7

Kasper sieht in der Programmatik des Papstes, die er näher an Luther
selbst als an den von seinen Gesprächspartnern Bischof Wolfgang Huber,
Friedrich Wilhelm Graf und Wilhelm Gräb38 favorisierten Theologen
Schleiermacher und von Harnack verortet wissen möchte, den Versuch, vor
der Gefahr überbetonter Individualisierung zu warnen. Er meint, dass der
Papst die Schwierigkeit jeder Theologie anspreche, die anstelle der
Metaphysik die Anthropologie als primäre philosophische Bezugsdisziplin
für die Theologie festlege, nämlich die Relativierung und Vergeschicht-
lichung des Glaubensfundaments. Mit seinem Festhalten an der Metaphysik
kann der Papst nach Kasper - anders als der neue protestantische
Individualismus und auf katholischer Seite Rahner, der diese Wende auch
mitgemacht habe - den Boden für eine Kritik an der aktuellen Wissenschaft
gewinnen, die sich auf empirische Verifizierbarkeit oder Falsifizierbarkeit
beschränkt.39

Ich denke, dass Kaspers Verteidigung des Papstes eine Schwierigkeit
sichtbar macht, die nicht nur den Papst pointiert Stellung beziehen lassen

hat, sondern auch ein Problem berührt, das sich nicht nur einem Papst,
dessen Amt auch das der Vermittlung der Einheit der Kirche ist, besonders

aufdrängt. Es ist dies die Frage, wie sich die Einheit in der Vielfalt zeigen
kann und inwieweit die Subjektivierung des Religiösen, wie sie in
westlichen Gesellschaften voranschreitet, mit einer allgemeinen Glaubenslehre
noch vereinbar ist. Der Papst möchte die Ausdifferenzierung nicht praktisch,

sondern theoretisch unterfangen und durch das Fundieren des Differ-
enten in übergeschichtlicher Wahrheit - sowohl mit Bezug auf geschichtliche

Veränderung als auch hinsichtlich individueller Unterschiedenheit -
prinzipiell bannen. Paradoxerweise soll dieser Versuch allerdings dem
Christentum wieder Geschichte eröffnen, nämlich Zukunft. Vergangenheit
wird mit metaphysischen Fundierungen neutralisiert als etwas, das im
Vergleich zum Ursprung keine wirkliche Erneuerung zu bringen vermochte.

Abgesehen von der damit einhergehenden Verharmlosung eigener
historischer Schuld und abgesehen von der Neutralisierung gefährlicher Erinnerung

im Sinne anamnetischer Vernunft zeigt sich auch Zukunft in besonderer

Gestalt: Sie unterscheidet sich nicht wesentlich vom Ursprung und
verliert dadurch - theologisch gesehen - eschatologische Radikalität. Nicht
nur ihr utopisches Moment wird unterbestimmt, sondern auch die
Hoffnung auf Erlösung des Negativen verharmlost. Benedikt XVI. propagiert

indirekt eine Vernunfteschatologie, die wegen des metaphysischen
Charakters der Vernunft einer Vernunftprotologie sehr ähnlich ist. Heils-

37 KASPER: Glaube und Vernunft, 221.
38 Vgl. neben den schon angeführten Beiträgen von Huber und Graf: GRÄB, Wilhelm:

Selbst denken nicht möglich. Der Papst nimmt die Vernunft für die katholische Kirche in
Anspruch: Eine protestantische Gegenrede. In: Zeitzeichen 7 / Heft 12 (2007) 53-55.

39 Vgl. KASPER: Glaube und Vernunft, IIS.



„Vernünftiges" Christentum? 413

geschichtlich ausgerichtete Theologie ist damit wesentlich zurückgenommen.

Die Frage, die der Papst wieder aufwirft, ist diese: Gibt es das authentisch

Christliche durch die Geschichte hindurch? Anders formuliert: Ist das

Konstante einzig die Veränderung selbst? Oder ist von einem bleibenden
Gehalt auszugehen, der sich womöglich unterschiedlich zeigt, aber gerade
weil die geschichtliche Ausformung kontingent bleiben muss, auf ein
Ubergeschichtliches verweist? Die Antworten Benedikts sind eindeutig und
lassen sich durch das folgende Motiv charakterisieren: Der Papst scheut
einen Kulturkatholizismus. Anders als Barth setzt er freilich nicht das im
Glauben zugesprochene Wort dagegen, sondern die christlich gewordene
Metaphysik. So problematisch diese Position heute ist - sie hat doch eine
Stärke, nämlich die Möglichkeit der Kultur- und Gegenwartskritik. Diese
hat aber eine bestimmte Form und ist insofern stark eingeschränkt, als sie

sich nicht als allgemeine Vernunftkritik artikulieren kann, die aus dem
Glauben stammt, weil dieser der Vernunft nicht wirklich gegenübersteht.
Daher ist sie auch in Bezug auf die Dialektik der Aufklärung verhalten. Die
Gegenwartskritik bleibt auf das Kriterium eingeengt, nach dem das
Auseinanderdriften von Glaube und Vernunft widernatürlich sei, verliert jedoch
die Eigenständigkeit des Glaubens gegenüber der Vernunft.

3. Die Weite der Vernunft

Mit seiner Rede in Regensburg hat der Papst neben anderen die folgenden,
wie mir scheint, aktuellen Fragenkomplexe zur Diskussion gestellt und
darauf eine Antwort versucht: Zum einen geht es ihm darum, eine Lösung
für das Problem vorzuschlagen, wie man der Korrosion des authentisch
Christlichen gegensteuern könnte. Ich hoffe, gezeigt zu haben, wie schwer
dies heute durch den Rückgriff auf eine idealtypische Form des Christentums

ist, dessen Verformungen als historische Verfehlungen dieses Ideals
dargestellt werden, das seinerseits mit einer konkreten Ausgestaltung des

Christentums in der Geschichte gleichgesetzt wird. Selbst wenn man wie
Sigmund A. Bonk davon ausgeht, dass der Papst das Christentum nicht „als
Erbe der antiken Vernunft" verstanden wissen will, sondern es ihm „um die

Betonung des Ineinanders von auf ,antike' Weise [...] verstandener
Vernunft und christlichem Glauben" gehe,40 steht man vor der Schwierigkeit,
wie eine solche Vermittlung zwischen beutigem Glaubens- und
Vernunftverständnis aussehen könnte. Erschwert wird ein derartiger Versuch noch
dadurch, dass die Christentumsgeschichte durch die vom Papst erwähnten
Enthellenisierungswellen davon immer weiter weggeführt hat. So sehr der
Papst eine theoretische Lösung des Problems über die Betonung der

40 Bonk, Sigmund A.: „... der Vernunft ihre ganze Weite wieder eröffnen"? Eine Nachfrage

und der Versuch ihrer Beantwortung. In: DOHMEN, Christoph (Hg.): Die „Regensburger
Vorlesung" Papst Benedikts XVI. im Dialog der Wissenschaften. Regensburg: Pustet 2007, 73-
85, hier 73.



414 Reinhold Esterbauer

Philosophie forciert, so muss doch klar sein, dass die Weise
philosophischen Denkens, die er favorisiert, heute nur von einer kleinen Minderheit

akzeptiert wird, also eine neuerliche Verknüpfung von Glaube und so
verstandener Philosophie derzeit keine Aussicht hat, eine universale Einheit
zwischen Glaube und Philosophie zu erreichen. Dagegen scheint mir derzeit
der Fokus auf einer bestimmten einheitlichen Praxis zu liegen, oder man
gibt vereinheitlichende Ansprüche überhaupt auf.

Das zweite Problem ist eines, dem sich auch Jürgen Habermas widmet
und das mit der Kritik an den Ausführungen des Papstes nicht aus der Welt
geschafft ist. Es geht, um mit Habermas zu sprechen, um die Frage, „wie
sich die moderne Vernunft, die sich von Metaphysik verabschiedet hat, im
Verhältnis zur Religion verstehen soll"41. Im Unterschied zu Benedikt XVI.,
der auf die Renaissance der Metaphysik in der Gegenwart setzt, hält
Habermas diese Form, philosophisch zu denken, für vergangen und fragt,
ob bzw. inwiefern ein Verhältnis zwischen der «tzc/tmetaphysischen Philosophie

und der christlichen Religion möglich sei. Aus meiner Sicht hält er die

„Erwartung, dass sich die Theologie auf das nachmetaphysische Denken
ernstlich einlässt", zu Recht für nicht „trivial".42 Habermas' Einschätzung
steht nämlich unter dem Eindruck der Regensburger Rede, in der der Papst
ja auf Metaphysik setzt und nachmetaphysische Paradigmen wie dasjenige
von Habermas nicht in Erwägung zieht.

Habermas fragt zwar aus der Perspektive einer modernen
philosophischen Strömung, die ihrerseits mit den postmodernen Ansätzen nichts
anfangen kann. Aber er stellt das Selbstverständnis der Philosophie in ihrer
Relation zum Glauben in Frage, zeigt also Interesse an der Religion. Ohne
Habermas das Wort reden zu wollen, dessen Konzeption Religionen zum
Teil funktional unterbestimmt, möchte ich seine Frage - mutatis mutandis -
aus der Perspektive gegenwärtigen Glaubens wiederholen. Dann geht es

nicht mehr darum, „wie sich die moderne Vernunft, die sich von
Metaphysik verabschiedet hat, im Verhältnis zur Religion verstehen soll",
sondern um das Selbstverständnis des Christentums in seinem Bezug zur
Situation heutiger Philosophie. Die neue Frage lautet: Wie soll sich
gegenwärtiges Christentum im Verhältnis zu moderner Vernunft verstehen, die
sich von Metaphysik verabschiedet hat? Diese Frage stellt Benedikt XVI.
nicht, weil er nicht annimmt, dass gegenwärtige Philosophie wirklich
postmetaphysisch sei, und weil er meint, gegenwärtigem Denken Metaphysik
wieder zumuten zu können.

Das dritte Problem, das der Papst anspricht, ist die Frage nach der Weite
der Vernunft angesichts ihrer naturwissenschaftlichen Selbstbeschränkung
auf das empirisch Nachweisbare. Anders als Wilhelm Gräb, der die Kritik
des Papstes an der ,,neuzeitliche[n] Selbstbeschränkung der Vernunft" (GV

41 HABERMAS, Jürgen: Ein Bewusstsein von dem, was fehlt, fiber Glauben und Wissen und
den Defaitismus der modernen Vernunft. In: NZZ online (10.2.2007).

http://www.nzz.ch/2007/02/10/li/articleEVB7X.print.html (16.11.2007).
42 HABERMAS: Bewusstsein.



„Vernünftiges" Christentum? 415

25) als Hinweis darauf wertet, dass das „römische Christentum [...] mit der
Wissenschaft und der modernen Kultur unverträglich [sei]"43, halte ich die
diesbezüglichen Äußerungen des Papstes für eine wichtige Gegenwartskritik.

Wenn - wie Benedikt XVI. meint - die Konzeption heutiger
Wissenschaftsrationalität zum einen die mathesis universalis platonisch unterstellt,
Verifikation und Falsifikation zu alleinigen Kriterien der Gewissheit macht
und die Funktionalisierung der Natur hochhält, wird nicht nur die Gottesfrage

eine „unwissenschaftliche oder vorwissenschaftliche Frage" (GV 27).
Es wird zugleich der Mensch selbst „verkürzt" (GV 27). Davon geben heute
nicht nur einige neurowissenschaftliche Leugner der Freiheit oder des

Selbstbewusstseins Zeugnis, sondern auch jene Versuche, die dem
Menschen seine Sonderstellung absprechen, indem sie ihn zum Tier oder gar zur
Maschine degradieren. Demgegenüber plädiert der Papst für eine „Ausweitung

unseres Vernunftbegriffs und -gebrauchs", deren eine Konsequenz die
Forderung ist, dass die Theologie als Wissenschaft, die vernünftig nach dem
Glauben fragt, an der Universität verankert bleiben müsse (vgl. GV 30).

Benedikt rührt an dem heute allgemeinen Konsens, „nach welchem die
Rationalität auf die Verfahren der (Natur-)Wissenschaften monopolistisch
fixiert ist und all das, was darüber hinausgeht, der Privatheit und den

naturwüchsigen Fluktuationen der Mentalität überlassen bleibt"44. Das
Abdrängen theologischer und anthropologischer Fragen in das bloß Subjektive
bzw. die Aberkennung von deren Realitätsgehalt, weil sie nicht eindeutig
lösbar sind, macht die Frage nach wissenschaftlichen Rationalitätsstandards
aktuell. Dass dieses Problem auch innerhalb der Philosophie Bedeutung hat,
zeigt die Stellungnahme zweier analytischer Philosophen. Rolf Busse und
Hans Rott räumen ein, dass es ,„[n]ach' oder ,hinter' der einzelwissenschaftlichen

Forschung" von der Philosophie „noch etwas Gehaltvolles über
das Ganze der Wirklichkeit zu sagen" gebe, gestehen aber, dass analytische
Philosophie „in großen Teilen naturalistisch" sei,45 und plädieren dafür,
dass sie sich in ihrem Streben nach Wahrheit der Selbstbeschränkung der
Vernunft beugen solle.46

Mit einer solchen Haltung verkürzt man Wirklichkeit und blendet
wichtige Dimensionen aus, die vorschnell als irrational abgeschrieben werden.

Darin besteht nicht nur die Gefahr, dass solche Bereiche ideologisch
besetzt werden, sondern liegt auch die Schwierigkeit, dass man selbst
humane Errungenschaften der Säkularisierung wie die allgemeinen Men-

43 GRAB: Selbst denken nicht möglich, 54.
44 SCHÖNBERGER, Rolf: Weite der Vernunft. Philosophische Reflexionen über die

Grenzverläufe der Vernunft. In: DOHMEN, Christoph (Hg.): Die „Regensburger Vorlesung" Papst
Benedikts XVI. im Dialog der Wissenschaften. Regensburg: Pustet 2007, 131-142, hier 132.

45 BUSSE, Rolf / Rott, Hans: Bedarf die moderne Philosophie einer Ausweitung des

wissenschaftlichen Vernunftbegriffes? In: DOHMEN, Christoph (Hg.): Die „Regensburger
Vorlesung" Papst Benedikts XVI. im Dialog der Wissenschaften. Regensburg: Pustet 2007, 86-99,
hier 87f.

46 BUSSE / ROTT: Moderne Philosophie, 98.



416 Reinhold Esterbauer

schenrechte allzu leicht in Frage stellt; man denke diesbezüglich nur an
manche biopolitische Bestrebungen. Mir scheint die Forderung des Papstes,
den Vernunftbegriff aus seiner gegenwärtigen Einengung herauszuführen,
eine notwendige Kritik an der aktuellen Wissenschafts- und
Technikgläubigkeit zu sein.

Doch ob die Grundlegung seiner Forderung allein in derjenigen Konzeption

von Wissenschaft möglich ist, wie sie ihm vorschwebt, erscheint mir
fraglich. Benedikt behauptet nämlich, dass wir die Bedrohungen, die sich
aus der gegenwärtigen Situation der Einengung von Rationalität ergeben,
„nur" dann bewältigen können, „wenn Vernunft und Glaube auf neue
Weise zueinanderfinden" (GV 29, Hervorhebung durch R.E.). Vielleicht
genügt es, dass der Versuch, die Weite der Vernunft wiederzugewinnen,
allein aus humanitären Gründen angezeigt ist; oder es rebelliert schon der
säkulare Mensch gegen seine Naturalisierung und wehrt sich gegen
reduktionistische Verkürzungen - ganz ohne religiösen Impetus.

Zudem ist zu fragen, ob Vernunftkonzeptionen, die sich von derjenigen
Benedikts unterscheiden, automatisch irrational sind. Slavoj Zizek
behauptet, dass der Papst eine solche Meinung vertrete. „Die ,Vernunft', von
der der Papst spricht, ist" - nach Zizek - „eine Vernunft, für die Darwins
Evolutionstheorie ,irrational' ist [,..]."47 Diese Meinung begründet er
damit, dass der Papst zwar die Weite der Vernunft einfordere, aber fast
zeitgleich mit der Regensburger Vorlesung P. George Coyne als Direktor des
Vatikanischen Observatoriums abgesetzt habe, weil er sich gegen die
Position des „intelligent design" gestellt und für die Evolutionstheorie
eingesetzt hatte.

Doch weder naturalistische Engführungen noch religiöse Festlegungen
von Vernunft sollten theologischer Eigenanstrengung Abbruch tun. Es ist
nämlich keine unwesentliche Aufgabe heutiger Theologie, um Gottes und
des Menschen willen auf die Offenheit des Vernunftdiskurses zu achten.
Freilich impliziert eine solche Haltung den Blick über das eigene Tun
hinaus, den Respekt vor den Nachbardisziplinen und das Sich-Einlassen auf
die anderen Wissenschaften an der Universität, auch wenn sich hier, besonders

für die Theologie, „ein weites Feld der Widerstände"48 auftut.

47 ZIZEK, Slavoj: Auf dem Weg zu einer materialistischen Theologie. In: Neue Rundschau
118 / Heft 2 (2007) 97-111, hier 98. Den Hinweis auf diesen Text verdanke ich Gregor
Maria Hoff.

48 SCHWAN, Gesine: „Mut zur Weite der Vernunft". Braucht Wissenschaft Religion? In:
BENEDIKT XVI.: Glaube und Vernunft. Die Regensburger Vorlesung. Vollständige Ausgabe.
Komm, von Gesine Schwan, Adel Theodor Khoury und Karl Kardinal Lehmann. Freiburg/Br.:
Herder 2006, 33-75, hier 75.



„Vernünftiges" Christentum? 417

Abstract
The speech given by Pope Benedict XVI at the University of Regensburg was
widely received and evoked public controversy. This paper discusses the

Pope's thesis about the relationship between Christian faith and secular
rationality, including its reception within German-speaking theology.
Special attention is given to the problems of the unity and the range of
reason, the importance of metaphysics for Christian religion and the impact
of secularization on today's self-understanding of Catholicism.


	"Vernünftiges" Christentum? : Zur Rezeption der Regensburger Rede Papst Benedikts XVI.

