
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Verità e giustizia, seprarazione e assoluto in Totalità e infinito di
Emmanuel Lévinas

Autor: Bügatié, Elena

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761208

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ELENA BÛGAITÈ

Verità e giustizia, separazione e assoluto
in Totalità e infinito di Emmanuel Lévinas

All'occasione del centenario délia nascita di Emmanuel Lévinas (1906-
1995), si è sviluppato un interesse particolare per il suo pensiero. L'impor-
tanza di questo autore non sorge perö solo da e non finisce solo con i

numeri o con qualche data da celebrare. La sfida proposta dal pensiero di
Emmanuel Lévinas non segna soltanto il nostro présente, universalmente e

sempre da ripensare, ma apre un percorso verso un futuro di speranza. La

speranza è infatti un segno délia libertà. Il discorso etico si articola infatti,
prima di tutto, corne possibilità dell'agire che, responsabile, è chiamato per
un futuro. Emmanuel Lévinas invita a interrogarci sulla possibilità di una
etica quale filosofia prima. Per lui, l'etica è la metafisica stessa, in quanto
fonda l'unica filosofia possibile, l'unica conoscenza autentica.

Lévinas chiama metafisica o etica il movimento positivo che va al di là
del disprezzo o del misconoscimento dell'altro, ma anche al di là délia sua

comprensione o conoscenza solamente intellettuale. La trascendenza metafisica

è infatti desiderio. Il modo di Lévinas di considerare la realtà non è

deduttivo. Mettendo in rilievo il desiderio che, impegnandosi nei fenomeni
stessi, va verso il bene, il Nostro sottolinea che il vero non puô essere

trattato a prescindere dal bene; la bontà dell'appello viene sempre prima di
me ed è sempre più grande délia mia unica risposta possibile, che è di pren-
dere la responsabilità dell'Altro.

Lévinas ha cercato di tradurre il messaggio del Giudaismo e délia Sacra

Scrittura nel linguaggio filosofico. Il suo ascolto délia Legge e il suo
pensiero filosofico si svolgono in uno stile sinuoso e continuamente interrotto,
mettendo cosî in rilievo l'esigenza di pensare ciô che sta al di là del

pensiero. La sua biografia illustra il modo délia sua filosofia. Questo pensa-
tore lituano emigra in Russia, Germania e Francia; la sua filosofia è ugual-
mente nomade, andando al di là di ogni confine. Il pensiero di Lévinas
invita radicalmente a lasciare il nostro ,,io", a uscire da casa nostra {chez

soi), a lasciare il nostro posto sotto il sole.1

Lévinas ha trascorso la sua giovinezza in Lituania, punto d'incrocio e di
sintesi tra la cultura analitica dell'Occidente e la spiritualità intuitiva
dell'Oriente. Il suo sforzo filosofico ha voluto inoltre manifestare un'armo-
niosa coesione tra la cultura ebraica segnata profondamente dall'insegna-
mento di Gaon di Vilnius (1720-1797), alcune caratteristiche fondamentali

1 All'inizio di Altrimenti che essere (pp. VII), Lévinas cita Pascal: ,„E qui il mio posto al
sole'. Ecco l'inizio e l'immagine dell'usurpazione di tutta la terra". Pensieri, 225.



Verità e giustizia 381

del popolo lituano quali la tolleranza (e il cosmopolitisme») fin dai tempi di
Vytautas (XIV s.), la profonda partecipazione al dolore altrui insegnata
dalla letteratura classica russa di Dostoevski), Solovjov, Tolstoi e altri. A
tutto ciô, aggiungiamo infine il metodo fenomenologico con l'impronta di
Husserl e di Heidegger (anche se in seguito la sua riflessione se ne allonta-
nerà).2

In questo articolo, affronteremo prima di tutto il tema délia connessione
délia verità e délia giustizia. Lo scopo principale è di riflettere ed eviden-
ziare l'approccio originale (ed originante) di Lévinas. Infatti, egli propone
un altra lettura del tema délia verita, cioè délia verità corne fondata
piuttosto sulla giustizia. Questa prospettiva è come un'assi del pensiero
levinassiano: il suo approccio è non soltanto teoretico o dialogico, ma
piuttosto in-vocante, pro-vocante la responsabilità etica. Lévinas indica
l'etica come filosofia prima, come una vera metafisica.

Emmanuel Lévinas tratta del rapporto délia verità con la giustizia alla
fine délia prima sezione di Totalità e infinito („II Medesimo e l'Altro"),
mettendo in evidenza che la verità presuppone la giustizia. Questo testo,
intitolato „Verità e giustizia" e che commenteremo adesso passo dopo
passo, chiarisce in che modo la giustizia costituisce un concetto
fondamentale per il Nostro. L'autore analizza diversi aspetti che contribuiscono
ad arricchire il senso del suo concetto di giustizia. Distinguiamo sei passi
che raggiungono progressivamente la meta. 1) Intraprendendo il suo cam-
mino con Cartesio, Lévinas sottolinea una certa 'anarchia' nella rappresen-
tazione délia realtà, cogliendo sicuramente un aspetto délia realtà che non è

solo fenomenico; si nota qui una certa ambiguità costitutiva di ogni spetta-
colo, di ogni apparenza. 2) Lévinas introduce poi il tema dell'„espressione"
quale principio. 3) Invita in seguito a riflettere sul legame tra il cogito e gli
Altri. L'autore présenta poi una indagine intorno a diversi aspetti del

linguaggio, particolarmente 4) il rapporto del linguaggio e délia oggettività
e 5) la relazione del linguaggio e dell'attenzione. 6) Viene infine l'aspetto
più importante per il nostro tema, la connessione tra il linguaggio e la
giustizia.

È interessante osservare già adesso che il tema del linguaggio serve da
chiave per pensare la giustizia in una prospettiva nuova; la nostra atten-
zione si concentrerà soprattutto sul questo rapporto del linguaggio e délia
giustizia che Lévinas ripensa originalmente.

2 II fatto interessante è che nel 1933 nella rivista lituano Vairas veniva pubblicato l'unico
articolo di Lévinas scritto in lituano: Il concetto délia spiritualità nella cultura francese e

tedesca. In questo articolo Lévinas appare un osservatore acuto e distaccato. La chiave di
lettura per comprendere taie atteggiamento, secondo A. Valevicius, è data proprio dall'in-
flusso del pensiero dell'Europa Orientale (Cf. VALEVlClUS, Andrius: Emntanuelis Lévinas -
filosofas is Lietuvos [Emmanuel Lévinas - filosofo dalla Lituania], In: Naujasis Zidinys 11

[1995] 822-823). L'autore sostiene che le prime fonti délia filosofia di Lévinas sono poco
conosciuti, soprattutto quanto al contesto più ampio dell'Europa (Cf. VALEVlClUS, Andrius:
From East to West. In: From the Other to the Totally Other. The Religious Philosophy of
Emmanuel Levinas. New York: Peter Lang 1988, 147-155).



382 Elena Bugaite

1. VERITÀ E Giustizia

Per entrare nel discorso sulla verità e la giustizia, consideriamo alcune note
che un critico di Lévinas - Silvano Petrosino - propone sulla verità stessa. E

prima di tutto importante riconoscere la nécessita di parlare, non soltanto
di una dottrina di Piatone sulla verità e anche di una dottrina heideggeriana
sulla verità, ma anche di una dottrina di Lévinas sulla verità. Più delle
precedenti, questa idea puö pero apparire esagerata, poiché il tema della
verità non costituisce uno dei temi centrali del Nostro; resta infatti al
secondo piano rispetto alla riflessione sui concetti di etica, di responsa-
bilità, di unicità, ecc. Non sembra che si possa dire che, in Lévinas, la
nozione di verità costituisca una tematica esplicitamente elaborata e esplici-
tata, ciö che avviene invece senza dubbio nel caso dei altri termini che
abbiamo elencato rapidamente adesso. Tuttavia, la riflessione su questa
nozione, tale quale si trova sviluppata nei testi di Lévinas, permetterà forse
di cogliere meglio il movimento del pensiero essenziale che caratterizza la

sua opera, vale a dire la torsione e l'esercizio del linguaggio e della logica
che vi sono proprii. Si potrà quindi dire che la riflessione sulla verità è

precisamente ciô che permette di cogliere il modo più originale del fieri
della sua opera. Perciö, si tratterà meno di individuare il detto di Lévinas
sulla verità quanto di ricercare e di comprendere a quali problemi, a quali
esigenze, a quali necessità, a quali speranze questo detto vuole proporre
una risposta.3 Si puô sottolineare che, proprio in questo passo „Verità e

giustizia", Lévinas sottolinea il carattere estremamente dinamico, si

potrebbe dire anche euristico e pratico, cioè etico, della verità in quanto
fondata sulla giustizia, la quale sorge attraverso l'appello, il „dire" del
linguaggio.

Perciô, riflettendo il cambiamento al quale l'opéra di Lévinas sottomette
l'idea di verità, possiamo chiedere perché la verità non sarebbe pensabile
corne „verificazione", o corne „testimonianza" e enfasi della verità in quanto

rivelata. L'etica è infatti il vero piano dell'autenticità, il quale implica la

presenza di un „io" che, in luogo di avere visione o conoscenza della verità,
ne è il „testimone". Il linguaggio non è infatti soltanto uno scambio di segni
verbali. Lévinas vi sottolinea l'evento di un incontro, vi sottolinea il „dire"
in atto e meno il detto in fatto (vale a dire il contenuto o il significato).

Il capitolo intitolato „La verità presuppone la giustizia" comincia pro-
ponendo alcune domande che evidenziano la chiusura della certezza della
verità che rimane non-dialogica, perciö ingiusta o, per meglio dire, che non
avviene ancora al livello della giustizia.

3 Cf. PETROSINO, Silvano: L'Idée de vérité dans l'œuvre d'Emmanuel Lévinas. In:
GREISCH, Jean / ROLLAND, Jacques (eds.): Emmanuel Lévinas, L'éthique comme philosophie
première, Colloque de Cerisy-la-Salle (23 août-2 septembre 1986). Paris: Éditions Du Cerf
1993, 103-130 (106).



Verità e giustizia 383

„Chi puô punire l'esercizio délia libertà del sapere? O, più esattamente, come
puö mettersi in questione la spontaneità délia libertà che si manifesta nella
certezza? La verità non è correlativa ad una libertà che è al di qua délia
giustizia, dato che è la libertà di un essere solo?"4

L'etica secondo Lévinas non si realizza nell'esercizio délia libertà del
sapere, in quanto chiusa in sé. Perché? L'etica, come già notato prima, viene
detta da Lévinas „filosofia prima". Facciamo perô attenzione al fatto che la
stessa espressione „filosofia prima" segnala anche un modo di speculazione
e d'interrogazione critica. Si puö supporre che la scelta di questa
espressione non ha nulla d'innocente né di fortuito. E infatti impossibile non
ricordarsi dell'attenzione del Nostro a Husserl e al modo con cui questi
giustificava la fenomenologia nelle prime pagine del corso che porta lo
stesso titolo5 di Filosofia prima (Erste Philosophie [1923/24]). Negli scritti
filosofici di Lévinas, il termine „etica" appare infatti meno quale categoria
délia pratica di una „condizione di possibilità", un presupposto, un
orizzonte originario per tutta la vita sociale. Il fatto che si dica dell'etica
che è la „filosofia prima" significa, in termini fenomenologici, che essa
costituisce il fondamento (o l'orizzonte) trascendentale di tutta attività
umana.

Per Lévinas, la verità ,,nel rischio dell'ignoranza, dell'illusione e

dell'errore non colma la ,distanza', non culmina nell'unione del conoscente
e del conosciuto, non culmina nella totalità"; ,,è cercata nell'altro, ma da

parte di chi non manca di niente, [...] sorge là dove un essere separato
dall'altro non vi si immerge ma gli parla"6. L'autore sottolinea cosi che il
discorso sulla verità non puô essere soltanto teorico; l'etica costituisce in
realtà un appello a incamminarci sulla via délia verità. E deve essere cosî
perché la verità è preceduta dalla giustizia. Il tema délia parola e del
linguaggio si inserisce qui; verrà approfondito in vari modi da Lévinas, ge-
neralmente in conformità con questo passo. In quanto parola e sguardo, il
volto non è del mondo, poiché apre ed eccede la totalità. Per questo, segna
il limite di ogni potere, di ogni violenza e l'origine dell'etica.

Secondo Lévinas, se la giustizia non sta alla radice o al fondamento délia
verità, verrà troppo tardi e non cambierà nulla, sarà solo aggiunta e non
sorgerà dall'incontro etico. Alcuni aspetti del tema del „terzo", in cui si

preciserà il rapporto dell'etica e délia politica, saranno sicuramente impor-
tanti a proposito; vi viene evidenziato infatti un equilibrio „oggettivo", che
verrà approfondito più tardi in Altrimenti che essere.

4 LÉVINAS, Emmanuel: Totalità e infinito. Milano: Jaca Book 1980, 89.
4 Cf. GREISCH, Jean / ROLLAND Jacques: Présentation. In: Emmanuel Lévinas. L'éthique

comme philosophie première, 7-10 (8).
6 LÉVINAS: Totalità e infinito, 59-60.



384 Elena Bugaite

L'anarchia dello spettacolo: lo spirito maligno

All'inizio délia sua analisi, Lévinas propone una critica délia tematica mo-
derna della rappresentazione concepita in chiave di „spettacolo" e che si

appoggia su Cartesio.

„Lo spirito maligno non si manifesta per dire la sua menzogna; resta, come
possibile, dietro le cose che hanno tutta l'aria di manifestarsi per davvero. La
possibilité della loro caduta al livello di immagini o di veli, codetermina la
loro apparizione corne puro spettacolo e annuncia il recesso in cui si nasconde
lo spirito maligno. Da qui, la possibilité del dubbio universale che non è un
caso personale accaduto al solo Cartesio."7

La possibilité di una rappresentazione che sia solo uno spettacolo è

costitutiva dell'apparizione come taie. Husserl ritroverà la stessa situazione
equivoca nell' essenziale incompiutezza di auto-presentazione.

In un altro testo, Lévinas sostiene perè che:

„il cartesianismo ha fato uscire il pensiero fuori dall'immanenza, non riferirsi
più all'idea dell'essere, sebbene questa idea dell'essere suggerisse una alterité.
Cartesio ha fato esplodere l'immanenza grazie all'idea dell'infinito. Questa
idea è per eccellenza inadeguata giacché essa consiste in qualche modo nel

pensare più di quanto non pensi. Questo non suggerisce, dunque, che la
comprensione dell'essere non è opera più profonda del pensiero e non ci
conduce verso l'ultimo segreto della soggettivité: che in conformité a Platone
e a Plotino che osavano porre, contro tutto buon senso, qualcosa al di lé

dell'essere, l'idea d'essere è più giovane che l'idea dell'infinito? che la filoso-
fia non puô rinchiudersi nel primato dell'ontologia [...]? e che l'intenzionalité
non è l'ultima relazione spirituale (ragione del senso)?"8

Il termine „infinito" enuncia questa rottura della coscienza; oltrepassa ogni
intesa limitata dal mondo e infrange ogni chiusura della vérité. Lévinas in-
dica ancora altrove come si sviluppa la dinamica propria dell'infinito che

non si fonda né si esaurisce nella comprensione stabile dell'ontologia:

„nel discorso di Totalità e Infinito non è stato dimenticato il fatto memorabile
che, nella sua terza Meditazione di filosofia prima, Descartes incontrasse un
pensiero, una noesi che non era a misura del suo noema, del suo cogitatum.

7 LÉVINAS: Totalità e infinito, 89-90.
8 LÉVINAS, Emmanuel: Transcendance et hauteur (51-99). In: Liberté et commandement.

Parigi: Fata Morgana 1994, 75-76 (l'articolo prima volta publicato in 3 (1962) in : Bulletin
de la société française de philosophie) : „Le Cartésianisme fait sortir la pensée hors de

l'immanence, non pas en se référant à l'idée de l'être, bien que cette idée de l'être suggère
une altérité. Descartes fait éclater l'immanence grâce à l'idée de l'infini. Cette idée est, par
excellence, inadéquate, car elle consiste en quelque façon à penser plus qu'elle ne pense. Ne
faut-il pas penser, dès lors, que la compréhension de l'être n'est pas l'œuvre la plus intime de
la pensée et ne nous mène pas vers l'ultime secret de la subjectivité: que conformément à

Platon et à Plotin qui osaient poser, contre tout bon sens, quelque chose au delà de l'être,
l'idée de l'être est plus jeune que l'idée de l'infini? que la philosophie ne peut pas s'enfermer
dans le primat de l'ontologie [...]? et que l'intentionnalité n'est pas l'ultime relation
spirituelle?"



Verità e giustizia 385

Un'idea che dava al filosofo abbagliamenti invece che situarsi nell'evidenza
dell'intuizione. Pensiero pensante più - o pensante meglio - di quanto non
pensasse secondo la verità. Pensiero che rispondeva anche con adorazione
all'Infinito di cui era il pensiero [...]. Filosofia corne amore dell' amore. Sa-

pienza che il volto dell'altro uomo insegna!"9

Si evidenzia in questo contesto l'ambiguità deH'„apparire silenzioso", mo-
strando l'impossibilità pratica del linguaggio e délia giustizia nelle situa-
zioni in cui non si inizia nulla, che sono propriamente le situazioni dell 'il y
a. Lévinas concentra tutta la sua attenzione sull'essere in quanto indivi-
duale. Essere senza identità individuale è detto da lui ,,c'è" (il y a), un
verbo „anonimo". Il silenzio puô essere dell'anonimo, quanto il discorso
dell'// y a. Il seguente passo - sul dubbio che pone in questione la sincerità
di cio che appare - mette in risalto una situazione che Lévinas descrive in
altri testi come essendo quella dell' il y a, del neutro, dell'impersonale,
dell'anonimo, anteriormente al sorgere del soggetto, prima dell'incontro
con l'Altro:

„Come se in questa apparizione silenziosa ed indecisa si mentisse una
menzogna, corne se il pericolo dell'errore provenisse da un inganno, corne se

il silenzio non fosse che la modalità di una parola. Il mondo silenzioso è un
mondo che ci viene da altri, foss'anche lo spirito maligno [...]. Il silenzio non
è una semplice assenza di parola [...]. E l'inverso del linguaggio: l'interlo-
cutore ha dato un segno ma si è sottratto a qualsiasi interpretazione - e qui è

il silenzio che spaventa [...]. L'inverso del linguaggio è come una risata che

cerca di distruggere il linguaggio, risata [...] nella quale la mistificazione segue
la mistificazione, senza mai fondarsi su una parola reale, senza iniziare mai."10

Si nota qui la necessità di una certa „verticalité", aspetto importante che
sarà approfondito più tardi quando si ripenserà la trascendenza, nel capi-
tolo di Totalità e infinito che tratterà délia separazione e dell'assoluto. A
causa di questa trascendenza, Lévinas sostiene che l'intenzionalità délia
coscienza o l'immanenza del noèma alla noèsis non puô essere l'ultima
ragione del senso. Dopo il neutro il y a, sorge la soggettività e alio stesso

tempo il riconoscimento dell'Altro incontrato. Attraverso l'espressione si

esce dall'immanenza chiusa.

L'espressione è il principio

„L'ambivalenza dell'apparizione è superata dall'Espressione, presentazione
d'altri a me, evento originario del significato. Comprendere un significato,
non vuol dire andare da un termine délia relazione ad un altro, cogliere, in
seno al dato, delle relazioni. Ricevere il dato - è già riceverlo come insegnato
- corne espressione d'Altri."11

0 LÉVINAS, Emmanuel: Totalità e infinito. Prefazione all'edizione tedesca. In: Tra noi.
Saggi sul pensare - all'altro. Milano: Jaca Book 1998, 266.

10 LÉVINAS: Totalità e infinito, 90-91. Il corsivo è mio.
11 LÉVINAS: Totalità e infinito, 91.



386 Elena Bugaite

Per Lévinas l'Altro e le sue espressioni sono di importanza essenziale, ma in
un modo différente di un Martin Buber. Secondo il nostro autore, l'Altro è

infatti il principio della ricchezza del fenomeno stesso. In ciô, Lévinas si

pone piuttosto erede di Hermann Cohen; un testo del 1965, intitolato
„Enigma e fenomeno", lo manifesta chiaramente. Nella sua opera del 1904
Ethik des reinen Willens, trattato segnato dal neo-kantismo, Hermann
Cohen vuole provare che le scienze etiche e le scienze giuridiche dipendono
le une dalle altre. Cerca di elaborare una costruzione trascendentale che

raggiunga tutte le sfere dell'umanità. L'etica deve fornire la base scientifica
delle scienze umane, in mezzo alle quali il diritto occupa il posto più
importante. In questo modo Cohen intendeva sorpassare la dissociazione
kantiana tra legalità e moralità.

Nell'articolo del 1965 „Enigma e fenomeno", „Autrui" è inteso da
Lévinas a partire dall'infinito; ci rimanda infatti a un'anteriorità originaria,
la quale non diventerà mai una presenza, non si incarnerà mai. Il rimando è

perô del tutto incarnato, poiché l'infinito „sollecita attraverso un volto,
termine della mia generosità e del mio sacrificio. Un Tu si inserisce tra l'Io
e l'Egli assoluto".12 Si capisce quindi che „autrui" impone un'assimetria
essenziale tra me e lui già al livello dell'esperienza sensibile; egli è più
prossimo di Dio che di io. Lévinas tenta cosî di far coesistere radicalmente,
nella nozione di autrui, una eredità fenomenologica, che riesamina
profondamente, e una dimensione etico-religiosa che, per lui, è iniziale.33

„L'interlocutore non potrebbe essere dedotto, infatti la relazione tra lui e me
è presupposta da ogni prova [...]. Questa relazione è già necessaria perché un
dato appaia come segno, come segno che segnala un parlatore quale che sia il
significato di questo segno e anche se fosse per sempre indecifrabile".34

Prima di tutto, dunque, Lévinas evidenzia l'importanza e la trascendenza
del „chi" parla o „a chi" viene indirizzata la parola; il ruolo del segno, del
significato sorge solo dopo. Infatti, la parola è fatta per essere ascoltata: si

indirizza all'altro. Perciô essa non si esaurisce nelle sole intenzioni esplicite
di significazione che l'animano: coinvolge la totalità del soggetto. Se la
parola è audibile quale parola, è perché essa non è solamente una parola di
un soggetto autonomo e isolato, ma una parola significativa intersoggettiva.
Prima di significare qualcosa, il linguaggio significa per qualcuno.15

32 LÉVINAS, Emmanuel: Enigma e fenomeno. In: Scoprire I'esistenza con Husserl e

Heidegger. Milano: Jaca Book 1998, 251.
13 DE LAUNAY, Michel: Mitmensch. In: CASSIN, B. (ed.): Vocabulaire européen des

philosophies. Paris: Seuil 2004, 811.
34 LÉVINAS: Totalità e infinito, 91.
33 E leggitimo paragonare due autori talmente diversi come E. Lévinas e J. Lacan (che

appartengono tutti e due al periodo contemporaneo della filosofia in Francia); uno stesso
accento posto sulla relazione tra i soggetti li accomuna sicuramente, sebbene rimane proble-
matico il carattere di questo rapporto intersoggettivo. Abbiamo già notato che in Lévinas il
rapporto tra l'io e l'Altro non è simmetrico; non è neanche, se cosî si puô dire, orizzontale.



Verità e giustizia 387

Soltanto dopo aver evidenziato la nécessité délia relazione nel lin-
guaggio effettivo, nello scambio di parole, si puo parlare del segno e del
significato. Essi vengono colti grazie a, e in luce di questa relazione. „Chi si

segnala con un segno come significante questo segno non è un significato
del segno ma lascia il segno e lo dà. La donazione rinvia al donatore, ma
questo rinvio non è la causalité come non è il rapporto del segno al suo
significato".16

Tornando a questo punto sul ruolo del cogito nel pensiero di Lévinas,
Baccarini evidenzia la sua incongruité. Il termine „incongruité" non appar-
tiene forse al lessico levinassiano; risuona perô in esso la contraddizione
centrale per Lévinas deW'attività del cogito che si rovescia in passivité,
dell'intenzionalité che scopre al suo fondamento un non intenzionale sorto
dalla sola soggettivité. D'altronde, sta qui il punto maggiore del dissenso di
Lévinas nei confronti del fondatore délia fenomenologia contemporanea.

„II cogito, la coscienza non è adeguata a se stessa, l'identité nella sua struttura
profonda resta non identificata, non-identité, irraggiungibile passivité, luogo
utopico di origine di nuove modalité di dire il senso di ciö che è, proprio per
ciö, im-presentabile, non potendo divenire noema di una noesi. L'incongruité
è l'accertamento dell'impossibilité di riposare tranquillamente su di sé nella
propria soddisfazione."17

Se non si coglie l'incongruité segnalata da Baccarini, la riflessione rische-
rebbe di essere portata in un vortice che non conosce alcun fine:

„II dubbio circa gli oggetti implica l'evidenza dell'esercizio stesso del dubbio
[...]. In realté, nel cogito, il soggetto pensante che nega le proprie evidenze,
porta all'evidenza quest'opera di negazione, ma ad un livello diverso da quello
in cui ha negato. Ma soprattutto porta all'affermazione di un'evidenza che

non è affatto affermazione ultima od iniziale, perché, a sua volta, puo essere
messa in dubbio. E, allora, ad un livello ancora più profondo che viene affer-
mata la vérité délia seconda negazione, ma, una volta di più, come ciô che non
sfugge alla negazione."18

Il cogito e Altri
Si abbozza cosî un movimento di discesa verso un abisso sempre più
profondo, in cui si puo riconoscere ciö che altrove si chiama c'è (il y a). Ma
questo orientamento ad infinitum non è senza insegnarci diversi aspetti
essenziali dell'„io". Possiamo chiarire il significato di questo orientamento
alla luce di alcune esperienze dell'infanzia, quelle délia notte e délia soffe-

renza, anche l'esperienza limite délia morte che, opponendosi a Heidegger,

Scopriamo perô nel pensiero di entrambi gli autori un accento posto su 'chi' parla e 'a chi'
parla, prima di trattare il 'che cosa' viene detto.

16 LÉVINAS: Totalità e infinito, 91-92.
17 BACCARINI, Emilio: Introduzione. L'altro im-presentabile. Amore elo giustizia. In:

LÉVINAS, Emmanuel: Tra noi. Milano: Jaca Book 1998, 9-25 (12).
18 LÉVINAS: Totalità e infinito, 92.



388 Elena Bugaite

Lévinas commenta cosi: „non è [Pesperienza] del puro niente. Non c'è più
né questo né quello, non c'è ,qualcosa'. Ma questa assenza universale è, a

sua volta, una presenza, una presenza inevitabile".19 L'impossibilità di
un'esperienza del nulla diviene l'esperienza dell'impossibilità del nulla del
c'è. Similmente,

„c'è nella sofferenza l'assenza di ogni rifugio. Essa è il fatto di essere diretta-
mente esposti all'essere. È fatta dell'impossibilità di fuggire e di tirarsi indie-
tro. Essa è il fatto di esser presi nella stretta délia vita e dell'essere. In questo
senso, la sofferenza è l'impossibilità del nulla."20

Lévinas conferma la sua tesi essenziale in Etica e infinito:

,,io insisto sull'impersonalità dell',// y a'; ,il y a' come ,piove'o ,fa notte'. E

non c'è né gioia né abbondanza: un brusio che ritorna dopo ogni negazione di
questo brusio. Né nulla né essere. Talvolta, io uso l'espressione: il terzo esclu-
so. Di questo ,il y a' che persiste non si puô dire che è un evento dell'essere.
Non si puô dire che è il nulla benché non ci sia nulla."21

Lévinas contesta perciô che un esistente possa sorgere da una tale esistenza

neutra e impersonale, da questo campo di forze anonime che dice
l'espressione il y a. „Nel suo rifiuto di assumere una forma personale, l'il y a è

1',essere in generale' ".22 C'è quindi per Lévinas un'esperienza délia
neutralité dell'essere che è identicamente l'impossibilità radicale di un qualche
porre-se-stesso ma al tempo stesso l'impossibilità di farla finita: dobbiamo
perciô riconoscere qui l'esperienza di ogni passivité radicale.

Lévinas sostiene che il cogito cartesiano non risulti da un ragionamento
nel senso corrente del termine, né si manifesti in un'intuizione. Cartesio si

impegnerebbe infatti in un'opera di negazione infinita, seguendo in movi-
mento di discesa verso l'abisso che trascina vertiginosamente il soggetto
incapace di fermarsi. L'io, nella negatività che manifesta il dubbio, rompe
ogni partecipazione, non trovando, neanche nel semplice cogito, una causa
o una ragione d'arresto.23

L'intenzionalità non esaurisce quindi le possibilité délia significazione.
La

,,,trans-discendenza' all'origine delle modalità del sapere contesta radical-
mente lo statuto délia coscienza e apre uno spazio non rappresentativo per la
trascendenza, un luogo non-luogo in cui l'idea d'Infinito apparsa nel volto
altrui risveglia l'io. Qui è l'origine délia tesi per cui l'etica viene prima del

sapere. Scartando ogni teoria ,idealistica' délia soggettività, Lévinas si oppone

19 LÉVINAS, Emmanuel: Dall'esistenza ail'esistente. Genova: Marietti 1986, 50.
20 LÉVINAS, Emmanuel: Il Tempo e l'Altro. Genova: Il Melangolo 1993, 41.
21 LÉVINAS, Emmanuel: Etica e Infinito. Roma: Città Nuova 1984, 67-68.
22 LÉVINAS: Dall'esistenza all'esistente, 50.
23 Cf. LÉVINAS: Totalità e infinito, 92.



Verità e giustizia 389

a una visione concettuale délia rappresentazione, ipotizzando una sorta di
,intenzionalità incarnata'."24

Come l'idea di Cartesio dell'infinito è posta in me, cosi io stesso non posso
assumere l'alterità, la cui realtà è un infinitezza che eccede qualsiasi capacité.

In questo rapporto io sono totalmente consumato, svuotato. Questo è

la kenosis dell'Io. Lévinas sostiene perciô che non sono io, ma è l'Altro che

puô dire si. Da lui viene ogni affermazione. L'autore nota che Cartesio
possiede l'idea dell'infinito e puö quindi misurare sin dal principio il
ritorno dell'affermazione dietro la negazione; ma possedere l'idea dell'infinito

significa aver già accolto Altri.25 Anche se Cartesio non tematizza una
simile accoglienza, è perô essenziale e fondatrice délia propria riflessione.

Oggettività e linguaggio

Veniamo alla connessione dell'oggettività e del linguaggio, Lévinas nota che
il significato è sempre colto al livello di una relazione. Per tutta la filosofia
occidentale infatti, l'intelligenza dell'intelligibile appare corne un movimen-
to e mai come una intuizione diretta. Husserl perd, introducendo l'idea di
una significazione e di una intelligibilité intrinseca al contenuto delle parole
come taie, délia luminosité del loro contenuto, suppone che ci sia una si-
mile intuizione. Ma non è certo che questa auto-rappresentazione luminosa
délia significazione possa avere di per sé un senso. L'idealismo, la Sinngebung,

ad opera del soggetto, sarebbe il colmo del realismo del senso. Ma a

questo modo di vedere le cose, Lévinas oppone l'idea che la significazione
si mantiene solo nella rottura dell'unité dell'essere soddisfatto. La coscienza
stessa dériva da questa rottura26, la quale si radica in ultima analisi nella

presenza altrui. Infatti, „l'oggettivazione da parte di un altro è resa possi-
bile dal desiderio délia coscienza di essere riconosciuta."27

L'oggettivité si pone in un discorso, che è un intra-ttenimento che

propone il mondo. Questa proposizione è tenuta tra due punti che non
fanno sistema, cosmo, o totalité. L'oggettivité dell'oggetto e il suo significato

provengono perciô dalla comunicazione in linguaggio. Il segno sensato
rinvia ad un significante, ma non significa il significante corne significa il
significato. Il significante, quello che emette il segno è di faccia, nonostante
l'interposizione del segno, e non si propone come tema. Puô certo parlare
di sé - ma allora si annuncia corne significato e quindi a sua volta grazie
all'intermediario di un segno. Altri, il significante, si manifesta nelle parole
parlando del mondo e non di un sé fuori del mondo, si manifesta cioè propo-
nendo il mondo e tematizzandolo. La tematizzazione indica poi gli Altri e ne

24 COSTA, Vincenzo / Franzini, Enrico / SpinicCI, Paolo: La fenomenologia. Torino:
Einaudi 2002, 282.

25 Cf. LÉVINAS: Totalità e infinito, 92.
26 Cf. LÉVINAS: Totalità e infinito, 94.
27 CORTELLA, Luigi: Riconoscimento e solidarietà. In: Fenomenologia e società 2 (2005),

3-19.



390 Elena Bugaite

manifesta la presenza come da dietro. Ancora una volta l'autore approfon-
disce qui l'importanza del rapporto, più precisamente l'importanza àt\Ya chi
è rivolta la parola, la proposizione. La domanda filosofica più radicale non
echeggia solo lo stupore, ma la presenza di colui al quale si rivolge. La
proposizione, nella sua essenza logica più essenziale, si situa in un campo
teso tra delle domande e delle risposte.28 In questa stessa linea, la
drammaticità délia morte viene letta metaforicamente da Jacques Derrida
quale non-risposta. Questa non-risposta, o il volto che diventa maschera
senza espressione, costituisce l'origine dello scandalo che provoca la morte
altrui.

Basta essere attenti al fatto che non ci sia alcuna domanda se no nel
linguaggio. Ogni domanda è già linguaggio. Si dovrà riconoscere che
l'essenza del linguaggio sta nella sua struttura d'interpellazione e di
vocazione. L'uomo è un essere dotato di linguaggio, un soggetto che in

questo senso si indirizza ad altri. Ma che sarà il tipo di soggetto che la
struttura del linguaggio comporta intrinsecamente? Secondo Lacan, la sco-

perta che l'inconscio sia strutturato come un linguaggio è stata decisiva. Le
ricerche recenti in filosofia del linguaggio, conferma Lévinas, hanno
sottolineato l'importanza fondamentale di quest'ultimo per tutto ciö che

riguarda il pensiero stesso, rendendo familiäre l'idea che ci sia una solida-
rietà profonda tra il pensiero e la parola e giudicando mitica la concezione
di un pensiero anteriore alla mediazione délia parola.

Lévinas accetta i risultati delle ricerche contemporanee e individua nel
linguaggio inteso corne Detto (Dit) il luogo di costituzione dell'oggettività
dell'oggetto. Contrariamente all'idea di Husserl, egli sostiene che le parole
esprimono un senso predeterminato, ma costituendo anche e identificando
alio stesso tempo quel senso in un rapporto di comunicazione.29

„La proposizione è già un segno che si interpréta, che porta con sé la propria
chiave [...]. E appunto la presenza dell'Altro nella proposizione, la presenza di
quello che puô portare aiuto al proprio discorso, il carattere di insegnamento
insito in ogni parola. Il discorso orale è la pienezza del discorso."80

Indicando una cosa, la indico ad Autrui, la libero quindi dal mio unico uso.
La cosa diviene cost tema. Tematizzare è offrire il mondo ad Autrui
attraverso la parola. La significazione è quindi comunicazione. La possibi-
lità délia comunicazione diviene la possibilità stessa del linguaggio e quindi
del pensiero. Secondo Lacan un significante rappresenta il soggetto per un
altro significante. Questo significante sarà dunque il significante per (pour)
il quale tutti gli altri significant rappresentano il soggetto; in mancanza
cioè di questo significante, tutti gli altri non rappresenterebbero più niente.
Niente è infatti rappresentato se non per. Al di là del linguaggio, non

28 Cf. LÉVINAS: Totalità e infinite, 95.
29 Cf. PETROSINO, Silvano: La verità nomade. Introduzione a Emmanuel Lévinas. Milano:

Jaca Book 1980, 46-48.
80 LÉVINAS: Totalità e infinito, 95-96.



Verità e giustizia 391

troviamo più dei concetti da comunicare, che sono identificabili soltanto
grazie al Detto, al linguaggio, ma troviamo un incontro tra l'Io e l'Altro,
una realtà di comunicazione. Al di là del linguaggio come tematizzazione,
troviamo una situazione di comunicazione. L'intrico délia comunicazione,
esperienza pura, precede ogni comunicazione di contenuti e rende possibile
il linguaggio stesso, la razionalità e il pensiero.

Perciô

,,1'ipotesi secondo la quale la relazione con l'interlocutore sarebbe ancora un
sapere riconduce il discorso all'esercizio solitario o impersonale di un
pensiero, mentre già il kerygma da cui dériva Pidealità del discorso è, per giunta,
prossimità tra Me e l'interlocutore e non il nostro comune partecipare a
un'universalità trasparente. Qualsiasi sia il messaggio trasmesso dal discorso,
il parlare è contatto."31

Lévinas sostiene quindi che la conversazione è „la meraviglia delle
meraviglie"32, lasciando da parte ogni possibilità di violenza, di totalizza-
zione. L'origine délia ragione, dell'evidenza, dei segni significanti,
dell'oggettività del mondo, del discorso avente contenuti è dunque nella
relazione etica. Il tematizzare presuppone che vi sia una relazione etica tra
l'io e l'Altro.

„Una relazione tra termini che resistono alla totalizzazione, che si liberano dalla
relazione o che la precisano, è possibile solo come linguaggio. La resistenza di
un termine all'altro non dipende qui dal residuo oscuro ed ostile dell'alterità,
ma, al contrario, dall'inesauribile sovrappiù di attenzione che mi è dato dalla
parola con il suo perenne carattere di insegnamento [...]. Avere un senso
significa situarsi rispetto ad un assoluto, cioè venire da questa alterità che non è

riassorbita nella sua percezione [...]. Avere un senso significa insegnare o essere

insegnato, parlare o poter essere detto."33

Il linguaggio annuncia cosî l'infinito, sciogliendo ogni totalità. La parola è

l'origine di ogni significato perché, attraverso di essa, il sistema di rinvii cui
si riduce ogni significazione riceve appunto il principio del suo funziona-
mento - la sua chiave. Il linguaggio non è una modalità del simbolismo,
tutti i simbolismi si riferiscono già al linguaggio.34

Il Dire diventa tematizzazione e Detto, ma il Dire originale produce una
situazione che sta prima di ogni tematizzazione, che è in certo modo ecce-
zionale. Il Dire è la diacronia degli interlocutori che non è sincronizzabile
in alcun tema.

31 LÉVINAS, Emmanuel: Linguaggio e prossimità, 261-262. (Questo articolo sul
linguaggio viene pubblicato in Scoprire l'esistenza con Husserl e Heidegger (1949). Milano 1998,
è inedito prima).

32 LÉVINAS, Emmanuel: Difficile libertà. La Scuola, 58.
33 LÉVINAS: Totalità e infinito, 96.
34 Cf. LÉVINAS: Totalità e infinito, 97.



392 Elena Bugaite

Linguaggio e attenzione

La riflessione di Lévinas sul linguaggio e l'attenzione segue naturalmente il
tema evocato poco prima - l'insegnamento.

„La parola è insegnamento. L'insegnamento non trasmette semplicemente un
contenuto astratto e generale, già comune a me e ad Altri [...]• L'insegnamento

come fine dell'equivoco o délia confusione è una tematizzazione del
fenomeno [...]• La presenza d'altri rompe l'incantesimo anarchico dei fatti: il
mondo diventa oggetto."33

L'associazione o l'adeguazione con cui si definisce classicamente la verità,
la cui struttura non puô essere che morale, si fonda sul mio rapporto con
l'Altro o la giustizia. Situare la parola all'origine délia verità impone quindi
di abbandonare l'idea che questa si riveli nella solitudine di una visione, -
opera primaria délia verità.

L'attenzione che esige la verità viene spiegata dal nostro autore essen-
zialmente come una risposta a un appello. L'attenzione è attenzione a

qualcosa, perché è attenzione a qualcuno. L'esteriorità del Maestro attua la
libertà invece di lederla. L'esplicitazione del pensiero è possibile solo se ci
siamo in due, e non si limita a ritrovare quello che era già posseduto. La
stessa presenza dell'insegnante costituisce il suo primo insegnamento. Poi
nasce la rappresentazione.36 Questi, che mi ordina di uscire, di lasciare il
mio „posto sotto il sole" (secondo Pascal, che Lévinas cita nel epigrafe del
Altrimenti che Essere o al di là dell'Essenza), che mi muove e mi fa tremare,
che mi „espropria", davanti al quale sono senza casa, infinitamente aperto e

vulnerabile - questi è Altrui, l'Altro che mi lascia senza tetto, ma non senza
diritto.

„Volto, già linguaggio prima delle parole, linguaggio originario del volto uma-
no [...]. Linguaggio originario già domanda, già, come taie appunto, miseria,
[...] ma già anche imperativo che mi fa rispondere [...]. Linguaggio dell'inau-
dibile, linguaggio dell'inaudito, linguaggio del non detto. Scrittura!"37

Infatti, l'associazione con l'Altro non puô essere che morale, cost che la
verità si fonda sul mio rapporto con l'Altro o la giustizia. La parola e l'attenzione

sono l'origine délia verità che non si svela nella solitudine délia
visione. Lévinas evidenzia l'importanza dell'appello rivolto da altri alla mia
attenzione. L'ascolto è come una condizione necessaria délia verità.

„L'attenzione assoluta è ciö che essenzialmente risponde a un appello. L'attenzione

è attenzione a qualcosa, perché è attenzione a qualcuno. L'esteriorità
del suo punto di partenza è essenziale ad essa che costituisce la tensione
dell'io [...], l'esteriorità del Maestro."38

33 LÉVINAS: Totalità e infinito, 97-98.
3^ Cf. LÉVINAS: Totalità e infinito, 99.
37 LÉVINAS: Totalità e infinito. Prefazione all'edizione tedesca, 265.
38 LÉVINAS: Totalità e infinito, 99.



Verità e giustizia 393

Lévinas sottolinea che la presenza permette la communicazione in quanto
insegnamento. Abbiamo già toccato il tema, che diviene qui più ovvio. Il
primo insegnamento dell'insegnante è costituito dalla sua presenza da

insegnante a partire dalla quale nasce la rappresentazione. Il linguaggio
corne parola lega la presenza e la rappresentazione; è parola délia giustizia,
accolta nel momento stesso dell'attenzione.

Linguaggio e giustizia

„Soltanto la mia libertà assolutamente sola si assume la responsabilità del vero.
L'associazione, l'accoglienza del maestro, è il suo contrario: in essa l'esercizio
délia mia libertà è messo in questione. Se definiamo coscienza morale una
situazione nella quale la mia libertà è messa in questione, l'associazione o

l'accoglienza d'Altri è la coscienza morale. Questo allontanamento délia meta
man mano che ci si avvicina ad essa, è la vita délia coscienza morale."39

Le esigenze crescono nel tempo, perché l'etica è collegata con la giustizia e

richiede una risposta continua. La mia responsabilità e la mia libertà non
hanno l'ultima parola, perché non sono solo, e nemmeno il maestro di me.
Per Lévinas, il fondamento di un patto sociale non è un contratto, ma
l'esigenza di giustizia per l'altro. Questa idea di giustizia indica perfezio-
namento infinito. Ora sola la coscienza morale è capace di un taie perfe-
zionamento, perché esce da sé. La sua è una esperienza senza concetto; ogni
altra esperienza sarà invece concettuale, che perö diventa mia o sarà co-
munque legata alla mia libertà. La coscienza morale, cost corne il desiderio,
è insaziabile. La mia responsabilità cresce nella misura in cui questa
coscienza è assunta, e va all'infinito. La coscienza morale e il desiderio non
sono quindi delle semplici modalità délia coscienza, ma propriamente la sua
condizione.

Secondo Lévinas, la società è luogo di verità. L'essenza profonda del
linguaggio risiede cioè nell'irreversibilità délia relazione tra Me e l'Altro,
nella Maestria del Maestro che coincide con la sua posizione di Altro, di
trascendente esteriore.

„II linguaggio, infatti, puô essere parlato solo se l'interlocutore è il principio
del suo discorso, se resta, quindi, al di là del sistema, se non è sul mio stesso

piano. L'interlocutore non è un Tu, è un Lei [...]. La mia libertà è cosî messa
in causa da un Maestro che puô investirla. Allora, la verità, esercizio sovrano
délia libertà, diventa possibile."40

Nell'articolo del 1953 „Libertà e commandamento", Lévinas ricorda che

„abbiamo affermato che il comandamento è la Parola o la parola vera, la

parola nella sua essenza, è comandamento".41 Il tema délia giustizia è legato

39 LÉVINAS: Totalità e infinito, 99-100.
40 LEVINAS: Totalità e infinito, 100-101.
41 LEVINAS, Emmanuel: Liberté et commandement, 48 (l'articolo è pubblicato per la

prima volta nel 1953 nella Revue de métaphysique et de morale, nr. 3, juillet): „Nous avons



394 Elena Bugaite

non solo al linguaggio, ma anche alla sua modalità di comandamento, di
legge, dunque al tema del „terzo". Nella logica delPassimetria, l'umano si

esprime infatti con una duplice nécessita, dell'amore e délia giustizia.
Il tema délia giustizia, che précisa l'etica, si dirige anche verso la poli-

tica. In quanto l'etica si estende anche all'ambito sociale, naturalmente si

collega con l'aspetto politico. Tra i due poli dell'idea di giustizia - l'uno
etico, l'altro politico - c'è pero una tensione incessante, fino a quando vi
manca qualche mediazione. Altrimenti che essere approfondisce quindi la
riflessione sullo statuto dell'oggettività all'interno di una riflessione
sull'alterità che compléta la considerazione del 'terzo'. Il 'terzo' è il prossi-
mo del prossimo, la terza persona, che apre nel campo etico la dimensione
délia universalità del giudicare.

Le persone umane sono incomparabili. Non devono pero essere compa-
rati perché uguali in giustizia? Devo quindi giudicarli là dove devo innanzi-
tutto assumere universalmente delle responsabilità.

„Si trova, all'origine délia giustizia, un'ambiguità fondamentale: il terzo è

nello stesso tempo - corne prossimo del prossimo - unico eletto di una rela-
zione etica, e un individuo in mezzo ai altri, sottomesso a tutti i criteri di una
giustizia uguale per tutti. Verso il terzo, la mia responsabilità è piena corne di
fronte ad ogni altra persona umana."42

Il criterio délia responsabilità è il criterio stesso délia sua traducibilità nei
confronti del terzo, ossia, virtualmente, di ogni altro. Il terzo accanto ad

autrui apre per me (e mi apre a...) la Pluralità delle persone. Présenta
strutturalmente tutte le persone, che appartengono a una non-totalizzabile
Pluralità degli uomini. Non c'è percio alcun quarto accanto al terzo. Autrui,
davanti al quale io sono responsabile, è responsabile a volta sua per il
Terzo, il suo vicino. Autrui mi chiede di servirlo, di aiutarlo, non soltanto
lui stesso pero, ma anche il suo prossimo, che è il Terzo nella sua relazione
a me. Detto altrimenti, Autrui mi chiede di servire colui che egli stesso già
serve. Ma questo è possibile solo se una uguaglianza nel servizio del Terzo
esiste tra autrui e me. E propriamente questa uguaglianza nell'aiutare il
Terzo, vale a dire qualsiasi altro, che ci permette dire „noi". Aiutiamo
ugualmente il terzo, e chiediamo ugualmente uno all'altro di aiutare il
Terzo.

L'assimetria del rapporto tra me e Altro non abolisce l'uguaglianza
nell'umanità, espressa dal termine Terzo. L'uguaglianza tra me e autrui,
nella quale possiamo pronunciare il „noi", è quella di tutti gli uomini in
relazione gli uni con gli altri in ogni espressione, in ogni domanda, in ogni

affirmé que le commandement c'est la Parole ou que la vraie parole, la parole dans son
essence, est commandement".

42 MOSES, Stephan: L'idée de justice, 455: „II y a donc, à l'origine de la justice, une
ambiguité fondamentale: le tiers est à la fois - en tant que prochain du prochain - l'élu
unique d'une relation éthique, et un individu parmi d'autres, soumis à tous les critères d'une
justice égale pour tous. Envers le tiers, ma responsabilité est engagée comme à l'égard de tout
autre homme io".



Verità e giustizia 395

conoscenza, sempre al servizio del Terzo. Questa uguaglianza non significa
perô l'uniformità di tutte le persone, ma la loro fraternità. Sembra che in
questo contesto ci siano due possibilité d'interpretazione dell'uguaglianza
di tutti gli uomini. La prima possibilité è quella délia diffusione del „noi" al
servizio del terzo, vale a dire in tutta l'umanité. La seconda possibilité è che

autrui non richieda soltanto me, ma tutta l'umanité al servizio del Terzo.43
La questione è quindi di sapere se il Terzo è il tutto dell'umanité. Sicura-
mente indica l'umanité, soprattutto sotto l'aspetto del Bene, che è anche il
bene comune. Il tema del Terzo introduce il lato oggettivo, trascendente,
universalmente aperto accanto all'aspetto principale dell'incontro con
l'Altro.

Il comandamento che interrompe il cammino nel mondo giunge nel
volto dell'Altro. La risposta di Caino è sincera; in essa manca solo l'etica; vi
è solamente l'ontologia: io sono io e lui è lui; la separazione non è qui
etica; è quindi senza assimetria. La coscienza délia responsabilité che è

immediatamente obbligata non è invece al nominativo, ma piuttosto
all'accusativo.44 Con Lévinas, sosteniamo che la parola rivela finalmente un
atteggiamento dello spirito; un atteggiamento, perché essa si rivela
incarnata. L'atteggiamento è gié una risposta viva all'evento dell'Altro.
L'atteggiamento adeguato davanti a un altro è la posizione del rispetto, perché

la persona (come indica anche Kant) non appartiene al livello dei
oggetti, delle cose. Infatti, la parola non si enuncia semplicemente
nell'immanenza délia coscienza, ma proviene dalla provocazione altrui che
invita a rendere effettive le risorse del Se stesso e dell'ospitalité. La parola
passa allora nella modalité del 'donare' che rompe la paralisi e il silenzio
muto del Sé egocentrico.

2. Separazione e Assoluto

Un pensiero filosofico, che voglia procedere oltre questo orientamento,
deve invece, secondo Lévinas, riferirsi a Dio al di là del modo in cui Egli è

concepito dall'ontologia: Dio sarà allora, da questo pensiero, non più
conosciuto nel Suo „essere", ma affermato nella Sua „gloria".

È ben saputo quanto il concetto di „separazione" è fondamentale nella

proposta di Lévinas, che utilizza anche un altro concetto, quello di
„elezione", molto originale anche se dalle sorgend ebbraiche del suo
pensiero, per esprimere la responsabilité davanti all'Altro. „II Medesimo e

l'Altro sono tra di loro in rapporto e, nello stesso tempo, si assolvono da

questo rapporto, restando assolutamente separati. L'idea dell'Infinito ri-
chiede questa separazione."45 Ci sarà perciô una omologia tra la separa-

43 Cf. DELHOM, Pierre: Der Dritte. Lévinas' Philosophie zwischen Verantwortung und
Gerechtigkeit. München 2000, 206-208.

44 Cf. LÉVINAS, Emmanuel: Filosofia, giustizia e amore (Intervista raccolta da R. Fornet e

A. Gomez il 3 e 8 ottobre 1982) (137-156). In: LÉVINAS, Emmanuel: Tra noi, 145.
45 LÉVINAS: Totalità e infinito, 103.



396 Elena Bugaite

zione dell'Altro e quella dell'Infinito. Lo sforzo che viene richiesto adesso
da noi è quindi quello di spiegare in che modo sia possibile una separazione
dall'essere e di conseguenza come si renda possibile il configurarsi di un
soggetto.46 Una prima risposta potrebbe considerare l'esperienza sensibile e

distinguervi l'essenza del bisogno. „Concepire la separazione come deca-
denza o privazione o rottura provvisoria délia totalità, significa non cono-
scere altre separazioni se non quella testimoniata dal bisogno,"47 Ma il
bisogno attesta l'insufficienza di un essere non separato, che viene infatti
consumato. L'autore introduce invece qui una altra risposta, rimandando al

tema del Bene come possibilité délia separazione per eccellenza.

„La metafisica greca concepisce il Bene come separato dalla totalità dell'essenza

e, quindi, intravede [...] una struttura taie che la totalità possa ammettere un al
di là. Il Bene è Bene in sé e non rispetto al bisogno cui fa difetto. E un lusso

rispetto ai bisogni. Proprio per questo è al di là dell'essere."48

Ecco un bel commentario di Xavier Tilliette a proposito del bisogno e délia
sua differenza dal desiderio, sul quale torneremo poi:

„La bontà è sinonimo del desiderio [...]. Scegliendo di chiamare desiderio
l'intenzionalità metafisica, Levinas è incorso coscientemente nel rischio del

controsenso, poiché la parola è caricata di un'eredità complessa e varia che si

ricollega, per altro, a Spinoza e a Kant, a Fichte e a Schelling, [...], a Blondel,
ma soprattutto a Freud. Ora, il desiderio metafisico non rientra affatto nell'or-
dine del bisogno [...]. Esso è il desiderio délia Trascendenza, inseparabile
dall'altro. Chi non ne ha fatto l'esperienza, chi non l'ha appreso dalla pura
visione délia Bontà, non saprà mai di che cosa si parla. È necessario che esso
sia stato rivelato, poiché l'ipseità non è capace di produrlo da sola; abbisogna
del contatto violento degli altri, per scatenarlo. Non attende niente, è esigente
in noi, senza limiti."49

Il Desiderio etico-metafisico rappresenta la possibilità estrema dell'umano,
che Lévinas considéra come il proprium dell'etica e anche la caratteristica di
fondo délia stessa religione, capace di portarci al di là dell'essere, oltre
l'ontologia.50 La collocazione del Bene al di sopra di ogni essenza sarebbe

quindi, secondo Lévinas, l'insegnamento più profondo - e definitivo - délia
filosofia. La separazione del Bene costituisce appunto la possibilità del

pensiero e dell'interiorità, di una relazione nell'indipendenza cioè. Il nostro
riprende allora il tema dell'infinito, con le chiavi d'interpretazione che gli
vengono dalla tradizione mistica ed ebraica: „Un infinito che non si chiude
circolarmente su se stesso, ma che si ritira dalla dimensione ontologica per

4^ Cf. PETROSINO, Silvano: Fondamento ed esasperazione. Genova: Marietti 1992, 28.
47 LÉVINAS: Totalità e infinito, 103.
48 LÉVINAS: Totalità e infinito, 104.
49 TILLIETTE, Xavier: Il discorso lancinante di Emmanuel Lévinas (15-30). In: La Civiltà

Cattolica 134 (1983/1), 18-19.
50 Cf. FERRETTI, Giovanni: L'intenzionalità metafisica del desiderio in Emmanuel

Lévinas. In: ClANCIO, Claudio (ed.à): Metafisica e desiderio. Milano: Vita e Pensiero 2003,
317.



Verità e giustizia 397

lasciare un posto ad un essere separato, esiste divinamente. Esso inaugura,
al di sopra délia totalità, una società."51 Il rapporto alla trascendenza divina
non la riduce quindi a una rappresentazione di Dio che Lo renderebbe
immanente; si esprime già nella relazione al volto dell'altro uomo.

Per precisare il suo linguaggio, il Nostro sostiene che „la società con Dio
non è un'aggiunta a Dio, né un venir meno dell'intervallo che sépara Dio
dalla creatura. In opposizione alla totalizzazione, l'abbiamo chiamata reli-
gione."52 Le accentuazioni linguistiche proposte mettono in risalto l'idea
secondo cui una religiosité che si libera troppo radicalmente dalla lettera
resta priva del necessario supporto di azioni concrete; si deve criticare
quindi un atteggiamento che supera i conflitti 'interiorizzandoli' in una
„purezza 'interiore' cosî facile a ritrovarsi e a giustificarsi al di qua o al di là
delle azioni."53 Lévinas propone l'esempio di Rabbi Eliezer che, moribondo
e circondato dai suoi discepoli, passa gli ultimi istanti délia sua vita a

parlare non del destino eterno che l'attende, délia „vita interiore", ma di
alcune leggi di purità e impurità; quindi, „ciö che devo fare è più importante

di ciô che mi è dato sperare" e „la purezza è fare precisamente
questo: la cura di preoccuparsi non già dell'insondabile purezza delle mie
intenzioni, ma delle regole oggettive délia purità."54 L'Infinito non è una
pura indeterminazione. „La limitazione dell'Infinito creatore, e la molte-
plicità sono compatibili con la perfezione dell'Infinito. Esse articolano il
senso di questa perfezione."55 Tutto cio che possiamo udire dalla parola di
Dio o possiamo dirgli ragionevolmente deve perciö trovare un'espressione
etica. Gli attributi di Dio sono i comandamenti che mi ordinano all'altro
uomo. „La via che conduce a Dio conduce ipso-facto - e non per soprappiù
- verso l'uomo."56

Il rapporto al volto altrui présenta questa struttura eccezionale délia
rivelazione di un senso senza contesto e anteriormente a ogni donazione di
senso. L'idea délia creazione s'associa a quella di un soggetto che accede a

una dimensione di senso che è per lui anteriore e esteriore. Rapportandosi
al volto che ordina e chiama, il soggetto lascia emergere all'interno di sé cio
di cui egli stesso non potrebbe essere l'origine. Taie è la struttura délia

creatura, la situazione d'un soggetto che non comincia da se stesso, che non
coincide mai con sé stesso e che si trova sempre già requisito dall'altro.57

Il concetto délia creazione esprime la gratuité del bene; annuncia un
Bene al di là dell'Essere.

53 LÉVINAS: Totalità e infinito, 105.
52 LÉVINAS: Totalità e infinito, 105.
53 LÉVINAS, Emmanuel: Dal sacro al Santo. Roma: Città Nuova 1985, 19.
54 LÉVINAS: Dal sacro al santo, 19.
55 LÉVINAS: Totalità e infinito, 105.
56 LÉVINAS, Emmanuel: Quattro letture talmudiche. Genova: Il Melangolo 1982, 35.
57 Cf. HAYAT, Pierre: Une philosophie de l'individualisme éthique. In: LÉVINAS,

Emmanuel: Liberté et commandement. Fata Morgana 1994, 15-16.



398 Elena Bugaite

„L'infinito apre l'ordine del Bene. [...] Ma l'ordine del Desiderio - délia relazione
tra estranei che non mancano gli uni agli altri, - del desiderio nella sua positività -
si afferma attraverso l'idea délia creazione ex nibilo. [...] L'idea di creazione ex
nihilo esprime una molteplicità non unita in totalità. [...] La creazione ex ttihilo
rompe il sistema, pone un essere al di fuori di qualsiasi sistema, cioè là dove la
sua libertà è possibile."58

La creazione pone ciö che diviene présente, posto nel présente; il présente
„posto" si sottrae perô da ogni presenza, da ogni presa, si sottrae dalla
presenza senza che per questo esso sia pura assenza. Lévinas parlerà a taie
proposito di passato, cosî come di passività, ma di una passività assoluta,
an-archica, senza alcun principio che sia per noi présente e quindi rappre-
sentabile in sé. Il concetto di creazione annuncia una uscita dalla legge del

présente, una curvatura verso un passato che non ha mai potuto essere
présente.59 Il tempo con la sua originaria diacronia ha la priorità sulla
sincronia dello spazio. La diacronia è dell'originario perché il tempo, che è

essenzialmente in riferimento al présente, viene sempre da un passato
immemorabile; il présente è sempre in ritardo.

„La creazione lascia alla creatura una traccia di dipendenza, ma di una
dipendenza senza simili: Bessere dipendente trae da questa dipendenza
eccezionale, da questa relazione, la sua indipendenza stessa, la sua esteriorità
al sistema [...]. L'essenziale dell'esistenza creata consiste nella sua separazione
nei confronti dell'Infinito."60

Per il Nostro, la parola di Dio è inscritta nel Volto Altrui, con una
espressione di debolezza e alio stesso tempo di esigenza. La Sua Parola esige
di me di essere responsabile dell'Altro; vi è qui una elezione e questa
responsabilità è inalienabile. L'elezione non è affatto un privilegio: è

piuttosto la caratteristica fondamentale délia persona umana, in quanto
moralmente responsabile. La responsabilità costituisce il principio di
individuazione.61 Il pensiero e la libertà vengono quindi dalla separazione e

dalla considerazione Altrui.
Il pensiero levinasiano secondo cui Dio «viene all'idea» nel volto

dell'altro indifeso e indigente che chiede aiuto significa che Dio viene
prima ancora che io possa pormi il problema délia sua esistenza. Proprio
nel volto dell'altro uomo, Dio viene a me, donandomi a me stesso

58 LÉVINAS: Totalità e infinito, 105-106.
59 Cf. PETROSINO, Silvano: Fondamento ed esasperazione, 130. J. Derrida osserva: „Se il

présente vivente, forma assoluta dell'apertura del tempo all'altro in sé, è la forma assoluta
délia vita egologica e se l'egoità è la forma assoluta dell'esperienza, allora il présente, la

presenza del présente e il présente délia presenza sono originariamente e per sempre vio-
lenza" (DERRIDA, Jacques: Violenza e metafisica, 168).

60 LÉVINAS: Totalità e infinito, 106.
61 Cf. LÉVINAS: Filosofia, giustizia e amore, 142-143.



Verità e giustizia 399

chiedendomi di ascoltarlo. Egli mi precede quindi sempre, senza che si

possa mai colmare questa distanza.62

CONCLUSIONE

Secondo Lévinas, due personalità importanti hanno influenzato pensiero
ebbraico in Lituania nei secoli precedenti (Elijah ben Solomon notto come
Gaon di Vilnius e poi Chaim Voloziner): il Giudaismo qui ha raggiunto il
punto più alto (non soltanto sotto l'aspetto spirituale, ma anche

intellettuale). Lévinas, esponendo il Giudaismo lituano, sottolinea non tan-
to gli aspetti mistici, ma piuttosto le domande, gli aspetti intellettuali,
sottolinea cosi il realismo e la riflessione.63

Sapiamo che in Francia approccio di Lévinas verso il Giudaismo era
incoraggiato come percorso intellettuale (studio dei scritti di rabbini, e

Talmud) soprattutto da Chouchani: nel 1947 Lévinas comincia uno studio
intenso di Talmud proprio con Chouchani, diventa il responsabile del Ecole
Normale Israélite Orientale. Questo potrebbe essere il periodo, grazie a

questi incontri, che ha incoraggiato Lévinas di esprimere, di „tradurre"
(senza tradire) la sua sensibilità ebbraica nel linguaggio délia filosofia greca.
Le letture Talmudiche di Lévinas si trovano in cinque libri.64

E da sottolineare l'influsso dei rabbini per il concetto di etica in Lévinas,
soprattutto per l'etica corne giustizia. Infatti, nei testi giudaici apparsi più
tardi, dopo la Totalità e Infinito, raccolti nel libro Difficile libertà, Lévinas

présenta etica appunto corne etica délia giustizia, i radici délia quale sono
nella disciplina rituale. Nella concezione etica di Lévinas proprio le frasi
délia Torah, e non filosofia con l'autosufficienza o l'autocosienza di Sé,

sono capaci di orientare la volontà.
Il concetto di etica, proposto da Lévinas, è essenzialmente nella linea

délia giustizia, perché radicato nella comprensione rabbinica dell'etica in
quanto opere di Giustizia (tzedekab) e bontà (gmillut basadim)-, si distingue
perciô dalla prospettiva di etica di Ovest in quanto ricerca del Bene
morale.65 E perciö costituisce un punto importante, fondamentale per un etica
rinnovata. Giustizia è il concetto al quale il Giudaismo dà la priorité nel
contesto piuttosto emotivo dell'attegiamento con l'Altro. Siccome amore
richiede giustizia, il rapporto con altro viene visto nell'ottica di rapporti
dell'Altro con il Terzo. Il Terzo è anche mio Prossimo.

62 Cf. SCHILLACI, Giovanni: Relazione senza relazione. Il ritrarsi e il darsi di Dio come
itinerario metafisico nel pensiero di Lévinas. Catania: Galatea 1996, 398-399.

63 Cf. MEIR, E: Buber's and Levinas's Attitudes Toward Judaism. In: Lévinas and Buber.
Dialogue and Difference (ed. Atterton, P. / Calarco, M. / Friedman M.) 2004 (133-156), 133.

64 Quatre lectures talmudiques. Paris: Minuit 1968; Du sacré au saint. Cinq nouvelles
lectures talmudiques. Paris: Minuit 1977; L'au-delà du verset. Lectures et discours
talmudiques. Paris: Minuit 1982; A l'heure des nations. Paris: Minuit 1988; e Nouvelles lectures
talmudiques. Paris: Minuit 1996.

65 Cf. PAZÈRAITÊ, AuSra: The Ethics ofJustice. In: Logos 40 (2005, Vilnius) 117-125.



400 Elena Bugaite

II pensiero originale di Lévinas è una apertura verso l'Altro. Potrebbe
essere letto come autore interreligioso interdisciplinare interculturale, uma-
no. Ha saputo prendere risorse dai sorgend che non finiscono.

Abstract
The aim of this article is to reach a more consistant acquaintance with
Emmanuel Levinas's thought and the perspective of his challenge. Attention
is focussed on ethics as the basis of authentic understanding. The originality
of Levinas' introspection is achieved mainly by analysing „Truth and
Justice" from Totality and Infinity. Levinas tried to translate the message of
Judaism and of Holy Scripture into philosophical language. That is why
listening to the Law is interwoven with thought, especially considering
ethical relations. At the centre of this article is the theme ofJustice. Levinas

argues that the Truth is founded on Justice. Therefore Ethics is the basis for
Understanding. Moreover, this paradoxically new attitude, that ethics is the

first philosophy - that is, true and real metaphysics - does not leave us on a
horizontal perception of ethics and of humanity. Our irrevocable responsibility

in regard to the Other and the ethical desire of Infinity clearly
transmit to us vertical, transcendental resources.


	Verità e giustizia, seprarazione e assoluto in Totalità e infinito di Emmanuel Lévinas

