Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Verita e giustizia, seprarazione e assoluto in Totalita e infinito di
Emmanuel Lévinas

Autor: Blgatié, Elena

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761208

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761208
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ELENA BUGAITE

Verita e giustizia, separazione e assoluto
in Totalita e infinito di Emmanuel Lévinas

All’occasione del centenario della nascita di Emmanuel Lévinas (1906-
1995), si & sviluppato un interesse particolare per il suo pensiero. L’impor-
tanza di questo autore non sorge perd solo da e non finisce solo con i
numeri o con qualche data da celebrare. La sfida proposta dal pensiero di
Emmanuel Lévinas non segna soltanto il nostro presente, universalmente e
sempre da ripensare, ma apre un percorso verso un futuro di speranza. La
speranza ¢ infatti un segno della liberta. Il discorso etico si articola infatti,
prima di tutto, come possibilita dell’agire che, responsabile, ¢ chiamato per
un futuro. Emmanuel Lévinas invita a interrogarci sulla possibilita di una
etica quale filosofia prima. Per lui, 'etica & la metafisica stessa, in quanto
fonda ’unica filosofia possibile, 'unica conoscenza autentica.

Lévinas chiama metafisica o etica il movimento positivo che va al di la
del disprezzo o del misconoscimento dell’altro, ma anche al di la della sua
comprensione o conoscenza solamente intellettuale. La trascendenza meta-
fisica ¢ infatti desiderio. Il modo di Lévinas di considerare la realta non ¢
deduttivo. Mettendo in rilievo il desiderio che, impegnandosi nei fenomeni
stessi, va verso il bene, il Nostro sottolinea che il vero non puo essere
trattato a prescindere dal bene; la bonta dell’appello viene sempre prima di
me ed ¢ sempre pit grande della mia unica risposta possibile, che & di pren-
dere la responsabilita dell’Altro.

Lévinas ha cercato di tradurre il messaggio del Giudaismo e della Sacra
Scrittura nel linguaggio filosofico. Il suo ascolto della Legge e il suo pen-
siero filosofico si svolgono in uno stile sinuoso e continuamente interrotto,
mettendo cosi in rilievo esigenza di pensare cio che sta al di la del
pensiero. La sua biografia illustra il modo della sua filosofia. Questo pensa-
tore lituano emigra in Russia, Germania e Francia; la sua filosofia ¢ ugual-
mente nomade, andando al di 1a di ogni confine. Il pensiero di Lévinas
invita radicalmente a lasciare il nostro ,io“, a uscire da casa nostra (chez
sot), a lasciare il nostro posto sotto il sole.!

Lévinas ha trascorso la sua giovinezza in Lituania, punto d’incrocio e di
sintesi tra la cultura analitica dell’Occidente e la spiritualita intuitiva
dell’Oriente. Il suo sforzo filosofico ha voluto inoltre manifestare un’armo-
niosa coesione tra la cultura ebraica segnata profondamente dall’insegna-
mento di Gaon di Vilnius (1720-1797), alcune caratteristiche fondamentali

1 All’inizio di Altrimenti che essere (pp. VII), Lévinas cita Pascal: wE qui il mio posto al
sole‘. Ecco I’inizio e 'immagine dell’usurpazione di tutta la terra®. Pensieri, 225.



Verita e giustizia 381

del popolo lituano quali la tolleranza (e il cosmopolitismo) fin dai tempi di
Vytautas (XIV s.), la profonda partecipazione al dolore altrui insegnata
dalla letteratura classica russa di Dostoevskij, Solovjov, Tolstoi e altri. A
tutto cio, aggiungiamo infine il metodo fenomenologico con I'impronta di
Husserl e di Heidegger (anche se in seguito la sua riflessione se ne allonta-
nera).2

In questo articolo, affronteremo prima di tutto il tema della connessione
della verita e della giustizia. Lo scopo principale ¢ di riflettere ed eviden-
ziare ’approccio originale (ed originante) di Lévinas. Infatti, egli propone
un altra lettura del tema della verita, cioé della veritd come fondata
piuttosto sulla giustizia. Questa prospettiva € come un’assi del pensiero
levinassiano: il suo approccio & non soltanto teoretico o dialogico, ma
piuttosto in-vocante, pro-vocante la responsabilita etica. Lévinas indica
I’etica come filosofia prima, come una vera metafisica.

Emmanuel Lévinas tratta del rapporto della verita con la giustizia alla
fine della prima sezione di Totalita e infinito (,Il Medesimo e I’Altro®),
mettendo in evidenza che la verita presuppone la giustizia. Questo testo,
intitolato ,,Verita e giustizia“ e che commenteremo adesso passo dopo
passo, chiarisce in che modo la giustizia costituisce un concetto fonda-
mentale per il Nostro. L’autore analizza diversi aspetti che contribuiscono
ad arricchire il senso del suo concetto di giustizia. Distinguiamo sei passi
che raggiungono progressivamente la meta. 1) Intraprendendo il suo cam-
mino con Cartesio, Lévinas sottolinea una certa ‘anarchia’ nella rappresen-
tazione della realta, cogliendo sicuramente un aspetto della realta che non ¢
solo fenomenico; si nota qui una certa ambiguita costitutiva di ogni spetta-
colo, di ogni apparenza. 2) Lévinas introduce poi il tema dell’,,espressione®
quale principio. 3) Invita in seguito a riflettere sul legame tra il cogito e gli
Altri. L’autore presenta poi una indagine intorno a diversi aspetti del
linguaggio, particolarmente 4) il rapporto del linguaggio e della oggettivita
e 5) la relazione del linguaggio e dell’attenzione. 6) Viene infine I’aspetto
pitt importante per il nostro tema, la connessione tra il linguaggio e la
giustizia.

E interessante osservare gia adesso che il tema del linguaggio serve da
chiave per pensare la giustizia in una prospettiva nuova; la nostra atten-
zione si concentrera soprattutto sul questo rapporto del linguaggio e della
giustizia che Lévinas ripensa originalmente.

2 11 fatto interessante & che nel 1933 nella rivista lituano Vairas veniva pubblicato I'unico
articolo di Lévinas scritto in lituano: Il concetto della spiritualita nella cultura francese e
tedesca. In questo articolo Lévinas appare un osservatore acuto e distaccato. La chiave di
lettura per comprendere tale atteggiamento, secondo A. Valevicius, & data proprio dall’in-
flusso del pensiero dell’Europa Orientale (Cf. VALEVICIUS, Andrius: Emmanuelis Levinas —
filosofas i§ Lietuvos [Emmanuel Lévinas — filosofo dalla Lituania). In: Naujasis Zidinys 11
[1995] 822-823). L’autore sostiene che le prime fonti della filosofia di Lévinas sono poco
conosciuti, soprattutto quanto al contesto pitt ampio dell’Europa (Cf. VALEVICIUS, Andrius:
From East to West. In: From the Other to the Totally Other. The Religious Philosophy of
Emmanuel Levinas. New York: Peter Lang 1988, 147-155).



382 Elena Bugaite

1. VERITA E GIUSTIZIA

Per entrare nel discorso sulla verita e la giustizia, consideriamo alcune note
che un critico di Lévinas — Silvano Petrosino — propone sulla verita stessa. E
prima di tutto importante riconoscere la necessita di parlare, non soltanto
di una dottrina di Platone sulla verita e anche di una dottrina heideggeriana
sulla veritd, ma anche di una dottrina di Lévinas sulla verita. Piu delle
precedenti, questa idea pud perO apparire esagerata, poiché il tema della
veritd non costituisce uno dei temi centrali del Nostro; resta infatti al
secondo piano rispetto alla riflessione sui concetti di etica, di responsa-
bilita, di unicita, ecc. Non sembra che si possa dire che, in Lévinas, la
nozione di verita costituisca una tematica esplicitamente elaborata e esplici-
tata, cid che avviene invece senza dubbio nel caso dei altri termini che
abbiamo elencato rapidamente adesso. Tuttavia, la riflessione su questa
nozione, tale quale si trova sviluppata nei testi di Lévinas, permettera forse
di cogliere meglio il movimento del pensiero essenziale che caratterizza la
sua opera, vale a dire la torsione e ’esercizio del linguaggio e della logica
che vi sono proprii. Si potra quindi dire che la riflessione sulla verita ¢
precisamente ci0 che permette di cogliere il modo piu originale del fieri
della sua opera. Percio, si trattera meno di individuare il detto di Lévinas
sulla verita quanto di ricercare e di comprendere a quali problemi, a quali
esigenze, a quali necessitd, a quali speranze questo detto vuole proporre
una risposta.3 Si puo sottolineare che, proprio in questo passo ,Verita e
giustizia®, Lévinas sottolinea il carattere estremamente dinamico, si
potrebbe dire anche euristico e pratico, cioé etico, della verita in quanto
fondata sulla giustizia, la quale sorge attraverso I’appello, il ,dire” del
linguaggio.

Percio, riflettendo il cambiamento al quale ’opera di Lévinas sottomette
I’idea di verita, possiamo chiedere perché la verita non sarebbe pensabile
come ,verificazione®, o come ,testimonianza“ e enfasi della verita in quan-
to rivelata. L’etica ¢ infatti il vero piano dell’autenticita, il quale implica la
presenza di un ,io“ che, in luogo di avere visione o conoscenza della verita,
ne & il ,testimone®. Il linguaggio non ¢ infatti soltanto uno scambio di segni
verbali. Lévinas vi sottolinea I’evento di un incontro, vi sottolinea il ,,dire*
in atto e meno il detto in fatto (vale a dire il contenuto o il significato).

Il capitolo intitolato ,,La verita presuppone la giustizia® comincia pro-
ponendo alcune domande che evidenziano la chiusura della certezza della
verita che rimane non-dialogica, percid ingiusta o, per meglio dire, che non
avviene ancora al livello della giustizia.

3 Cf. PETROSINO, Silvano: L’Idée de vérité dans l'ceuvre d’Emmanuel Lévinas. In:
GREISCH, Jean / ROLLAND, Jacques (eds.): Emmanuel Lévinas, L’éthique comme philosophie
premiére, Colloque de Cerisy-la-Salle (23 aofit-2 septembre 1986). Paris: Editions Du Cerf
1993, 103-130 (106).



Verita e giustizia 383

»Chi puo punire Pesercizio della liberta del sapere? O, piu esattamente, come
puod mettersi in questione la spontaneita della liberta che si manifesta nella
certezza? La veritd non & correlativa ad una libertd che & al di qua della
giustizia, dato che ¢ la liberta di un essere solo?“4

L’etica secondo Lévinas non si realizza nell’esercizio della liberta del sa-
pere, in quanto chiusa in sé. Perché? L’etica, come gia notato prima, viene
detta da Lévinas ,filosofia prima“. Facciamo pero attenzione al fatto che la
stessa espressione ,filosofia prima®“ segnala anche un modo di speculazione
e d’interrogazione critica. Si pud supporre che la scelta di questa es-
pressione non ha nulla d’innocente né di fortuito. E infatti impossibile non
ricordarsi dell’attenzione del Nostro a Husserl e al modo con cui questi
giustificava la fenomenologia nelle prime pagine del corso che porta lo
stesso titoloS di Filosofia prima (Erste Philosophie [1923/24]). Negli scritti
filosofici di Lévinas, il termine ,etica“ appare infatti meno quale categoria
della pratica di una ,condizione di possibilita“, un presupposto, un
orizzonte originario per tutta la vita sociale. Il fatto che si dica dell’etica
che ¢ la ,filosofia prima“ significa, in termini fenomenologici, che essa
costituisce il fondamento (o lorizzonte) trascendentale di tutta attivita
umana.

Per Lévinas, la verita ,nel rischio dell’ignoranza, dell’illusione e
dell’errore non colma la ,distanza‘, non culmina nell’unione del conoscente
e del conosciuto, non culmina nella totalita“; ,é cercata nell’altro, ma da
parte di chi non manca di niente, [...] sorge la dove un essere separato
dall’altro non vi si immerge ma gli parla“é. L’autore sottolinea cosi che il
discorso sulla verita non pud essere soltanto teorico; ’etica costituisce in
realta un appello a incamminarci sulla via della verita. E deve essere cosi
perché la verita ¢ preceduta dalla giustizia. Il tema della parola e del
linguaggio si inserisce qui; verra approfondito in vari modi da Lévinas, ge-
neralmente in conformita con questo passo. In quanto parola e sguardo, il
volto non & del mondo, poiché apre ed eccede la totalita. Per questo, segna
il limite di ogni potere, di ogni violenza e ’origine dell’etica.

Secondo Lévinas, se la giustizia non sta alla radice o al fondamento della
verita, verra troppo tardi e non cambiera nulla, sara solo aggiunta e non
sorgera dall’incontro etico. Alcuni aspetti del tema del ,terzo“, in cui si
precisera il rapporto dell’etica e della politica, saranno sicuramente impor-
tanti a proposito; vi viene evidenziato infatti un equilibrio ,,oggettivo“, che
verra approfondito piu tardi in Altrimenti che essere.

4 LEVINAS, Emmanuel: Totalita e infinito. Milano: Jaca Book 1980, 89.

5 Cf. GREISCH, Jean / ROLLAND Jacques: Présentation. In: Emmanuel Lévinas. L’éthique
comme philosophie premiére, 7-10 (8).

6 LEVINAS: Totalita e infinito, 59-60.



384 Elena Bugaite

L’anarchia dello spettacolo: lo spirito maligno

All’inizio della sua analisi, Lévinas propone una critica della tematica mo-
derna della rappresentazione concepita in chiave di ,spettacolo“ e che si
appoggia su Cartesio.

»,Lo spirito maligno non si manifesta per dire la sua menzogna; resta, come
possibile, dietro le cose che hanno tutta I’aria di manifestarsi per davvero. La
possibilita della loro caduta al livello di immagini o di veli, codetermina la
loro apparizione come puro spettacolo e annuncia il recesso in cui si nasconde
lo spirito maligno. Da qui, la possibilita del dubbio universale che non & un
caso personale accaduto al solo Cartesio.“”

La possibilita di una rappresentazione che sia solo uno spettacolo &
costitutiva dell’apparizione come tale. Husserl ritrovera la stessa situazione
equivoca nell’ essenziale incompiutezza di auto-presentazione.

In un altro testo, Lévinas sostiene pero che:

»1l cartesianismo ha fato uscire il pensiero fuori dall’immanenza, non riferirsi
piu all’idea dell’essere, sebbene questa idea dell’essere suggerisse una alterita.
Cartesio ha fato esplodere I'immanenza grazie all’idea dell’infinito. Questa
idea & per eccellenza inadeguata giacché essa consiste in qualche modo nel
pensare pit di quanto non pensi. Questo non suggerisce, dunque, che la
comprensione dell’essere non & opera pit profonda del pensiero e non ci
conduce verso 'ultimo segreto della soggettivita: che in conformita a Platone
e a Plotino che osavano porre, contro tutto buon senso, qualcosa al di la
dell’essere, I’idea d’essere & pin giovane che 'idea dell’infinito? che la filoso-
fia non puo rinchiudersi nel primato dell’ontologia [...]? e che I’intenzionalita
non & I'ultima relazione spirituale (ragione del senso)?“$

Il termine ,,infinito* enuncia questa rottura della coscienza; oltrepassa ogni
intesa limitata dal mondo e infrange ogni chiusura della verita. Lévinas in-
dica ancora altrove come si sviluppa la dinamica propria dell’Infinito che
non si fonda né si esaurisce nella comprensione stabile dell’ontologia:

»nel discorso di Totalita e Infinito non & stato dimenticato il fatto memorabile
che, nella sua terza Meditazione di filosofia prima, Descartes incontrasse un
pensiero, una noesi che non era a misura del suo noema, del suo cogitatum.

7 LEVINAS: Totalita e infinito, 89-90.

8 LEVINAS, Emmanuel: Transcendance et hauteur (51-99). In: Liberté et commandement.
Parigi: Fata Morgana 1994, 75-76 (I’articolo prima volta publicato in 3 (1962) in : Bulletin
de la société frangaise de philosophie): ,Le Cartésianisme fait sortir la pensée hors de
’immanence, non pas en se référant a I'idée de I’étre, bien que cette idée de I’étre suggere
une altérité. Descartes fait éclater I'immanence grice a 'idée de I’infini. Cette idée est, par
excellence, inadéquate, car elle consiste en quelque fagon a penser plus qu’elle ne pense. Ne
faut-il pas penser, dés lors, que la compréhension de I’étre n’est pas 'ceuvre la plus intime de
la pensée et ne nous meéne pas vers l'ultime secret de la subjectivité: que conformément a
Platon et a Plotin qui osaient poser, contre tout bon sens, quelque chose au dela de I’étre,
I’idée de I’étre est plus jeune que I’idée de I’infini? que la philosophie ne peut pas s’enfermer
dans le primat de Pontologie [...]? et que [lintentionnalité n’est pas [l'ultime relation
spirituelle?



Verita e giustizia 385

Un’idea che dava al filosofo abbagliamenti invece che situarsi nell’evidenza
dell’intuizione. Pensiero pensante pilt — o pensante meglio — di quanto non
pensasse secondo la veritd. Pensiero che rispondeva anche con adorazione
all’Infinito di cui era il pensiero [...]. Filosofia come amore dell’ amore. Sa-
pienza che il volto dell’altro uomo insegna!“?

Si evidenzia in questo contesto ’ambiguita dell’,,apparire silenzioso®, mo-
strando I'impossibilita pratica del linguaggio e della giustizia nelle situa-
zioni in cui non si inizia nulla, che sono propriamente le situazioni dell’i/ y
a. Lévinas concentra tutta la sua attenzione sull’essere in quanto indivi-
duale. Essere senza identita individuale & detto da lui ,c’¢* (il y a), un
verbo ,anonimo“. Il silenzio puo essere dell’anonimo, quanto il discorso
dell’sl y a. 11 seguente passo — sul dubbio che pone in questione la sincerita
di cio che appare — mette in risalto una situazione che Lévinas descrive in
altri testi come essendo quella dell’ i/ y a, del neutro, dell’impersonale,
dell’anonimo, anteriormente al sorgere del soggetto, prima dell’incontro
con I’Altro:

»Come se in questa apparizione silenziosa ed indecisa si mentisse una
menzogna, come se il pericolo dell’errore provenisse da un inganno, come se
il silenzio non fosse che la modalita di una parola. Il mondo silenzioso & un
mondo che ci viene da altri, foss’anche lo spirito maligno [...]. Il silenzio non
¢ una semplice assenza di parola [...]. E 'inverso del linguaggio: I’interlo-
cutore ha dato un segno ma si & sottratto a qualsiasi interpretazione — e qui &
il silenzio che spaventa [...]. L’inverso del linguaggio & come una risata che
cerca di distruggere il linguaggio, risata [...] nella quale la mistificazione segue
la mistificazione, senza mai fondarsi su una parola reale, senza iniziare mai.“10

Si nota qui la necessita di una certa ,verticalita®, aspetto importante che
sara approfondito pit tardi quando si ripensera la trascendenza, nel capi-
tolo di Totalita e infinito che trattera della separazione e dell’assoluto. A
causa di questa trascendenza, Lévinas sostiene che I’intenzionalitd della
coscienza o I'immanenza del noéma alla noésis non puod essere I'ultima
ragione del senso. Dopo il neutro il y a, sorge la soggettivita e allo stesso
tempo il riconoscimento dell’Altro incontrato. Attraverso I’espressione si
esce dall’immanenza chiusa.

L’espressione é il principio

»L’ambivalenza dell’apparizione & superata dall’Espressione, presentazione
d’altri a me, evento originario del significato. Comprendere un significato,
non vuol dire andare da un termine della relazione ad un altro, cogliere, in
seno al dato, delle relazioni. Ricevere il dato — & gia riceverlo come insegnato
— come espressione d’Altri.“11

9 LEVINAS, Emmanuel: Totalita e infinito. Prefazione all’edizione tedesca. In: Tra noi.
Saggi sul pensare — all’altro. Milano: Jaca Book 1998, 266.

10 LEVINAS: Totalita e infinito, 90-91. Il corsivo & mio.
11 LEVINAS: Totalita e infinito, 91.



386 Elena Bugaite

Per Lévinas I’Altro e le sue espressioni sono di importanza essenziale, ma in
un modo differente di un Martin Buber. Secondo il nostro autore, I’Altro &
infatti il principio della ricchezza del fenomeno stesso. In cid, Lévinas si
pone piuttosto erede di Hermann Cohen; un testo del 19685, intitolato
,Enigma e fenomeno®, lo manifesta chiaramente. Nella sua opera del 1904
Ethik des reinen Willens, trattato segnato dal neo-kantismo, Hermann
Cohen vuole provare che le scienze etiche e le scienze giuridiche dipendono
le une dalle altre. Cerca di elaborare una costruzione trascendentale che
raggiunga tutte le sfere dell’'umanita. L’etica deve fornire la base scientifica
delle scienze umane, in mezzo alle quali il diritto occupa il posto pin
importante. In questo modo Cohen intendeva sorpassare la dissociazione
kantiana tra legalita e moralita.

Nell’articolo del 1965 ,Enigma e fenomeno“, ,Autrui“ & inteso da
Lévinas a partire dall’infinito; ci rimanda infatti a un’anteriorita originaria,
la quale non diventera mai una presenza, non si incarnera mai. Il rimando ¢
perd del tutto incarnato, poiché l'infinito ,sollecita attraverso un volto,
termine della mia generosita e del mio sacrificio. Un Tu si inserisce tra I'lo
e I’Egli assoluto®“.12 Si capisce quindi che ,autrui® impone un’assimetria
essenziale tra me e lui gia al livello dell’esperienza sensibile; egli ¢ pin
prossimo di Dio che di io. Lévinas tenta cosi di far coesistere radicalmente,
nella nozione di awutrui, una eredita fenomenologica, che riesamina
profondamente, e una dimensione etico-religiosa che, per lui, é iniziale.13

»L’interlocutore non potrebbe essere dedotto, infatti la relazione tra lui e me
¢ presupposta da ogni prova [...]. Questa relazione & gia necessaria perché un
dato appaia come segno, come segno che segnala un parlatore quale che sia il
significato di questo segno e anche se fosse per sempre indecifrabile®.14

Prima di tutto, dunque, Lévinas evidenzia I'importanza e la trascendenza
del ,chi® parla o ,,a chi® viene indirizzata la parola; il ruolo del segno, del
significato sorge solo dopo. Infatti, la parola é fatta per essere ascoltata: si
indirizza all’altro. Percio essa non si esaurisce nelle sole intenzioni esplicite
di significazione che I’animano: coinvolge la totalita del soggetto. Se la
parola ¢ audibile quale parola, & perché essa non ¢ solamente una parola di
un soggetto autonomo e isolato, ma una parola significativa intersoggettiva.
Prima di significare qualcosa, il linguaggio significa per qualcuno.1$

12 LEvINAS, Emmanuel: Enigma e fenomeno. In: Scoprire I'esistenza con Husserl e
Heidegger. Milano: Jaca Book 1998, 251.

13 DE LAUNAY, Michel: Mitmensch. In: CASSIN, B. (ed.): Vocabulaire européen des
philosophies. Paris: Seuil 2004, 811.

14 LEVINAS: Totalita e infinito, 91.

15 E leggitimo paragonare due autori talmente diversi come E. Lévinas e J. Lacan (che
appartengono tutti ¢ due al periodo contemporaneo della filosofia in Francia); uno stesso
accento posto sulla relazione tra i soggetti li accomuna sicuramente, sebbene rimane proble-
matico il carattere di questo rapporto intersoggettivo. Abbiamo gia notato che in Lévinas il
rapporto tra I'io e I’Altro non & simmetrico; non ¢ neanche, se cosi si puo dire, orizzontale.



Verita e giustizia 387

Soltanto dopo aver evidenziato la necessita della relazione nel lin-
guaggio effettivo, nello scambio di parole, si pud parlare del segno e del
significato. Essi vengono colti grazie a, e in luce di questa relazione. ,,Chi si
segnala con un segno come significante questo segno non & un significato
del segno ma lascia il segno e lo da. La donazione rinvia al donatore, ma
questo rinvio non & la causalita come non ¢ il rapporto del segno al suo
significato®.16

Tornando a questo punto sul ruolo del cogito nel pensiero di Lévinas,
Baccarini evidenzia la sua incongruita. Il termine ,incongruita“ non appar-
tiene forse al lessico levinassiano; risuona pero in esso la contraddizione
centrale per Lévinas dell’attivita del cogito che si rovescia in passivita,
dell’intenzionalita che scopre al suo fondamento un non intenzionale sorto
dalla sola soggettivita. D’altronde, sta qui il punto maggiore del dissenso di
Lévinas nei confronti del fondatore della fenomenologia contemporanea.

»Il cogito, la coscienza non & adeguata a se stessa, I’identita nella sua struttura
profonda resta non identificata, non-identita, irraggiungibile passivita, luogo
utopico di origine di nuove modalita di dire il senso di cio che ¢, proprio per
cio, im-presentabile, non potendo divenire noema di una noesi. L’incongruita
¢ I’accertamento dell’impossibilita di riposare tranquillamente su di sé nella
propria soddisfazione.“17

Se non si coglie I'incongruita segnalata da Baccarini, la riflessione rische-
rebbe di essere portata in un vortice che non conosce alcun fine:

»11 dubbio circa gli oggetti implica I’evidenza dell’esercizio stesso del dubbio
[...]. In realta, nel cogito, il soggetto pensante che nega le proprie evidenze,
porta all’evidenza quest’opera di negazione, ma ad un livello diverso da quello
in cui ha negato. Ma soprattutto porta all’affermazione di un’evidenza che
non ¢ affatto affermazione ultima od iniziale, perché, a sua volta, puod essere
messa in dubbio. E, allora, ad un livello ancora pitt profondo che viene affer-
mata la verita della seconda negazione, ma, una volta di pin, come cid che non
sfugge alla negazione.“18

Il cogito e Altri

Si abbozza cosi un movimento di discesa verso un abisso sempre piu pro-
fondo, in cui si pud riconoscere cio che altrove si chiama c¢’¢ (il y a). Ma
questo orientamento ad infinitum non & senza insegnarci diversi aspetti
essenziali dell’,io“. Possiamo chiarire il significato di questo orientamento
alla luce di alcune esperienze dell’infanzia, quelle della notte e della soffe-
renza, anche ’esperienza limite della morte che, opponendosi a Heidegger,

Scopriamo pero nel pensiero di entrambi gli autori un accento posto su ‘chi’ parla e ‘a chr’
parla, prima di trattare il ‘che cosa’ viene detto.

16 LEVINAS: Totalita e infinito, 91-92.

17 BACCARINI, Emilio: Introduzione. L’altro im-presentabile. Amore e/o giustizia. In:
LEVINAS, Emmanuel: Tra noi. Milano: Jaca Book 1998, 9-25 (12).

18 LEVINAS: Totalita e infinito, 92.



388 Elena Bugaite

Lévinas commenta cosi: ,non ¢ [I’esperienza] del puro niente. Non c’¢ piu
né questo né quello, non ¢’¢ ,qualcosa’. Ma questa assenza universale €, a
sua volta, una presenza, una presenza inevitabile“.1? L’impossibilita di
un’esperienza del nulla diviene I’esperienza dell’impossibilita del nulla del
c’é. Similmente,

»C’¢ nella sofferenza I’assenza di ogni rifugio. Essa é il fatto di essere diretta-
mente esposti all’essere. E fatta dell’impossibilita di fuggire e di tirarsi indie-
tro. Essa & il fatto di esser presi nella stretta della vita e dell’essere. In questo
senso, la sofferenza ¢ I'impossibilita del nulla.*“20

Lévinas conferma la sua tesi essenziale in Etica e infinito:

»10 insisto sull’impersonalita dell’,il y a‘; ,il y a° come ,piove‘o ,fa notte‘. E
non c¢’¢ né gioia né abbondanza: un brusio che ritorna dopo ogni negazione di
questo brusio. Né nulla né essere. Talvolta, io uso I’espressione: il terzo esclu-
so. Di questo ,il y a‘ che persiste non si puo dire che ¢ un evento dell’essere.
Non si puo dire che ¢ il nulla benché non ci sia nulla.“21

Lévinas contesta percid che un esistente possa sorgere da una tale esistenza
neutra e impersonale, da questo campo di forze anonime che dice I’es-
pressione il y a. ,,Nel suo rifiuto di assumere una forma personale, I'il y a &
I’,essere in generale® “.22 C’¢ quindi per Lévinas un’esperienza della neu-
tralita dell’essere che & identicamente I’'impossibilita radicale di un qualche
porre-se-stesso ma al tempo stesso I'impossibilita di farla finita: dobbiamo
percio riconoscere qui ’esperienza di ogni passivita radicale.

Lévinas sostiene che il cogito cartesiano non risulti da un ragionamento
nel senso corrente del termine, né si manifesti in un’intuizione. Cartesio si
impegnerebbe infatti in un’opera di negazione infinita, seguendo in movi-
mento di discesa verso ’abisso che trascina vertiginosamente il soggetto
incapace di fermarsi. L’io, nella negativita che manifesta il dubbio, rompe
ogni partecipazione, non trovando, neanche nel semplice cogito, una causa
o una ragione d’arresto.23

L’intenzionalita non esaurisce quindi le possibilita della significazione.
La

»trans-discendenza‘ all’origine delle modalita del sapere contesta radical-
mente lo statuto della coscienza e apre uno spazio non rappresentativo per la
trascendenza, un luogo non-luogo in cui I’idea d’Infinito apparsa nel volto
altrui risveglia Iio. Qui é 'origine della tesi per cui ’etica viene prima del
sapere. Scartando ogni teoria ,idealistica® della soggettivita, Lévinas si oppone

19 LEVINAS, Emmanuel: Dall’esistenza all’esistente. Genova: Marietti 1986, 50.
20 LEVINAS, Emmanuel: Il Tempo e I’Altro. Genova: Il Melangolo 1993, 41.

21 LEVINAS, Emmanuel: Etica e Infinito. Roma: Cittad Nuova 1984, 67-68.

22 LEVINAS: Dall’esistenza all’esistente, 50.

23 Cf. LEVINAS: Totalita e infinito, 92.



Verita e giustizia 389

a una visione concettuale della rappresentazione, ipotizzando una sorta di
,intenzionalitd incarnata‘.“24

Come I’idea di Cartesio dell’infinito & posta in me, cosi io stesso non posso
assumere |’alterita, la cui realta ¢ un infinitezza che eccede qualsiasi capa-
cita. In questo rapporto io sono totalmente consumato, svuotato. Questo &
la kenosis dell’lo. Lévinas sostiene percio che non sono io, ma ¢ I’Altro che
puo dire si. Da lui viene ogni affermazione. L’autore nota che Cartesio
possiede I'idea dell’infinito e pud quindi misurare sin dal principio il
ritorno dell’affermazione dietro la negazione; ma possedere I'idea dell’infi-
nito significa aver gia accolto Altri.25 Anche se Cartesio non tematizza una
simile accoglienza, ¢ pero essenziale e fondatrice della propria riflessione.

Oggettivita e linguaggio

Veniamo alla connessione dell’oggettivita e del linguaggio, Lévinas nota che
il significato ¢ sempre colto al livello di una relazione. Per tutta la filosofia
occidentale infatti, intelligenza dell’intelligibile appare come un movimen-
to e mai come una intuizione diretta. Husserl pero, introducendo I'idea di
una significazione e di una intelligibilita intrinseca al contenuto delle parole
come tale, della luminosita del loro contenuto, suppone che ci sia una si-
mile intuizione. Ma non é certo che questa auto-rappresentazione luminosa
della significazione possa avere di per sé un senso. L’idealismo, la Sinnge-
bung, ad opera del soggetto, sarebbe il colmo del realismo del senso. Ma a
questo modo di vedere le cose, Lévinas oppone I’idea che la significazione
si mantiene solo nella rottura dell’unita dell’essere soddisfatto. La coscienza
stessa deriva da questa rottura2é, la quale si radica in ultima analisi nella
presenza altrui. Infatti, ,I’oggettivazione da parte di un altro & resa possi-
bile dal desiderio della coscienza di essere riconosciuta.“27

L’oggettivita si pone in un discorso, che ¢ un intra-ttenimento che
propone il mondo. Questa proposizione & tenuta tra due punti che non
fanno sistema, cosmo, o totalita. L’oggettivita dell’oggetto e il suo signifi-
cato provengono percio dalla comunicazione in linguaggio. Il segno sensato
rinvia ad un significante, ma non significa il significante come significa il
significato. Il significante, quello che emette il segno ¢ di faccia, nonostante
I’interposizione del segno, e non si propone come tema. Puo certo parlare
di sé — ma allora si annuncia come significato e quindi a sua volta grazie
all’intermediario di un segno. Altri, il significante, si manifesta nelle parole
parlando del mondo e non di un sé fuori del mondo, si manifesta cioé propo-
nendo il mondo e tematizzandolo. La tematizzazione indica poi gli Altri e ne

24 CosTA, Vincenzo / FRANZINI, Enrico / SPINICCI, Paolo: La fenomenologia. Torino:
Einaudi 2002, 282.

25 Cf. LEVINAS: Totalita e infinito, 92.
26 Cf. LEVINAS: Totalita e infinito, 94.

27 CORTELLA, Luigi: Riconoscimento e solidarieta. In: Fenomenologia e societa 2 (2005),
3-19.



390 Elena Bugaite

manifesta la presenza come da dietro. Ancora una volta I"autore approfon-
disce qui I'importanza del rapporto, pin precisamente I'importanza dell’a chi
¢ rivolta la parola, la proposizione. La domanda filosofica piu radicale non
echeggia solo lo stupore, ma la presenza di colui al quale si rivolge. La
proposizione, nella sua essenza logica piu essenziale, si situa in un campo
teso tra delle domande e delle risposte.28 In questa stessa linea, la
drammaticita della morte viene letta metaforicamente da Jacques Derrida
quale non-risposta. Questa non-risposta, o il volto che diventa maschera
senza espressione, costituisce 1’origine dello scandalo che provoca la morte
altrui.

Basta essere attenti al fatto che non c¢i sia alcuna domanda se no nel
linguaggio. Ogni domanda é& gia linguaggio. Si dovra riconoscere che
’essenza del linguaggio sta nella sua struttura d’interpellazione e di
vocazione. L’'uomo ¢ un essere dotato di linguaggio, un soggetto che in
questo senso si indirizza ad altri. Ma che sara il tipo di soggetto che la
struttura del linguaggio comporta intrinsecamente? Secondo Lacan, la sco-
perta che I'inconscio sia strutturato come un linguaggio ¢ stata decisiva. Le
ricerche recenti in filosofia del linguaggio, conferma Lévinas, hanno
sottolineato I'importanza fondamentale di quest’ultimo per tutto cio che
riguarda il pensiero stesso, rendendo familiare I'idea che ci sia una solida-
rietd profonda tra il pensiero e la parola e giudicando mitica la concezione
di un pensiero anteriore alla mediazione della parola.

Lévinas accetta i risultati delle ricerche contemporanee e individua nel
linguaggio inteso come Detto (Dit) il luogo di costituzione dell’oggettivita
dell’oggetto. Contrariamente all’idea di Husserl, egli sostiene che le parole
esprimono un senso predeterminato, ma costituendo anche e identificando
allo stesso tempo quel senso in un rapporto di comunicazione.29

»La proposizione ¢ gia un segno che si interpreta, che porta con sé la propria
chiave [...]. E appunto la presenza dell’Altro nella proposizione, la presenza di
quello che puo portare aiuto al proprio discorso, il carattere di insegnamento
insito in ogni parola. Il discorso orale & la pienezza del discorso.“30

Indicando una cosa, la indico ad Autrui, la libero quindi dal mio unico uso.
La cosa diviene cosi tema. Tematizzare ¢ offrire il mondo ad Autrui
attraverso la parola. La significazione ¢ quindi comunicazione. La possibi-
lita della comunicazione diviene la possibilita stessa del linguaggio e quindi
del pensiero. Secondo Lacan un significante rappresenta il soggetto per un
altro significante. Questo significante sara dunque il significante per (pour)
il quale tutti gli altri significanti rappresentano il soggetto; in mancanza
cioé di questo significante, tutti gli altri non rappresenterebbero pil niente.

Niente ¢ infatti rappresentato se non per. Al di 1a del linguaggio, non

28 Cf. LEVINAS: Totalita e infinito, 95.

29 Cf. PETROSINO, Silvano: La verita nomade. Introduzione a Emmanuel Lévinas. Milano:
Jaca Book 1980, 46-48.

30 LEVINAS: Totalita e infinito, 95-96.



Verita e giustizia 391

troviamo piu dei concetti da comunicare, che sono identificabili soltanto
grazie al Detto, al linguaggio, ma troviamo un incontro tra I’lo e I’Altro,
una realtd di comunicazione. Al di 1a del linguaggio come tematizzazione,
troviamo una situazione di comunicazione. L’intrico della comunicazione,
esperienza pura, precede ogni comunicazione di contenuti e rende possibile
il linguaggio stesso, la razionalita e il pensiero.

Percio

»’ipotesi secondo la quale la relazione con I’interlocutore sarebbe ancora un
sapere riconduce il discorso all’esercizio solitario o impersonale di un pen-
siero, mentre gia il kerygma da cui deriva I’idealita del discorso &, per giunta,
prossimita tra Me e l’interlocutore e non il nostro comune partecipare a
un’universalita trasparente. Qualsiasi sia il messaggio trasmesso dal discorso,
il parlare & contatto.“31

Lévinas sostiene quindi che la conversazione ¢ ,la meraviglia delle
meraviglie“32, lasciando da parte ogni possibilita di violenza, di totalizza-
zione. L’origine della ragione, dell’evidenza, dei segni significanti,
dell’oggettivita del mondo, del discorso avente contenuti ¢ dunque nella

relazione etica. Il tematizzare presuppone che vi sia una relazione etica tra
I’io e I’Altro.

»,Una relazione tra termini che resistono alla totalizzazione, che si liberano dalla
relazione o che la precisano, & possibile solo come linguaggio. La resistenza di
un termine all’altro non dipende qui dal residuo oscuro ed ostile dell’alterita,
ma, al contrario, dall’inesauribile sovrappitt di attenzione che mi ¢ dato dalla
parola con il suo perenne carattere di insegnamento [...]. Avere un senso
significa situarsi rispetto ad un assoluto, cioé venire da questa alterita che non &
riassorbita nella sua percezione [...]. Avere un senso significa insegnare o essere
insegnato, parlare o poter essere detto.“33

Il linguaggio annuncia cosi 'infinito, sciogliendo ogni totalitd. La parola ¢
I’origine di ogni significato perché, attraverso di essa, il sistema di rinvii cui
si riduce ogni significazione riceve appunto il principio del suo funziona-
mento — la sua chiave. Il linguaggio non & una modalita del simbolismo,
tutti i simbolismi si riferiscono gia al linguaggio.34

Il Dire diventa tematizzazione e Detto, ma il Dire originale produce una
situazione che sta prima di ogni tematizzazione, che ¢ in certo modo ecce-
zionale. Il Dire é la diacronia degli interlocutori che non & sincronizzabile
in alcun tema.

31 LEVINAS, Emmanuel: Linguaggio e prossimita, 261-262. (Questo articolo sul lin-
guaggio viene pubblicato in Scoprire I’esistenza con Husserl e Heidegger (1949). Milano 1998,
¢ inedito prima).

32 LEVINAS, Emmanuel: Difficile liberta. La Scuola, 58.

33 LEVINAS: Totalita e infinito, 96.

34 Cf. LEVINAS: Totalita e infinito, 97.



392 Elena Bugaite

Linguaggio e attenzione

La riflessione di Lévinas sul linguaggio e I’attenzione segue naturalmente il
tema evocato poco prima — I’insegnamento.

»,La parola ¢ insegnamento. L’insegnamento non trasmette semplicemente un
contenuto astratto e generale, gia comune a me e ad Altri [...]. L’insegna-
mento come fine dell’equivoco o della confusione & una tematizzazione del
fenomeno [...]. La presenza d’altri rompe 'incantesimo anarchico dei fatti: il
mondo diventa oggetto.“33

L’associazione o ’adeguazione con cui si definisce classicamente la verita,
la cui struttura non puo essere che morale, si fonda sul mio rapporto con
I’Altro o la giustizia. Situare la parola all’origine della verita impone quindi
di abbandonare I'idea che questa si riveli nella solitudine di una visione, —
opera primaria della verita.

L’attenzione che esige la verita viene spiegata dal nostro autore essen-
zialmente come una risposta a un appello. L’attenzione & attenzione a
qualcosa, perché ¢ attenzione a qualcuno. L’esteriorita del Maestro attua la
liberta invece di lederla. L’esplicitazione del pensiero ¢ possibile solo se ci
siamo in due, e non si limita a ritrovare quello che era gia posseduto. La
stessa presenza dell’insegnante costituisce il suo primo insegnamento. Poi
nasce la rappresentazione.3¢ Questi, che mi ordina di uscire, di lasciare il
mio ,,posto sotto il sole“ (secondo Pascal, che Lévinas cita nel epigrafe del
Altrimenti che Essere o al di la dell’Essenza), che mi muove e mi fa tremare,
che mi ,espropria®, davanti al quale sono senza casa, infinitamente aperto e
vulnerabile — questi & Altrui, I’Altro che mi lascia senza tetto, ma non senza
diritto.

»Volto, gia linguaggio prima delle parole, linguaggio originario del volto uma-
no [...]. Linguaggio originario gia domanda, gia, come tale appunto, miseria,
[...] ma gia anche imperativo che mi fa rispondere [...]. Linguaggio dell’inau-
dibile, linguaggio dell’inaudito, linguaggio del non detto. Scrittura!“37

Infatti, ’associazione con I’Altro non puo essere che morale, cosi che la ve-
rita si fonda sul mio rapporto con I’Altro o la giustizia. La parola e ’atten-
zione sono l’origine della verita che non si svela nella solitudine della
visione. Lévinas evidenzia 'importanza dell’appello rivolto da altri alla mia
attenzione. L’ascolto & come una condizione necessaria della verita.

»,L’attenzione assoluta & cio che essenzialmente risponde a un appello. L’atten-
zione € attenzione a qualcosa, perché ¢ attenzione a qualcuno. L’esteriorita
del suo punto di partenza & essenziale ad essa che costituisce la tensione
dell’io [...], ’esteriorita del Maestro.“38

35 LEVINAS: Totalita e infinito, 97-98.

36 Cf. LEVINAS: Totalita e infinito, 99.

37 LEVINAS: Totalita e infinito. Prefazione all’edizione tedesca, 265.
38 LEVINAS: Totalita e infinito, 99.



Verita e giustizia 393

Lévinas sottolinea che la presenza permette la communicazione in quanto
insegnamento. Abbiamo gia toccato il tema, che diviene qui piu ovvio. Il
primo insegnamento dell’insegnante & costituito dalla sua presenza da
insegnante a partire dalla quale nasce la rappresentazione. Il linguaggio
come parola lega la presenza e la rappresentazione; & parola della giustizia,
accolta nel momento stesso dell’attenzione.

Linguaggio e giustizia

»o0ltanto la mia liberta assolutamente sola si assume la responsabilita del vero.
L’associazione, I’accoglienza del maestro, & il suo contrario: in essa I’esercizio
della mia liberta & messo in questione. Se definiamo coscienza morale una
situazione nella quale la mia liberta ¢ messa in questione, [’associazione o
’accoglienza d’Altri ¢ la coscienza morale. Questo allontanamento della meta
man mano che ci si avvicina ad essa, ¢ la vita della coscienza morale.*“3?

Le esigenze crescono nel tempo, perché I’etica & collegata con la giustizia e
richiede una risposta continua. La mia responsabilita e la mia liberta non
hanno I'ultima parola, perché non sono solo, e nemmeno il maestro di me.
Per Lévinas, il fondamento di un patto sociale non & un contratto, ma
’esigenza di giustizia per I’altro. Questa idea di giustizia indica perfezio-
namento infinito. Ora sola la coscienza morale & capace di un tale perfe-
zionamento, perché esce da sé. La sua ¢ una esperienza senza concetto; ogni
altra esperienza sara invece concettuale, che pero diventa mia o sara co-
munque legata alla mia liberta. La coscienza morale, cosi come il desiderio,
¢ insaziabile. La mia responsabilita cresce nella misura in cui questa
coscienza ¢ assunta, e va all’infinito. La coscienza morale e il desiderio non
sono quindi delle semplici modalita della coscienza, ma propriamente la sua
condizione.

Secondo Lévinas, la societa & luogo di verita. L’essenza profonda del
linguaggio risiede cioé nell’irreversibilita della relazione tra Me e I’Altro,
nella Maestria del Maestro che coincide con la sua posizione di Altro, di
trascendente esteriore.

o1l linguaggio, infatti, puo essere parlato solo se 'interlocutore ¢ il principio
del suo discorso, se resta, quindi, al di la del sistema, se non & sul mio stesso
piano. L’interlocutore non & un Tu, & un Lei [...]. La mia liberta & cosi messa
in causa da un Maestro che puo investirla. Allora, la verita, esercizio sovrano
della liberta, diventa possibile.“40

Nell’articolo del 1953 ,Liberta e commandamento®, Lévinas ricorda che
»abbiamo affermato che il comandamento ¢ la Parola o la parola vera, la
parola nella sua essenza, ¢ comandamento“.41 Il tema della giustizia ¢ legato

39 LEVINAS: Totalita e infinito, 99-100.
40 LEVINAS: Totalita e infinito, 100-101.

41 LEVINAS, Emmanuel: Liberté et commandement, 48 (I’articolo & pubblicato per la
prima volta nel 1953 nella Revue de métaphysique et de morale, nr. 3, juillet): ,Nous avons



394 Elena Bugaite

non solo al linguaggio, ma anche alla sua modalita di comandamento, di
legge, dunque al tema del ,terzo“. Nella logica dell’assimetria, 'umano si
esprime infatti con una duplice necessita, dell’amore e della giustizia.

Il tema della giustizia, che precisa ’etica, si dirige anche verso la poli-
tica. In quanto I’etica si estende anche all’ambito sociale, naturalmente si
collega con l'aspetto politico. Tra 1 due poli dell’idea di giustizia — ['uno
etico, I’altro politico — ¢’¢ perd una tensione incessante, fino a quando vi
manca qualche mediazione. Altrimenti che essere approfondisce quindi la
riflessione sullo statuto dell’oggettivita all’interno di una riflessione
sull’alterita che completa la considerazione del ‘terzo’. Il ‘terzo’ & il prossi-
mo del prossimo, la terza persona, che apre nel campo etico la dimensione
della universalita del giudicare.

Le persone umane sono incomparabili. Non devono pero essere compa-
rati perché uguali in giustizia? Devo quindi giudicarli la dove devo innanzi-
tutto assumere universalmente delle responsabilita.

»91 trova, all’origine della giustizia, un’ambiguita fondamentale: il terzo &
nello stesso tempo — come prossimo del prossimo — unico eletto di una rela-
zione etica, e un individuo in mezzo ai altri, sottomesso a tutti i criteri di una
giustizia uguale per tutti. Verso il terzo, la mia responsabilita ¢ piena come di
fronte ad ogni altra persona umana.“42

Il criterio della responsabilita ¢ il criterio stesso della sua traducibilita nei
confronti del terzo, ossia, virtualmente, di ogni altro. Il terzo accanto ad
autrui apre per me (e mi apre a...) la Pluralita delle persone. Presenta
strutturalmente tutte le persone, che appartengono a una non-totalizzabile
Pluralita degli uomini. Non c’¢ percio alcun quarto accanto al terzo. Autrui,
davanti al quale io sono responsabile, ¢ responsabile a volta sua per il
Terzo, il suo vicino. Autrui mi chiede di servirlo, di aiutarlo, non soltanto
lui stesso perd, ma anche il suo prossimo, che é il Terzo nella sua relazione
a me. Detto altrimenti, Autrui mi chiede di servire colui che egli stesso gia
serve. Ma questo & possibile solo se una uguaglianza nel servizio del Terzo
esiste tra autrui e me. E propriamente questa uguaglianza nell’aiutare il
Terzo, vale a dire qualsiasi altro, che ci permette dire ,noi“. Aiutiamo
ugualmente il terzo, e chiediamo ugualmente uno all’altro di aiutare il
Terzo.

L’assimetria del rapporto tra me e Altro non abolisce I'uguaglianza
nell’'umanita, espressa dal termine Terzo. L’uguaglianza tra me e awutrui,
nella quale possiamo pronunciare il ,noi“, ¢ quella di tutti gli wvomini in
relazione gli uni con gli altri in ogni espressione, in ogni domanda, in ogni

affirmé que le commandement c’est la Parole ou que la vraie parole, la parole dans son
essence, est commandement®,

42 MOSES, Stephan: L’idée de justice, 455: 1l y a donc, a l'origine de la justice, une
ambiguité fondamentale: le tiers est a la fois — en tant que prochain du prochain - I’élu
unique d’une relation éthique, et un individu parmi d’autres, soumis a tous les critéres d’une
justice égale pour tous. Envers le tiers, ma responsabilité est engagée comme a I’égard de tout
autre homme io*.



Verita e giustizia 395

conoscenza, sempre al servizio del Terzo. Questa uguaglianza non significa
perd 'uniformita di tutte le persone, ma la loro fraternita. Sembra che in
questo contesto c¢i siano due possibilitd d’interpretazione dell’uguaglianza
di tutti gli uomini. La prima possibilita & quella della diffusione del ,noi“ al
servizio del terzo, vale a dire in tutta 'umanita. La seconda possibilita & che
autrui non richieda soltanto me, ma tutta 'umanita al servizio del Terzo.43
La questione ¢ quindi di sapere se il Terzo ¢ il tutto dell’umanita. Sicura-
mente indica I'umanita, soprattutto sotto I’aspetto del Bene, che ¢ anche il
bene comune. Il tema del Terzo introduce il lato oggettivo, trascendente,
universalmente aperto accanto all’aspetto principale dell’incontro con
I’Altro.

Il comandamento che interrompe il cammino nel mondo giunge nel
volto dell’Altro. La risposta di Caino ¢ sincera; in essa manca solo |’etica; vi
¢ solamente I'ontologia: io sono 1o e lui & lui; la separazione non & qui
etica; & quindi senza assimetria. La coscienza della responsabilita che &
immediatamente obbligata non ¢ invece al nominativo, ma piuttosto
all’accusativo.44 Con Lévinas, sosteniamo che la parola rivela finalmente un
atteggiamento dello spirito; un atteggiamento, perché essa si rivela
incarnata. L’atteggiamento ¢ gia una risposta viva all’evento dell’Altro.
[’atteggiamento adeguato davanti a un altro é la posizione del rispetto, per-
ché la persona (come indica anche Kant) non appartiene al livello dei
oggetti, delle cose. Infatti, la parola non si enuncia semplicemente
nell’immanenza della coscienza, ma proviene dalla provocazione altrui che
invita a rendere effettive le risorse del Se stesso e dell’ospitalita. La parola
passa allora nella modalita del ‘donare’ che rompe la paralisi e il silenzio
muto del Sé egocentrico.

2. SEPARAZIONE E ASSOLUTO

Un pensiero filosofico, che voglia procedere oltre questo orientamento,
deve invece, secondo Lévinas, riferirsi a Dio al di la del modo in cui Egli &
concepito dall’ontologia: Dio sara allora, da questo pensiero, non piu
conosciuto nel Suo ,essere®, ma affermato nella Sua ,,gloria®“.

E ben saputo quanto il concetto di ,separazione® & fondamentale nella
proposta di Lévinas, che utilizza anche un altro concetto, quello di
»elezione“, molto originale anche se dalle sorgenti ebbraiche del suo pen-
siero, per esprimere la responsabilita davanti all’Altro. ,JII Medesimo e
I’Altro sono tra di loro in rapporto e, nello stesso tempo, si assolvono da
questo rapporto, restando assolutamente separati. L’idea dell’Infinito ri-
chiede questa separazione.“45 Ci sara percido una omologia tra la separa-

43 Cf. DELHOM, Pierre: Der Dritte. Levinas’ Philosophie zwischen Verantwortung und Ge-
rechtigkeit. Miinchen 2000, 206-208.

44 Cf. LEVINAS, Emmanuel: Filosofia, giustizia e amore (Intervista raccolta da R. Fornet e
A. Gomez il 3 e 8 ottobre 1982) (137-156). In: LEVINAS, Emmanuel: Tra noi, 145.
45 LEVINAS: Totalita e infinito, 103.



396 Elena Bugaite

zione dell’Altro e quella dell’Infinito. Lo sforzo che viene richiesto adesso
da noi & quindi quello di spiegare in che modo sia possibile una separazione
dall’essere e di conseguenza come si renda possibile il configurarsi di un
soggetto.46 Una prima risposta potrebbe considerare ’esperienza sensibile e
distinguervi I’essenza del bisogno. ,,Concepire la separazione come deca-
denza o privazione o rottura provvisoria della totalita, significa non cono-
scere altre separazioni se non quella testimoniata dal bisogno.“47 Ma il
bisogno attesta I’insufficienza di un essere non separato, che viene infatti
consumato. L’autore introduce invece qui una altra risposta, rimandando al
tema del Bene come possibilita della separazione per eccellenza.

»La metafisica greca concepisce il Bene come separato dalla totalita dell’essenza
e, quindi, intravede [...] una struttura tale che la totalita possa ammettere un al
di 1a. Il Bene & Bene in sé e non rispetto al bisogno cui fa difetto. E un lusso
rispetto ai bisogni. Proprio per questo ¢ al di 1a dell’essere.“48

Ecco un bel commentario di Xavier Tilliette a proposito del bisogno e della
sua differenza dal desiderio, sul quale torneremo poi:

»,La bonta ¢ sinonimo del desiderio [...]. Scegliendo di chiamare desiderio
’intenzionalitd metafisica, Levinas & incorso coscientemente nel rischio del
controsenso, poiché la parola & caricata di un’eredita complessa e varia che si
ricollega, per altro, a Spinoza e a Kant, a Fichte e a Schelling, [...], a Blondel,
ma soprattutto a Freud. Ora, il desiderio metafisico non rientra affatto nell’or-
dine del bisogno [...]. Esso & il desiderio della Trascendenza, inseparabile
dall’altro. Chi non ne ha fatto I’esperienza, chi non I’ha appreso dalla pura
visione della Bonta, non sapra mai di che cosa si parla. E necessario che esso
sia stato rivelato, poiché I’ipseita non & capace di produrlo da sola; abbisogna
del contatto violento degli altri, per scatenarlo. Non attende niente, & esigente
in noi, senza limiti.“4?

Il Desiderio etico-metafisico rappresenta la possibilita estrema dell’umano,
che Lévinas considera come il proprium dell’etica e anche la caratteristica di
fondo della stessa religione, capace di portarci al di la dell’essere, oltre
’ontologia.50 La collocazione del Bene al di sopra di ogni essenza sarebbe
quindi, secondo Lévinas, I’insegnamento piu profondo — e definitivo — della
filosofia. La separazione del Bene costituisce appunto la possibilita del
pensiero e dell’interiorita, di una relazione nell’indipendenza cioé. Il nostro
riprende allora il tema dell’infinito, con le chiavi d’interpretazione che gli
vengono dalla tradizione mistica ed ebraica: ,,Un infinito che non si chiude
circolarmente su se stesso, ma che si ritira dalla dimensione ontologica per

46 Cf. PETROSINO, Silvano: Fondamento ed esasperazione. Genova: Marietti 1992, 28.

47 LEVINAS: Totalita e infinito, 103.

48 LEVINAS: Totalita e infinito, 104.

49 TILLIETTE, Xavier: Il discorso lancinante di Emmanuel Lévinas (15-30). In: La Civilta
Cattolica 134 (1983/1), 18-109.

50 Cf. FERRETTI, Giovanni: L’intenzionalita metafisica del desiderio in Emmanuel
Lévinas. In: CIANCIO, Claudio (ed.a): Metafisica e desiderio. Milano: Vita e Pensiero 2003,
317.



Verita e giustizia 397

lasciare un posto ad un essere separato, esiste divinamente. Esso inaugura,
al di sopra della totalita, una societa.“5! Il rapporto alla trascendenza divina
non la riduce quindi a una rappresentazione di Dio che Lo renderebbe
immanente; si esprime gia nella relazione al volto dell’altro uomo.

Per precisare il suo linguaggio, il Nostro sostiene che ,la societa con Dio
non & un’aggiunta a Dio, né un venir meno dell’intervallo che separa Dio
dalla creatura. In opposizione alla totalizzazione, I’abbiamo chiamata reli-
gione.“52 Le accentuazioni linguistiche proposte mettono in risalto I'idea
secondo cui una religiosita che si libera troppo radicalmente dalla lettera
resta priva del necessario supporto di azioni concrete; si deve criticare
quindi un atteggiamento che supera i conflitti ‘interiorizzandoli’ in una
»purezza ‘interiore’ cosi facile a ritrovarsi e a giustificarsi al di qua o al di la
delle azioni.“53 Lévinas propone I’esempio di Rabbi Eliezer che, moribondo
e circondato dai suoi discepoli, passa gli ultimi istanti della sua vita a
parlare non del destino eterno che I'attende, della ,vita interiore®, ma di
alcune leggi di purita e impurita; quindi, ,,cido che devo fare & pit impor-
tante di cid che mi & dato sperare“ e ,la purezza ¢ fare precisamente
questo: la cura di preoccuparsi non gia dell’insondabile purezza delle mie
intenzioni, ma delle regole oggettive della purita.“54 L’Infinito non é una
pura indeterminazione. ,La limitazione dell’Infinito creatore, e la molte-
plicita sono compatibili con la perfezione dell’Infinito. Esse articolano il
senso di questa perfezione.“55 Tutto cio che possiamo udire dalla parola di
Dio o possiamo dirgli ragionevolmente deve percid trovare un’espressione
etica. Gli attributi di Dio sono i comandamenti che mi ordinano all’altro
uomo. ,,La via che conduce a Dio conduce ipso-facto — e non per soprappiu
— verso I'uomo.“56

Il rapporto al volto altrui presenta questa struttura eccezionale della
rivelazione di un senso senza contesto e anteriormente a ogni donazione di
senso. L’idea della creazione s’associa a quella di un soggetto che accede a
una dimensione di senso che & per lui anteriore e esteriore. Rapportandosi
al volto che ordina e chiama, il soggetto lascia emergere all’interno di sé cio
di cui egli stesso non potrebbe essere I'origine. Tale ¢ la struttura della
creatura, la situazione d’un soggetto che non comincia da se stesso, che non
coincide mai con sé stesso e che si trova sempre gia requisito dall’altro.57

Il concetto della creazione esprime la gratuita del bene; annuncia un
Bene al di la dell’Essere.

S1 LEVINAS: Totalita e infinito, 105.

52 LEVINAS: Totalita e infinito, 105.

53 LEVINAS, Emmanuel: Dal sacro al santo. Roma: Citta Nuova 1985, 19.

54 LEVINAS: Dal sacro al santo, 19.

55 LEVINAS: Totalita e infinito, 105.

56 LEVINAS, Emmanuel: Quattro letture talmudiche. Genova: 11 Melangolo 1982, 35.

57 Cf. HAYAT, Pierre: Une philosophie de [I'individualisme éthique. In: LEVINAS,
Emmanuel: Liberté et commandement. Fata Morgana 1994, 15-16.



398 Elena Bugaite

»L’infinito apre 'ordine del Bene. [...] Ma 'ordine del Desiderio — della relazione
tra estranei che non mancano gli uni agli altri, — del desiderio nella sua positivita —
si afferma attraverso I'idea della creazione ex nihilo. [...] L’idea di creazione ex
nihilo esprime una molteplicitd non unita in totalita. [...] La creazione ex nihilo
rompe il sistema, pone un essere al di fuori di qualsiasi sistema, cioé la dove la
sua liberta é possibile.“58

La creazione pone cio che diviene presente, posto nel presente; il presente
»posto“ si sottrae perd da ogni presenza, da ogni presa, si sottrae dalla
presenza senza che per questo esso sia pura assenza. Lévinas parlera a tale
proposito di passato, cosi come di passivita, ma di una passivita assoluta,
an-archica, senza alcun principio che sia per noi presente e quindi rappre-
sentabile in sé. Il concetto di creazione annuncia una uscita dalla legge del
presente, una curvatura verso un passato che non ha mai potuto essere
presente.5? Il tempo con la sua originaria diacronia ha la priorita sulla
sincronia dello spazio. La diacronia ¢ dell’originario perché il tempo, che &
essenzialmente in riferimento al presente, viene sempre da un passato
immemorabile; il presente &€ sempre in ritardo.

»La creazione lascia alla creatura una traccia di dipendenza, ma di una
dipendenza senza simili: ’essere dipendente trae da questa dipendenza
eccezionale, da questa relazione, la sua indipendenza stessa, la sua esteriorita
al sistema [...]. L’essenziale dell’esistenza creata consiste nella sua separazione
nei confronti dell’Infinito.*“60

~

Per il Nostro, la parola di Dio & inscritta nel Volto Altrui, con una
espressione di debolezza e allo stesso tempo di esigenza. La Sua Parola esige
di me di essere responsabile dell’Altro; vi & qui una elezione e questa
responsabilita & inalienabile. L’elezione non & affatto un privilegio: &
piuttosto la caratteristica fondamentale della persona umana, in quanto
moralmente responsabile. La responsabilita costituisce il principio di
individuazione.é! Il pensiero e la liberta vengono quindi dalla separazione e
dalla considerazione Altrui.

Il pensiero levinasiano secondo cui Dio «viene all’idea» nel volto
dell’altro indifeso e indigente che chiede aiuto significa che Dio viene
prima ancora che io possa pormi il problema della sua esistenza. Proprio
nel volto dell’altro uomo, Dio viene a me, donandomi a me stesso

58 LEVINAS: Totalita e infinito, 105-106.

59 Cf. PETROSINO, Silvano: Fondamento ed esasperazione, 130. ]J. Derrida osserva: ,,Se il
presente vivente, forma assoluta dell’apertura del tempo all’altro in sé, & la forma assoluta
della vita egologica e se I'egoita & la forma assoluta dell’esperienza, allora il presente, la
presenza del presente e il presente della presenza sono originariamente e per sempre vio-
lenza“ (DERRIDA, Jacques: Violenza e metafisica, 168).

60 LEVINAS: Totalita e infinito, 106.

61 Cf. LEVINAS: Filosofia, giustizia e amore, 142-143.



Verita e giustizia 399

chiedendomi di ascoltarlo. Egli mi precede quindi sempre, senza che si
possa mai colmare questa distanza.s2

CONCLUSIONE

Secondo Lévinas, due personalitd importanti hanno influenzato pensiero
ebbraico in Lituania nei secoli precedenti (Elijah ben Solomon notto come
Gaon di Vilnius e poi Chaim Voloziner): il Giudaismo qui ha raggiunto il
punto pit alto (non soltanto sotto [’aspetto spirituale, ma anche
intellettuale). Lévinas, esponendo il Giudaismo lituano, sottolinea non tan-
to gli aspetti mistici, ma piuttosto le domande, gli aspetti intellettuali,
sottolinea cosi il realismo e la riflessione.63

Sapiamo che in Francia approccio di Lévinas verso il Giudaismo era
incoraggiato come percorso intellettuale (studio dei scritti di rabbini, e
Talmud) soprattutto da Chouchani: nel 1947 Lévinas comincia uno studio
intenso di Talmud proprio con Chouchani, diventa il responsabile del Ecole
Normale Israélite Orientale. Questo potrebbe essere il periodo, grazie a
questi incontri, che ha incoraggiato Lévinas di esprimere, di ,tradurre®
(senza tradire) la sua sensibilita ebbraica nel linguaggio della filosofia greca.
Le letture Talmudiche di Lévinas si trovano in cinque libri.64

E da sottolineare I’influsso dei rabbini per il concetto di etica in Lévinas,
soprattutto per [’etica come giustizia. Infatti, nei testi giudaici apparsi pin
tardi, dopo la Totalita e Infinito, raccolti nel libro Difficile liberta, Lévinas
presenta etica appunto come etica della giustizia, i radici della quale sono
nella disciplina rituale. Nella concezione etica di Lévinas proprio le frasi
della Torah, e non filosofia con 'autosufficienza o ["autocosienza di Sé,
sono capaci di orientare la volonta.

Il concetto di etica, proposto da Lévinas, ¢ essenzialmente nella linea
della giustizia, perché radicato nella comprensione rabbinica dell’etica in
quanto opere di Giustizia (tzedekah) e bonta (gmillut hasadim); si distingue
percio dalla prospettiva di etica di Ovest in quanto ricerca del Bene mo-
rale.65 E percio costituisce un punto importante, fondamentale per un etica
rinnovata. Giustizia ¢ il concetto al quale il Giudaismo da la priorita nel
contesto piuttosto emotivo dell’attegiamento con I’Altro. Siccome amore
richiede giustizia, il rapporto con altro viene visto nell’ottica di rapporti
dell’Altro con il Terzo. Il Terzo ¢ anche mio Prossimo.

62 Cf. SCHILLACI, Giovanni: Relazione senza relazione. Il ritrarsi e il darsi di Dio come
itinerario metafisico nel pensiero di Lévinas. Catania: Galatea 1996, 398-399.

63 Cf. MEIR, E: Buber’s and Levinas’s Attitudes Toward Judaism. In: Levinas and Buber.
Dialogue and Difference (ed. Atterton, P. / Calarco, M. / Friedman M.) 2004 (133-156), 133.

64 Quatre lectures talmudiques. Paris: Minuit 1968; Du sacré au saint. Cing nouvelles
lectures talmudiques. Paris: Minuit 1977; L’au-dela du verset. Lectures et discours talmu-
diques. Paris: Minuit 1982; A I’heure des nations. Paris: Minuit 1988; e Nouvelles lectures
talmudiques. Paris: Minuit 1996.

65 Cf. PAZERAITE, Ausra: The Ethics of Justice. In: Logos 40 (2005, Vilnius) 117-125.



400 Elena Bugaite

Il pensiero originale di Lévinas ¢ una apertura verso I’Altro. Potrebbe
essere letto come autore interreligioso interdisciplinare interculturale, uma-
no. Ha saputo prendere risorse dai sorgenti che non finiscono.

Abstract

The aim of this article is to reach a more consistant acquaintance with
Emmanuel Levinas’s thought and the perspective of his challenge. Attention
is focussed on ethics as the basis of authentic understanding. The originality
of Levinas’ introspection is achieved mainly by analysing ,,Truth and
Justice” from Totality and Infinity. Levinas tried to translate the message of
Judaism and of Holy Scripture into philosophical language. That is why
listening to the Law is interwoven with thought, especially considering
ethical relations. At the centre of this article is the theme of Justice. Levinas
argues that the Truth is founded on Justice. Therefore Ethics is the basis for
Understanding. Moreover, this paradoxically new attitude, that ethics is the
first philosophy — that is, true and real metaphysics — does not leave us on a
horizontal perception of ethics and of humanity. Our irrevocable respon-
sibility in regard to the Other and the ethical desire of Infinity clearly
transmit to us vertical, transcendental resources.



	Verità e giustizia, seprarazione e assoluto in Totalità e infinito di Emmanuel Lévinas

