
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: "Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" : Die
transzendentale Rolle der Sprache bei Fichte

Autor: Imhof, Silvan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Silvan Imhof

„Kann der Mensch ohne Sprache
gedacht werden?"

Die transzendentale Rolle der Sprache bei Fichte

I. Das Problem der Sprache in Fichtes Wissenschaftslehre

Fichte thematisiert Sprache in zwei verschiedenen Zusammenhängen: Beim
einen geht es um Probleme der sprachlichen Darstellungsweise seiner
Wissenschaftslehre, deren verschiedene Fassungen sowohl in ihrer äusseren
Form als auch in der verwendeten philosophischen Terminologie stark
voneinander abweichen. Die sprachlichen Revisionen waren zwar auch durch
inhaltliche Gründe und das Bestreben motiviert, Verständnisschwierigkeiten

auszuräumen, dahinter steht aber zudem Fichtes erklärte Uberzeugung,

dass die Wissenschaftslehre unabhängig von einer bestimmten sprachlichen

Einkleidung einen bestimmten Gehalt habe: Was zählt, ist der
„Geist" und nicht der „Buchstabe" und der Geist ist durch den Buchstaben

sogar nicht einmal angemessen darzustellen. Auf diese erste, meta- oder
vortheoretische Thematisierung von Sprache werde ich hier nicht weiter
eingehen.1

Der andere Bereich ist derjenige, wo Sprache selbst Gegenstand der
Wissenschaftslehre ist, wo also innerhalb der Wissenschaftslehre eine Theorie

der Sprache entwickelt wird. Allerdings hat Fichte zum Thema Sprache
in dieser Plinsicht recht wenig gesagt. Abgesehen von einem Abschnitt
„Ueber den Ursprung der Sprache überhaupt" in seinem Manuskript von
1796 zu den Vorlesungen Logik und Metaphysik nach Platners Philoso-

1 Das Problem der veränderten Vortragsformen der Wissenschaftslehre behandelt
Widmann am Beispiel der Fassungen von 1804 und 1805 (WlDMAN, Joachim: Das Problem der
veränderten Vortragsformen von Fichtes Wissenschaftslehre - am Beispiel der Texte von 18042
und 1805. In: HAMMACHER, Klaus [Hg.]: Der transzendentale Gedanke. Die gegenwärtige
Darstellung der Philosophie Fichtes. Hamburg: Meiner 1981, 143-154). Gründe für Fichtes
Sprachskepsis arbeitet Rohs heraus (ROHS, Peter: Fichte und Herder. In: HEINZ, Marion
[Hg.]: Herder und die Philosophie des deutschen Idealismus [= Fichte-Studien-Supplementa
Bd. 8]. Amsterdam/Atlanta: Rodopi 1997, 256-268); Zahn stellt deren Zusammenhang mit
Fichtes Sprachtheorie her (ZAHN, Manfred: Fichtes Sprachproblem und die Darstellung der
Wissenschaftslehre. In: HAMMACHER, Klaus [Hg.]: Der transzendentale Gedanke. Die
gegenwärtige Darstellung der Philosophie Fichtes. Hamburg: Meiner 1981, 155-170). Vgl.
daneben zum Problem der sprachlichen Darstellung JERGIUS, Holger: Philosophische Sprache
und analytische Sprachkritik. Bemerkungen zu Fichtes Wissenschaftslehre. Freiburg/München:
Alber 1975, besonders 95f., der aus solchen Überlegungen bei Fichte sogar argumentativen
Nutzen gegen gewisse Vorstellungen in der analytischen Philosophie schlagen will.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 357

phischen Aphorismen (1793) und dem entsprechenden Text der Kollegnachschrift

derselben Vorlesungen aus dem Jahr 1797 hat er ihm nur gerade
eine kurze Abhandlung gewidmet, Über die Sprachfähigkeit und den

Ursprung der Sprache von 1795. Fichte hat seine dort vertretene Sprachauffassung

zunächst in Anlehnung an die Vorlesungen Logik und Metaphysik
konzipiert, die er erstmals im Wintersemester 1794/95 hielt, und sie in
denselben Vorlesungen der folgenden Jahre entsprechend der Entwicklung
der Wissenschaftslehre weiter ausgearbeitet.2 Da es mir hier um die
systematische Stellung der Sprache in der Wissenschaftslehre der Jenaer Zeit
geht, werde ich mich auf diese Texte beschränken und spätere Ausführungen,

etwa in den Reden an die Deutsche Nation von 1808,
unberücksichtigt lassen.

Fichtes Abhandlung ist der einzige einschlägige Beitrag zur Sprachphilosophie

aus dem Lager der Transzendentalisten - von Kant selber gibt es nur
einzelne verstreute Bemerkungen. Bereits seine Anlage macht aber eine
Beurteilung der Relevanz der Sprachtheorie sowie ihre systematische Einordnung

schwierig: Während sonst selbst Fichtes populärphilosophische Schriften

mindestens implizit an Grundgedanken der Wissenschaftslehre
anknüpfen, ist das bei der Sprachschrift auf den ersten Blick nicht der Fall,
und die Lösung der aufgegriffenen Probleme scheint nicht aus Prinzipien
der Wissenschaftslehre geführt zu werden. Gleichzeitig thematisiert Fichte
vornehmlich die Frage des Sprachursprungs sowie, im Rahmen einer
Geschichte der Sprache a priori, der Grammatik, beides eher empirische,
und nicht transzendentale Fragen. So scheint der Text ein Beitrag unter
anderen zur Sprachursprungs- und Grammatikdiskussion seiner Zeit zu
sein, jedoch kaum Substanzielles zur Wissenschaftslehre beizutragen.3 Die
Forschung beschränkt sich denn auch weitgehend auf die Untersuchung von
Fichtes Sprachschrift im historischen Kontext von Sprach- und Sprachur-
sprungstheorien seiner Zeitgenossen, insbesondere Herders und Wilhelm
von Humboldts.4 Hervorgehoben wird immer wieder der Vorrang des

2 Vgl. das Vorwort der Herausgeber zu FICHTE, Johann Gottlieb: Vom der Sprachfähigkeit
und dem Ursprung der Sprache. J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. Bd. 1,3. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann 1966, 93-95.

3 Surber versucht zwar, Fichtes Grammatiktheorie an die ersten Grundsätze der
Wissenschaftslehre anzubinden, textlich lässt sich das aber nicht festmachen und seine
Rekonstruktion vermag auch nicht durchwegs zu überzeugen (vgl. SURBER, Jere Paul: Language and
German Idealism. Fichte's Linguistic Philosophy. Atlantic Highlands: Humanities Press 1996,
99-106, und SURBER, Jere Paul: J. G. Fichte and the ,Scientific' Reconstruction of Grammar.
In: BREAZEALE, Daniel / ROCKMORE, Tom [Hg.]: New Perspectives on Fichte. Atlantic
Highlands: Humanities Press 1996, 61-77, hier 64).

4 Vgl. z.B. STETTER, Christian (1989): „Über Denken und Sprechen": Wilhelm von Humboldt

zwischen Fichte und Herder. In: SCHARF, Hans-Werner (Hg.): Wilhelm von Humboldts
Sprachdenken. Symposion zum ISO. Todestag Düsseldorf, 28.-30.6.1985. Essen: Hobbing
1989, 25-46; HELFER, Martha B.: Herder, Fichte, and Humboldt's „Thinking and Speaking".
In: MUELLER-VOLLMER, Kurt (Hg.): Herder Today. Contributions from the International
Herder Conference Nov. 5-8, 1987 Stanford, California. Berlin/New York: de Gruyter 1990,
367-381; Hennigfeld, Jochem: Fichte und Humboldt - Zur Frage der Nationalsprache. In:



358 Silvan Imhof

Denkens gegenüber der Sprache bei Fichte, womit er eine Gegenposition
vor allem zu Herder einnimmt. Fichte drückt das auch deutlich in einer oft
zitierten Anmerkung aus, die auch hier nicht fehlen soll: „Die Sprache ist
meiner Ueberzeugung nach für viel zu wichtig gehalten worden, wenn man
geglaubt hat, dass ohne sie überhaupt kein Vernunftgebrauch Statt
gefunden haben würde."5 Das alles spricht dafür, mit der Feststellung des

Primats der Vernunft vor der Sprache nicht nur die Texte zur Sprache,
sondern das Sprachproblem in Fichtes Philosophie überhaupt für nebensächlich
zu erklären.6

Es gibt aber zumindest einen konkreten Anknüpfungspunkt von Fichtes
Sprachtheorie an die Wissenschaftslehre, auf den in der Forschungsliteratur
auch mehrfach hingewiesen wird: die Interpersonalitätslehre in der Grundlage

des Naturrecbts von 1796.7 Fichte greift in Logik und Metaphysik und
der Kollegnachschrift ausdrücklich darauf zurück8 und behauptet sogar,
dass die Notwendigkeit des Zeichengebrauchs bereits dort „vollständig
bewiesen"9 sei. Diese Verbindung lässt sich demnach nicht bestreiten, zeigt
aber noch nicht, dass die Sprachtheorie mehr ist, als ein beiläufiges Element
der angewandten Wissenschaftslehre. Es lässt sich jedoch zusätzlich in
Betracht ziehen - und ich werde das im Folgenden tun -, dass die Sprachtheorie

selbst tragendes Element des Systems ist, dem eine echte, begrün-

Fichte-Studien 2 (1990) 37-50; JANKE, Wolfgang: Logos: Vernunft und Wort. Humboldts
Weg zur Sprache und Fichtes Sprachabhandlungen. In: DERS.: Entgegensetzungen. Studien zu
Fichte-Konfrontationen von Rousseau bis Kierkegaard. Amsterdam/Atlanta: Rodopi 1994, 23-
45; ROHS, Peter: Fichte und Herder. In: HEINZ, Marion (Hg.): Herder und die Philosophie
des deutschen Idealismus Fichte-Studien-Supplementa Bd. 8). Amsterdam/Atlanta: Rodopi
1997, 256-268; VESSEY, David: Language as Encoding Thought vs. Language as Medium of
Thought: On the Question ofJ. G. Fichte's Influence on Wilhelm von Humboldt. In: Idealistic
Studies 36.3 (2006) 219-234. Schurr-Lorusso bettet in ihrer gründlichen Arbeit Fichtes
Sprachschrift in einen weiteren historischen Kontext ein (vgl. SCHURR-LORUSSO, Anna Maria:
II pensiero linguistico di J. G. Fichte. In: Lingua e Stile 2 [1970] 253-270).

5 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103.
6 Jergius (Philosophische Sprache, 233) und Barbaric (BARBARIC, Damir: Fichtes

Gedanken vom Wesen der Sprache. In: Fichte-Studien 19 [2002] 213-222, hier 221f.) halten
unter Berufung auf die oben zitierte Stelle gemeinsam fest, dass „Sprache für Fichte kein
eigentlich philosophisches Thema gewesen" sei, dagegen wird für Widmann dem Phänomen
der Sprache in Fichtes Philosophie „ausserordentliche Bedeutung" beigemessen (WlDMAN,
Joachim: Johann Gottlieb Fichte. Einführung in seine Philosophie. Berlin/New York: de

Gruyter 1982, 147). Während letztere Behauptung angesichts der unzureichenden Behandlung

des Themas in Fichtes Werk übertrieben erscheint, ist die erste Position sachlich nicht
gerechtfertigt.

7 Z.B. ZAHN: Fichtes Sprachproblem, 158f. und 164f. Anm. 38, und JANKE: Logos:
Vernunft und Wort, 39.

8 Vgl. FICHTE, Johann Gottlieb: [Zu Platners „Philosophischen Aphorismen. Vorlesungen
über Logik und Metaphysik]. J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. 11,4. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann 1976, 159, und FICHTE,
Johann Gottlieb: Vorlesungen über Logik und Metaphysik als populäre Einleitung in die gesamte
Philosophie, Kollegnachschrift 1796-1798. J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, Bd. IV,1. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann 1977, 293.

9 FICHTE: Kollegnachschrift, 293.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 359

dende Funktion zukommt. Das würde dann heissen, dass die Sprache im
System transzendentaler Bedingungen des vernünftigen Selbstbewusstseins
selbst eine dieser Bedingungen ist. Damit ist die Theorie der Sprache Teil
des kritischen Geschäfts und systematisch unverzichtbar. Der Vorrang der
Vernunft vor der Sprache bei Fichte bleibt unbestritten, er kommt aber
nicht einer systematischen Marginalisierung oder gar einem Ausschluss der
Sprache aus seinem System gleich. Dies lässt sich nur durch eine
Rekonstruktion des Begründungsverhältnisses von Interpersonalitätslehre und
Sprachtheorie zeigen, die bislang unterblieben ist.

Den einzigen alternativen Vorschlag macht Surber:10 Er verortet den
substanziellen systematischen Beitrag in Fichtes Grammatiktheorie. Diese
sei als Antwort auf Hamanns „Metakritik" gedacht, der gemäss eine Kritik
der Vernunft unreflektiert in den Strukturen der historischen Sprachen
befangen sei, wodurch deren Ergebnisse von der aktuellen Sprache abhängig
würden. Entsprechend müsse ihr eine Kritik der Sprache vorausgehen.
Fichtes Ziel in Von der Sprachfähigkeit, so Surber, sei es zu zeigen, dass eine
Deduktion allgemeiner Strukturelemente der Sprache a priori möglich sei,
womit die Metakritik abgewendet und das kritische Projekt auf sicheren
Grund gestellt werde.11 Surbers Punkt mag interessant sein, es sind aber
doch mindestens zwei Bedenken anzubringen: Fichte würde erstens das

vorgebliche Ziel des Arguments allzu offensichtlich verfehlen, da er sich einer
petitio principii schuldig machen würde. Die Grundsätze, auf denen die
Deduktion der Grammatik beruht - nach Surber die ersten Grundsätze der
Wissenschaftslehre -, setzen gemäss der Metakritik bereits diese Grammatik
voraus. Zweitens gibt es, wie Surber zugibt,12 keine textlichen Anhaltspunkte,

dass Fichte ein solches Argument im Blick hatte oder sich
überhaupt je auf die Metakritik eingelassen hätte. Dagegen ist die Verbindung
mit der Interpersonalitätslehre konkret nachzuweisen.

Surber sieht zwar sehr wohl auch die wesentlichen Gesichtspunkte von
Fichtes „Semiotik" und seinen Thesen13 ist sachlich auch zuzustimmen:
Sprache ist die intentionale, absichtliche Verwendung von Zeichen in einem
intersubjektiven Kontext. Da sein Flauptaugenmerk aber auf Fichtes „Fin-
guistik", der Grammatiktheorie, liegt, belegt er diese Thesen nur
ungenügend, insbesondere fehlt eine präzise Rekonstruktion der begrifflichen
Verhältnisse anhand von Fichtes Texten. Eine solche werde ich in Teil II
liefern. Erst dadurch wird es möglich, die Anknüpfung an die
Interpersonalitätslehre herzustellen und die systematische Rolle der Sprachtheorie
richtig zu stellen (Teil III): Als Mittel der Kommunikation ist Sprache die

111 Vgl. SURBER, Jere Paul: The Historical and Systematic Place of Fichte's Reflections on
Language. In: BREAZEALE, Daniel / ROCKMORE, Tom (Hg.): Fichte. Historical Contexts /
Contemporary Controversies. Atlantic Highlands: Humanities Press 1994, 113-127; DERS.:

Language and German Idealism und DERS.: ,Scientific' Reconstruction of Grammar.
11 Vgl. SURBER: Language and German Idealism, 1 If. und 105f.
12 Vgl. SURBER: Language and German Idealism, 110.
13 Vgl. SURBER: Language and German Idealism, 33f. und 43f.



360 Silvan Imhof

abschliessende Bedingung der Interpersonalität. Anders als Surber das

sieht,14 deduziert Fichte Sprache im Rahmen der Wissenschaftslehre, auch
wenn er die Deduktion nicht gerade lückenlos ausgeführt hat - eine
Rekonstruktion werde ich im Folgenden vorschlagen.

II. Fichtes Theorie der Sprache

Fichtes Sprachschrift wie auch der Abschnitt über Sprachfähigkeit in den

Vorlesungen Logik und Metaphysik gliedert sich inhaltlich in zwei Teile:
Der erste ist der Frage gewidmet, weshalb die Idee der Sprache notwendig
sei, während sich der zweite damit beschäftigt, wie diese Idee realisiert
werden müsse.15 Nur der erste Teil - und nur soweit er sich mit
Sprachfähigkeit und nicht mit dem Sprachursprung auseinandersetzt - ist im
eigentlichen Sinn transzendentalphilosophischer Natur und somit integraler
Bestandteil des Systems. Fichte versucht hier, die Idee der Sprache aus der
„Natur der menschlichen Vernunft"16 abzuleiten und das kann nichts
anderes heissen, als dass er den Begriff der Sprache als transzendentalnotwendige

Bedingung der Möglichkeit des Selbstbewusstseins ausweisen
will: Vernünftige, selbstbewusste und autonome Wesen sind nur denkbar,
sofern sie auch als sprachfähige Wesen gedacht werden. Diese transzendentale

Herangehensweise unterscheidet Fichtes Ansatz schon einmal
grundsätzlich von reinen Ursprungstheorien wie der Herder'schen.17

Der zweite Teil ist eine „Geschichte der Sprache a priori".18 Nachdem
er den Begriff der Sprache als Bedingung der Möglichkeit vernünftiger
Wesen ausgewiesen hat, beansprucht Fichte auch noch zu zeigen, dass es

apriorische Voraussetzungen der Erfüllung dieser Bedingung gibt, d.h., dass

nicht nur der Begriff der Sprache notwendig ist, sondern auch eine
bestimmte Weise der Realisierung von Sprache. Mithin sollen apriorische
Strukturen der tatsächlichen Sprache bzw. Sprachen ausgemacht und so vor
allem deren grammatische Struktur aus der Vernunft erklärt werden. Dies
allein mag vielleicht noch im Rahmen der Möglichkeit
transzendentalphilosophischer Überlegung bleiben; Fichte geht aber noch weiter und
will die verschiedenen grammatischen Strukturelemente als Stufen einer
sprachgeschichtlichen Entwicklung verstanden wissen. Spätestens hier
übertreibt er die transzendentale Methode und macht einen unberechtigten
Schritt in empirisches Gebiet.19 Ich werde mich deshalb auf den eigentlich

14 Vgl. SURBER: Language and German Idealism, 77 Anm. 8.
15 Vgl. FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.
16 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 97.
17 Den Hinweis auf die transzendentale Umdeutung der Ursprungsfrage gibt auch SUR-

BER: Fichte's Reflections on Language, lié.
18 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 99.
19 Vgl. HENNIGFELD: Fichte und Humboldt, 44f. Dagegen stellt Surber die methodische

Legitimität von Fichtes grammatikalischen Überlegungen überhaupt nicht in Frage.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 361

transzendentalphilosophischen Teil von Fichtes Sprachtheorie konzentrieren.

Am Anfang der Sprachschrift gibt Fichte prägnante Definitionen von
Sprache bzw. Sprachfähigkeit:

„Sprache, im weitesten Sinne des Worts, ist der Ausdruck unserer Gedanken
durch willkürliche Zeichen."

„Sprachfähigkeit ist das Vermögen, seine Gedanken willkürlich zu bezeichnen."20

Für sich genommen sind diese Formulierungen nicht einmal originell, sie

drücken die traditionelle Auffassung aus, dass Sprache (bloss) ein Spiegel
des Denkens sei. Dabei handelt es sich geradezu um einen Topos:21
Beinahe gleich lautende Definitionen gibt es auch bei Maimon, Kant und
Hegel - beinahe, denn im Gegensatz zu Fichte verwendet keiner dieser
Denker den Begriff der Willkür. Mit einer Klärung dieses Begriffs werde
ich beginnen, um Fichtes originellen sprachtheoretischen Ansatz
herauszuarbeiten.

Willkür I: Arbitrarität der Zeichen. Fichtes Theorie der Sprache ist eine
Theorie der Zeichenverwendung, denn es geht darum, „den Gebrauch der
willkürlichen Zeichen"22 zu erklären. Das Problem stellt sich folgen-
dermassen: Wie können Dinge der empirischen Welt, als Zeichen, zum
Ausdruck von Gedanken gebraucht werden und so zu einem intelligiblen
Moment kommen? Für Fichte bedeutet das, dass die Frage beantwortet
werden muss, wie die Verwendung von Zeichen in einem Bedingungsverhältnis

zur menschlichen Vernunft steht, wie also Zeichenverwendung
aus der Konstitution menschlicher Vernunft notwendig folgt.

Das intelligible Moment eines Zeichens liegt in der Willkür der
Sprecher, in der willentlichen Wahl der Zeichen (auf eine weitere
Bedeutung von „Willkür" werde ich im nächsten Abschnitt eingehen). Darauf
spielt die erste oben angeführte Definition an. Fichte meint damit zum
einen, dass es wesentlich vom Willen bzw. der Wahl der Sprachverwender
abhängt, welches wahrnehmbare Ding als Zeichen verwendet wird; und
zum anderen, dass ein beliebiges wahrnehmbares Ding als Zeichen für
etwas Beliebiges fungieren kann, dass es also unabhängig von seiner
spezifischen empirischen Beschaffenheit als sprachliches Zeichen dienen kann.
Beides zusammen charakterisiert die Arbitrarität sprachlicher Zeichen.

20 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 97 und 98. In Logik und Metaphysik und der
Kollegnachschrift finden sich keine ähnlich lautenden Stellen mehr, dennoch denke ich, dass

die Formulierungen sachlich gültig bleiben und mindestens als heuristischer Ausgangspunkt
für die Darlegung von Fichtes Auffassung dienen können.

21 Vgl. JANKE, Wolfgang: Die 'Wörter ,Sein' und ,Ding' - Überlegungen zu Fichtes Theorie
der Sprache. In: HAMMACHER, Klaus (Hg.): Der transzendentale Gedanke. Die gegenwärtige
Darstellung der Philosophie Fichtes. Hamburg: Meiner 1981, 49-69, hier 5lf.

22 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 97.



362 Silvan Imhof

Fichte richtet sich dabei vor allem gegen die Annahme einer „natürlichen
Aehnlichkeit"25 von Zeichen und Bezeichnetem als wesentlich für die
Möglichkeit von Sprache, wie sie von Verfechtern eines natürlichen
Ursprungs der Sprache vertreten wurde, unter anderem von Herder.

Fichte wird zwar in seiner apriorischen Sprachgeschichte davon
sprechen, dass die ersten Sprecher die Dinge durch Imitation natürlicher
Merkmale (Gestalt, Laut) bezeichnet hätten24 (auf diesen Punkt werde ich
im Exkurs unten noch eigens eingehen). Dabei handelt es sich aber bereits
um Überlegungen darüber, wie der Zweck der Sprache am effizientesten
realisiert werden konnte: Die Ähnlichkeit von Zeichen und Bezeichnetem
kann die Erreichung des sprachlichen Zwecks erleichtern. Dagegen ist in
der eigentlich transzendentalen Begründung eine solche Ähnlichkeit „völlig
gleichgültig".25

Willkür II: Sprechen mit Absicht. Sprache ist aber nicht nur das Ausdrücken
von Gedanken mittels willkürlich gewählter Zeichen, sondern auch der
willkürliche Ausdruck von Gedanken, wie es Fichtes zweite Definition der
Sprachfähigkeit nahe legt. Das ist ein Hinweis darauf, dass es bei der
Zeichenverwendung nicht um expressives Verhalten geht: „Unwillkürlicher
Ausbruch der Empfindung ist nicht Sprache."26 Im Gegensatz zu einem
unwillkürlichen, natürlichen Schmerzlaut zum Beispiel wird ein sprachliches

Zeichen mit der Absicht gebraucht, einen Gedanken auszudrücken:
„,mechanischerweise' ist keine Sprache: das möchte ich wohl wissen: u. jezt
sehen: Sprache sezt Absicht voraus."27 Damit grenzt sich Fichte gegen eine
andere Variante naturalistischer Sprachbegründung ab, welche Sprache auf
natürliche Empfindungsäusserungen zurückführen möchte.28

„Willkür" heisst also einmal, dass sprachliche Zeichen willkürlich sind
im Sinne von „arbiträr"; aber auch die Verwendung von sprachlichen
Zeichen ist willkürlich im Sinne von „absichtlich".29 Was beide
Verwendungsweisen verbindet, ist, dass sowohl, was als sprachliches Zeichen
verwendet werden kann, wie auch die konkrete Verwendung dieser Zeichen

25 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.
24 Vgl. FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103 f.
25 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.
24 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.
27 FICHTE: Logik und Metaphysik, 108; vgl. DERS.: Kollegnachschrift, 325.
28 Neben Platner, auf den sich das Zitat bezieht (vgl. PLATNER, Ernst: Philosophische

Aphorismen nebst einigen Anleitungen zur philosophischen Geschichte. J. G. Fichte-Gesamtausgabe

der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. II,4S. Stuttgart/Bad Cannstatt:
Frommann 1977, 116), ist an Condillac zu denken.

29 In der Regel wird „willkürlich" in Fichtes Texten als „absichtlich" gelesen. Auf die
zweifache Verwendungsweise von „willkürlich" weist Schurr-Lorrusso (Ii pensiero linguistico,
260f.) hin. Surber unterscheidet sogar vier Sinne von „willkürlich", drei davon sind jedoch
Varianten des Arbiträren (vgl. Language and German Idealism, 34f.). Zur Geschichte des

„arbitraire du signe" in der Sprachtheorie vgl. COSERIU, Eugenio: L'arbitraire du signe. Zur
Spätgeschichte eines aristotelischen Begriffs. In: Archiv für das Studium der neueren Sprachen
und Literaturen 204 (1969) 81-112, der auch Fichte erwähnt.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 363

ausschliesslich vom Willen bzw. den Absichten sprechender Subjekte
bestimmt wird. Beides hat einen intelligiblen Grund und liegt nicht in der
sinnlich-empirischen Beschaffenheit der Zeichen (Gestalt) oder der Sprecher
(Empfindung). Wir werden sehen, dass für Fichte die Absichten und Zwecke
der Sprecher den Sprachgebrauch konstituieren.

Exkurs: Natürliche Ähnlichkeit und Konventionen. Fichte verfolgt im
Übrigen durchaus eine „natürliche" Erklärung, wenn es nicht mehr um das

eigentlich transzendentale Problem geht, sondern um die geschichtliche
Entwicklung der Sprache und der sprachlichen Mittel. Seine Überlegung ist
die, dass mit einem bestimmten Grad der Entwicklung der Vernunft
bestimmte Anforderungen an die sprachlichen Ausdrucksmittel entstehen,
die notwendig auf eine bestimmte Weise im Rahmen der empirischen
Gegebenheiten (Sinnesausstattung, Sprechorgane, natürliche und kulturelle
Anforderungen) erfüllt werden.30 Eine „natürliche" Erklärung ist, so
verstanden, keine naturalistische, sondern eine aus der Natur der Vernunft,
welche die Bedingungen für die Realisierung von Sprache mit den zur
Verfügung stehenden natürlichen Mitteln vorgibt. Fichte geht in diesem
Kontext so weit zu behaupten, dass die ersten Wörter durchgehend natürliche

Ähnlichkeit mit dem Bezeichneten aufwiesen:

„Die ersten Zeichen der Dinge waren, nach diesen Grundsätzen, hergenommen

von den Wirkungen der Natur: sie waren nichts weiter, als eine
Nachahmung derselben. Hier war die Mittheilung der Gedanken selbst willkürlich,
wie sie es bei jeder Sprache sein muss, aber nicht die Art dieser Mittheilung:
es stand in meiner Willkür, ob ich dem andern meine Gedanken bezeichnen
wollte, oder nicht; aber im Zeichen selbst war keine Willkür."31

In dieser Textstelle wird noch einmal Fichtes zweifache Verwendung von
„Willkür" deutlich. Die Irrelevanz der natürlichen Ähnlichkeit bzw. der
empirischen Beschaffenheit des Zeichenmaterials und somit auch der
Aspekt der Willkür als Arbitrarität ist hier zugunsten ihres Aspekts als
Absichtlichkeit völlig zurückgenommen.

Motiviert ist der Versuch einer natürlichen Erklärung durch Fichtes
Abwehrhaltung gegen jegliche Erklärung durch Konventionen, worunter er
explizite Festsetzungen von sprachlichen Zeichen durch Verabredung bzw.
Übereinkunft versteht - wobei von Konventionalisten naturgemäss auf die
Arbitrarität der Zeichen verwiesen wird: „Es kommt alles darauf an, so

wenig als möglich, der Verabredung, u. der Willkühr zu überlassen. [...]
Verabredung ist unwarscheinlich, u. dreht sich im Zirkel."32 Fichte hat
zwar Recht damit, dass Konventionen im Sinne expliziter Verabredungen
sowohl transzendental wie auch historisch eine Form der Verständigung

30 Vgl. z.B. FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 115 und 126.
31 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103f.
32 FICHTE: Logik und Metaphysik, 166; vgl. FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 97. Die für

Fichte relevanten Vertreter aus dem Lager der Konventionalisten sind Hobbes und Rousseau.



364 Silvan Imhof

über die Festlegung von Zeichen zirkulär voraussetzen. Das macht
Konventionen für eine transzendentale Bestimmung des Sprachbegriffs und
für die Erklärung des Sprachursprungs untauglich. Nun meint Fichte aber,
dass Konventionen überhaupt keine Rolle spielen dürften. Das ist
argumentativ nicht mehr nachvollziehbar. Fichte selbst scheint dann
zumindest implizite Konventionen auch zuzulassen, er führt jedenfalls
Beispiele an, wo Zeichengebrauch auf autoritäre Weise reglementiert wird.33
Das geht zwar auf natürliche Weise vonstatten, nichtsdestotrotz wird durch
Anerkennung eines Zeichengebrauchs implizit eine Konvention eingeführt.

So wenig Fichte sprachgeschichtlich die Bedeutung der natürlichen
Ähnlichkeit bestreitet, so wenig braucht er die Rolle von Konventionen
grundsätzlich abzulehnen. Wichtig ist nur, dass die Funktion der Sprache weder
konventionalistisch noch naturalistisch erklärt werden kann.

Das Ausdrücken von Gedanken. Mit der Verwendung sprachlicher Zeichen
werden also nicht unwillkürlich Empfindungen, sondern absichtlich
Gedanken ausgedrückt. Fichte geht im Kontext der Sprachtheorie nicht auf
die allgemeine Form von Gedanken ein und sagt entsprechend auch nichts
über die Struktur des durch das Zeichen Ausgedrückten. Das liegt daran,
dass die Form des Gedankens in seinen Augen keine spezifisch sprachliche
ist.34 Und umgekehrt ist, wie gesehen, das Zeichen auch in dem Sinne
willkürlich, dass es unabhängig von seiner empirischen Beschaffenheit, also
auch von seiner Struktur, einen beliebigen Gedanken ausdrücken kann: Die
Struktur des Gedankens braucht dem Zeichen nicht irgendwie aufgeprägt
zu werden. Im besten Fall - Fichte legt das in seiner apriorischen
Sprachgeschichte nahe - spiegelt sich die gedankliche Struktur in den grammatischen

Formen der Sprache wieder; das ist aber nicht wesentlich.
Deutlich wird beides, die Irrelevanz der Zeichenstruktur wie auch die

von Fichte vorausgesetzte Struktur von Gedanken, aus seinen Aussagen
über die genetisch ersten Zeichen: „Die ersten Wörter drükten ganze Sätze

aus. Subject, u Prädikat wurde durch denselben Laut bezeichnet".35 Mit
einem einzigen Laut oder Wort kann also ein ganzer „Satz" ausgedrückt
werden. Wenn Fichte das mit einem Urwort Ausgedrückte unter den
grammatischen Begriff des Satzes fasst, kann er damit nur das meinen, was
in einer weiter entwickelten Sprache in der grammatischen Form eines
Satzes ausgedrückt würde. Letztere umfasst „ein Substantiv und ein
Zeitwort",36 welche, wie das Zitat andeutet, den logischen Kategorien von
Subjekt und Prädikat entsprechen. Die Beziehung von Subjektbegriff und

33 Vgl. z.B. FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 110.
34 Vgl. die oben zitierte Anmerkung aus FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103.
35 FICHTE: Logik und Metaphysik, 171.
36 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 115.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 365

Prädikatbegriff stellt aber ein Urteil dar.37 Darin zeigt sich der Vorrang der
Vernunft vor der Sprache: Was sprachlich ausgedrückt wird, ist bereits
vorsprachlich begriffen und in der Form von Urteilen erfasst. Allerdings
zeigt sich auch, dass Fichte vom Topos, dass Sprache bloss ein Spiegel des

Denkens sei, trotzdem abweicht: Der sprachliche Ausdruck weist nicht
notwendig die Struktur des ausgedrückten Gedankens auf, denn er ist nicht
an eine grammatische Struktur, insbesondere die Subjekt-Prädikat-Struktur,
gebunden. Im Extremfall des Urworts ist er sogar völlig unstrukturiert.

Für die Lösung des Ausgangsproblems - wie können Dinge der
empirischen Welt als Zeichen über ein intelligibles Moment verfügen? - ist
damit noch nichts gewonnen; im Gegenteil, das Problem hat sich dadurch
noch verschärft, dass Fichte eine strukturelle Ubereinstimmung von
Ausdruck und Gedanken für unwesentlich hält: Was ausgedrückt werden soll,
gehört der Welt des Begrifflichen an, ist also etwas genuin Intelligibles. Und
für Zeichen gibt es weder Anforderungen an ihre Struktur noch an ihre
empirische Beschaffenheit, damit sie Gedanken ausdrücken können. Was
bleibt dann noch übrig?

Der Charakter des Zeichens. Fichte spricht in den zitierten Definitionen
nicht nur vom Ausdrücken von Gedanken, sondern auch von der
willkürlichen Bezeichnung von Gedanken. Man könnte erwarten, dass Zeichen
vor allem Dinge bezeichnen.38 Und Fichte spricht tatsächlich auch von
dieser „Bezeichnung der Dinge".39 Offenbar liegt hier eine ambige Verwendung

von „bezeichnen" vor: Einerseits wird ein Gedanke bezeichnet, der
von etwas handelt, andererseits wird dasjenige bezeichnet, wovon der
Gedanke handelt, Gegenstände bzw. Sachverhalte. Dieser Ambiguität scheint
sich Fichte nicht bewusst gewesen zu sein,40 seine zweifache Verwendung
von „bezeichnen" ist aber dadurch motiviert, wie er die Funktionsweise von
Zeichen versteht:

„Meine freie Reflexion wird geleitet. - u. das ist eben der Charakter des
Zeichens. - Ein Wink, ein Hindeuten, u. s. f. versteht jeder [.]"41

37 Vgl. FICHTE: Logik und Metaphysik, 185: „Zu einem Urtheile gehören zuförderst zwei
Begriffe Subject, u. Prädikat: Beide werden aneinander gehalten, u. entweder vereinigt [...]
oder getrennt."

38 Sprachphilosophiegeschichtlich handelt es sich allerdings auch hier um einen Topos,
der sich etwa bei Locke, Leibniz und auch schon bei Aristoteles und Augustinus findet:
Sprachliche Zeichen bezeichnen zunächst Geistiges und erst vermittels dessen
Sachbezogenheit die Dinge. Es ist im Übrigen nicht zu vergessen, dass für den transzendentalen
Idealisten Fichte die Dinge, auch als Bezugsgegenstände, subjektiv konstituiert, also
Vorstellungen sind. Der transzendentale Idealismus fällt allerdings im Zusammenhang mit dem
Sprachproblem nicht weiter ins Gewicht, so dass sich Fichte hier der naiven Redeweise über
Dinge im Gegensatz zu Vorstellungen bedienen kann.

39 Fichte: Von der Sprachfähigkeit, 104.
40 Vgl. z.B. die oben zitierte Stelle aus FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103f., wo Fichte

sowohl von Zeichen der Dinge wie auch vom Bezeichnen von Gedanken spricht.
43 FICHTE: Logik und Metaphysik, 159.



366 Silvan Imhof

„der ursprünglichste Charakter der Zeichens ist ohngefähr ausgedrückt im
Winke, im Hindeuten mit dem Auge u. Finger;"42

Zeichenverwendung ist für Fichte grundsätzlich nichts anderes als eine
Form eines deiktischen Aktes, gewissermassen eine ausgebaute Zeigegeste.
Deren Funktion ist es, die Aufmerksamkeit eines Adressaten auf einen
bestimmten Sachverhalt zu lenken: Das Zeichen soll auf diesen hindeuten.
Entscheidend ist dabei, dass sich das deiktisch verwendete Zeichen, wie
eine Zeigegeste, von selber versteht:43 Es bedarf nicht der natürlichen
Ähnlichkeit, so dass das Zeichen nicht als (natürliches) Anzeichen, sondern
als Anzeiger zu verstehen ist. Es bedarf auch keiner Konventionen, die dem
Zeichen erst eine Bedeutung verleihen, aufgrund deren es sich auf etwas
beziehen könnte. Das Zeichen erfüllt seine Funktion alleine dadurch, dass

es als empirisches Mittel des Vollzugs eines deiktischen Aktes gebraucht
wird. Bereits die Absicht, es hindeutend zu verwenden, macht es zum
Zeichen.

Diese deiktische Funktion ist für Fichte das Paradigma des Zeichengebrauchs.

Denn nicht nur auf Gegenstände im aktuellen Wahrnehmungsfeld
von Sprecher und Adressat, sondern auch auf nichtgegenwärtige Objekte
kann man sich auf diese Weise beziehen. Dafür sieht Fichte -
sprachgeschichtlich - zunächst eine „Ur- oder Flieroglyphensprache"44 vor. Die
Hieroglyphen haben Ähnlichkeit mit den Dingen, die sie bezeichnen, sie

haben eine ähnliche sichtbare, d.h. anschauliche Gestalt, und sollen
dadurch dem Adressaten Anlass geben, diese Gestalt „innerlich", in der
Anschauung nachzuahmen, wodurch er zu einem Bild des betreffenden
Gegenstands gelangt.43 Hierbei hat das Zeichen nicht mehr bloss deiktische
Funktion, sondern kann seine Rolle nur aufgrund seiner empirischen
Beschaffenheit, seiner bildhaften Ähnlichkeit mit dem Bezugsgegenstand,
erfüllen. Aber auch bei dieser „Bezeichnung der Dinge durch die
Nachahmung ihrer in die Sinne fallenden Eigenschaften"46 geht es nicht um
denotative Zeichenbedeutung, sondern um ein hinweisendes Lenken der
Aufmerksamkeit des Hörers auf den im Gedanken intendierten Sachverhalt
durch die Imitation empirischer Merkmale.

Ob nun Ähnlichkeit vorliegt oder nicht, „in beiden Fällen habe ich
keinen Zweck, als den, die Vorstellung eines bestimmten Gegenstandes bei
dem andern zu veranlassen."47 Darin liegt denn auch die charakteristische
Funktion sprachlicher Zeichen: Ihre Verwendung folgt dem Zweck, einem
Adressaten einen Anlass zu geben, eine bestimmte Vorstellung zu bilden,
einen bestimmten Gedanken zu fassen.

42 FICHTE: Kollegnachschrift, 295.
43 Vgl. FICHTE: Logik und Metaphysik, 167.
44 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103.
43 Vgl. FICHTE: Kollegnachschrift, 306f.
46 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 104.
47 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 367

Damit wird die doppelte Verwendung von „bezeichnen" verständlich:
Ein Gedanke wird dadurch ausgedrückt bzw. bezeichnet, dass ein Zeichen
verwendet wird, um dem Adressaten denjenigen Gegenstand anzuzeigen
bzw. zu bezeichnen, auf den sich der Gedanke bezieht, welchen der
Sprecher ausdrücken will. Kann es der Sprecher erreichen, dass der
Adressat auf den intendierten Gegenstand aufmerksam wird, so erkennt
dieser den Gegenstand und fasst einen Gedanken, der sich auf genau diesen
Gegenstand bezieht. Damit hat der Adressat den gleichen Gedanken wie der
Sprecher, dadurch, dass der Sprecher ihn auf den bewussten Gegenstand
aufmerksam gemacht hat. Der Sprecher hat so seinen Gedanken kommuniziert.

Fichtes Position bezüglich der Rolle der Zeichen lässt sich wie folgt
zusammenfassen: Ein Zeichen wird mit der Absicht verwendet, die Aufmerksamkeit

eines Adressaten auf einen intendierten Sachverhalt zu lenken, und
das kann mit dem Zeichen als empirischem Ding erreicht werden, ohne
dass zur Verwendungsabsicht noch Konventionen oder Ähnlichkeit
hinzukommen müsste. An den sprachlichen Zeichen selber liegt so gut wie gar
nichts.48 Wenn die paradigmatische Rolle sprachlicher Zeichen in ihrer
hindeutenden Verwendung, der Lenkung der Aufmerksamkeit liegt, sind sie

auch nicht Bedeutungsträger im üblichen Sinn. Fichte selbst braucht den
Ausdruck „Bedeutung" nicht, aber wenn überhaupt ist Bedeutung zu haben
eine Eigenschaft von Akten der Zeichenverwendung, nicht von Zeichen.

Ihr intelligibles Moment erhalten Zeichen wesentlich durch die Absicht,
mit der sie verwendet werden. Konstitutiv für das Funktionieren von Sprache

sind ausschliesslich die Gedanken und Zwecke der Sprecher: die
Absicht, Gedanken mitzuteilen, indem sie ausgedrückt werden, derart, dass die
Verwendung von Zeichen, verstanden als Hindeuten auf den gedachten
Sachverhalt, dem Adressaten Anlass gibt, einen Gedanken mit demselben
Gehalt zu fassen. Zeichen übermitteln einen Gehalt dadurch, dass sie eine

„Aufforderung"49 an den Hörer darstellen, seine Gedanken auf denselben
Sachverhalt zu richten, wie der Sprecher. Fichte geht es in erster Linie um
die Möglichkeit der Mitteilung von Gedanken mittels Zeichen. Sie dient der
Uberbrückung des Grabens der sinnlich-empirischen Welt zwischen

48 Dazu meint JERGIUS: Philosophische Sprache, 135: „Sprache wird hier auf die schwer
isolierbare Funktion der blossen Äußerung von Gedanken eingeschränkt und somit als

Sprachtheorie eigentlich nur mehr eine Zeichentheorie zugelassen, wogegen der dicke Rest
unter dem Namen ,Vorstellung' verhandelt wird." Jergius wäre darin zuzustimmen, dass der
„dicke Rest" in Fichtes Sprachtheorie nicht behandelt wird, wenn sich diese tatsächlich auf
eine Theorie der Zeichen beschränken würde. Fichte untersucht aber im transzendentalen
Teil den Gebrauch der Zeichen und versucht gerade die Funktion der Äußerung von
Gedanken zu isolieren. Dass dies nicht einfach innerhalb der allgemeinen Theorie der
Vorstellung der Wissenschaftslehre geschieht, dass Fichte vielmehr die für den
Sprachgebrauch spezifischen Vorstellungen bzw. Absichten herauszuarbeiten versucht, um die
Ausdrucksfunktion zu klären, wird Thema des Folgenden sein. Damit liefert Fichte dann doch
nicht nur eine blosse Theorie der Zeichen, sondern eine transzendentale Sprachtheorie.

49 FICHTE: Kollegnachschrift, 295.



368 Silvan Imhof

vernünftigen Individuen mit sinnlich-empirischen Mitteln, sie ist wesentlich
Medium intersubjektiven Austauschs.

Das Wesentliche der Sprache. Fichtes Sprachtheorie ist eine Theorie des
Gebrauchs von Zeichen. Zeichen sind empirische Gegenstände und ihr
Gebrauch stellt eine Modifikation der Sinnenwelt dar. Solche Modifikationen
sind für Fichte „reelle" Handlungen.50 Es hat sich bisher gezeigt, dass

solche Sprechhandlungen durch den Zweck des Sprechers konstituiert sind,
„die Vorstellung eines bestimmten Gegenstandes bei dem andern zu
veranlassen."51 Es sind also wesentlich Kommunikationshandlungen. Wenn,
wie Fichte zeigen will, Sprache bei der Erklärung der menschlichen
Vernunft notwendig sein soll, müssen sich Sprechhandlungen in einem
entscheidenden Punkt von anderen Flandlungen unterscheiden. Andernfalls
könnten nichtsprachliche Handlungen dieselbe Funktion erfüllen und
Sprache wäre dazu nicht erforderlich. Das Unterscheidungsmerkmal ist
folgendes:

„Ein vernünftiges Wesen kann aus diesen meinen Handlungen auf das, was ich
gedacht habe, schließen. Dies heißt aber nicht Sprache. Bei allem, was Sprache
heißen soll, wird schlechterdings nichts weiter beabsichtet, als die Bezeichnung

des Gedankens; und die Sprache hat außer dieser Bezeichnung ganz und

gar keinen Zweck."52

Zeichenverwendung als Mittel sprachlicher Kommunikation soll Gedanken
erkennbar machen, sprachliches Handeln hat den Zweck, anderen seine
Gedanken zu erkennen zu geben. Aber auch nichtsprachliche Handlungen
können Gedanken erkennbar machen, und zwar deshalb, weil auch aus
einer solchen Handlung auf deren Gründe, auf Wünsche und Überzeugungen,

auf Gedanken des Sprechers geschlossen werden kann.
Insbesondere ist natürlich das Resultat einer geglückten Handlung im
Gehalt der Handlungsabsicht als der verfolgte Zweck repräsentiert. In
diesem Sinne drückt auch eine nichtsprachliche Handlung Gedanken des

Handelnden aus.
Allerdings ist es für eine nichtsprachliche Handlung nicht konstitutiv,

dass mit ihr ein Gedanke ausgedrückt wird: „ich esse z.B. nicht, um andern
anzudeuten, daß ich Hunger fühle".53 Dass in einer nichtsprachlichen
Handlung ein Gedanke im oben angesprochenen Sinn ausgedrückt bzw.
erkennbar gemacht wird, gehört nur kontingenterweise zu ihr - sie kann
auch gelingen, wenn darin keine Gedanken erkannt werden. Sprachverwendung

verfolgt dagegen wesentlich den Zweck, einen Gedanken

50 Sowohl JANKE: Die Wörter .Sein' und ,Ding', 54, wie auch ZAHN: Fichtes
Sprachproblem, 157, sehen offenbar Sprache bei Fichte nicht als Handeln an. Diese Einschätzung ist
für mich aus den eben genannten Gründen nicht nachvollziehbar.

51 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.
52 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 97f.
53 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 369

auszudrücken. Sie ist nur dann erfolgreich, wenn der ausgedrückte Gedanke
auch tatsächlich erkannt wird; und die Erkenntnis des ausgedrückten
Gedankens ist bereits hinreichend für ihren Erfolg. Es kann zwar durchaus
noch anderes durch die Mitteilung von Gedanken durch sprachliche
Zeichen bezweckt werden. Das gehört dann aber nicht mehr zur
Sprechhandlung selber, sondern zu den Zwecken, die mittels
Sprechhandlungen verfolgt werden können - darauf werde ich in Teil III
zurückkommen. Mit anderen Worten: Eine sprachliche Handlung besteht im
Ausdruck eines Gedankens mittels Zeichen, mit der wesentlichen Absicht,
dass sie als Ausdruck eines Gedankens erkannt wird.

Damit gibt es für Fichte genuin sprachliches Handeln, das sich durch die
spezifisch sprachliche Absicht, die Ausdrucksabsicht, von anderem Handeln
unterscheidet. Entsprechend ist auch das dadurch definierte Handlungsresultat

verschieden: Gewöhnliche Handlungen können nur deshalb als

Ausdruck von Gedanken gesehen werden, weil sie aufgrund von Gedanken
ausgeführt werden und im Erfolgsfall den beabsichtigten Zweck erkennbar
realisieren. Demgegenüber ist der Gehalt des ausgedrückten Gedankens am
Zeichen nicht erkennbar. Das Zeichen selbst realisiert nicht schon die mit
dem Zeichengebrauch verfolgte Absicht; es bildet ja nicht einmal den
ausgedrückten Gedanken ab, da die empirische Form des Zeichens für den
Gedankenausdruck irrelevant ist. Das beabsichtigte Resultat einer
Sprechhandlung ist keine reelle Veränderung in der empirischen Welt -
wenn auch mit jedem Zeichengebrauch eine solche einhergeht -, sondern
eine Veränderung im Denken des Adressaten: Sie soll bei ihm einen
Gedanken hervorrufen, etwas Intelligibles.

Dieser Zweck ist erreicht, wenn verstanden wird, worauf das Zeichen
hindeutet. Dazu muss es aber erst als Zeichen erkannt werden, man muss
„diese Aufforderung, Mittheilung des Wesens auser mir für absichtlich
erkennen".54 Eine sprachliche Handlung ist erst dann erfolgreich realisiert,
wenn der Adressat den Gedanken eines Sprechers deshalb erkennt, weil er
erkennt, dass der Sprecher ihm mittels des Gebrauchs von Zeichen diesen
Gedanken zu erkennen zu geben beabsichtigt; weil er also die Ausdrucksabsicht

erkennt:

„Soll ich ein Zeichen verstehen, so gehört dazu[,] daß ich es als Zeichen eines
andern freien Wesens anschaue, denn sonst bedeutet es mir nicht einen mit-
getheilten Begriff. Also ein Zeichen ist es nur in sofern, als es dafür gehalten
wird; wird es für ein Object gehalten, so ist es kein Zeichen."55

III. Sprache im Zeichen interpersonaler Wechselwirkung

Wechselwirkung. Zum Begriff des Zeichens gehört es, dass es „Product des

vernünftigen Wesens mit der Absicht in mir eine Erkenntjniß], [\] hervor-

54 FICHTE: Kollegnachschrift, 295.
55 FICHTE: Kollegnachschrift, 295.



370 Silvan Imhof

zubringen"56 ist. Sprache soll „außer dieser Bezeichnung [des Gedankens;
S.I.] ganz und gar keinen Zweck"57 haben. Noch deutlicher spricht Fichte
das an der folgenden Stelle aus:

„Bei der Sprache aber ist lediglich die Bezeichnung Absicht, nicht als Ausdruck
der Leidenschaft, sondern zum Behufe einer gegenseitigen Wechselwirkung
unserer Gedanken, ohne welche, wie so eben bemerkt wurde, eine unserm
Triebe angemessene Wechselwirkung der Handlungen nicht bestehen kann."58

Das heisst: sprachliches Handeln ist ausschliesslich durch die
Ausdrucksabsicht konstituiert, durch den Zweck, einen Gedanken
auszudrücken, um ihn einem Adressaten zu erkennen zu geben. Darüber hinaus
wird mit sprachlichen Handlungen aber ein weiteres Ziel verfolgt, nämlich
eine „Wechselwirkung unserer Gedanken", die wiederum Voraussetzung
einer „Wechselwirkung der Handlungen" sein soll - und ohne Sprache soll
diese Wechselwirkung nicht möglich sein.

Was damit gemeint ist, zeigt sich in Fichtes Beispielen: Ein Urmensch
teilt seiner Horde durch ein Geschrei, welches das Brüllen eines Löwen
nachahmt, mit, „daß er den Löwen gesehen habe, daß er sie darauf
aufmerksam machen, und ihnen die Folgen von dessen Annäherung anzeigen
wolle, damit sie sich zu gemeinschaftlicher Vertheidigung rüsten können".59
Und ähnlich stellt das Zeichnen von Fischen und Netzen im Sand
verbunden mit hinweisenden Gesten „eine Aufforderung zum Fischen"60
dar. In beiden Fällen beschreibt Fichte die Zeichenverwendung als

Sprechhandlungen, eine Warnung im ersten, eine Aufforderung im zweiten Fall.61
Aufschlussreich ist vor allem die implizite Charakterisierung im ersten
Beispiel: (1) Mit dem Akt der Zeichenverwendung will der Sprecher seine
Adressaten auf einen Sachverhalt aufmerksam machen, den er selber
erkannt hat. (2) Mit (1) will er seine Adressaten auf die Gefahr aufmerksam
machen. (3) Damit - mit (1) und (2) - verfolgt er die Absicht, die Adressaten

zu einer Handlung zu veranlassen. Den Beispielen zufolge dient
Sprache einem Sprecher also nicht nur dazu, einen sachbezogenen Gehalt
und seine Absichten und Einstellungen zu kommunizieren, sondern er
bezweckt mit seiner Mitteilung darüber hinaus das Handeln des Adressaten
zu beeinflussen: Sie hat den Zweck, ihm Gründe für ein bestimmtes
Handeln zu geben.

Hier ist nun auch der Punkt erreicht, wo Fichtes Sprachtheorie an das

System der Wissenschaftslehre angeknüpft ist und wo verständlich wird,
weshalb der Mensch ohne Sprache nicht gedacht werden kann: Sprache ist

56 FICHTE: Kollegnachschrift, 296.
57 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.
58 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103.
59 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 115f.
60 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 104.
61 Zeichenverwendung muss bei Fichte zwar als Handlungsform, als Sprechhandlung

verstanden werden, von einer Theorie der Sprechakte ist er aber natürlich weit entfernt.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 371

Mittel zum Zweck - „zum Behufe"62 - einer gegenseitigen Einflussnahme
vernünftiger Individuen. Aus dem systematischen Gesichtspunkt der
Wissenschaftslehre ist eine solche Einflussnahme Voraussetzung für die
Möglichkeit des autonomen und selbstbewussten Individuums. Wenn gezeigt
werden kann, dass tatsächlich nur Sprache diese Einflussnahme ermöglichen

kann, ist Sprachfähigkeit selbst notwendig für den Begriff des

vernünftigen Individuums. Die Sprachtheorie ist demnach aufs Engste mit
Fichtes Interpersonalitätslehre verbunden, welche die Bedingungen der

Wechselwirkung zwischen vernünftigen Individuen behandelt. Das Thema
der Interpersonalität wird in der Sprachschrift erstmals angeschnitten und
dann in der Grundlage des Naturrechts, in Hinblick auf das
Rechtsverhältnis, detailliert entfaltet.63

Praktisches Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Eine vollständige
Darstellung des systematischen Zusammenhangs würde bis zum ersten
Grundsatz der Wissenschaftslehre zurück führen.64 Für meine Zwecke
reicht es aber aus, an jener Stelle der transzendentalen Erklärung des Selbst-
bewusstseins einzusteigen, an der sich zeigt, dass Selbstbewusstsein nur als

individuelles (personales) Selbstbewusstsein gedacht werden kann und
dieses wiederum den Begriff einer Pluralität selbstbewusster Individuen
(Personen) voraussetzt, die untereinander in Beziehung stehen.

Fichte geht in der Deduktion im Ersten Hauptstück der Grundlage des

Naturrechts davon aus, dass praktisches Selbstbewusstsein im Bewusstsein
subjektiver Tätigkeit besteht, im reflexiven Wissen um diese Tätigkeit als

solcher. Dies erfordert die Möglichkeit der Selbstzuschreibung einer Tätigkeit,

welche ihren Grund im Subjekt selbst hat.65 Diese Möglichkeit ist bei

62 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103.
63 Gewiss stand Fichte mit der vollständigen Interpersonalitätslehre aus der Grundlage

des Naturrechts erst in den Vorlesungen zur Metaphysik und Logik eine tragfähige Grundlage
zur Entwicklung der Sprachtheorie zur Verfügung (vgl. JANKE: Die Wörter .Sein' und .Ding',
55). Andererseits hat sich nach meiner Einschätzung das Beweisziel gegenüber der Sprachschrift

von 1795 nicht verändert (vgl. auch SCHURR-LORUSSO: II pensiero linguistico, 263),
denn es steht bereits dort der Nachweis der Notwendigkeit der Sprache für eine

„angemessene Wechselwirkung" (FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103) im Zentrum.
Aufgrund der erst rudimentär ausgearbeiteten Interpersonalitätslehre kann er aber noch nicht mit
der nötigen systematischen Konsequenz durchgeführt werden.

64 Der Gedankengang wird in geraffter Form rekapituliert in FICHTE: Logik und
Metaphysik, 159, und FICHTE: Kollegnachschrift, 293-295, wo er als „Auszug" (FICHTE:
Kollegnachschrift, 293) aus der Grundlage des Naturrechts deklariert ist. Ausser in der
einschlägigen Literatur zu Fichtes Interpersonalitätslehre findet sich eine ausführlichere
Rekonstruktion bei BAUMANNS, Peter: Von der Theorie der Sprechakte zu Fichtes
Wissenschaftslehre. In: HAMMACHER, Klaus (Hg.): Der transzendentale Gedanke. Die gegenwärtige
Darstellung der Philosophie Fichtes. Hamburg: Meiner 1981, 171-186.

65 Vgl. FICHTE, Johann Gottlieb: Grundlage des Naturrechts nach Principien der
Wissenschaftslehre. J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd.
1,3. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann 1966, 329. Das praktische, personale
Selbstbewusstsein ist vom theoretischen oder transzendentalen zu unterscheiden, dessen Bedingungen
Fichte vor allem in der Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (1794) entwickelt und das



372 Silvan Imhof

blosser Objekterkenntnis nicht gegeben, denn dabei ist das Subjekt durch
die Objekte „gebunden"66, diese auf eine bestimmte Weise vorzustellen.
Erforderlich ist jedoch, dass das Subjekt selbst der Grund für die
Bestimmung von Objekten ist. Ein selbstbewusstes Subjekt muss sich die
Objekte nicht nur vorstellen können, wie sie ihm gegeben sind, sondern es

muss auch die Fähigkeit haben, einen möglichen Zustand eines Objekts zu
denken und auf das betreffende Objekt derart einzuwirken, dass der
mögliche Zustand wirklich wird: „[...] die Thätigkeit geht in sich selbst
zurück [...] und ist insofern das Bilden des Begriffs von einer vorgesezten
Wirksamkeit ausser uns, oder von einem Zwecke."67 Das heisst nichts
anderes, als dass ein Subjekt gemäss einem selbstentworfenen Begriff - dem
„Begriff vom Zwecke"68 - handeln und durch dieses zweckgerichtete
Handeln auf die Objekte der Sinnenwelt einwirken können muss.69

Sofern nun ein Subjekt gemäss autonom entworfener Zweckbegriffe
handelt, kann es die Handlungsabsicht bzw. die darauf gründende
Handlung tatsächlich sich selbst zuschreiben: Sie hat den Grund in ihm
selbst. Für Fichte stellt sich allerdings die Frage, wodurch ein Subjekt
überhaupt zu einer solchen autonomen Wahl von Zwecken motiviert sein
könnte. Denn einerseits ist es darauf angewiesen, dass ihm ein Objekt
gegeben ist, auf das sich seine Tätigkeit richten kann; soweit seine Tätigkeit
aber von gegebenen Objekten abhängt, ist sie heteronom und folglich nicht
selbstzuschreibbar.70 Soweit die Zwecksetzung andererseits nicht von
Objekten abhängt, müsste sie spontan durch das Subjekt erfolgen. Soll die
Zwecksetzung aber nicht zufällig erfolgen, müsste das Subjekt Gründe für
die Wahl haben - woher sollte es die aber nehmen, wenn ihm nichts
anderes als Objekte gegeben sind? Eine völlig spontane Zwecksetzung
geschähe ohne Grund und wäre nicht rational - von autonomer Wahl
könnte nicht die Rede sein.

Die Auflösung des Dilemmas sieht Fichte darin, dass zwar der Anlass zur
selbstbestimmten Zwecksetzung durch ein Objekt bzw. die Erkenntnis eines
Objekts veranlasst wird, in diesem Objekt aber ein Grund für die
Zwecksetzung erkennbar gegeben ist. Das muss so verstanden werden, dass das

betreffende Objekt selbst Resultat zweckgerichteten Handelns ist, dass es

hier vorausgesetzt wird. Wichtig ist, dass das transzendentale Selbstbewusstsein in der
Konstitution objektiver Erkenntnis zwar auch durch eine subjektive Tätigkeit begründet wird.
Diese ist aber nur durch die philosophische Analyse isolierbar und für das „gemeine" Subjekt
nicht selbstzuschreibbar.

66 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 330.
67 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 331.
68 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 346.
69 Dazu gehört für Fichte freilich noch mehr: Das Subjekt muss über einen materiellen

Leib verfügen, der sowohl mit Sinnesorganen ausgestattet wie auch artikuliert und beweglich
ist, so dass er sich als Organ zur Ausführung von Handlungen eignet (vgl. FICHTE: Grundlage
des Naturrechts, Zweites Hauptstück § 5f.). Von diesen Elementen kann hier aber abgesehen
werden.

70 Vgl. FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 341 f.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 373

also aufgrund eines Zweckbegriffs so besteht, wie es erkannt wird.71 Die
Verbindung der sinnlichen Erkenntnis eines Objekts mit einem Zweckbegriff,

der sich im Objekt zeigt, führt auf den Begriff eines anderen
Subjekts: Wenn das Objekt einem Zweckbegriff gemäss besteht, welcher
seinen Grund nicht in der eigenen Vernunft hat, muss er diesen Grund in
der Vernunft eines anderen haben.

Das heisst zusammengefasst: Zwecke und Handlungen sind nur selbstzu-
schreibbar, wenn sie autonom gewählt werden. Da die Gründe für eine
Wahl jedoch weder aus der Erkenntnis von Objekten genommen werden
noch spontan der eigenen Vernunft entspringen können, müssen sie durch
eine andere Vernunft gegeben sein. Dass ein Subjekt sich selbst Absichten
und Handlungen zuschreiben und damit ein Bewusstsein von sich als

Individuum haben kann, setzt also den Begriff anderer Subjekte voraus,
denen ebenfalls Zwecke und Handlungen zugeschrieben werden - nämlich
zumindest die Zwecke und Handlungen, durch die dem Subjekt Gründe
gegeben werden.

Fichte nennt solche Handlungen „Aufforderung",72 was sie aber nicht
schon als sprachliche Handlungen kennzeichnen soll. Gemeint ist nur eine
bestimmte Form der Einflussnahme: Der Zweck, den das andere Individuum

damit verfolgt, ist „ein Bestimmtseyn des Subjekts zur
Selbstbestimmung, eine Aufforderung an dasselbe, sich zu einer Wirksamkeit zu
entschließen".73 Das heisst, das andere Individuum hat die Absicht, das

Subjekt dazu zu „bestimmen", seine Zwecke und Absichten selbst zu
bestimmen. Nur durch kausale Einwirkung, reelles Handeln, kann dieser
Zweck jedoch nicht erreicht werden, denn auf diese Weise würde die
Selbstbestimmung des Subjekts zum vornherein verunmöglicht. Der Erfolg
der Aufforderung hängt schliesslich von dessen autonomer Reaktion ab.
Um aber autonom reagieren zu können, muss es erst die Aufforderung
verstehen:

„Das leztere [das Vernunftwesen; S.I.] soll durch die Aufforderung keines-

weges bestimmt, necessitirt werden, wie es im Begriffe der Kausalität das
Bewirkte durch die Ursache wird, zu handeln; sondern es soll nur zu Folge
derselben sich selbst dazu bestimmen. Aber soll es dies, so muß es die Aufforderung

erst verstehen, und begreifen, und es ist auf eine vorhergehende
Erkenntniß desselben gerechnet."74

Zur Aufforderung gehört natürlich auch eine reelle Handlung: Dem Subjekt
muss ein Objekt gegeben werden. Diese Handlung hat aber den Zweck,
dem Subjekt einen Grund zur Selbstbestimmung seiner Handlungen zu
liefern, und zwar dadurch, dass das Subjekt in der reellen Handlung die
Absicht des anderen Individuums erkennt, ihm einen Grund zur Selbstbe-

71 Vgl. FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 342.
72 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 342.
73 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 342.
74 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 345.



374 Silvan Imhof

Stimmung zu liefern. Und das andere Individuum muss auch die Absicht
haben, diesen Zweck durch seine Handlung zu erkennen zu geben, d.h. auf
die Erkenntnis rechnen. Es geht also um die Möglichkeit rationaler
Einflussnahme, der Beeinflussung durch Gründe mittels deren Mitteilung.
Sofern deren Möglichkeit nachgewiesen wäre, wäre das für das praktische
Selbstbewusstsein Geforderte erreicht: „So gewiß daher das Subjekt
dasselbe [das Objekt; S.I.] begreift, so gewiß hat es den Begriff von seiner
eignen Freiheit, und Selbstthätigkeit, und zwar als einer von aussen
gegebenen."75

Das interpersonale Verhältnis. Es stellt sich für Fichte aber zuerst noch die
Frage, wie es überhaupt möglich ist zu erkennen, dass gewisse Sachverhalte
aufgrund von zweckmässigem Handeln bestehen bzw. dass das Verhalten
einiger „Objekte" zweckgeleitet ist und es sich bei ihnen um andere
Subjekte handelt, denen Zwecke zugeschrieben werden können: „wie kommen
wir dazu auf einige Gegenstände der Sinnenwelt den Begriff der
Vernünftigkeit überzutragen, auf andere nicht; welches ist der charakteristische
Unterschied beider Klassen?"76 Da Zwecke intelligibler, begrifflicher Natur
sind, können sie nicht unmittelbar an den empirischen Eigenschaften von
Objekten und ihrem Verhalten erkannt werden. Es scheint keinen erkennbaren

Zusammenhang zwischen einem Objekt und der Absicht, aufgrund
der es besteht, zu geben.

Im Zweiten Hauptstück der Grundlage des Naturrechts vertritt Fichte
die Ansicht, dass bereits die menschliche Gestalt eines Dinges ausreiche, es
als vernünftig zu erkennen. Da nämlich der menschliche Körper von der
Natur nicht auf eine bestimmte Funktion hin angelegt sei, müsse er erst
durch die freie Vernunft zu einer spezifischen Funktion bestimmt werden.
Er sei also bereits durch seine natürliche Unbestimmtheit als Werkzeug (Organ)

der Vernunft angelegt, so dass aus dieser natürlichen Anlage auf
Vernünftigkeit geschlossen werden könne. Es bedarf wohl keiner Ausführungen,

dass diese an Herder erinnernde Ansicht keine hinreichende Erklärung

für die Zuschreibung von Vernunft, Selbstbewusstsein und
zweckgerichtetem Handeln ist. Die Gestalt stellt kein „sicheres Kriterium"77 dar,
sondern gibt höchstens einen Grund ab, ein Wesen hypothetisch als

vernünftig anzusehen. Bereits in der Sprachschrift gibt Fichte aber ein besseres

Argument, durch das dann auch eine kategorische Anerkennung begründbar
wird: „[...] es bedarf noch die Idee des Handelns nach veränderter
Zweckmäßigkeit, und zwar von einem Handeln, das verändert ist nach unsrer
eigenen Zweckmäßigkeit."78

75 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 342.
76 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 380.
77 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 388.
78 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 101.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 375

Beobachtbares Verhalten eines Objekts kann dann als Handeln eines

vernünftigen Individuums verstanden werden, wenn es nur als Reaktion auf
das eigene Handeln erklärbar ist; wenn das eigene Handeln bzw. der
entsprechende Zweck bei der Erklärung als Grund für das beobachtbare
Verhalten herangezogen werden muss. Da die eigene Absicht das Verhalten
als Grund - und nicht als Ursache - beeinflusst, muss es sich um vernünftiges

Verhalten handeln, das einem vernünftigen Individuum als seine

Handlung zugeschrieben werden kann. Entsprechend muss das andere
Individuum selber Absichten haben und über einen Begriff der Absicht
verfügen, denn es muss die Absichten eines Subjekts als solche begreifen können,

damit sie ihm Grund zur Modifikation seiner Handlungszwecke sein
können.

Auf dieser Grundlage lässt sich der Prozess der Aufforderung nun
präzisieren: Ein anderes Individuum erkennt die Absicht des Subjekts und
anerkennt sie als Grund für die Modifikation seiner Zwecke und
Handlungen. Aufgrund dessen, dass die modifizierte Handlungsweise des
anderen Individuums nur durch den Einfluss der eigenen Absichten erklärbar
wird, kann das Subjekt dieses als ebenfalls zweckmässig handelndes Subjekt
erkennen. Durch diese Erkenntnis ist das Subjekt seinerseits veranlasst -
aufgefordert -, die Absichten des anderen in seine eigene Zwecksetzung als

Grund mit einzubeziehen und sein Handeln danach auszurichten. Ein
Subjekt kann also nur dann die Absichten eines anderen Individuums als

solche erkennen und als Gründe für die Bestimmung seiner Absichten
anerkennen, wenn letzteres die Absichten des ersteren erkannt und in seine

eigenen Absichten als Gründe mit einbezogen hat (mögliche Regress- und
Zirkularitätsprobleme lasse ich hier einmal beiseite).

Was zu Beginn für die Möglichkeit des individuellen Selbstbewusstseins
gefordert wurde, ist damit gegeben: Die Absichten des anderen Individuums

sind ein „äusserer" Grund für die Modifikation der eigenen Zwecke;
und da Absichten das Subjekt nur rational beeinflussen können, bleibt seine
Autonomie gewährleistet. Für Fichte setzt individuelles Selbstbewusstsein
begrifflich ein interpersonales Verhältnis voraus, das auf dem gegenseitigen
Erkennen von Absichten beruht, es ist eine „freie Wechselwirkung durch
Begriffe, und nach Begriffen".79

Der Einfluss der Zeichen. Der Zusammenhang von Interpersonalitätslehre
und Sprachtheorie ist offensichtlich: Im Prozess von Aufforderung und
Anerkennung geht es zentral um rationale Beeinflussung zwischen Individuen

und die Erkenntnis von Absichten oder eben Gedanken anderer.
Sprache, so lautete das Resultat von Teil I, ist für Fichte wesentlich durch
die Absicht bestimmt, Gedanken zu erkennen zu geben „zum Behufe einer
gegenseitigen Wechselwirkung unserer Gedanken".80 Es ist klar, dass Spra-

79 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 348.
80 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 103.



376 Silvan Imhof

che, so konzipiert, im interpersonalen Prozess eine Rolle spielen kann.
Unklar ist aber immer noch, weshalb Sprache für die Wechselwirkung
durch Gedanken notwendig sein soll und aus der Natur der Vernunft folgt.
Es scheint nicht wesentlich zu sein, dass für interpersonale Wechselwirkung
sprachliche Zeichen verwendet werden, denn die Aufforderung ist ja nicht
zum vornherein als sprachliche Handlung zu begreifen.

Auch Fichtes Begründung der Notwendigkeit der Sprache in Von der
Sprachfähigkeit erscheint ungenügend: Sein einziges Argument für den
Schritt zur Sprache als Voraussetzung, ohne die der Mensch nicht gedacht
werden könne, beruht darauf, dass durch Sprache Absichten unmissver-
ständlich, deutlicher und eindeutiger mitgeteilt werden können.81 Dieser
Punkt erbringt nicht viel: Sprache würde zwar die Effizienz der Kommunikation

steigern, wäre aber dafür keineswegs unabdingbar.
Die folgende Stelle zeigt aber nicht nur den Zusammenhang von Inter-

personalitätslehre und Sprachtheorie, sondern sie bringt vor allem deutlich
Fichtes Ansicht zum Ausdruck, dass der Prozess des Erkennens und
Anerkennens zwischen Individuen wesentlich des Zeichengebrauchs bedürfe
und die Aufforderung als notwendig sprachliche Handlung verstanden werden

müsse:82

„Aber ich kann auf ein freies Wesen ausser mir schliessen nur durch
Mittheilung einer Erkenntniß. -
(Naturrecht. - Ich schliesse auf ein freies Wesen, als Ursache einer
Einwirkung auf mich; inwiefern es nöthig ist, seiner Kausalität einen Begriff
von derselben zum Grunde zu legen. Dies aber ist in keinem Falle
nothwendig, ausser da, wo selbst ein Begriff beabsichtiget ist.)

Aber eine Erkenntniß lässt sich nur mittheilen durch ein Zeichen[.]"83

Es gilt nun, diese letzte Behauptung zu rechtfertigen, indem gezeigt wird,
dass die im Rahmen der Interpersonalitätslehre beschriebenen Anforderungen

an die Handlung der Aufforderung nur dann erfüllt sein können,
wenn sie mittels Sprache vollzogen wird.

Damit eine Handlung H einer Person A eine Aufforderung an ein Subjekt

S ist, muss sie folgende Bedingungen erfüllen:

(1) H ist eine reelle Handlung.

81 Vgl. FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 102.
82 Dagegen kommt BAUMANNS: Von der Theorie der Sprechakte, 185, zum Schluss, dass

Fichte die Frage nach dem konkreten Modus der Aufforderung offen gelassen habe, und
schlägt selbst den Sprechakt im Sinne der Theorie der Sprechakte als ,,empirische[n] Modus
der Konkretion jenes .Aufforderns'" vor.

83 FICHTE: Logik und Metaphysik, 159. Zum eingeklammerten Verweis auf das

„Naturrecht" vgl. FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 346: „Wenn sonach das Objekt, und
hier, auch der Zweck einer Wirkung nur der seyn könnte, eine Erkenntniß hervorzubringen,
dann wäre nothwendig eine vernünftige Ursache der Wirkung anzunehmen."



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 377

Mit der Aufforderung muss dem Subjekt ein erkennbares Objekt, ein
Gegenstand der Sinnenwelt gegeben werden, sei das ein materielles Ding
oder ein Ereignis wie eine körperliche Bewegung.

(2) A tut H mit der Absicht, S zu einer autonomen Reaktion zu veranlassen.

In (2) ist bereits mit eingeschlossen, dass A die Zwecke von S anerkannt
hat; durch seine Handlung behandelt A S nicht als blosses Objekt, sondern
als vernünftiges Subjekt, das zur autonomen Zwecksetzung fähig ist. Die
Absicht, dass S eine autonome Reaktion zeigt, kann aber nicht auf
irgendeine Weise, insbesondere nicht durch kausale Einwirkung, erreicht
werden, sondern nur dadurch, dass A S einen Grund zu handeln gibt:

(3) A tut H mit der Absicht, S mit H einen Grund zu geben, eine autonome
Reaktion zu zeigen.

Der Erfolg von H hängt davon ab, ob S erkennt, dass ihm A mit H einen
Grund für eine autonome Reaktion liefern will. Wenn die Handlung aber

nur gelingen kann, sofern S die Absicht (3) erkennt, muss A mit H auch
bezwecken, dass sie erkannt wird. Daraus ergibt sich die weitere Bedingung,
dass seitens A „auf eine vorhergehende Erkenntniß desselben [des
Vernunftwesens; S.I.] gerechnet"84 ist:

(4) A tut H mit der Absicht, dass S (3) erkennt, nämlich dass A ihm mit H
einen Grund zu geben beabsichtigt, eine autonome Reaktion zu zeigen.

Die Bedingung (4) ist deshalb notwendig, weil, wie bereits in Teil I
gesehen, alle Handlungen in einem gewissen Sinn Absichten ausdrücken;
für diese gewöhnlichen Handlungen ist es aber nicht konstitutiv, dass der
Ausdruck der Absichten selbst auch beabsichtigt ist. Für eine
Aufforderungshandlung reicht es aber nicht aus, dass H bloss kontingenterweise
und beiläufig eine Absicht erkennen lässt, da in diesem Fall die Handlung
nicht als Aufforderung (gemäss [1] - [3]) verstanden werden kann. Damit H
als Aufforderung verstanden werden kann, muss sie auch als Aufforderung
gemeint sein. Und dies, dass H als Aufforderung gemeint ist (3), muss A S

auch zu erkennen geben. Anders gesagt: S soll deshalb erkennen, dass A
ihm mit H einen Grund zur autonomen Reaktion zu geben beabsichtigt (3),
weil S erkennt, dass A mit H diese Absicht (3) ausdrücken will (4).

Mit (4) ist das, was ich oben als Ausdrucksabsicht bezeichnet habe, für
die Aufforderung konstitutiv und sie ist als notwendig sprachliche Handlung

charakterisiert. Sie ist aber noch nicht notwendig eine rein sprachliche
Handlung. Denn es besteht immerhin die Möglichkeit, dass die Ausdrucksabsicht

nicht die einzige Absicht ist, die A mit H verfolgt, sondern dass A
mit H auch einen reellen Zweck zu erzielen versucht. Dieser könnte
unabhängig davon realisiert werden, ob die Aufforderung realisiert wird.
Obwohl Bedingungen (1) - (4) seitens A erfüllt wären, wäre es für S nicht
eindeutig, ob H als Aufforderung gemeint war oder nur den reellen Zweck

84 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 345.



378 Silvan Imhof

verfolgte. Hier kann Sprache nun tatsächlich zu Unzweideutigkeit und Un-
missverständlichkeit beitragen: Nur wenn nichts anderes beabsichtigt ist, als

der Ausdruck der Absicht, ist H eindeutig eine Aufforderung. Es geht dabei
nicht um die Klarheit des ausgedrückten Gedankens, wie Fichte in der
Sprachschrift dachte,85 sondern darum, dass die Handlung unmissverständ-
lich die Rolle des Zuerkennengebens eines Gedankens hat. Deshalb ist noch
eine letzte Bedingung anzufügen:

(5) A tut H ausschliesslich mit den Absichten (2) - (4).

Kommt (5) hinzu, ist mit H nun „schlechterdings nichts weiter beabsichtet,
als die Bezeichnung des Gedankens".86 Das macht aber das Wesentliche der
Sprache aus und das macht H zu einer rein sprachlichen Handlung, die im
Gebrauch eines Zeichens besteht. Die Aufforderung ist deshalb notwendig
sprachlicher Natur, weil mit ihr ein intelligibler Zweck verfolgt wird,
nämlich die rationale Beeinflussung: Einzig die Kenntnis der Absicht des

anderen soll einem Subjekt einen Grund geben, seine eigenen Absichten auf
diese oder jene Weise zu modifizieren. Dafür muss die Möglichkeit der
Kommunikation von Gedanken bzw. Zwecken oder Absichten gegeben
sein, und das ist letztlich und in reiner Form nur durch die Sprache gewährleistet.

Die gegenseitige Anerkennung ist nicht als einmalige Angelegenheit zu
verstehen, sondern bildet die in allem Handeln zu etablierende Grundlage
interpersonaler Beziehungen. Deshalb ist auch Sprache das ständig
erforderliche Mittel, die dafür notwendige Kommunikation der Absichten zu
ermöglichen, solange die gegenseitige Einflussnahme rational und unter
Gewährleistung individueller Autonomie vonstatten gehen soll. Nur sie

erlaubt es, dass Interessen, Uberzeugungen und Absichten zwischen Individuen

systematisch ausgetauscht und untereinander abgestimmt werden
können. Entsprechend verneint Fichte die Frage: „kann der Mensch ohne
Sprache gedacht werden?",87 denn gegenseitige Anerkennung ist konstitutiv
für das vernünftige, selbstbewusste und autonome Wesen, den Menschen,
und das geht nur mit Sprache:

„Ich bin; ich bin mir meiner als vernünftigen Wesens bewust, lediglich in
sofern ich mich als Individuum setze; dieß aber nur in dem ich ein
vernünftiges Wesen neben mir annehme, dieses kann ich nur insofern als mir ein
Begriff mitgetheilt wird, u. dieses ist nur möglich durch ein Zeichen."88

85 Vgl. FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 102.
86 FICHTE: Von der Sprachfähigkeit, 98.
87 FICHTE: Logik und Metaphysik, 158.
88 FICHTE: Kollegnachschrift, 293.
Für wertvolle Kritiken und Anregungen bedanke ich mich bei Andreas Graeser, Martin

Bondeli und Sarah-Jane Conrad.



„Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" 379

Abstract
Language was of no particular importance for the early transcendentalists.
Hence, Fichte's treatise on language from 1795 is unique in this respect. It is
however not obvious how the theory of language is related to his Wissen-
schaftslehre and whether it bears any transcendental significance. The

present paper shows that the theory of language is an indispensable part of
Fichte's project. His account of language as an intention-based form of
interaction between rational subjects is systematically linked to his theory of
intersubjectivity: language is a necessary condition for the possibility of the
mutual acknowledgment of autonomous, self-conscious persons.


	"Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" : Die transzendentale Rolle der Sprache bei Fichte

