Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: "Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" : Die
transzendentale Rolle der Sprache bei Fichte

Autor: Imhof, Silvan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SILVAN IMHOF

,Kann der Mensch ohne Sprache
gedacht werden?“

Die transzendentale Rolle der Sprache bei Fichte

[. DAS PROBLEM DER SPRACHE IN FICHTES WISSENSCHAFTSLEHRE

Fichte thematisiert Sprache in zwei verschiedenen Zusammenhingen: Beim
einen geht es um Probleme der sprachlichen Darstellungsweise seiner
Wissenschaftslehre, deren verschiedene Fassungen sowohl in ihrer dusseren
Form als auch in der verwendeten philosophischen Terminologie stark von-
einander abweichen. Die sprachlichen Revisionen waren zwar auch durch
inhaltliche Griinde und das Bestreben motiviert, Verstindnisschwierig-
keiten auszuriumen, dahinter steht aber zudem Fichtes erklirte Uberzeu-
gung, dass die Wissenschaftslehre unabhingig von einer bestimmten sprach-
lichen Einkleidung einen bestimmten Gehalt habe: Was zidhlt, ist der
,Geist“ und nicht der ,,Buchstabe® und der Geist ist durch den Buchstaben
sogar nicht einmal angemessen darzustellen. Auf diese erste, meta- oder
vortheoretische Thematisierung von Sprache werde ich hier nicht weiter
eingehen.!

Der andere Bereich ist derjenige, wo Sprache selbst Gegenstand der
Wissenschaftslehre ist, wo also innerhalb der Wissenschaftslehre eine The-
orie der Sprache entwickelt wird. Allerdings hat Fichte zum Thema Sprache
in dieser Hinsicht recht wenig gesagt. Abgesehen von einem Abschnitt
,Ueber den Ursprung der Sprache iiberhaupt® in seinem Manuskript von
1796 zu den Vorlesungen Logik und Metaphysik nach Platners Philoso-

1 Das Problem der verinderten Vortragsformen der Wissenschaftslehre behandelt Wid-
mann am Beispiel der Fassungen von 1804 und 1805 (WIDMAN, Joachim: Das Problem der
verinderten Vortragsformen von Fichtes Wissenschaftslehre — am Beispiel der Texte von 1804*
und 1805. In: HAMMACHER, Klaus [Hg.]: Der transzendentale Gedanke. Die gegenwdrtige
Darstellung der Philosophie Fichtes. Hamburg: Meiner 1981, 143-154). Griinde fiir Fichtes
Sprachskepsis arbeitet Rohs heraus (ROHS, Peter: Fichte und Herder. In: HEINZ, Marion
[Hg.]: Herder und die Philosophie des deutschen ldealismus [= Fichte-Studien-Supplementa
Bd. 8]. Amsterdam/Atlanta: Rodopi 1997, 256-268); Zahn stellt deren Zusammenhang mit
Fichtes Sprachtheorie her (ZAHN, Manfred: Fichtes Sprachproblem und die Darstellung der
Wissenschaftslehre. In: HAMMACHER, Klaus [Hg.]: Der transzendentale Gedanke. Die
gegenwdrtige Darstellung der Philosophie Fichtes. Hamburg: Meiner 1981, 155-170). Vgl.
daneben zum Problem der sprachlichen Darstellung JERGIUS, Holger: Philosophische Sprache
und analytische Sprachkritik. Bemerkungen zu Fichtes Wissenschaftslehre. Freiburg/Miinchen:
Alber 1975, besonders 95f., der aus solchen Uberlegungen bei Fichte sogar argumentativen
Nutzen gegen gewisse Vorstellungen in der analytischen Philosophie schlagen will.



»Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 357

phischen Aphorismen (1793) und dem entsprechenden Text der Kollegnach-
schrift derselben Vorlesungen aus dem Jahr 1797 hat er ihm nur gerade
eine kurze Abhandlung gewidmet, Uber die Sprachfihigkeit und den Ur-
sprung der Sprache von 1795. Fichte hat seine dort vertretene Sprachauf-
fassung zunichst in Anlehnung an die Vorlesungen Logik und Metaphysik
konzipiert, die er erstmals im Wintersemester 1794/95 hielt, und sie in
denselben Vorlesungen der folgenden Jahre entsprechend der Entwicklung
der Wissenschaftslehre weiter ausgearbeitet.2 Da es mir hier um die syste-
matische Stellung der Sprache in der Wissenschaftslehre der Jenaer Zeit
geht, werde ich mich auf diese Texte beschrinken und spitere Ausfiihr-
ungen, etwa in den Reden an die Deutsche Nation von 1808, unbe-
riicksichtigt lassen.

Fichtes Abhandlung ist der einzige einschligige Beitrag zur Sprachphilo-
sophie aus dem Lager der Transzendentalisten — von Kant selber gibt es nur
einzelne verstreute Bemerkungen. Bereits seine Anlage macht aber eine Be-
urteilung der Relevanz der Sprachtheorie sowie ihre systematische Einord-
nung schwierig: Wihrend sonst selbst Fichtes populidrphilosophische Schrif-
ten mindestens implizit an Grundgedanken der Wissenschaftslehre an-
kniipfen, ist das bei der Sprachschrift auf den ersten Blick nicht der Fall,
und die Losung der aufgegriffenen Probleme scheint nicht aus Prinzipien
der Wissenschaftslehre gefiihrt zu werden. Gleichzeitig thematisiert Fichte
vornehmlich die Frage des Sprachursprungs sowie, im Rahmen einer
Geschichte der Sprache a priori, der Grammatik, beides eher empirische,
und nicht transzendentale Fragen. So scheint der Text ein Beitrag unter
anderen zur Sprachursprungs- und Grammatikdiskussion seiner Zeit zu
sein, jedoch kaum Substanzielles zur Wissenschaftslehre beizutragen.3 Die
Forschung beschrinkt sich denn auch weitgehend auf die Untersuchung von
Fichtes Sprachschrift im historischen Kontext von Sprach- und Sprachur-
sprungstheorien seiner Zeitgenossen, insbesondere Herders und Wilhelm
von Humboldts.4 Hervorgehoben wird immer wieder der Vorrang des

2 Vgl. das Vorwort der Herausgeber zu FICHTE, Johann Gottlieb: Von der Sprachfihigkeit
und dem Ursprung der Sprache. ]J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften. Bd. 1,3. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann 1966, 93-95.

3 Surber versucht zwar, Fichtes Grammatiktheorie an die ersten Grundsitze der
Wissenschaftslehre anzubinden, textlich lisst sich das aber nicht festmachen und seine Rekon-
struktion vermag auch nicht durchwegs zu iiberzeugen (vgl. SURBER, Jere Paul: Language and
German Idealism. Fichte’s Linguistic Philosophy. Atlantic Highlands: Humanities Press 1996,
99-106, und SURBER, Jere Paul: J. G. Fichte and the ,Scientific* Reconstruction of Grammar.
In: BREAZEALE, Daniel / ROCKMORE, Tom [Hg.]: New Perspectives on Fichte. Atlantic High-
lands: Humanities Press 1996, 61-77, hier 64).

4 Vgl. z.B. STETTER, Christian (1989): ,,Uber Denken und Sprechen*: Wilbelm von Hum-
boldt zwischen Fichte und Herder. In: SCHARF, Hans-Werner (Hg.): Wilbelm von Humboldts
Sprachdenken. Symposion zum 150. Todestag Diisseldorf, 28.-30.6.1985. Essen: Hobbing
1989, 25-46; HELFER, Martha B.: Herder, Fichte, and Humboldt’s ,, Thinking and Speaking*.
In: MUELLER-VOLLMER, Kurt (Hg.): Herder Today. Contributions from the International
Herder Conference Nov. 5-8, 1987 Stanford, California. Berlin/New York: de Gruyter 1990,
367-381; HENNIGFELD, Jochem: Fichte und Humboldt — Zur Frage der Nationalsprache. In:



358 Silvan Imhof

Denkens gegeniiber der Sprache bei Fichte, womit er eine Gegenposition
vor allem zu Herder einnimmt. Fichte driickt das auch deutlich in einer oft
zitierten Anmerkung aus, die auch hier nicht fehlen soll: ,Die Sprache ist
meiner Ueberzeugung nach fiir viel zu wichtig gehalten worden, wenn man
geglaubt hat, dass ohne sie iiberhaupt kein Vernunftgebrauch Statt
gefunden haben wiirde.“S Das alles spricht dafiir, mit der Feststellung des
Primats der Vernunft vor der Sprache nicht nur die Texte zur Sprache, son-
dern das Sprachproblem in Fichtes Philosophie iiberhaupt fiir nebensichlich
zu erkliren.6

Es gibt aber zumindest einen konkreten Ankniipfungspunkt von Fichtes
Sprachtheorie an die Wissenschaftslehre, auf den in der Forschungsliteratur
auch mehrfach hingewiesen wird: die Interpersonalititslehre in der Grund-
lage des Naturrechts von 1796.7 Fichte greift in Logik und Metaphysik und
der Kollegnachschrift ausdriicklich darauf zuriick8 und behauptet sogar,
dass die Notwendigkeit des Zeichengebrauchs bereits dort ,vollstindig be-
wiesen“? sei. Diese Verbindung ldsst sich demnach nicht bestreiten, zeigt
aber noch nicht, dass die Sprachtheorie mehr ist, als ein beildufiges Element
der angewandten Wissenschaftslehre. Es ldsst sich jedoch zusitzlich in Be-
tracht ziehen — und ich werde das im Folgenden tun —, dass die Sprach-
theorie selbst tragendes Element des Systems ist, dem eine echte, begriin-

Fichte-Studien 2 (1990) 37-50; JANKE, Wolfgang: Logos: Vernunft und Wort. Humboldts
Weg zur Sprache und Fichtes Sprachabhandlungen. In: DERS.: Entgegensetzungen. Studien zu
Fichte-Konfrontationen von Rousseau bis Kierkegaard. Amsterdam/Atlanta: Rodopi 1994, 23—
45; ROHS, Peter: Fichte und Herder. In: HEINZ, Marion (Hg.): Herder und die Philosophie
des deutschen Idealismus (= Fichte-Studien-Supplementa Bd. 8). Amsterdam/Atlanta: Rodopi
1997, 256-268; VESSEY, David: Language as Encoding Thought vs. Language as Medium of
Thought: On the Question of |. G. Fichte’s Influence on Wilhelm von Humboldt. In: Idealistic
Studies 36.3 (2006) 219-234. Schurr-Lorusso bettet in ihrer griindlichen Arbeit Fichtes
Sprachschrift in einen weiteren historischen Kontext ein (vgl. SCHURR-LORUSSO, Anna Maria:
Il pensiero linguistico di J. G. Fichte. In: Lingua e stile 2 [1970] 253-270).

5 FICHTE: Von der Sprachfibigkeit, 103.

6 Jergius (Philosophische Sprache, 233) und Barbari¢ (BARBARIC, Damir: Fichtes
Gedanken vom Wesen der Sprache. In: Fichte-Studien 19 [2002] 213-222, hier 221f.) halten
unter Berufung auf die oben zitierte Stelle gemeinsam fest, dass ,Sprache fiir Fichte kein ei-
gentlich philosophisches Thema gewesen® sei, dagegen wird fiir Widmann dem Phinomen
der Sprache in Fichtes Philosophie ,ausserordentliche Bedeutung® beigemessen (WIDMAN,
Joachim: Johann Gottlieb Fichte. Einfiihrung in seine Philosophie. Berlin/New York: de
Gruyter 1982, 147). Wihrend letztere Behauptung angesichts der unzureichenden Behand-
lung des Themas in Fichtes Werk iibertrieben erscheint, ist die erste Position sachlich nicht
gerechtfertigt.

7 Z.B. ZAHN: Fichtes Sprachproblem, 158f. und 164f. Anm. 38, und JANKE: Logos:
Vernunft und Wort, 39.

8 Vgl. FICHTE, Johann Gottlieb: [Zu Platners ,,Philosophischen Aphorismen. Vorlesungen
itber Logik und Metaphysik]. ]J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, Bd. II,4. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann 1976, 159, und FICHTE, Jo-
hann Gottlieb: Vorlesungen iiber Logik und Metaphysik als populdre Einleitung in die gesamte
Philosophie, Kollegnachschrift 1796-1798. J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen
Akademie der Wissenschaften, Bd. IV,1. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann 1977, 293.

9 FICHTE: Kollegnachschrift, 293.



»Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 359

dende Funktion zukommt. Das wiirde dann heissen, dass die Sprache im
System transzendentaler Bedingungen des verniinftigen Selbstbewusstseins
selbst eine dieser Bedingungen ist. Damit ist die Theorie der Sprache Teil
des kritischen Geschifts und systematisch unverzichtbar. Der Vorrang der
Vernunft vor der Sprache bei Fichte bleibt unbestritten, er kommt aber
nicht einer systematischen Marginalisierung oder gar einem Ausschluss der
Sprache aus seinem System gleich. Dies ldsst sich nur durch eine Rekon-
struktion des Begriindungsverhiltnisses von Interpersonalititslehre und
Sprachtheorie zeigen, die bislang unterblieben ist.

Den einzigen alternativen Vorschlag macht Surber:10 Er verortet den
substanziellen systematischen Beitrag in Fichtes Grammatiktheorie. Diese
sei als Antwort auf Hamanns ,Metakritik gedacht, der gemiss eine Kritik
der Vernunft unreflektiert in den Strukturen der historischen Sprachen be-
fangen sei, wodurch deren Ergebnisse von der aktuellen Sprache abhingig
wiirden. Entsprechend miisse ihr eine Kritik der Sprache vorausgehen.
Fichtes Ziel in Von der Sprachfahigkeit, so Surber, sei es zu zeigen, dass eine
Deduktion allgemeiner Strukturelemente der Sprache a priori méglich sei,
womit die Metakritik abgewendet und das kritische Projekt auf sicheren
Grund gestellt werde.1! Surbers Punkt mag interessant sein, es sind aber
doch mindestens zwei Bedenken anzubringen: Fichte wiirde erstens das vor-
gebliche Ziel des Arguments allzu offensichtlich verfehlen, da er sich einer
petitio principii schuldig machen wiirde. Die Grundsitze, auf denen die
Deduktion der Grammatik beruht — nach Surber die ersten Grundsitze der
Wissenschaftslehre —, setzen gemiss der Metakritik bereits diese Grammatik
voraus. Zweitens gibt es, wie Surber zugibt,!12 keine textlichen Anhalts-
punkte, dass Fichte ein solches Argument im Blick hatte oder sich iiber-
haupt je auf die Metakritik eingelassen hitte. Dagegen ist die Verbindung
mit der Interpersonalititslehre konkret nachzuweisen.

Surber sieht zwar sehr wohl auch die wesentlichen Gesichtspunkte von
Fichtes ,Semiotik“ und seinen Thesen!13 ist sachlich auch zuzustimmen:
Sprache ist die intentionale, absichtliche Verwendung von Zeichen in einem
intersubjektiven Kontext. Da sein Hauptaugenmerk aber auf Fichtes ,Lin-
guistik“, der Grammatiktheorie, liegt, belegt er diese Thesen nur unge-
niigend, insbesondere fehlt eine prizise Rekonstruktion der begrifflichen
Verhiltnisse anhand von Fichtes Texten. Eine solche werde ich in Teil II
liefern. Erst dadurch wird es méglich, die Ankniipfung an die Interperso-
nalititslehre herzustellen und die systematische Rolle der Sprachtheorie
richtig zu stellen (Teil III): Als Mittel der Kommunikation ist Sprache die

10 Vgl. SURBER, Jere Paul: The Historical and Systematic Place of Fichte’s Reflections on
Language. In: BREAZEALE, Daniel / ROCKMORE, Tom (Hg.): Fichte. Historical Contexts /
Contemporary Controversies. Atlantic Highlands: Humanities Press 1994, 113-127; DERS.:
Language and German Idealism und DERS.: ,Scientific* Reconstruction of Grammar.

11 Vgl. SURBER: Language and German Idealism, 11f. und 105f.

12 vgl. SURBER: Language and German Idealism, 110.

13 Vgl. SURBER: Language and German Idealism, 33f. und 43f.



360 Silvan Imhof

abschliessende Bedingung der Interpersonalitit. Anders als Surber das
sieht,14 deduziert Fichte Sprache im Rahmen der Wissenschaftslehre, auch
wenn er die Deduktion nicht gerade liickenlos ausgefiihrt hat — eine Rekon-
struktion werde ich im Folgenden vorschlagen.

II. FICHTES THEORIE DER SPRACHE

Fichtes Sprachschrift wie auch der Abschnitt iiber Sprachfihigkeit in den
Vorlesungen Logik und Metaphysik gliedert sich inhaltlich in zwei Teile:
Der erste ist der Frage gewidmet, weshalb die Idee der Sprache notwendig
sei, wihrend sich der zweite damit beschiftigt, wie diese Idee realisiert
werden miisse.!5 Nur der erste Teil — und nur soweit er sich mit Sprach-
fahigkeit und nicht mit dem Sprachursprung auseinandersetzt — ist im
eigentlichen Sinn transzendentalphilosophischer Natur und somit integraler
Bestandteil des Systems. Fichte versucht hier, die Idee der Sprache aus der
»~Natur der menschlichen Vernunft“16 abzuleiten und das kann nichts
anderes heissen, als dass er den Begriff der Sprache als transzendental-
notwendige Bedingung der Moglichkeit des Selbstbewusstseins ausweisen
will: Verniinftige, selbstbewusste und autonome Wesen sind nur denkbar,
sofern sie auch als sprachfihige Wesen gedacht werden. Diese transzen-
dentale Herangehensweise unterscheidet Fichtes Ansatz schon einmal
grundsitzlich von reinen Ursprungstheorien wie der Herder’schen.17

Der zweite Teil ist eine ,,Geschichte der Sprache a priori“.18 Nachdem
er den Begriff der Sprache als Bedingung der Moglichkeit verniinftiger
Wesen ausgewiesen hat, beansprucht Fichte auch noch zu zeigen, dass es
apriorische Voraussetzungen der Erfiillung dieser Bedingung gibt, d.h., dass
nicht nur der Begriff der Sprache notwendig ist, sondern auch eine
bestimmte Weise der Realisierung von Sprache. Mithin sollen apriorische
Strukturen der tatsichlichen Sprache bzw. Sprachen ausgemacht und so vor
allem deren grammatische Struktur aus der Vernunft erklirt werden. Dies
allein mag vielleicht noch im Rahmen der Moglichkeit transzenden-
talphilosophischer Uberlegung bleiben; Fichte geht aber noch weiter und
will die verschiedenen grammatischen Strukturelemente als Stufen einer
sprachgeschichtlichen Entwicklung verstanden wissen. Spitestens hier iiber-
treibt er die transzendentale Methode und macht einen unberechtigten
Schritt in empirisches Gebiet.19 Ich werde mich deshalb auf den eigentlich

14 vgl. SURBER: Language and German Idealism, 77 Anm. 8.

15 Vgl. FICHTE: Von der Sprachfibigkeit, 98.

16 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 97.

17 Den Hinweis auf die transzendentale Umdeutung der Ursprungsfrage gibt auch SUR-
BER: Fichte’s Reflections on Language, 116.

18 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 99.

19 Vgl. HENNIGFELD: Fichte und Humboldt, 44f. Dagegen stellt Surber die methodische
Legitimitit von Fichtes grammatikalischen Uberlegungen iiberhaupt nicht in Frage.



»,Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 361

transzendentalphilosophischen Teil von Fichtes Sprachtheorie konzen-
trieren.

Am Anfang der Sprachschrift gibt Fichte prignante Definitionen von
Sprache bzw. Sprachfihigkeit:

»Sprache, im weitesten Sinne des Worts, ist der Ausdruck unserer Gedanken
durch willkiirliche Zeichen.

»Sprachfihigkeit ist das Vermégen, seine Gedanken willkiirlich zu bezeich-
nen.“20

Fiir sich genommen sind diese Formulierungen nicht einmal originell, sie
driicken die traditionelle Auffassung aus, dass Sprache (bloss) ein Spiegel
des Denkens sei. Dabei handelt es sich geradezu um einen Topos:2! Bei-
nahe gleich lautende Definitionen gibt es auch bei Maimon, Kant und
Hegel - beinahe, denn im Gegensatz zu Fichte verwendet keiner dieser
Denker den Begriff der Willkiir. Mit einer Klirung dieses Begriffs werde
ich beginnen, um Fichtes originellen sprachtheoretischen Ansatz heraus-
zuarbeiten.

Willkiir 1: Arbitraritit der Zeichen. Fichtes Theorie der Sprache ist eine
Theorie der Zeichenverwendung, denn es geht darum, ,,den Gebrauch der
willkiirlichen Zeichen“22 zu erkliren. Das Problem stellt sich folgen-
dermassen: Wie konnen Dinge der empirischen Welt, als Zeichen, zum
Ausdruck von Gedanken gebraucht werden und so zu einem intelligiblen
Moment kommen? Fiir Fichte bedeutet das, dass die Frage beantwortet
werden muss, wie die Verwendung von Zeichen in einem Bedingungs-
verhiltnis zur menschlichen Vernunft steht, wie also Zeichenverwendung
aus der Konstitution menschlicher Vernunft notwendig folgt.

Das intelligible Moment eines Zeichens liegt in der Willkiir der
Sprecher, in der willentlichen Wahl der Zeichen (auf eine weitere Be-
deutung von ,,Willkiir® werde ich im nichsten Abschnitt eingehen). Darauf
spielt die erste oben angefiihrte Definition an. Fichte meint damit zum
einen, dass es wesentlich vom Willen bzw. der Wahl der Sprachverwender
abhingt, welches wahrnehmbare Ding als Zeichen verwendet wird; und
zum anderen, dass ein beliebiges wahrnehmbares Ding als Zeichen fiir et-
was Beliebiges fungieren kann, dass es also unabhingig von seiner spezi-
fischen empirischen Beschaffenheit als sprachliches Zeichen dienen kann.
Beides zusammen charakterisiert die Arbitraritit sprachlicher Zeichen.

20 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 97 und 98. In Logik und Metaphysik und der
Kollegnachschrift finden sich keine dhnlich lautenden Stellen mehr, dennoch denke ich, dass
die Formulierungen sachlich giiltig bleiben und mindestens als heuristischer Ausgangspunkt
fiir die Darlegung von Fichtes Auffassung dienen kénnen.

21 Vgl. JANKE, Wolfgang: Die Worter ,Sein* und ,Ding* — Uberlegungen zu Fichtes Theorie
der Sprache. In: HAMMACHER, Klaus (Hg.): Der transzendentale Gedanke. Die gegenwdrtige
Darstellung der Philosophie Fichtes. Hamburg: Meiner 1981, 49-69, hier 51f.

22 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 97.



362 Silvan Imhof

Fichte richtet sich dabei vor allem gegen die Annahme einer ,,natiirlichen
Aehnlichkeit“23 von Zeichen und Bezeichnetem als wesentlich fiir die
Moglichkeit von Sprache, wie sie von Verfechtern eines natiirlichen Ur-
sprungs der Sprache vertreten wurde, unter anderem von Herder.

Fichte wird zwar in seiner apriorischen Sprachgeschichte davon
sprechen, dass die ersten Sprecher die Dinge durch Imitation natiirlicher
Merkmale (Gestalt, Laut) bezeichnet hitten24 (auf diesen Punkt werde ich
im Exkurs unten noch eigens eingehen). Dabei handelt es sich aber bereits
um Uberlegungen dariiber, wie der Zweck der Sprache am effizientesten
realisiert werden konnte: Die Ahnlichkeit von Zeichen und Bezeichnetem
kann die Erreichung des sprachlichen Zwecks erleichtern. Dagegen ist in
der eigentlich transzendentalen Begriindung eine solche Ahnlichkeit ,véllig
gleichgiiltig“.2s

Willkiir 11: Sprechen mit Absicht. Sprache ist aber nicht nur das Ausdriicken
von Gedanken mittels willkiirlich gewihlter Zeichen, sondern auch der
willkiirliche Ausdruck von Gedanken, wie es Fichtes zweite Definition der
Sprachfihigkeit nahe legt. Das ist ein Hinweis darauf, dass es bei der
Zeichenverwendung nicht um expressives Verhalten geht: ,,Unwillkiirlicher
Ausbruch der Empfindung ist nicht Sprache.“26 Im Gegensatz zu einem
unwillkiirlichen, natiirlichen Schmerzlaut zum Beispiel wird ein sprach-
liches Zeichen mit der Absicht gebraucht, einen Gedanken auszudriicken:
»»-mechanischerweise® ist keine Sprache: das méchte ich wohl wissen: u. jezt
sehen: Sprache sezt Absicht voraus.“2”7 Damit grenzt sich Fichte gegen eine
andere Variante naturalistischer Sprachbegriindung ab, welche Sprache auf
natiirliche Empfindungsausserungen zuriickfithren méchte.28

»Willkiir“ heisst also einmal, dass sprachliche Zeichen willkiirlich sind
im Sinne von ,arbitrir“; aber auch die Verwendung von sprachlichen
Zeichen ist willkiirlich im Sinne von ,absichtlich“.29 Was beide Verwen-
dungsweisen verbindet, ist, dass sowohl, was als sprachliches Zeichen ver-
wendet werden kann, wie auch die konkrete Verwendung dieser Zeichen

23 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 98.

24 Vgl. FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 103f.

25 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 98.

26 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 98.

27 FICHTE: Logik und Metaphysik, 108; vgl. DERS.: Kollegnachschrift, 325.

28 Neben Platner, auf den sich das Zitat bezieht (vgl. PLATNER, Ernst: Philosophische
Aphorismen nebst einigen Anleitungen zur philosophischen Geschichte. ]. G. Fichte-Gesamt-
ausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd. I1,4S. Stuttgart/Bad Cannstatt:
Frommann 1977, 116), ist an Condillac zu denken.

29 In der Regel wird ,willkiirlich“ in Fichtes Texten als ,absichtlich“ gelesen. Auf die
zweifache Verwendungsweise von ,willkiirlich® weist Schurr-Lorrusso (Il pensiero linguistico,
260f.) hin. Surber unterscheidet sogar vier Sinne von ,willkiirlich®, drei davon sind jedoch
Varianten des Arbitriren (vgl. Language and German Idealism, 34f.). Zur Geschichte des
sarbitraire du signe“ in der Sprachtheorie vgl. COSERIU, Eugenio: L’arbitraire du signe. Zur

Spitgeschichte eines aristotelischen Begriffs. In: Archiv fiir das Studium der neueren Sprachen
und Literaturen 204 (1969) 81-112, der auch Fichte erwihnt.



»Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 363

ausschliesslich vom Willen bzw. den Absichten sprechender Subjekte
bestimmt wird. Beides hat einen intelligiblen Grund und liegt nicht in der
sinnlich-empirischen Beschaffenheit der Zeichen (Gestalt) oder der Sprecher
(Empfindung). Wir werden sehen, dass fiir Fichte die Absichten und Zwecke
der Sprecher den Sprachgebrauch konstituieren.

Exkurs: Natiirliche Ahnlichkeit und Konventionen. Fichte verfolgt im
Ubrigen durchaus eine ,natiirliche“ Erklirung, wenn es nicht mehr um das
eigentlich transzendentale Problem geht, sondern um die geschichtliche
Entwicklung der Sprache und der sprachlichen Mittel. Seine Uberlegung ist
die, dass mit einem bestimmten Grad der Entwicklung der Vernunft
bestimmte Anforderungen an die sprachlichen Ausdrucksmittel entstehen,
die notwendig auf eine bestimmte Weise im Rahmen der empirischen Ge-
gebenheiten (Sinnesausstattung, Sprechorgane, natiirliche und kulturelle
Anforderungen) erfiillt werden.30 Eine ,natiirliche” Erklirung ist, so ver-
standen, keine naturalistische, sondern eine aus der Natur der Vernunft,
welche die Bedingungen fiir die Realisierung von Sprache mit den zur
Verfiigung stehenden natiirlichen Mitteln vorgibt. Fichte geht in diesem
Kontext so weit zu behaupten, dass die ersten Worter durchgehend natiir-
liche Ahnlichkeit mit dem Bezeichneten aufwiesen:

»Die ersten Zeichen der Dinge waren, nach diesen Grundsitzen, hergenom-
men von den Wirkungen der Natur: sie waren nichts weiter, als eine Nach-
ahmung derselben. Hier war die Mittheilung der Gedanken selbst willkiirlich,
wie sie es bei jeder Sprache sein muss, aber nicht die Art dieser Mittheilung:
es stand in meiner Willkiir, ob ich dem andern meine Gedanken bezeichnen
wollte, oder nicht; aber im Zeichen selbst war keine Willkiir.“31

In dieser Textstelle wird noch einmal Fichtes zweifache Verwendung von
LWillkiir“ deutlich. Die Irrelevanz der natiirlichen Ahnlichkeit bzw. der
empirischen Beschaffenheit des Zeichenmaterials und somit auch der As-
pekt der Willkiir als Arbitraritdt ist hier zugunsten ihres Aspekts als Ab-
sichtlichkeit véllig zuriickgenommen.

Motiviert ist der Versuch einer natiirlichen Erklirung durch Fichtes
Abwehrhaltung gegen jegliche Erklirung durch Konventionen, worunter er
explizite Festsetzungen von sprachlichen Zeichen durch Verabredung bzw.
Ubereinkunft versteht — wobei von Konventionalisten naturgemiss auf die
Arbitraritit der Zeichen verwiesen wird: ,,Es kommt alles darauf an, so
wenig als moglich, der Verabredung, u. der Willkiihr zu {iberlassen. [...]
Verabredung ist unwarscheinlich, u. dreht sich im Zirkel.“32 Fichte hat
zwar Recht damit, dass Konventionen im Sinne expliziter Verabredungen
sowohl transzendental wie auch historisch eine Form der Verstindigung

30 Vgl. z.B. FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 115 und 126.

31 FICHTE: Von der Sprachfibigkeit, 103f.

32 FICHTE: Logik und Metaphysik, 166; vgl. FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 97. Die fiir
Fichte relevanten Vertreter aus dem Lager der Konventionalisten sind Hobbes und Rousseau.



364 Silvan Imhof

iiber die Festlegung von Zeichen zirkulir voraussetzen. Das macht
Konventionen fiir eine transzendentale Bestimmung des Sprachbegriffs und
fiir die Erklarung des Sprachursprungs untauglich. Nun meint Fichte aber,
dass Konventionen iiberhaupt keine Rolle spielen diirften. Das ist
argumentativ nicht mehr nachvollziehbar. Fichte selbst scheint dann
zumindest implizite Konventionen auch zuzulassen, er fiihrt jedenfalls Bei-
spiele an, wo Zeichengebrauch auf autoritire Weise reglementiert wird.33
Das geht zwar auf natiirliche Weise vonstatten, nichtsdestotrotz wird durch
Anerkennung eines Zeichengebrauchs implizit eine Konvention eingefiihrt.
So wenig Fichte sprachgeschichtlich die Bedeutung der natiirlichen Ahn-
lichkeit bestreitet, so wenig braucht er die Rolle von Konventionen grund-
satzlich abzulehnen. Wichtig ist nur, dass die Funktion der Sprache weder
konventionalistisch noch naturalistisch erklirt werden kann.

Das Ausdriicken von Gedanken. Mit der Verwendung sprachlicher Zeichen
werden also nicht unwillkiirlich Empfindungen, sondern absichtlich
Gedanken ausgedriickt. Fichte geht im Kontext der Sprachtheorie nicht auf
die allgemeine Form von Gedanken ein und sagt entsprechend auch nichts
iiber die Struktur des durch das Zeichen Ausgedriickten. Das liegt daran,
dass die Form des Gedankens in seinen Augen keine spezifisch sprachliche
ist.34 Und umgekehrt ist, wie gesehen, das Zeichen auch in dem Sinne
willkiirlich, dass es unabhingig von seiner empirischen Beschaffenheit, also
auch von seiner Struktur, einen beliebigen Gedanken ausdriicken kann: Die
Struktur des Gedankens braucht dem Zeichen nicht irgendwie aufgeprigt
zu werden. Im besten Fall — Fichte legt das in seiner apriorischen Sprach-
geschichte nahe — spiegelt sich die gedankliche Struktur in den gramma-
tischen Formen der Sprache wieder; das ist aber nicht wesentlich.

Deutlich wird beides, die Irrelevanz der Zeichenstruktur wie auch die
von Fichte vorausgesetzte Struktur von Gedanken, aus seinen Aussagen
tiber die genetisch ersten Zeichen: ,,Die ersten Worter driikten ganze Sitze
aus. Subject, u Pridikat wurde durch denselben Laut bezeichnet“.35 Mit
einem einzigen Laut oder Wort kann also ein ganzer ,Satz“ ausgedriickt
werden. Wenn Fichte das mit einem Urwort Ausgedriickte unter den
grammatischen Begriff des Satzes fasst, kann er damit nur das meinen, was
in einer weiter entwickelten Sprache in der grammatischen Form eines
Satzes ausgedriickt wiirde. Letztere umfasst ,ein Substantiv und ein Zeit-
wort“,36 welche, wie das Zitat andeutet, den logischen Kategorien von
Subjekt und Pridikat entsprechen. Die Beziehung von Subjektbegriff und

33 Vgl. z.B. FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 110.

34 Vgl. die oben zitierte Anmerkung aus FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 103.
35 FICHTE: Logik und Metaphysik, 171.

36 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 115.



»Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 365

Priadikatbegriff stellt aber ein Urteil dar.37 Darin zeigt sich der Vorrang der
Vernunft vor der Sprache: Was sprachlich ausgedriickt wird, ist bereits
vorsprachlich begriffen und in der Form von Urteilen erfasst. Allerdings
zeigt sich auch, dass Fichte vom Topos, dass Sprache bloss ein Spiegel des
Denkens sei, trotzdem abweicht: Der sprachliche Ausdruck weist nicht
notwendig die Struktur des ausgedriickten Gedankens auf, denn er ist nicht
an eine grammatische Struktur, insbesondere die Subjekt-Pradikat-Struktur,
gebunden. Im Extremfall des Urworts ist er sogar vollig unstrukturiert.

Fiir die Losung des Ausgangsproblems — wie kénnen Dinge der empi-
rischen Welt als Zeichen iiber ein intelligibles Moment verfiigen? — ist
damit noch nichts gewonnen; im Gegenteil, das Problem hat sich dadurch
noch verschirft, dass Fichte eine strukturelle Ubereinstimmung von Aus-
druck und Gedanken fiir unwesentlich hilt: Was ausgedriickt werden soll,
gehort der Welt des Begrifflichen an, ist also etwas genuin Intelligibles. Und
fiir Zeichen gibt es weder Anforderungen an ihre Struktur noch an ihre
empirische Beschaffenheit, damit sie Gedanken ausdriicken kénnen. Was
bleibt dann noch iibrig?

Der Charakter des Zeichens. Fichte spricht in den zitierten Definitionen
nicht nur vom Ausdriicken von Gedanken, sondern auch von der will-
kiirlichen Bezeichnung von Gedanken. Man konnte erwarten, dass Zeichen
vor allem Dinge bezeichnen.33 Und Fichte spricht tatsichlich auch von
dieser ,,Bezeichnung der Dinge“.39 Offenbar liegt hier eine ambige Verwen-
dung von ,bezeichnen® vor: Einerseits wird ein Gedanke bezeichnet, der
von etwas handelt, andererseits wird dasjenige bezeichnet, wovon der Ge-
danke handelt, Gegenstinde bzw. Sachverhalte. Dieser Ambiguitit scheint
sich Fichte nicht bewusst gewesen zu sein,40 seine zweifache Verwendung
von ,bezeichnen® ist aber dadurch motiviert, wie er die Funktionsweise von
Zeichen versteht:

»Meine freie Reflexion wird geleitet. — u. das ist eben der Charakter des
Zeichens. — . Ein Wink, ein Hindeuten, u. s. f. versteht jeder [.]“4!

37 Vgl. FICHTE: Logik und Metaphysik, 185: ,,Zu einem Urtheile gehéren zuforderst zwei
Begriffe Subject, u. Pridikat: Beide werden aneinander gehalten, u. entweder vereinigt [...]
oder getrennt.”

38 Sprachphilosophiegeschichtlich handelt es sich allerdings auch hier um einen Topos,
der sich etwa bei Locke, Leibniz und auch schon bei Aristoteles und Augustinus findet:
Sprachliche Zeichen bezeichnen zunichst Geistiges und erst vermittels dessen Sachbe-
zogenheit die Dinge. Es ist im Ubrigen nicht zu vergessen, dass fiir den transzendentalen
Idealisten Fichte die Dinge, auch als Bezugsgegenstinde, subjektiv konstituiert, also Vor-
stellungen sind. Der transzendentale Idealismus fillt allerdings im Zusammenhang mit dem
Sprachproblem nicht weiter ins Gewicht, so dass sich Fichte hier der naiven Redeweise iiber
Dinge im Gegensatz zu Vorstellungen bedienen kann.

39 FICHTE: Von der Sprachfibigkeit, 104.

40 Vgl. z.B. die oben zitierte Stelle aus FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 103f., wo Fichte
sowohl von Zeichen der Dinge wie auch vom Bezeichnen von Gedanken spricht.

41 FICHTE: Logik und Metaphysik, 159.



366 Silvan Imhof

wder urspriinglichste Charakter der Zeichens ist ohngefihr ausgedriickt im
Winke, im Hindeuten mit dem Auge u. Finger;“42

Zeichenverwendung ist fiir Fichte grundsitzlich nichts anderes als eine
Form eines deiktischen Aktes, gewissermassen eine ausgebaute Zeigegeste.
Deren Funktion ist es, die Aufmerksamkeit eines Adressaten auf einen
bestimmten Sachverhalt zu lenken: Das Zeichen soll auf diesen hindeuten.
Entscheidend ist dabei, dass sich das deiktisch verwendete Zeichen, wie
eine Zeigegeste, von selber versteht:43 Es bedarf nicht der natiirlichen
Ahnlichkeit, so dass das Zeichen nicht als (natiirliches) Anzeichen, sondern
als Anzeiger zu verstehen ist. Es bedarf auch keiner Konventionen, die dem
Zeichen erst eine Bedeutung verleithen, aufgrund deren es sich auf etwas
beziehen konnte. Das Zeichen erfiillt seine Funktion alleine dadurch, dass
es als empirisches Mittel des Vollzugs eines deiktischen Aktes gebraucht
wird. Bereits die Absicht, es hindeutend zu verwenden, macht es zum
Zeichen.

Diese deiktische Funktion ist fiir Fichte das Paradigma des Zeichenge-
brauchs. Denn nicht nur auf Gegenstinde im aktuellen Wahrnehmungsfeld
von Sprecher und Adressat, sondern auch auf nichtgegenwirtige Objekte
kann man sich auf diese Weise beziehen. Dafiir sieht Fichte — sprachge-
schichtlich — zunichst eine ,Ur- oder Hieroglyphensprache“44 vor. Die
Hieroglyphen haben Ahnlichkeit mit den Dingen, die sie bezeichnen, sie
haben eine dhnliche sichtbare, d.h. anschauliche Gestalt, und sollen da-
durch dem Adressaten Anlass geben, diese Gestalt ,innerlich®, in der
Anschauung nachzuahmen, wodurch er zu einem Bild des betreffenden
Gegenstands gelangt.45 Hierbei hat das Zeichen nicht mehr bloss deiktische
Funktion, sondern kann seine Rolle nur aufgrund seiner empirischen Be-
schaffenheit, seiner bildhaften Ahnlichkeit mit dem Bezugsgegenstand,
erfiillen. Aber auch bei dieser ,Bezeichnung der Dinge durch die Nach-
ahmung ihrer in die Sinne fallenden Eigenschaften“46 geht es nicht um
denotative Zeichenbedeutung, sondern um ein hinweisendes Lenken der
Aufmerksamkeit des Horers auf den im Gedanken intendierten Sachverhalt
durch die Imitation empirischer Merkmale.

Ob nun Ahnlichkeit vorliegt oder nicht, ,in beiden Fillen habe ich
keinen Zweck, als den, die Vorstellung eines bestimmten Gegenstandes bei
dem andern zu veranlassen.“4” Darin liegt denn auch die charakteristische
Funktion sprachlicher Zeichen: Thre Verwendung folgt dem Zweck, einem
Adressaten einen Anlass zu geben, eine bestimmte Vorstellung zu bilden,
einen bestimmten Gedanken zu fassen.

42 FICHTE: Kollegnachschrift, 295.

43 Vgl. FICHTE: Logik und Metaphysik, 167.
44 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 103.

45 Vgl. FICHTE: Kollegnachschrift, 306f.

46 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 104.

47 FICHTE: Von der Sprachfibigkeit, 98.



»Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 367

Damit wird die doppelte Verwendung von ,bezeichnen“ verstindlich:
Ein Gedanke wird dadurch ausgedriickt bzw. bezeichnet, dass ein Zeichen
verwendet wird, um dem Adressaten denjenigen Gegenstand anzuzeigen
bzw. zu bezeichnen, auf den sich der Gedanke bezieht, welchen der
Sprecher ausdriicken will. Kann es der Sprecher erreichen, dass der
Adressat auf den intendierten Gegenstand aufmerksam wird, so erkennt
dieser den Gegenstand und fasst einen Gedanken, der sich auf genau diesen
Gegenstand bezieht. Damit hat der Adressat den gleichen Gedanken wie der
Sprecher, dadurch, dass der Sprecher ihn auf den bewussten Gegenstand
aufmerksam gemacht hat. Der Sprecher hat so seinen Gedanken kommu-
niziert.

Fichtes Position beziiglich der Rolle der Zeichen ldsst sich wie folgt zu-
sammenfassen: Ein Zeichen wird mit der Absicht verwendet, die Aufmerk-
samkeit eines Adressaten auf einen intendierten Sachverhalt zu lenken, und
das kann mit dem Zeichen als empirischem Ding erreicht werden, ohne
dass zur Verwendungsabsicht noch Konventionen oder Ahnlichkeit hinzu-
kommen miisste. An den sprachlichen Zeichen selber liegt so gut wie gar
nichts.48 Wenn die paradigmatische Rolle sprachlicher Zeichen in ihrer hin-
deutenden Verwendung, der Lenkung der Aufmerksamkeit liegt, sind sie
auch nicht Bedeutungstriger im iiblichen Sinn. Fichte selbst braucht den
Ausdruck ,,Bedeutung“ nicht, aber wenn iiberhaupt ist Bedeutung zu haben
eine Eigenschaft von Akten der Zeichenverwendung, nicht von Zeichen.

Ihr intelligibles Moment erhalten Zeichen wesentlich durch die Absicht,
mit der sie verwendet werden. Konstitutiv fiir das Funktionieren von Spra-
che sind ausschliesslich die Gedanken und Zwecke der Sprecher: die Ab-
sicht, Gedanken mitzuteilen, indem sie ausgedriickt werden, derart, dass die
Verwendung von Zeichen, verstanden als Hindeuten auf den gedachten
Sachverhalt, dem Adressaten Anlass gibt, einen Gedanken mit demselben
Gehalt zu fassen. Zeichen tibermitteln einen Gehalt dadurch, dass sie eine
»Aufforderung“4® an den Horer darstellen, seine Gedanken auf denselben
Sachverhalt zu richten, wie der Sprecher. Fichte geht es in erster Linie um
die Moglichkeit der Mitteilung von Gedanken mittels Zeichen. Sie dient der
Uberbriickung des Grabens der sinnlich-empirischen Welt zwischen

48 Dazu meint JERGIUS: Philosophische Sprache, 135: ,Sprache wird hier auf die schwer
isolierbare Funktion der blossen Auferung von Gedanken eingeschrinkt und somit als
Sprachtheorie eigentlich nur mehr eine Zeichentheorie zugelassen, wogegen der dicke Rest
unter dem Namen ,Vorstellung® verhandelt wird.“ Jergius wire darin zuzustimmen, dass der
»dicke Rest“ in Fichtes Sprachtheorie nicht behandelt wird, wenn sich diese tatsichlich auf
eine Theorie der Zeichen beschrinken wiirde. Fichte untersucht aber im transzendentalen
Teil den Gebrauch der Zeichen und versucht gerade die Funktion der Auflerung von
Gedanken zu isolieren. Dass dies nicht einfach innerhalb der allgemeinen Theorie der
Vorstellung der Wissenschaftslehre geschieht, dass Fichte vielmehr die fiir den Sprach-
gebrauch spezifischen Vorstellungen bzw. Absichten herauszuarbeiten versucht, um die Aus-
drucksfunktion zu kliren, wird Thema des Folgenden sein. Damit liefert Fichte dann doch
nicht nur eine blosse Theorie der Zeichen, sondern eine transzendentale Sprachtheorie.

49 FICHTE: Kollegnachschrift, 295.



368 Silvan Imhof

verniinftigen Individuen mit sinnlich-empirischen Mitteln, sie ist wesentlich
Medium intersubjektiven Austauschs.

Das Wesentliche der Sprache. Fichtes Sprachtheorie ist eine Theorie des Ge-
brauchs von Zeichen. Zeichen sind empirische Gegenstinde und ihr Ge-
brauch stellt eine Modifikation der Sinnenwelt dar. Solche Modifikationen
sind fiir Fichte ,reelle® Handlungen.50 Es hat sich bisher gezeigt, dass
solche Sprechhandlungen durch den Zweck des Sprechers konstituiert sind,
»die Vorstellung eines bestimmten Gegenstandes bei dem andern zu
veranlassen.“51 Es sind also wesentlich Kommunikationshandlungen. Wenn,
wie Fichte zeigen will, Sprache bei der Erklirung der menschlichen Ver-
nunft notwendig sein soll, miissen sich Sprechhandlungen in einem
entscheidenden Punkt von anderen Handlungen unterscheiden. Andernfalls
konnten nichtsprachliche Handlungen dieselbe Funktion erfiillen und
Sprache wire dazu nicht erforderlich. Das Unterscheidungsmerkmal ist fol-
gendes:

»Ein verniinftiges Wesen kann aus diesen meinen Handlungen auf das, was ich
gedacht habe, schlieflen. Dies heifSt aber nicht Sprache. Bei allem, was Sprache
heiflen soll, wird schlechterdings nichts weiter beabsichtet, als die Bezeich-
nung des Gedankens; und die Sprache hat aufler dieser Bezeichnung ganz und
gar keinen Zweck.“52

Zeichenverwendung als Mittel sprachlicher Kommunikation soll Gedanken
erkennbar machen, sprachliches Handeln hat den Zweck, anderen seine
Gedanken zu erkennen zu geben. Aber auch nichtsprachliche Handlungen
kénnen Gedanken erkennbar machen, und zwar deshalb, weil auch aus
einer solchen Handlung auf deren Griinde, auf Wiinsche und Uberzeu-
gungen, auf Gedanken des Sprechers geschlossen werden kann.
Insbesondere ist natiirlich das Resultat einer gegliickten Handlung im
Gehalt der Handlungsabsicht als der verfolgte Zweck reprisentiert. In
diesem Sinne driickt auch eine nichtsprachliche Handlung Gedanken des
Handelnden aus.

Allerdings ist es fiir eine nichtsprachliche Handlung nicht konstitutiv,
dass mit ihr ein Gedanke ausgedriickt wird: ,ich esse z.B. nicht, um andern
anzudeuten, daff ich Hunger fiihle“.53 Dass in einer nichtsprachlichen
Handlung ein Gedanke im oben angesprochenen Sinn ausgedriickt bzw.
erkennbar gemacht wird, gehort nur kontingenterweise zu ihr — sie kann
auch gelingen, wenn darin keine Gedanken erkannt werden. Sprachver-
wendung verfolgt dagegen wesentlich den Zweck, einen Gedanken

50 Sowohl JANKE: Die Worter ,Sein und ,Ding‘, 54, wie auch ZAHN: Fichtes Sprach-
problem, 157, sehen offenbar Sprache bei Fichte nicht als Handeln an. Diese Einschitzung ist
fiir mich aus den eben genannten Griinden nicht nachvollziehbar.

ST FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 98.
52 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 971,
33 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 98.



,Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 369

auszudriicken. Sie ist nur dann erfolgreich, wenn der ausgedriickte Gedanke
auch tatsichlich erkannt wird; und die Erkenntnis des ausgedriickten
Gedankens ist bereits hinreichend fiir ihren Erfolg. Es kann zwar durchaus
noch anderes durch die Mitteilung von Gedanken durch sprachliche
Zeichen bezweckt werden. Das gehért dann aber nicht mehr zur
Sprechhandlung selber, sondern zu den Zwecken, die mittels Sprech-
handlungen verfolgt werden kénnen — darauf werde ich in Teil III zuriick-
kommen. Mit anderen Worten: Eine sprachliche Handlung besteht im
Ausdruck eines Gedankens mittels Zeichen, mit der wesentlichen Absicht,
dass sie als Ausdruck eines Gedankens erkannt wird.

Damit gibt es fiir Fichte genuin sprachliches Handeln, das sich durch die
spezifisch sprachliche Absicht, die Ausdrucksabsicht, von anderem Handeln
unterscheidet. Entsprechend ist auch das dadurch definierte Handlungs-
resultat verschieden: Gewo6hnliche Handlungen kénnen nur deshalb als
Ausdruck von Gedanken gesehen werden, weil sie aufgrund von Gedanken
ausgefiihrt werden und im Erfolgsfall den beabsichtigten Zweck erkennbar
realisieren. Demgegeniiber ist der Gehalt des ausgedriickten Gedankens am
Zeichen nicht erkennbar. Das Zeichen selbst realisiert nicht schon die mit
dem Zeichengebrauch verfolgte Absicht; es bildet ja nicht einmal den
ausgedriickten Gedanken ab, da die empirische Form des Zeichens fiir den
Gedankenausdruck irrelevant ist. Das beabsichtigte Resultat einer
Sprechhandlung ist keine reelle Verinderung in der empirischen Welt —
wenn auch mit jedem Zeichengebrauch eine solche einhergeht —, sondern
eine Verdnderung im Denken des Adressaten: Sie soll bei ihm einen Ge-
danken hervorrufen, etwas Intelligibles.

Dieser Zweck ist erreicht, wenn verstanden wird, worauf das Zeichen
hindeutet. Dazu muss es aber erst als Zeichen erkannt werden, man muss
»diese Aufforderung, Mittheilung des Wesens auser mir fiir absichtlich
erkennen®.54 Eine sprachliche Handlung ist erst dann erfolgreich realisiert,
wenn der Adressat den Gedanken eines Sprechers deshalb erkennt, weil er
erkennt, dass der Sprecher ihm mittels des Gebrauchs von Zeichen diesen
Gedanken zu erkennen zu geben beabsichtigt; weil er also die Ausdrucks-
absicht erkennt:

»S0ll ich ein Zeichen verstehen, so gehért dazu[,] daff ich es als Zeichen eines
andern freien Wesens anschaue, denn sonst bedeutet es mir nicht einen mit-
getheilten Begriff. Also ein Zeichen ist es nur in sofern, als es dafiir gehalten
wird; wird es fiir ein Object gehalten, so ist es kein Zeichen.“53

[II. SPRACHE IM ZEICHEN INTERPERSONALER WECHSELWIRKUNG

Wechselwirkung. Zum Begriff des Zeichens gehort es, dass es ,,Product des
verniinftigen Wesens mit der Absicht in mir eine Erkennt[nif$]. [\] hervor-

54 FICHTE: Kollegnachschrift, 295.
55 FICHTE: Kollegnachschrift, 295.



370 Silvan Imhof

zubringen“Sé ist. Sprache soll ,aufler dieser Bezeichnung [des Gedankens;
S.I.] ganz und gar keinen Zweck“57 haben. Noch deutlicher spricht Fichte
das an der folgenden Stelle aus:

»Bei der Sprache aber ist lediglich die Bezeichnung Absicht, nicht als Ausdruck
der Leidenschaft, sondern zum Behufe einer gegenseitigen Wechselwirkung
unserer Gedanken, ohne welche, wie so eben bemerkt wurde, eine unserm
Triebe angemessene Wechselwirkung der Handlungen nicht bestehen kann.*58

Das heisst: sprachliches Handeln ist ausschliesslich  durch die
Ausdrucksabsicht konstituiert, durch den Zweck, einen Gedanken auszu-
driicken, um ihn einem Adressaten zu erkennen zu geben. Dariiber hinaus
wird mit sprachlichen Handlungen aber ein weiteres Ziel verfolgt, nimlich
eine ,,Wechselwirkung unserer Gedanken®, die wiederum Voraussetzung
einer ,, Wechselwirkung der Handlungen® sein soll — und ohne Sprache soll
diese Wechselwirkung nicht méglich sein.

Was damit gemeint ist, zeigt sich in Fichtes Beispielen: Ein Urmensch
teilt seiner Horde durch ein Geschrei, welches das Briillen eines Lowen
nachahmt, mit, ,dafl er den Léwen gesehen habe, dafl er sie darauf auf-
merksam machen, und ihnen die Folgen von dessen Anniherung anzeigen
wolle, damit sie sich zu gemeinschaftlicher Vertheidigung riisten kénnen®.59
Und idhnlich stellt das Zeichnen von Fischen und Netzen im Sand
verbunden mit hinweisenden Gesten ,eine Aufforderung zum Fischen“60
dar. In beiden Fillen beschreibt Fichte die Zeichenverwendung als Sprech-
handlungen, eine Warnung im ersten, eine Aufforderung im zweiten Fall.61
Aufschlussreich ist vor allem die implizite Charakterisierung im ersten
Beispiel: (1) Mit dem Akt der Zeichenverwendung will der Sprecher seine
Adressaten auf einen Sachverhalt aufmerksam machen, den er selber er-
kannt hat. (2) Mit (1) will er seine Adressaten auf die Gefahr aufmerksam
machen. (3) Damit — mit (1) und (2) — verfolgt er die Absicht, die Adres-
saten zu einer Handlung zu veranlassen. Den Beispielen zufolge dient
Sprache einem Sprecher also nicht nur dazu, einen sachbezogenen Gehalt
und seine Absichten und Einstellungen zu kommunizieren, sondern er
bezweckt mit seiner Mitteilung dariiber hinaus das Handeln des Adressaten
zu beeinflussen: Sie hat den Zweck, ithm Griinde fiir ein bestimmtes
Handeln zu geben.

Hier ist nun auch der Punkt erreicht, wo Fichtes Sprachtheorie an das
System der Wissenschaftslehre angekniipft ist und wo verstindlich wird,
weshalb der Mensch ohne Sprache nicht gedacht werden kann: Sprache ist

56 FICHTE: Kollegnachschrift, 296.

57 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 98.
S8 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 103.
59 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 115f.
60 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 104.

61 Zeichenverwendung muss bei Fichte zwar als Handlungsform, als Sprechhandlung
verstanden werden, von einer Theorie der Sprechakte ist er aber natiirlich weit entfernt.



»,Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?“ 371

Mittel zum Zweck — ,zum Behufe“62 — einer gegenseitigen Einflussnahme
verniinftiger Individuen. Aus dem systematischen Gesichtspunkt der Wis-
senschaftslehre ist eine solche Einflussnahme Voraussetzung fiir die Mog-
lichkeit des autonomen und selbstbewussten Individuums. Wenn gezeigt
werden kann, dass tatsichlich nur Sprache diese Einflussnahme ermog-
lichen kann, ist Sprachfihigkeit selbst notwendig fiir den Begriff des
verniinftigen Individuums. Die Sprachtheorie ist demnach aufs Engste mit
Fichtes Interpersonalititslehre verbunden, welche die Bedingungen der
Wechselwirkung zwischen verniinftigen Individuen behandelt. Das Thema
der Interpersonalitit wird in der Sprachschrift erstmals angeschnitten und
dann in der Grundlage des Naturrechts, in Hinblick auf das Rechts-
verhiltnis, detailliert entfaltet.63

Praktisches Selbstbewusstsein und Selbstbestimmung. Eine vollstindige
Darstellung des systematischen Zusammenhangs wiirde bis zum ersten
Grundsatz der Wissenschaftslehre zuriick fithren.¢4 Fir meine Zwecke
reicht es aber aus, an jener Stelle der transzendentalen Erklirung des Selbst-
bewusstseins einzusteigen, an der sich zeigt, dass Selbstbewusstsein nur als
individuelles (personales) Selbstbewusstsein gedacht werden kann und
dieses wiederum den Begriff einer Pluralitit selbstbewusster Individuen
(Personen) voraussetzt, die untereinander in Beziehung stehen.

Fichte geht in der Deduktion im Ersten Hauptstiick der Grundlage des
Naturrechts davon aus, dass praktisches Selbstbewusstsein im Bewusstsein
subjektiver Titigkeit besteht, im reflexiven Wissen um diese Tatigkeit als
solcher. Dies erfordert die Moglichkeit der Selbstzuschreibung einer Tatig-
keit, welche ihren Grund im Subjekt selbst hat.65 Diese Moglichkeit ist bei

62 FICHTE: Von der Sprachfibigkeit, 103.

63 Gewiss stand Fichte mit der vollstindigen Interpersonalititslehre aus der Grundlage
des Naturrechts erst in den Vorlesungen zur Metaphysik und Logik eine tragfihige Grundlage
zur Entwicklung der Sprachtheorie zur Verfiigung (vgl. JANKE: Die Wérter ,Sein® und ,Ding’,
55). Andererseits hat sich nach meiner Einschitzung das Beweisziel gegeniiber der Sprach-
schrift von 1795 nicht verindert (vgl. auch SCHURR-LORUSSO: Il pensiero linguistico, 263),
denn es steht bereits dort der Nachweis der Notwendigkeit der Sprache fiir eine
wangemessene Wechselwirkung® (FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 103) im Zentrum. Auf-
grund der erst rudimentir ausgearbeiteten Interpersonalititslehre kann er aber noch nicht mit
der notigen systematischen Konsequenz durchgefiihrt werden.

64 Der Gedankengang wird in geraffter Form rekapituliert in FICHTE: Logik und
Metaphysik, 159, und FICHTE: Kollegnachschrift, 293-295, wo er als , Auszug“ (FICHTE:
Kollegnachschrift, 293) aus der Grundlage des Naturrechts deklariert ist. Ausser in der ein-
schligigen Literatur zu Fichtes Interpersonalititslehre findet sich eine ausfiihrlichere
Rekonstruktion bei BAUMANNS, Peter: Von der Theorie der Sprechakte zu Fichtes Wissen-
schaftslebre. In: HAMMACHER, Klaus (Hg.): Der transzendentale Gedanke. Die gegenwdrtige
Darstellung der Philosophie Fichtes. Hamburg: Meiner 1981, 171-186.

65 Vgl. FICHTE, Johann Gottlieb: Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissen-
schaftslebre. J. G. Fichte-Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, Bd.
I,3. Stuttgart/Bad Cannstatt: Frommann 1966, 329. Das praktische, personale Selbstbe-
wusstsein ist vom theoretischen oder transzendentalen zu unterscheiden, dessen Bedingungen
Fichte vor allem in der Grundlage der gesamten Wissenschaftslebre (1794) entwickelt und das



372 Silvan Imhof

blosser Objekterkenntnis nicht gegeben, denn dabei ist das Subjekt durch
die Objekte ,gebunden®66, diese auf eine bestimmte Weise vorzustellen.
Erforderlich ist jedoch, dass das Subjekt selbst der Grund fiir die Be-
stimmung von Objekten ist. Ein selbstbewusstes Subjekt muss sich die
Objekte nicht nur vorstellen kénnen, wie sie ihm gegeben sind, sondern es
muss auch die Fihigkeit haben, einen méglichen Zustand eines Objekts zu
denken und auf das betreffende Objekt derart einzuwirken, dass der
mogliche Zustand wirklich wird: ,[...] die Thitigkeit geht in sich selbst
zuriick [...] und ist insofern das Bilden des Begriffs von einer vorgesezten
Wirksamkeit ausser uns, oder von einem Zwecke.“67 Das heisst nichts
anderes, als dass ein Subjekt gemiss einem selbstentworfenen Begriff — dem
»Begriff vom Zwecke“é8 — handeln und durch dieses zweckgerichtete
Handeln auf die Objekte der Sinnenwelt einwirken kénnen muss.69

Sofern nun ein Subjekt gemiss autonom entworfener Zweckbegriffe
handelt, kann es die Handlungsabsicht bzw. die darauf griindende
Handlung tatsichlich sich selbst zuschreiben: Sie hat den Grund in ihm
selbst. Fiir Fichte stellt sich allerdings die Frage, wodurch ein Subjekt
iberhaupt zu einer solchen autonomen Wahl von Zwecken motiviert sein
konnte. Denn einerseits ist es darauf angewiesen, dass thm ein Objekt
gegeben ist, auf das sich seine Tatigkeit richten kann; soweit seine Tatigkeit
aber von gegebenen Objekten abhingt, ist sie heteronom und folglich nicht
selbstzuschreibbar.70 Soweit die Zwecksetzung andererseits nicht von
Objekten abhingt, miisste sie spontan durch das Subjekt erfolgen. Soll die
Zwecksetzung aber nicht zufillig erfolgen, miisste das Subjekt Griinde fiir
die Wahl haben — woher sollte es die aber nehmen, wenn ihm nichts
anderes als Objekte gegeben sind? Eine vollig spontane Zwecksetzung
geschihe ohne Grund und wire nicht rational — von autonomer Wahl
konnte nicht die Rede sein.

Die Auflésung des Dilemmas sieht Fichte darin, dass zwar der Anlass zur
selbstbestimmten Zwecksetzung durch ein Objekt bzw. die Erkenntnis eines
Objekts veranlasst wird, in diesem Objekt aber ein Grund tiir die Zweck-
setzung erkennbar gegeben ist. Das muss so verstanden werden, dass das
betreffende Objekt selbst Resultat zweckgerichteten Handelns ist, dass es

hier vorausgesetzt wird. Wichtig ist, dass das transzendentale Selbstbewusstsein in der
Konstitution objektiver Erkenntnis zwar auch durch eine subjektive Titigkeit begriindet wird.
Diese ist aber nur durch die philosophische Analyse isolierbar und fiir das ,gemeine“ Subjekt
nicht selbstzuschreibbar.

66 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 330.

67 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 331.

68 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 346.

69 Dazu gehort fiir Fichte freilich noch mehr: Das Subjekt muss iiber einen materiellen
Leib verfiigen, der sowohl mit Sinnesorganen ausgestattet wie auch artikuliert und beweglich
ist, so dass er sich als Organ zur Ausfithrung von Handlungen eignet (vgl. FICHTE: Grundlage
des Naturrechts, Zweites Hauptstiick § 5f.). Von diesen Elementen kann hier aber abgesehen
werden.

70 Vgl. FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 341f.



»Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?“ 373

also aufgrund eines Zweckbegriffs so besteht, wie es erkannt wird.”! Die
Verbindung der sinnlichen Erkenntnis eines Objekts mit einem Zweck-
begriff, der sich im Objekt zeigt, fiihrt auf den Begriff eines anderen
Subjekts: Wenn das Objekt einem Zweckbegriff gemiss besteht, welcher
seinen Grund nicht in der eigenen Vernunft hat, muss er diesen Grund in
der Vernunft eines anderen haben.

Das heisst zusammengefasst: Zwecke und Handlungen sind nur selbstzu-
schreibbar, wenn sie autonom gewihlt werden. Da die Griinde fiir eine
Wahl jedoch weder aus der Erkenntnis von Objekten genommen werden
noch spontan der eigenen Vernunft entspringen kénnen, miissen sie durch
eine andere Vernunft gegeben sein. Dass ein Subjekt sich selbst Absichten
und Handlungen zuschreiben und damit ein Bewusstsein von sich als
Individuum haben kann, setzt also den Begriff anderer Subjekte voraus,
denen ebenfalls Zwecke und Handlungen zugeschrieben werden — nimlich
zumindest die Zwecke und Handlungen, durch die dem Subjekt Griinde
gegeben werden.

Fichte nennt solche Handlungen , Aufforderung“,’2 was sie aber nicht
schon als sprachliche Handlungen kennzeichnen soll. Gemeint ist nur eine
bestimmte Form der Einflussnahme: Der Zweck, den das andere Indivi-
duum damit verfolgt, ist ,ein Bestimmtseyn des Subjekts zur Selbstbe-
stimmung, eine Aufforderung an dasselbe, sich zu einer Wirksamkeit zu
entschlieffen“.73 Das heisst, das andere Individuum hat die Absicht, das
Subjekt dazu zu ,bestimmen®, seine Zwecke und Absichten selbst zu
bestimmen. Nur durch kausale Einwirkung, reelles Handeln, kann dieser
Zweck jedoch nicht erreicht werden, denn auf diese Weise wiirde die
Selbstbestimmung des Subjekts zum vornherein verunmdéglicht. Der Erfolg
der Aufforderung hingt schliesslich von dessen autonomer Reaktion ab.
Um aber autonom reagieren zu koénnen, muss es erst die Aufforderung
verstehen:

»Das leztere [das Vernunfrwesen; S.I.] soll durch die Aufforderung keines-
weges bestimmt, necessitirt werden, wie es im Begriffe der Kausalitit das
Bewirkte durch die Ursache wird, zu handeln; sondern es soll nur zu Folge
derselben sich selbst dazu bestimmen. Aber soll es dies, so mufl es die Auffor-
derung erst verstehen, und begreifen, und es ist auf eine vorhergehende
Erkenntnif§ desselben gerechnet.“74

Zur Aufforderung gehort natiirlich auch eine reelle Handlung: Dem Subjekt
muss ein Objekt gegeben werden. Diese Handlung hat aber den Zweck,
dem Subjekt einen Grund zur Selbstbestimmung seiner Handlungen zu
liefern, und zwar dadurch, dass das Subjekt in der reellen Handlung die Ab-
sicht des anderen Individuums erkennt, ihm einen Grund zur Selbstbe-

71 Vgl. FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 342.
72 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 342.
73 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 342.
74 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 345.



374 Silvan Imhof

stimmung zu liefern. Und das andere Individuum muss auch die Absicht
haben, diesen Zweck durch seine Handlung zu erkennen zu geben, d.h. auf
die Erkenntnis rechnen. Es geht also um die Mdoglichkeit rationaler
Einflussnahme, der Beeinflussung durch Griinde mittels deren Mitteilung.
Sofern deren Mdoglichkeit nachgewiesen wire, wire das fiir das praktische
Selbstbewusstsein Geforderte erreicht: ,So gewifd daher das Subjekt das-
selbe [das Objekt; S.I.] begreift, so gewif$ hat es den Begriff von seiner
eignen Freiheit, und Selbstthitigkeit, und zwar als einer von aussen gege-
benen.“75

Das interpersonale Verhdltnis. Es stellt sich fiir Fichte aber zuerst noch die
Frage, wie es iiberhaupt moglich ist zu erkennen, dass gewisse Sachverhalte
aufgrund von zweckmissigem Handeln bestehen bzw. dass das Verhalten
einiger ,,Objekte® zweckgeleitet ist und es sich bei ithnen um andere Sub-
jekte handelt, denen Zwecke zugeschrieben werden kénnen: ,,wie kommen
wir dazu auf einige Gegenstinde der Sinnenwelt den Begriff der Ver-
niinftigkeit tiberzutragen, auf andere nicht; welches ist der charakteristische
Unterschied beider Klassen?“76 Da Zwecke intelligibler, begrifflicher Natur
sind, kénnen sie nicht unmittelbar an den empirischen Eigenschaften von
Objekten und ihrem Verhalten erkannt werden. Es scheint keinen erkenn-
baren Zusammenhang zwischen einem Objekt und der Absicht, aufgrund
der es besteht, zu geben.

Im Zweiten Hauptstiick der Grundlage des Naturrechts vertritt Fichte
die Ansicht, dass bereits die menschliche Gestalt eines Dinges ausreiche, es
als verniinftig zu erkennen. Da ndmlich der menschliche Kérper von der
Natur nicht auf eine bestimmte Funktion hin angelegt sei, miisse er erst
durch die freie Vernunft zu einer spezifischen Funktion bestimmt werden.
Er sei also bereits durch seine natiirliche Unbestimmtheit als Werkzeug (Or-
gan) der Vernunft angelegt, so dass aus dieser natiirlichen Anlage auf
Verniinftigkeit geschlossen werden kénne. Es bedarf wohl keiner Ausfiih-
rungen, dass diese an Herder erinnernde Ansicht keine hinreichende Erkli-
rung fiir die Zuschreibung von Vernunft, Selbstbewusstsein und zweckge-
richtetem Handeln ist. Die Gestalt stellt kein ,sicheres Kriterium®“’77 dar,
sondern gibt hochstens einen Grund ab, ein Wesen hypothetisch als ver-
niinftig anzusehen. Bereits in der Sprachschrift gibt Fichte aber ein besseres
Argument, durch das dann auch eine kategorische Anerkennung begriindbar
wird: ,[...] es bedarf noch die Idee des Handelns nach verinderter Zweck-
mifSigkeit, und zwar von einem Handeln, das verindert ist nach unsrer
eigenen Zweckmifigkeit.“78

75 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 342.
76 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 380.
77 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 388.
78 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 101.



»Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 375

Beobachtbares Verhalten eines Objekts kann dann als Handeln eines
verniinftigen Individuums verstanden werden, wenn es nur als Reaktion auf
das eigene Handeln erklirbar ist; wenn das eigene Handeln bzw. der
entsprechende Zweck bei der Erklirung als Grund fiir das beobachtbare
Verhalten herangezogen werden muss. Da die eigene Absicht das Verhalten
als Grund — und nicht als Ursache — beeinflusst, muss es sich um verniinf-
tiges Verhalten handeln, das einem verniinftigen Individuum als seine
Handlung zugeschrieben werden kann. Entsprechend muss das andere Indi-
viduum selber Absichten haben und iiber einen Begriff der Absicht ver-
fiigen, denn es muss die Absichten eines Subjekts als solche begreifen kon-
nen, damit sie ihm Grund zur Modifikation seiner Handlungszwecke sein
konnen.

Auf dieser Grundlage lisst sich der Prozess der Aufforderung nun prizi-
sieren: Ein anderes Individuum erkennt die Absicht des Subjekts und
anerkennt sie als Grund fiir die Modifikation seiner Zwecke und Hand-
lungen. Aufgrund dessen, dass die modifizierte Handlungsweise des an-
deren Individuums nur durch den Einfluss der eigenen Absichten erkldrbar
wird, kann das Subjekt dieses als ebenfalls zweckmissig handelndes Subjekt
erkennen. Durch diese Erkenntnis ist das Subjekt seinerseits veranlasst —
aufgefordert —, die Absichten des anderen in seine eigene Zwecksetzung als
Grund mit einzubeziehen und sein Handeln danach auszurichten. Ein
Subjekt kann also nur dann die Absichten eines anderen Individuums als
solche erkennen und als Griinde fiir die Bestimmung seiner Absichten
anerkennen, wenn letzteres die Absichten des ersteren erkannt und in seine
eigenen Absichten als Griinde mit einbezogen hat (mogliche Regress- und
Zirkularititsprobleme lasse ich hier einmal beiseite).

Was zu Beginn fiir die Moglichkeit des individuellen Selbstbewusstseins
gefordert wurde, ist damit gegeben: Die Absichten des anderen Indivi-
duums sind ein ,dusserer Grund fiir die Modifikation der eigenen Zwecke;
und da Absichten das Subjekt nur rational beeinflussen konnen, bleibt seine
Autonomie gewihrleistet. Fiir Fichte setzt individuelles Selbstbewusstsein
begrifflich ein interpersonales Verhiltnis voraus, das auf dem gegenseitigen
Erkennen von Absichten beruht, es ist eine ,freie Wechselwirkung durch
Begriffe, und nach Begriffen“.7?

Der Einfluss der Zeichen. Der Zusammenhang von Interpersonalitiitslehre
und Sprachtheorie ist offensichtlich: Im Prozess von Aufforderung und
Anerkennung geht es zentral um rationale Beeinflussung zwischen Indivi-
duen und die Erkenntnis von Absichten oder eben Gedanken anderer.
Sprache, so lautete das Resultat von Teil 1, ist fiir Fichte wesentlich durch
die Absicht bestimmt, Gedanken zu erkennen zu geben ,zum Behufe einer
gegenseitigen Wechselwirkung unserer Gedanken®“.80 Es ist klar, dass Spra-

79 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 348.
80 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 103.



376 Silvan Imhof

che, so konzipiert, im interpersonalen Prozess eine Rolle spielen kann.
Unklar ist aber immer noch, weshalb Sprache fiir die Wechselwirkung
durch Gedanken notwendig sein soll und aus der Natur der Vernunft folgt.
Es scheint nicht wesentlich zu sein, dass fiir interpersonale Wechselwirkung
sprachliche Zeichen verwendet werden, denn die Aufforderung ist ja nicht
zum vornherein als sprachliche Handlung zu begreifen.

Auch Fichtes Begriindung der Notwendigkeit der Sprache in Von der
Sprachfibigkeit erscheint ungeniigend: Sein einziges Argument fiir den
Schritt zur Sprache als Voraussetzung, ohne die der Mensch nicht gedacht
werden konne, beruht darauf, dass durch Sprache Absichten unmissver-
stindlich, deutlicher und eindeutiger mitgeteilt werden kénnen.8! Dieser
Punkt erbringt nicht viel: Sprache wiirde zwar die Effizienz der Kommuni-
kation steigern, wire aber dafiir keineswegs unabdingbar.

Die folgende Stelle zeigt aber nicht nur den Zusammenhang von Inter-
personalititslehre und Sprachtheorie, sondern sie bringt vor allem deutlich
Fichtes Ansicht zum Ausdruck, dass der Prozess des Erkennens und
Anerkennens zwischen Individuen wesentlich des Zeichengebrauchs bediirfe
und die Aufforderung als notwendig sprachliche Handlung verstanden wer-
den miisse:82

»Aber ich kann auf ein freies Wesen ausser mir schliessen nur durch Mit-
theilung einer Erkenntnifs. — .

(Naturrecht. — . Ich schliesse auf ein freies Wesen, als Ursache einer
Einwirkung auf mich; inwiefern es nothig ist, seiner Kausalitit einen Begriff
von derselben zum Grunde zu legen. Dies aber ist in keinem Falle
nothwendig, ausser da, wo selbst ein Begriff beabsichtiget ist.)

Aber eine Erkenntnif lisst sich nur mittheilen durch ein Zeichen[.]“83

Es gilt nun, diese letzte Behauptung zu rechtfertigen, indem gezeigt wird,
dass die im Rahmen der Interpersonalititslehre beschriebenen Anforder-
ungen an die Handlung der Aufforderung nur dann erfiillt sein kdnnen,
wenn sie mittels Sprache vollzogen wird.

Damit eine Handlung H einer Person A eine Aufforderung an ein Sub-
jekt S ist, muss sie folgende Bedingungen erfiillen:

(1) H ist eine reelle Handlung.

81 Vgl. FICHTE: Von der Sprachfibigkeit, 102.

82 Dagegen kommt BAUMANNS: Von der Theorie der Sprechakte, 185, zum Schluss, dass
Fichte die Frage nach dem konkreten Modus der Aufforderung offen gelassen habe, und
schligt selbst den Sprechakt im Sinne der Theorie der Sprechakte als ,empirische[n] Modus
der Konkretion jenes ,Aufforderns‘“ vor.

83 FICHTE: Logik und Metaphysik, 159. Zum eingeklammerten Verweis auf das
»Naturrecht® vgl. FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 346: ,Wenn sonach das Objekt, und
hier, auch der Zweck einer Wirkung nur der seyn kénnte, eine Erkenntnif§ hervorzubringen,

dann wire nothwendig eine verniinftige Ursache der Wirkung anzunehmen.*



»Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?* 377

Mit der Aufforderung muss dem Subjekt ein erkennbares Objekt, ein
Gegenstand der Sinnenwelt gegeben werden, sei das ein materielles Ding
oder ein Ereignis wie eine korperliche Bewegung.

(2) A tut H mit der Absicht, S zu einer autonomen Reaktion zu veranlassen.

In (2) ist bereits mit eingeschlossen, dass A die Zwecke von S anerkannt
hat; durch seine Handlung behandelt A S nicht als blosses Objekt, sondern
als verniinftiges Subjekt, das zur autonomen Zwecksetzung fihig ist. Die
Absicht, dass S eine autonome Reaktion zeigt, kann aber nicht auf
irgendeine Weise, insbesondere nicht durch kausale Einwirkung, erreicht
werden, sondern nur dadurch, dass A S einen Grund zu handeln gibt:

(3) A tut H mit der Absicht, S mit H einen Grund zu geben, eine autonome
Reaktion zu zeigen.

Der Erfolg von H hingt davon ab, ob S erkennt, dass ihm A mit H einen
Grund fiir eine autonome Reaktion liefern will. Wenn die Handlung aber
nur gelingen kann, sofern S die Absicht (3) erkennt, muss A mit H auch be-
zwecken, dass sie erkannt wird. Daraus ergibt sich die weitere Bedingung,
dass seitens A ,auf eine vorhergehende Erkenntnif§ desselben [des Ver-
nunftwesens; S.I.] gerechnet®“84 ist:

(4) A tut H mit der Absicht, dass S (3) erkennt, namlich dass A ihm mit H
einen Grund zu geben beabsichtigt, eine autonome Reaktion zu zeigen.

Die Bedingung (4) ist deshalb notwendig, weil, wie bereits in Teil I
gesehen, alle Handlungen in einem gewissen Sinn Absichten ausdriicken;
fiir diese gewohnlichen Handlungen ist es aber nicht konstitutiv, dass der
Ausdruck der Absichten selbst auch beabsichtigt ist. Fiir eine Auffor-
derungshandlung reicht es aber nicht aus, dass H bloss kontingenterweise
und beildufig eine Absicht erkennen ldsst, da in diesem Fall die Handlung
nicht als Aufforderung (gemiss [1] — [3]) verstanden werden kann. Damit H
als Aufforderung verstanden werden kann, muss sie auch als Aufforderung
gemeint sein. Und dies, dass H als Aufforderung gemeint ist (3), muss A S
auch zu erkennen geben. Anders gesagt: S soll deshalb erkennen, dass A
ihm mit H einen Grund zur autonomen Reaktion zu geben beabsichtigt (3),
weil S erkennt, dass A mit H diese Absicht (3) ausdriicken will (4).

Mit (4) ist das, was ich oben als Ausdrucksabsicht bezeichnet habe, fiir
die Aufforderung konstitutiv und sie ist als notwendig sprachliche Hand-
lung charakterisiert. Sie ist aber noch nicht notwendig eine rein sprachliche
Handlung. Denn es besteht immerhin die Moglichkeit, dass die Ausdrucks-
absicht nicht die einzige Absicht ist, die A mit H verfolgt, sondern dass A
mit H auch einen reellen Zweck zu erzielen versucht. Dieser konnte unab-
hingig davon realisiert werden, ob die Aufforderung realisiert wird.
Obwohl Bedingungen (1) — (4) seitens A erfiillt wiren, wire es fiir S nicht
eindeutig, ob H als Aufforderung gemeint war oder nur den reellen Zweck

84 FICHTE: Grundlage des Naturrechts, 345.



378 Silvan Imhof

verfolgte. Hier kann Sprache nun tatsichlich zu Unzweideutigkeit und Un-
missverstindlichkeit beitragen: Nur wenn nichts anderes beabsichtigt ist, als
der Ausdruck der Absicht, ist H eindeutig eine Aufforderung. Es geht dabei
nicht um die Klarheit des ausgedriickten Gedankens, wie Fichte in der
Sprachschrift dachte,85 sondern darum, dass die Handlung unmissverstind-
lich die Rolle des Zuerkennengebens eines Gedankens hat. Deshalb ist noch
eine letzte Bedingung anzufiigen:

(5) A tut H ausschliesslich mit den Absichten (2) — (4).

Kommt (5) hinzu, ist mit H nun ,schlechterdings nichts weiter beabsichtet,
als die Bezeichnung des Gedankens®.8¢ Das macht aber das Wesentliche der
Sprache aus und das macht H zu einer rein sprachlichen Handlung, die im
Gebrauch eines Zeichens besteht. Die Aufforderung ist deshalb notwendig
sprachlicher Natur, weil mit ihr ein intelligibler Zweck verfolgt wird,
niamlich die rationale Beeinflussung: Einzig die Kenntnis der Absicht des
anderen soll einem Subjekt einen Grund geben, seine eigenen Absichten auf
diese oder jene Weise zu modifizieren. Dafiir muss die Moglichkeit der
Kommunikation von Gedanken bzw. Zwecken oder Absichten gegeben
sein, und das ist letztlich und in reiner Form nur durch die Sprache gewihr-
leistet.

Die gegenseitige Anerkennung ist nicht als einmalige Angelegenheit zu
verstehen, sondern bildet die in allem Handeln zu etablierende Grundlage
interpersonaler Beziehungen. Deshalb ist auch Sprache das stindig erfor-
derliche Mittel, die dafiir notwendige Kommunikation der Absichten zu
ermoglichen, solange die gegenseitige Einflussnahme rational und unter
Gewihrleistung individueller Autonomie vonstatten gehen soll. Nur sie
erlaubt es, dass Interessen, Uberzeugungen und Absichten zwischen Indivi-
duen systematisch ausgetauscht und untereinander abgestimmt werden
konnen. Entsprechend verneint Fichte die Frage: ,kann der Mensch ohne
Sprache gedacht werden?“,87 denn gegenseitige Anerkennung ist konstitutiv
fiir das verniinftige, selbstbewusste und autonome Wesen, den Menschen,
und das geht nur mit Sprache:

»lch bin; ich bin mir meiner als verniinftigen Wesens bewust, lediglich in
sofern ich mich als Individuum setze; dief§ aber nur in dem ich ein ver-
niinftiges Wesen neben mir annehme, dieses kann ich nur insofern als mir ein
Begriff mitgetheilt wird, u. dieses ist nur moglich durch ein Zeichen.“88

85 Vgl. FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 102.
86 FICHTE: Von der Sprachfihigkeit, 98.

87 FICHTE: Logik und Metaphysik, 158.

88 FICHTE: Kollegnachschrift, 293.

Fiir wertvolle Kritiken und Anregungen bedanke ich mich bei Andreas Graeser, Martin
Bondeli und Sarah-Jane Conrad.



,Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?“ 379

Abstract

Language was of no particular importance for the early transcendentalists.
Hence, Fichte’s treatise on language from 1795 is unique in this respect. It is
however not obvious how the theory of language is related to his Wissen-
schaftslehre and whether it bears any transcendental significance. The
present paper shows that the theory of language is an indispensable part of
Fichte’s project. His account of language as an intention-based form of
interaction between rational subjects is systematically linked to his theory of
intersubjectivity: language is a necessary condition for the possibility of the
mutual acknowledgment of autonomous, self-conscious persons.



	"Kann der Mensch ohne Sprache gedacht werden?" : Die transzendentale Rolle der Sprache bei Fichte

