
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Natürliche Theologie in der Moralphilosophie und der politischen
Ökonomie bei Adam Smith

Autor: Luterbacher-Maineri, Claudius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761206

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761206
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claudius Luterbacher-Maineri

Natürliche Theologie in der Moralphilosophie
und der politischen Ökonomie bei Adam Smith

Am Anfang jeder Philosophie steht das Erstaunen, schreibt Adam Smith in
seinem Essay „History of Astronomy".1 Erstaunen, das ausgelöst wird durch
etwas Neues, Einzigartiges, Unbekanntes. Was den Philosophen erstaunt,
das lässt ihm keine Ruhe. Er versucht, das Unbekannte genau zu
beobachten, sucht nach verbindenden Elementen, nach Brücken zu bereits
Bekanntem, er klassifiziert das Beobachtete und sucht nach einer
verbindenden Kette.

Erstaunen kann auch die Lektüre des umfangreichen Werks Adam Smiths,
des schottischen Universalgelehrten aus dem 18. Jahrhundert. Heute ist er
vor allem in wirtschaftswissenschaftlichen Zusammenhängen wohlbekannt,
so etwa als gefeierter Vater liberaler Wirtschaftstheorie. Als Inhaber eines
Lehrstuhls für Moralphilosophie widmete sich Adam Smith aber auch - um
nicht zu sagen besonders - einer „Theorie der moralischen Gefühle"2. Seit
Smith in der jüngeren Forschung wieder vermehrt als integraler Denker
wahrgenommen und interpretiert wird, der eng gezogene Grenzen
wissenschaftlicher Disziplinen sprengt, wird dieser moralphilosophischen Theorie
für sein Werk zu Recht grösste Bedeutung zugesprochen. Und eben diese
Theorie kann Anlass zu Erstaunen geben, so etwa die folgende Passage:

Smith schreibt, dass die tatsächlichen Folgen einer Handlung vom Zufall
bestimmt sein können, weshalb eine ethische Beurteilung dieser Handlung
nur aufgrund der Gesinnung des Handelnden vorgenommen werden soll.
Trotzdem urteilen die Menschen danach, ob eine Handlung gute oder
schlechte Folgen zeitigt. Dies hat den Vorteil, dass das Urteil auf einer klareren

und sichtbareren Grundlage erfolgt. Denn wer kann schon die Gesinnung

eines Handelnden überprüfen?

1 Vgl.: SMITH, Adam: The Principles which Lead and Direct Philosophical Enquiries;
illustrated by the History of Astronomy. In: Steward, Dugald / WlGTHMAN, William P.D.
(Hgg.): Adam Smith. Essays on Philosophical Subjects The Glasgow Edition of the Works
and Correspondence of Adam Smith 3). Oxford: Clarendon Press 1980.

2 So der Titel seines ersten Hauptwerks, das er zum ersten Mal im Jahr 1759 publizierte
und danach zu seinen Lebzeiten noch weitere fünf Male auflegte. Dieses Werk wird hier nach
der in der Smith-Forschung üblichen Form der Glasgow-Edition zitiert (vgl. RAPHAEL, David
D. / MACFIE, Alec L. [Hgg.]: Adam Smith. The Theory of Moral Sentiments [= The Glasgow
Edition of the Works and Correspondence of Adam Smith 1], Oxford: Clarendon Press

1976), die Seitenzahl in Klammern entspricht der verwendeten Ubersetzung von Walther
Eckstein (ECKSTEIN, Walther [Hg.]: Adam Smith. Theorie der ethischen Gefühle. Hamburg: F.
Meiner 1994).



346 Claudius Luterbacher-Maineri

„Darum wurden Handlungen, die wirkliches Übel hervorbringen [...] von dem
Schöpfer der Natur zu den einzig schicklichen und angemessenen
Gegenständen menschlicher Strafe und menschlichen Vergeltungsgefühls gemacht.
Gefühle, Absichten, Gesinnungen wurden - obwohl gerade aus ihnen, wie eine
kühle Verstandesüberlegung lehrt, die menschlichen Handlungen ihre ganze
Verdienstlichkeit oder Verwerflichkeit schöpfen - dennoch von dem grossen
Richter der Herzen ausserhalb des Bereichs aller menschlichen Rechtsprechung

gestellt und der Erkenntnis seines eigenen, niemals irrenden Tribunals
vorbehalten. [...] Allein jeder Teil der Natur erweist, wenn man ihn aufmerksam

betrachtet, in gleicher Weise die Vorsehung und die Fürsorge ihres
Schöpfers, und wir können so die Weisheit und Güte Gottes selbst in den
Schwächen und in der Torheit der Menschen bewundern. [...] Damit [der
Mensch] die ganze Kraft seiner Seele aufbiete und jeden Nerv anstrenge, um
die Zwecke zu verwirklichen, die zu fördern die Bestimmung seines Daseins
ist, darum hat [die] Natur ihm die Lehre gegeben, dass weder er selbst noch
die übrigen Menschen mit seinem Betragen zufrieden sein, noch diesem vollen
Beifall gewähren können, solange er nicht tatsächlich jene Zwecke verwirklicht

hat."3

Der schottische Aufklärungsökonom Adam Smith, enger Freund des

Skeptikers David Hume, spricht von Gott und seiner Fürsorge und Weisheit,

von der Vorsehung, vom Schöpfer der Natur? Ist Adam Smith etwa
nebst Moralphilosoph, Ökonom und Jurist auch Theologe? Ein
textanalytischer Blick in sein umfangreiches Werk möchte versuchen, den Stellenwert

solch theologisch anmutender Aussagen zu klären.

1. Naturbegriff

Im aufgeführten Zitat aus der „Theory of Moral Sentiments" fällt auf, dass

das Wort „Natur" mehrmals vorkommt. Im ganzen Buch verwendet Smith
die Worte „nature" und „naturally" über fünfhundert Mal, und zwar in
verschiedenen Zusammenhängen. „Natürlich" kann etwas Gewöhnliches
bezeichnen, beispielsweise versteht Smith unter der natürlichen Fruchtbarkeit

eines Bodens diejenige Menge an Ernteertrag, welche eben gewöhnlich

erwartet werden kann. Auch menschliche Gefühle nennt Smith oft
natürlich, gemeint sind spontan auftretende Gefühle; die natürliche Heftigkeit

des Gefühls ist dann entsprechend die spontane Stärke, die von einem
Gefühl hervorgerufen wird. Natur kann weiter das Wesen eines Dings oder
eines Menschen ausmachen, Smith spricht oft von der menschlichen Natur.
Manchmal scheint aber die Natur etwas zu sein, das ausserhalb des
Menschen anzusiedeln ist. In unserem Zitat ist dies im letzten Satz der Fall: Die
Natur gibt dem Menschen eine Lehre mit, die für das Zusammenleben
wichtig ist. In dieser Verwendungsform des Naturbegriffs spricht Smith von
„Zwecken", die die Natur verfolgt. Solche Zwecke sind insbesondere die
Förderung der Glückseligkeit des Menschen, der Erhalt des Individuums

3 TMS II.iii.3.2f. (160f.).



Natürliche Theologie bei Adam Smith 347

und der Gattung Mensch und auch der Erhalt der Gesellschaft, in der die
Menschen wohnen sollen. Um diese Zwecke zu erfüllen, stattet die Natur
den Menschen entsprechend aus. Sie begabt ihn mit den Mitteln4, wie
Smith sagt, und bringt ihn durch seine Affekte dazu, diese Mittel auch zu
benutzen, ohne dass der Mensch den Zweck direkt erkennen würde. Die
Natur bekommt also eine kreative, schöpferische Funktion, indem sie den
Menschen durch Charaktereigenschaften und Gefühle disponiert. Schliesslich

wird eine weitere Verwendungsweise des Begriffs ebenfalls im Zitat
deutlich: Smith spricht von der geschaffenen Natur, von der Schöpfung.

So verschieden diese Verwendungsweisen klingen, es handelt sich nicht
um klar voneinander abzutrennende Kategorien. Eine Untersuchung der
vielen Textstellen zeigt innere Zusammenhänge der einzelnen
Verwendungsweisen des Naturbegriffs, so dass man von einem Naturbegriff in
verschiedenen Schattierungen sprechen kann.5 Die Natur (ausserhalb des
Menschen) erreicht ihre Zwecke dadurch, dass sie den Menschen mit Gefühlen
ausstattet, die Smith natürliche Gefühle nennt, welche wiederum Teil der
menschlichen Natur sind. Der aufmerksame Beobachter erkennt in der
geschaffenen Natur (hier im Menschen) natürliche Gefühle, welche so häufig

auftreten, dass sie eben natürlich im Sinne von „gewöhnlich" sind.
Adam Smith belässt es aber nicht bei der Feststellung, dass der Mensch

von Natur aus mit Gefühlen ausgestattet ist, durch die er Naturzwecke
erfüllt. Das ausgeklügelte Natursystem erscheint ihm als eine schöne und gut
durchkonstruierte Maschine, die auf der einen Seite einem Zweck dient,
auf der anderen Seite aber auch einen Urheber hat.

2. Deity oder die Rede von Gott

Von diesem Urheber handelt auch das eingangs genannte Zitat. Es ist dort
mehrfach von einem göttlichen Wesen die Rede, das Smith mit verschiedenen

Ausdrücken benennt. Hier heisst es einmal „Schöpfer der Natur
(Author of nature)", dann „grosser Richter der Herzen (great Judge of
hearts)" und schliesslich „Gott (God)". Eine ganze Reihe weiterer Ausdrücke
lässt sich hinzufügen: Gottheit (Deity), grosser Lenker der Natur / des

Universums (the great Director of Nature / of the universe), der unmittelbare
Verwalter und Leiter (the immediate administrator and director), der alles
sehende Richter der Welt (the all-seeing Judge of the world), das göttliche

4 Vgl. TMS II.i.5.10 (113).
5 Vgl. beispielsweise TMS II.i.5.7-11 (111-114), wo die verschiedenen

Verwendungsweisen gehäuft vorkommen. Für Belege und Besprechungen einzelner Textstellen zum
Naturbegriff vgl. LUTERBACHER-MAINERI, Claudius: Adam Smith - Theologische Grundannahmen.

Eine textkritische Studie Studien zur theologischen Ethik 119). Fribourg/Freiburg
i.Br./Wien: Academic Press/Herder 2008, 100-125.



348 Claudius Luterbacher-Maineri

Wesen (Divine Being), Vorsehung (Providence), die niemals irrende
Weisheit (unerring wisdom)6 usw.

Smith zeichnet das Bild eines Gottes, der die Welt nach einem göttlichen
Plan erschaffen hat. Diese Welt funktioniert als harmonisches Ganzes, jeder
Teil spielt genau die ihm aufgetragene Rolle. Adam Smith nennt Gott in
diesem Zusammenhang auch den Uhrmacher, welcher all die vielen Einzelteile

der Uhr zu einem funktionierenden Ganzen zusammenfügt, so dass die
Zeit angezeigt wird.7 Er nimmt auch die Aufgabe eines Gesetzgebers wahr,
indem er das Verhalten des Menschen in Form von allgemeinen Verhaltensregeln

gewissermassen reglementiert.8 Wo es um die Beurteilung menschlichen

Verhaltens durch Menschen geht, so findet sich im Menschen eine
göttliche Installation, nämlich der Halbgott namens „unparteiischer
Beobachter". Dieser übernimmt eine sehr wichtige Rolle: Sowohl eigenes wie
fremdes Handeln wird hinsichtlich der Angemessenheit und der Lobens-
würdigkeit durch die Befragung des unparteiischen Beobachters beurteilt.
Eine Handlung ist dann angemessen und lobenswürdig, wenn ein
wohlinformierter und unparteiischer Beobachter mit ihr sympathisieren kann.
Dieses zentrale Element im Menschen ist als göttliche Stiftung zu
betrachten.9

In der Aufzählung der Bezeichnungen für „Gott" findet sich auch der
Ausdruck „unmittelbarer Verwalter und Lenker"10 der Welt. Würde das

heissen, dass in jeder Bewegung der Welt direkt Gott am Werk ist? Man
kann sich fragen, wie sich dies mit dem Bild des Uhrmachers verträgt: Ein
Ziel des Uhrmachers ist es doch, eben nicht mehr in die Mechanik der Uhr
eingreifen zu müssen. Sie soll von selbst funktionieren und bloss durch die

vom Uhrmacher geschaffene Mechanik ihre Aufgabe erfüllen, die Zeit richtig

anzuzeigen. Trotz der genannten Bezeichnung „unmittelbarer Verwalter
und Lenker" der Welt tritt in Smiths Werk Gott nie als ein aktiv in der
Welt handelndes Subjekt auf. Er befindet sich seit dem Schöpfungsakt in
weiter Ferne, der Mensch tritt folglich mit ihm auch nicht in eine personale
Verbindung. Smith spricht beispielsweise nie von einem Versündigen gegen
Gott oder seine Schöpfung. Es ist kein Gott nach biblischem Vorbild, der
mit seinem Volk einen Bund einginge oder mit ihm sozusagen Geschichte

6 Vgl. beispielsweise TMS III.5.7 (251) (deity), II.i.5.10 (114) (the great Director of
Nature), VI.ii.3.3 (398f.) (the immediate administrator and director), III.2.12 (183) (the all-
seeing judge of the world), III.3.43 (233) (Divine Being), III.5.7 (251) (Providence), VI.ii.intro.3
(371) (unerring wisdom).

7 An dieser Stelle legt Smith Wert auf die Unterscheidung zwischen der Zweckursache
und der wirkenden Ursache. Vgl. TMS II.ii.3.5 (130).

8 In der Überschrift eines Unterkapitels macht Smith darauf aufmerksam, dass die
allgemeinen Verhaltensregeln (general rules) göttlichen Ursprungs sind. Die Überschrift lautet:
„Über den Einfluss und die Autorität allgemeiner Regeln der Sittlichkeit und darüber, dass

diese Regeln mit Recht als Gesetze der Gottheit angesehen werden", vgl. TMS III.5 (243).
9 Vgl. z.B. die Textstelle in der Theory of Moral Senitments, welche drei „Tribunale" zur

Beurteilung menschlichen Verhaltens nennt (Mensch in erster Instanz, unparteiischer
Beobachter in zweiter Instanz, Gott in höchster Instanz), vgl. TMS III.2.31-33 (193-196).

10 TMS VI.ii.3.3 (398f.).



Natürliche Theologie bei Adam Smith 349

schreibt. Er bleibt selber nach dem Schöpfungsakt der Welt und dem
Menschen fern, wie eben der Uhrmacher seinem Werk fernbleibt. Dennoch
ist jeder kleinste Teil und jeder beobachtbare Ablauf in der Welt von Gott
geprägt, und zwar in einem durchaus günstigen Sinn: „Jeder Teil der Natur
erweist, wenn man ihn aufmerksam betrachtet, in gleicher Weise die
Vorsehung und die Fürsorge ihres Schöpfers."11

Diese kurze Charakterisierung des Gottesbildes weist auf theologische
Vorstellungen hin, die im 18. Jahrhundert gerade in Schottland und
England, aber auch im restlichen Europa, als eine Art Aufklärungstheologie
bekannt sind. Es handelt sich dabei um einige typische Merkmale des

Gedankenguts der Deisten.12 Ihr theologisches Sprechen bewegt sich meist
nicht im Bereich der Offenbarungstheologie, es ist eher von einer natürlichen

Theologie zu reden. Sie lässt sich nicht an den Konfessionsgrenzen
festmachen, sondern will diese auf der Suche nach einer reinen, ursprünglichen

und vom Anspruch her allen einsichtigen Theologie überwinden.
Betont wird dabei besonders die Moral, in welche die Religion münden
soll.

3. Theologische Dimension des Handelns und Urteilens

Wenn jeder Teil der Welt von Gottes Vorsehung, Weisheit und Güte

zeugen soll, dann muss dies auch im menschlichen Verhalten zutage treten.
In Smiths Werk deutet vieles darauf hin, dass dem seiner Meinung nach
auch so ist. Eine Untersuchung des Naturbegriffs bei Smith zeigt, dass für
ihn die menschlichen Anlagen von der Natur gegeben und als Mittel für
gewisse Zwecke anzusehen sind. Es handelt sich nicht nur um die Zwecke
der Natur, Smith nennt sie auch die Zwecke Gottes.13 Gott erscheint als der
eigentliche Auftraggeber der Natur. Diese führt durch ihre den Menschen
ausstattende und belehrende Funktion diesen göttlichen Auftrag auf der
Welt und im Menschen durch. So sind die menschlichen Naturanlagen
letztlich auf den Schöpfergott zurückzuführen; die menschlichen
Handlungen - basierend auf diesen Naturanlagen - sind in ihrem Wesen vom
Schöpfergott geprägt.

Dies ist auch der Fall bei den oben erwähnten allgemeinen Verhaltensregeln.

Der Mensch richtet sich in seinem Verhalten nach gewissen
moralischen Regeln, die er sich aufgrund seiner Lebenserfahrung aneignet. Letzt-

11 TMS III.3.2 (161).
12 Zum Deismus allgemein vgl. beispielsweise GESTRICH, Christof: Deismus. In: TRE Bd.

8 (1981) 392-406. Für den Deismus bei Adam Smith vgl. HOTTINGER, Olaf: Eigeninteresse
und individuelles Nutzenkalkül in der Theorie der Gesellschaft und Ökonomie von Adam
Smith, Jeremy Bentham und John Stuart Mill Hochschulschriften, Bd. 47). Marburg:
Metropolis-Verlag 1998, 57-66.

13 Vgl. hierzu beispielsweise TMS II.i. 1.10 (113 f.), wo inhaltlich übereinstimmend von
den Zwecken und Zielen der Natur und denjenigen Gottes gesprochen wird. Zu nennen sind
besonders der Gesellschaftserhalt, die Fortpflanzung der menschlichen Gattung und deren
Glückseligkeit.



350 Claudius Luterbacher-Maineri

lieh ist der Ursprung dieser Regeln nicht mit ihrer Aneignung durch Erfahrungen

im Laufe des Lebens zu verwechseln, denn ihre Herkunft hegt im
Smithschen Gott begründet, sie werden in der Moralentwicklung des
Menschen lediglich eingeübt. Wo der Mensch also diesen Regeln gemäss handelt

- und das tut er oft von sich aus und er ist auch von Adam Smith dazu

angehalten, dies in gewissen Situationen stets zu tun - da erfüllt er den
Willen Gottes. Es ist bei Smith hierbei auch die Rede vom Pflichtgefühl
{sense of duty)H.

Ein wichtiges Gefühl, das die Natur dem Menschen in göttlichem Auftrag

eingepflanzt hat, ist das natürliche Gefühl der Angemessenheit {natural
sense of propriety). Durch dieses Gefühl urteilt der Mensch über seine

eigenen Handlungen und auch über die Handlungen anderer. Er wendet es

an, indem er sich bei der zu beurteilenden Handlung fragt, wie wohl ein gut
informierter, unparteiischer Beobachter urteilen würde. Auf diesem Weg
wird die theologische Komponente im Konzept des unparteiischen
Beobachters nochmals anders greifbar. Das Befragen des unparteiischen
Beobachters ist ein Akt, der in einem theologisch wichtigen Zusammenhang
steht. Er ist nämlich Ausdruck des Schöpfers, der die Natur damit beauftragt,

den Menschen mit dem natürlichen Gefühl für das Angemessene zu
befähigen.

So ist menschliches Verhalten und Urteilen theologisch aufgeladen, Gott
und die Natur spielen hierbei die entscheidenden Rollen. Sie können dem
Menschen aber auch ein Schnippchen schlagen, wie im Folgenden zu zeigen
ist.

4. Regelwidrigkeit der Gefühle oder der getäuschte Mensch

Im eingangs zitierten Textabschnitt schreibt Smith, dass eine „kühle
Verstandesüberlegung" {cool reason) uns zu der Ansicht führt, dass wir
Handlungen nur aufgrund der Gesinnung, nicht aber aufgrund der zufälligen

Folgen beurteilen sollen. In Smiths Argumentation scheint dies ein
gerechter Grundsatz zu sein. Weswegen sollte jemand wegen der zufälligen
Folgen seiner Handlung, für die er wirklich nichts kann, verurteilt werden?
Im Konkreten beobachtet Smith, dass dieser Grundsatz sehr häufig keine
Anwendung findet. Um ein Beispiel von Smith aufzugreifen: Jemand wirft
einen grossen Stein auf eine Strasse, ohne die Passanten vorher zu warnen.
Passiert nichts, so wird der Täter viel weniger stark bestraft, als wenn durch
diese Tat ein Mensch erschlagen wird, obwohl die Gesinnung des Handelnden

in beiden Fällen die gleiche ist. Obwohl dies gegen den Grundsatz ver-
stösst, nach den Gesinnungen und nicht nach den Folgen zu urteilen, stimmt

es mit unserem natürlichen Gefühl überein:

„Indessen würde für unser natürliches Billigkeitsgefühl {natural sense of equity)
nichts ärgerlicher und anstößiger sein, als wenn man einen Mann bloß darum

14 Vgl. zum Beispiel TMS III.5.1 (243).



Natürliche Theologie bei Adam Smith 351

zum Schafott führte, weil er aus Fahrlässigkeit einen Stein mitten in die
Strasse geschleudert hat, ohne aber dabei irgend jemanden zu verletzen."15

Und genau diese Gefühlsdisposition ist von Gott und der Natur gewollt,
nämlich aus zwei Gründen: Erstens werden so alle dazu ermutigt, eine gute
Handlung nicht nur zu beabsichtigen, sondern auch zu einem guten Ende zu
führen. Zweitens kann niemand bloss aufgrund einer schlechten Gesinnung
verurteilt werden, was nämlich die Gerichtshöfe zu wahren „Inquisitionstribunalen"

werden liesse, wie Smith es ausdrückt.16 Beides führt dazu, dass
die Glückseligkeit des Menschen gesteigert wird, was genau dem Ziel
Gottes und der Natur entspricht. Diese Massnahme der Natur, Smith nennt
sie „Regelwidrigkeit der Gefühle (irregularity of sentiments)"^1, ist also Teil
der gut durchkonstruierten Weltmaschine, Ausdruck des guten göttlichen
Schöpfungsplanes.

Es scheint an dieser Stelle, als ob der Mensch zwar mit seiner Vernunft
Grundsätze aufstellen könne, selber aber nicht dazu fähig wäre, seine ver-
nunftgemässen Grundsätze durchzuhalten. In der Tat spielt bei Smith die
Vernunft eine eher schwache Rolle und erscheint der Mensch in seinem
Verhalten in einigen Zusammenhängen von Gott und der Natur stark
bestimmt zu sein. Es sei darauf hingewiesen, dass Smith eine schwierige
Gratwanderung durchläuft was die Frage der Autonomie und der
Fremdbestimmtheit des Menschen anbelangt. Eine Frage, die er unseres Erachtens
nicht widerspruchsfrei lösen kann.18

Die Dynamik der Regelwidrigkeit der Gefühle, wie sie am Beispiel des

Steinwurfs deutlich wird, findet sich in Smiths Darstellungen öfters. Der
Mensch beabsichtigt etwas, erreicht durch sein tatsächliches Verhalten aber
etwas ganz anderes. Und stets ist in diesen Zusammenhängen die Natur mit
im Spiel, die den Menschen täuscht. Smith belässt es überdies nicht bei der
empirischen Feststellung dieser Abläufe, sondern er wertet das Täuschungsmanöver

der Natur positiv: „Und es ist gut, dass die Natur uns in dieser
Weise betrügt."19

5. Die unsichtbare Hand

Dieses Zitat steht im Zusammenhang mit Smiths berühmtem Bild der
unsichtbaren Hand, das er in seinem Werk zwei Mal verwendet. Einmal in
der „Theory of Moral Sentiments", ein zweites Mal im „Wealth of
Nations". Im ersten Fall schildert Smith die grosse Bewunderung, welche die
Menschen für Gegenstände der Reichen hegen. Sie tun alles, um auch
solche Güter zu erlangen und streben nach Reichtum und Besitz. Wenn sie
die entsprechenden Gegenstände dann einmal erreicht haben, merken sie,

15 TMS II.iii.2.8 (156).
16 Vgl. TMS II.iii.3.2 (160).
17 TMS II.iii.intro.6 (139).
18 Vgl. hierzu LUTERBACHER-MAINERI: Adam Smith, besonders 220f.
19 TMS IV.1.10 (316).



352 Claudius Luterbacher-Maineri

dass der zusätzlich erzielte Nutzen durch deren Erwerb eigentlich marginal
ist. Vom Streben der Menschen nach diesen Gütern profitiert aber die

ganze Gesellschaft. Ein Grossgrundbesitzer kann eben nicht alles selber

essen, was auf seinem Gut angepflanzt wird. Er muss das meiste unter
diejenigen Leute verteilen, die ihm seinen „Kram und Tand" in Ordnung
halten.

„Von einer unsichtbaren Hand werden [die Grossgrundbesitzer, C. L.-M.]
dazu geführt, beinahe die gleiche Verteilung der zum Leben notwendigen Güter

zu verwirklichen, die zustandegekommen wäre, wenn die Erde zu gleichen
Teilen unter alle ihre Bewohner verteilt worden wäre; und so fördern sie,
ohne es zu beabsichtigen, ja ohne es zu wissen, das Interesse der Gesellschaft
und gewähren die Mittel zur Vermehrung der Gattung. Als die Vorsehung die
Erde unter eine geringe Zahl von Herren und Besitzern verteilte, da hat sie

diejenigen, die sie scheinbar bei ihrer Teilung übergangen hat, doch nicht
vergessen und nicht ganz verlassen."20

Es handelt sich genau um die Dynamik der Regelwidrigkeit der Gefühle:
Das natürliche Gefühl - hier die „natürliche Selbstsucht und Raubgier"21 -
führt den Menschen zu einer Handlung, die eine cool reason als unnütz
oder verwerflich darstellen würde. Der Mensch erreicht dadurch etwas
nicht Intendiertes, nämlich die Möglichkeit zur „Vermehrung der Gattung".
Und dies ist genau einer der „Lieblingszwecke der Natur"22, bzw. ein Ziel
Gottes. Die von Gott beauftragte menschliche Natur hat dem Menschen
eine Gefühlsdisposition gegeben, die ihn dazu veranlasst, die Gesellschaft
zu fördern. Der Mensch ist mit den Mitteln zum Zweck begabt. Die
unsichtbare Hand, die hierbei mitspielt, ist somit Ausdruck einer göttlichen
Installation in der Welt, Teil des genialen Schöpfungsplanes Gottes,
Ausdruck der Vorsehung, kurz: eine wichtige theologisch gehaltvolle Grundlage

des Funktionierens von Mensch, Gesellschaft und Wirtschaft in der
Weltordnung.

Dieselben Zusammenhänge lassen sich auch an der zweiten Stelle zur
unsichtbaren Hand nachweisen, welche sich im ökonomischen Hauptwerk
Smiths, dem „Wealth of Nations", findet. Ausgangspunkt ist dort die natürliche

Neigung des Investors, sein Geld in der näheren Umgebung zu investieren

und es nicht längere Zeit aus den Augen zu lassen. Unbewusst fördert
er so die einheimische Wirtschaft.

„Wenn er es vorzieht, die nationale Wirtschaft anstatt die ausländische zu
unterstützen, denkt er eigentlich nur an die eigene Sicherheit und wenn er
dadurch die Erwerbstätigkeit so fördert, dass ihr Ertrag den höchsten Wert
erzielen kann, strebt er lediglich nach eigenem Gewinn. Und er wird in diesem

20 TMS IV.1.10 (316f.).
21 TMS IV.1.10 (316).
22 TMS II.i.5.10 (113).



Natürliche Theologie bei Adam Smith 353

wie auch in vielen anderen Fällen von einer unsichtbaren Hand geleitet, um
einen Zweck zu fördern, den zu erfüllen er in keiner Weise beabsichtigt hat."23

Wiederum ist es also eine (gott- bzw. naturgegebene) natürliche Eigenschaft
des Menschen, welche Erstaunliches hervorbringt. Beabsichtigt war die
Steigerung des Eigennutzes, erreicht wird eine Förderung des Allgemeinwohls.

Mit anderen Worten: Das unbewusst Erreichte stellt die Grundlage
für den Gesellschaftserhalt und die Glückseligkeit dar, beides Lieblingszwecke

Gottes und der Natur. Die göttlich installierte Regelwidrigkeit
greift. Diese Zusammenhänge sind gut erkennbar, wenn es um Smiths
Entwurf politischer Ökonomie geht, nämlich um sein „System vollkommener
Freiheit und Gerechtigkeit"24.

6. Implikationen im „System vollkommener Freiheit und Gerechtigkeit"

Die Schöpfung der Welt als wohlgeordnete Maschine betrifft auch die
wirtschaftliche Tätigkeit in der Gesellschaft. An der Wurzel dieser Tätigkeit
steht ein natürliches Streben des Menschen. Smith nennt es das natürliche
Streben, seine eigenen Lebensbedingungen zu verbessern.25 Diese Ausstattung

der Natur hat zur Folge, dass der Mensch einen natürlichen Hang zu
Tausch und Handel hat. Und so präsentiert sich eine natürliche Harmonie,
die sich etwa im Zustandekommen eines natürlichen Preises oder in der
natürlichen Entwicklung zu Wohlstand äussert. Der natürliche Lauf der
Dinge führt dazu, dass die genannten Ziele Gottes und der Natur erreicht
werden: Der Mensch lebt und überlebt in einer funktionierenden Gesellschaft

in Glückseligkeit.
Bis hierhin könnte man meinen, die konkrete Welt sei für Smith die

„beste aller möglichen Welten". Er verwendet allerdings diesen Ausdruck
seines Zeitgenossen Voltaire nicht. Dies liegt wohl daran, dass die
determinierte Seite in Smiths Anthropologie nur die eine Seite der Medaille
darstellt. Auf dieser Seite wird der Mensch also durch die göttlich beauftragte

Natur in seinem Handeln gelenkt. Auf der anderen Seite kann der
Smithsche Mensch seinen Dienst als Teilchen der Uhr bis zu einem
gewissen Grad verweigern, er kann statt „Mitarbeiter der Gottheit"26 deren
Feind werden. Der Mensch kann ungerecht handeln - obwohl gemäss
Smith die Natur ihn zur Gerechtigkeit zwingt. In einem Staat kann er
ungerechte Gesetze einrichten, ein Beispiel wären für Smith Einfuhrbe-

23 WN IV.ii.9 (371). Die Zitierweise entspricht wiederum der Glasgow-Edition
(CAMPBELL, Roy H. / SKINNER, Andrew S. [Hgg.]: Adam Smith. An Inquiry into the Nature
and Causes of the Wealth of Nations. 2 Bände [= The Glasgow Edition of the Works and
Correspondence of Adam Smith 2]. Oxford: Clarendon Press 1979), die Zahl in der Klammer
der deutschen Übersetzung von Recktenwald (RECKTENWALD, Horst Claus [Hg.]: Adam
Smith. Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und seiner Ursachen. 9.

Auflage. München: Deutscher Taschenbuchverlag 2001).
24 WN IV.vii.c.44 (509).
23 Vgl. WN IV.v.b.43 (452).
26 TMS III.5.7 (251).



354 Claudius Luterbacher-Maineri

schränkungen zur Förderung inländischer Produktion. In der Betrachtung
der merkantilistischen Wirtschaftspolitik seiner Zeit sieht Adam Smith viele
solcher in seinen Augen unsinnige und ungerechte Regelungen. Der
natürliche Lauf der Dinge wird gestört - aber nicht gänzlich aufgehalten
oder verkehrt. Aufgabe der Wirtschaftspolitik ist es gemäss Smith, ein
System einzurichten, das der natürlichen Ordnung nicht widerspricht,
sondern sie aufnimmt. Es ist dies eben das „System vollkommener Freiheit und
Gerechtigkeit", welches der göttlichen Schöpfung und dem Plan Gottes
entspricht.

Die Dynamik der Regelwidrigkeit der Gefühle entlastet den Menschen
zu einem Teil davon, sich bewusst so zu verhalten, dass er das Wohl der
Gesellschaft fördert. Durch seine natürliche Einrichtung und sein
„Naturhandeln" wird er von selbst dazu geführt. Diese Entlastung betrifft aber nur
die göttlich determinierte Seite des Menschen. Der Mensch ist eben auch
dazu angehalten, sich gerecht zu verhalten, Verhaltensregeln der Tugenden
einzuhalten, seine natürlichen Gefühle soweit zu dämpfen, dass ein
unparteiischer Beobachter mit ihnen sympathisieren kann. Smiths Aufforderung,
der Mensch soll dem Willen Gottes gehorchen, heisst gegen den Strich
gelesen auch, dass er dies nicht in jedem Fall von sich aus bereits tut. Wer
nur den ersten Teil beachtet, so wichtig er auch ist, der läuft Gefahr, Smith
nicht ganz gerecht zu werden. Man könnte beispielsweise versucht sein, den
Markt als ein sich von selbst regulierendes System zu betrachten, das vor
jedem künstlichen Staatseingriff zu verschonen ist. Oder aber es könnte das

theologische Fundament dieser Determinierung vergessen werden, was
leicht in einem einseitigen Bekenntnis einer freien Marktwirtschaft münden
kann, ohne die verdeckt naturrechtlichen Wurzeln dahinter offen zu
legen.27 Wo sich solche Vorstellungen auf Adam Smith beziehen, müssen sie

aufgrund einer am Primärtext orientierten Textanalyse in ihrem Fundament
kritisiert werden.

7. Fazit

Wie steht es nun um den Stellenwert der theologischen Aussagen bei Smith?
Die bisherigen Ausführungen können in drei Thesen gebündelt werden:

1. Wer die theologischen Elemente in Smiths Schriften marginalisiert,
dem fehlt ein wesentlicher Teil in seiner Smith-Interpretation. In dieser
negativen These wenden wir uns gegen all diejenigen Positionen, die in den
theologischen Aussagen reine Rhetorik sehen, ein Zugeständnis an ein
Sprachspiel des 18. Jahrhunderts28 oder die entsprechenden Textpassagen

27 Auf diese Gefahr macht Peter Ulrich aufmerksam, vgl. ULRICH, Peter: Integrative
Wirtschaftsethik. Grundlagen einer lebensdienlichen Ökonomie. 3. Auflage. Bern/Stuttgart/Wien:
Haupt 2001, 343.

28 Vgl. z. B. RAPHAEL, David D.: Adam Smith. Frankfurt a.M./New York: Campus Verlag
1991, besonders 48f.



Natürliche Theologie bei Adam Smith 355

in den Bereich der „Ironie" einordnen29. Die These wendet sich ebenso

gegen alle Interpretationen, die geflissentlich auf eine Besprechung der

theologischen Elemente verzichten. Das Aufdecken der theologischen
Elemente kann sozusagen eine „entlarvende" Funktion haben. Entlarvend im
Elinblick auf neuere Ansätze liberaler Wirtschaftstheorie, die durch die
Aufnahme von Smiths Gedankengut eben auch die theologischen Elemente
miterben.

2. Die gefundenen theologischen Elemente in den Texten unseres
schottischen Philosophen lassen sich als „natürliche Theologie" charakterisieren.
Gottes Wille wird in der von ihm geschaffenen Natur ersichtlich, es ist
keine andere Form von „Offenbarung" denkbar. Eine besondere Nähe zu
einer bestimmten Religion oder Konfession ist zumindest beim späten
Smith kaum auszumachen, es geht um eine Theologie, die für alle einsichtig
ist (oder sein will). Nicht das religiöse Bekenntnis ist wichtig, sondern die
Moral, das gute Handeln des Menschen. Die Welt können wir als gut
geschaffene und wohlgeordnete Schöpfung beobachten, die von einem
wohlwollenden Gott erschaffen wurde. Er selber greift aber nicht mehr in
den Weltlauf ein, die Teleologie ist der geschaffenen Natur inhärent.

3. Der Theologie kommt in Smiths Werk der Status von Grundannahmen

zu. Diese Grundannahmen beziehen sich nicht nur auf einen Teil
seines Werks, etwa auf die „Theory of Moral Sentiments" oder auf einzelne
Aussagen. Sie liegen vielmehr dem gesamten Entwurf zugrunde, sie

betreffen die Welt und den Menschen in allen Dimensionen. Die natürliche
Theologie ist ein verbindendes Element zwischen Smiths Ethik, Ökonomie
und Jurisprudenz. Nochmals in Smiths Worten: „[...] jeder Teil der Natur
erweist, wenn man ihn aufmerksam betrachtet, in gleicher Weise die
Vorsehung und die Fürsorge ihres Schöpfers [..,]."30

Abstract
In the writings of the celebrated moral philosopher and economist Adam
Smith, many theologically suggestive statements may be found. How is the
talk about one God, divine providence, or the divine creation and guidance
of the world in Smith's work to be systematically arranged? A text-critical
analysis shows that Smith used the term nature a great deal and that it is a

theologically significant term. On the whole we have found that these

theological connections enjoy the status of basic truths in Smith's work, and
that they should always be taken into account when one tries to interpret or
to update the thought of the Scottish universal scholar.

29 In einer jüngeren Publikation beispielsweise ROTHSCHILD, Emma: Economic
sentiments. Adam Smith, Condorcet, and the Enlightenment. Cambridge: Harvard University Press

2002, besonders 117-156.
30 TMS III.3.2 (161).


	Natürliche Theologie in der Moralphilosophie und der politischen Ökonomie bei Adam Smith

