
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Religion und öffentliche Vernunft : zur Bedeutung des christlichen
Glaubens bei Jürgen Habermas

Autor: Irlenborn, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernd Irlenborn

Religion und öffentliche Vernunft:
Zur Bedeutung des christlichen Glaubens bei

Jürgen Habermas

In der Auseinandersetzung zwischen der Religionsphilosophie und der
politischen Theorie findet sich in der aktuellen Debatte immer wieder die
These, religiöse Überzeugungen hätten einen rein privaten Status und seien

aus dem Prozess politischer Deliberation zu verbannen. Befürworter einer
solchen Privatisierung argumentieren wie folgt: Gerade wenn es um
politisch relevante Themen oder Entscheidungen gehe, sei ein Rekurs auf
religiöse Überzeugungen oder Autoritäten in einer pluralistischen Gesellschaft

nicht angemessen, da er nicht die hypothetische Zustimmung aller
Bürger finden könne. Hermeneutisch bleibe ein solcher Rückbezug für
nicht-religiöse Menschen unverständlich und unzugänglich, politisch würden

gleiche Bürger ungleich behandelt, wenn die staatliche Machtausübung
aus partikularen Gründen religiöser oder weltanschaulicher Natur beruhte.
Deshalb hätten religiöse Argumente in der politischen Debatte des säkular
verfassten Staates keinen Platz. In diesem Sinne hat etwa Richard Rorty
vom religiösen Glauben als „conversation-stopper" gesprochen:1 Ein
erfolgreicher Weg für einen solchen Gesprächsabbruch ist für Rorty etwa die
These, Homosexualität sei eine Sünde, weil sie in Lev 18,22 als „Gräuel"
bezeichnet werde. Das Gespräch wird Rorty zufolge dadurch abgebrochen,
weil es nicht mehr um das öffentliche politische Wohl, sondern nur um
eine rein private Einstellung geht, die hier jedoch gar nicht hingehört.

Die normative Rede von einer Privatisierung des Religiösen ist in den
letzten Jahren aus empirischer Perspektive hinterfragt worden. Zunächst
hat sich nicht erst seit dem 11. September 2001 schmerzlich gezeigt, welche
öffentliche Wirkung und politische Bedeutung manche dieser als privat
angesetzten religiösen Überzeugungen haben können. Auch aus soziologischer

Sicht ist die Entpolitisierung des Religiösen kein zwangsläufiges
Kennzeichen der Moderne; in diesem Sinne spricht etwa der angesehene
Religionssoziologe José Casanova von einer „Entprivatisierung" im Sinne
eines Heraustretens der Religion aus dem Privatbereich seit Anfang der
neunziger Jahre.2 Auch vom christlichen Selbstverständnis her wider-

1 RORTY, Richard: Philosophy and Social Hope. London: Penguin Books 1999, 171. Vgl.
dazu TRIGG, Roger: Religion in Public Life. Must Faith be Privatized? Oxford: Oxford
University Press 2007, 196f.

2 CASANOVA, José: Chancen und Gefahren öffentlicher Religion. In: KALLSCHEUER, Otto
(Hg.): Das Europa der Religionen. Ein Kontinent zwischen Säkularisierung und Funda-



Religion und öffentliche Vernunft 335

sprechen alle Versuche der Privatisierung des Glaubens entschieden dem
Offentlichkeitscharakter der Botschaft Jesu, die die Kirche methodisch
adäquat und intellektuell reflektiert verkünden muss.

Die Zeitbezogenheit dieser Verkündigung schließt eine Pluralismus-
fähigkeit nicht aus: Im Wissen um die Vielfalt der Weltdeutungen im
säkularen Staat3 kann sich das Christentum in seinem öffentlichen Engagement

nicht der Tatsache verschließen, dass immer weniger Menschen die
Grundlagen des Glaubens kennen, verstehen oder annehmen wollen.
Zudem nährt die Tatsache der Pluralität der Religionen in den westlichen
Gesellschaften die alten religionskritischen Forderungen nach einer
generellen Relativierung religiöser Wahrheitsansprüche und nach einer
radikalen Trennung von religiösem Glauben und säkularer Vernunft. Das
verbindende Element in der pluralistischen Gesellschaft ist offenkundig
nicht der religiöse Glaube, sondern die allgemeine Vernunft.4 Insofern ist
Rorty durchaus im Recht, wenn er im Kontext politischer Diskurse eine
schlichte Berufung auf Bibelstellen oder religiöse Autoritäten kritisiert.
Daraus folgt allerdings nicht, wie er gleichzeitig unterstellt, die Notwendigkeit

der Privatisierung religiöser Uberzeugungen. Gerade aufgrund des

engen Bezugs von Glaube und Vernunft innerhalb der katholischen Tradition

kann und muss die Kirche, wenn sie im öffentlich-politischen Raum
des säkularen Staates für die christliche Botschaft eintritt,
Vernunftargumente verwenden, die einerseits diese Botschaft nicht verzerren und
andererseits allgemeinverständlich und konsensfähig sind.

Ich möchte in diesem Beitrag die aktuellen Überlegungen von Jürgen
Habermas zum Thema „Glauben und Wissen" in die Debatte um die öffentliche

Rolle religiöser Überzeugungen einbeziehen. Im ersten Abschnitt stelle
ich eine Übersicht über drei verschiedene Positionen in dieser Debatte vor.
Davon ausgehend werde ich im zweiten Abschnitt auf die Überlegungen
von Jürgen Habermas zum Verhältnis von religiösem Glauben und
säkularer Vernunft eingehen. Im dritten Abschnitt möchte ich kurz Stellung
nehmen zu der vorgestellten Debatte und zu Habermas' Konzept. Das
Themenfeld der Religion schränke ich ein auf das Christentum.

mentalismus. Frankfurt a.M.: Fischer 1996, 181-210, 191. Vgl. auch die differenzierte Position

zum Thema „Säkularisierung" von TAYLOR, Charles: A Secular Age. Cambridge, Mass.,
u.a.: Belknap Press of Harvard Univ. Press 2007, 423-437, vor allem 437.

3 Mit dem Ausdruck „säkularer Staat" beziehe ich mich auf die weltanschauliche
Neutralität des Verfassungsstaates. Diese Neutralität ergibt sich aus der Garantie der
individuellen Glaubens-, Gewissens- und Bekenntnisfreiheit in Art. 4 und aus dem Verbot der
Staatskirche in Art. 140 des Grundgesetzes in Rückbezug auf Art. 137 Abs. 1 der Weimarer
Reichsverfassung. Der Ausdruck „säkularer Staat" ist nicht wertend gemeint; vgl. dazu
kritisch: SPAEMANN, Robert: Postsäkulare Gesellschaft. In: SCHWEIDLER, Walter (Hg.):
Postsäkulare Gesellschaft. Perspektiven interdisziplinärer Forschung. Freiburg/München: Alber
2007, 65-75.

4 Vgl. SCHMIDT, Thomas M.: Vernünftiger Pluralismus - gerechtfertigte Überzeugungen.
Religiöser Glaube in einer pluralistischen Gesellschaft. In: DERS. / LUTZ-BACHMANN, Matthias
(Hgg.): Religion und Kulturkritik. Darmstadt: WBG 2006, 35—51, 37.



336 Bernd Irlenborn

I. Standortbestimmung

Um die Rolle und Reichweite religiöser Argumente im säkularen Staat hat
sich in den Vereinigten Staaten seit etwa zwanzig Jahren eine lebendige
Debatte unter Religionsphilosophen, Theologen, Rechtstheoretikern und
Moralphilosophen entwickelt. Sehr vereinfacht kann man drei Grundpositionen

unterscheiden:5
(a) Religiöse Überzeugungen müssen grundsätzlich aus öffentlich-politisch
en Diskursen in die Privatsphäre verbannt werden. Diese radikale

Position wird jedoch nur von einer Minderheit von Autoren, wie etwa
Richard Rorty, getragen.

(b) Religiöse Überzeugungen können ohne Einschränkungen in politischen
Diskursen vorkommen. Vertreter dieser Position wie etwa der Religionsphilosoph

Nicholas Wolterstorff oder der methodistische Theologe Stanley Hauerwas

argumentieren, der säkulare Staat unter der Maßgabe der Religionsfreiheit
könne seinen Bürgern keine Pflichten auferlegen, die mit ihren
Glaubensüberzeugungen nicht vereinbar sind. Die Forderung, in der politischen
Debatte allein säkulare Gründe zuzulassen, wird als unzumutbare Einschränkung

für religiöse Bürger gesehen.6
(c) Religiöse Überzeugungen können in politischen Diskursen vorkommen,

wenn sie sich einschränken auf solche Behauptungen, die
glaubensunabhängig, also mit der Vernunft zu verstehen sind. Bedeutsame Vertreter
dieser inklusiven Auffassung sind - mit internen Unterschieden - der späte
John Rawls, Robert Audi und Jürgen Habermas. Rawls stellt in seinem

Konzept des politischen Liberalismus heraus, dass der moderne säkulare
Staat durch eine Vielzahl umfassender Lehren gekennzeichnet ist, die

vernünftig sind und sich doch einander ausschließen - wozu er auch das

Christentum zählt. Seine Überlegungen gehen aus von der Lrage, wie es

angesichts dieser Pluralität möglich ist, dass sowohl säkulare als auch

religiöse Bürger die politische Ordnung nicht nur als notwendiges Übel

tolerieren, sondern sie in einem übergreifenden Konsens bejahen, selbst

dann, wenn die eigene Lehre darin nicht erfolgreich ist oder eingeschränkt

5 Vgl. dazu IRLENBORN, Bernd: Christlicher Glaube im säkularen Staat. Zur öffentlichen
Relevanz von Glaubensüberzeugungen. In: ThGl 97 (2007) 401-410. Vgl. zu einer
differenzierteren Unterscheidung: GROTEFELD, Stefan: Religiöse Überzeugungen im liberalen Staat.
Protestantische Ethik und die Anforderungen öffentlicher Vernunft. Stuttgart: Kohlhammer
2006, vor allem 18-74.

6 Vgl. WOLTERSTORFF, Nicholas: Audi on Religion, Politics, and Liberal Democracy. In:
Ders. / Audi, Robert: Religion in the Public Square. The Place of Religious Convictions in
Political Debate. Lanham, Md., u.a.: Rowman Sc Littlefield 1997, 145-165, 146f. Allerdings
gibt auch Wolterstorff zu: „Of course, if the religious person wants to persuade the non-
religious person, or the person of another religion, of his position, he will have to do more
than offer his own idiosyncratic religious reasons. But that is a requirement of strategy, not a

requirement embodied in the ethic of the citizen in a liberal democracy" (ebd., 164).



Religion und öffentliche Vernunft 337

wird;7 beispielsweise dann, wenn die Rechtsprechung dem christlichen
Einsatz zum Schutz des ungeborenen Lebens zuwiderläuft. Einschränkende
Normen erscheinen nur dann legitim, wenn sie grundsätzlich von allen
davon Betroffenen akzeptiert werden können. Trotzdem ist es Rawls
zufolge möglich, religiöse Uberzeugungen in die politische Diskussion
einzubringen, allerdings mit einem wichtigen Vorbehalt: Es müssen
adäquate politische - und eben nicht religiöse - Gründe vorgebracht werden,
die den religiösen Beitrag stützen.8 Dieser vieldiskutierte und -kritisierte
Vorbehalt findet sich in schärfer reflektierter Form auch bei Robert Audi.
Audi hat ein Prinzip säkularer Rechtfertigung („principle of secular
rationale") vorgestellt, demgemäß eine Politik, die die Freiheit der Bürger
berührt, von diesen nur dann unterstützt werden kann, wenn für diese
Politik angemessene säkulare Gründe vorgebracht werden.9

II. Glaube und Vernunft bei Habermas

Auch Jürgen Habermas vertritt in seinen Überlegungen zur Bedeutung von
religiösen Überzeugungen im säkularen Staat eine inklusive Position. In
Bezug auf die gerade skizzierte Debatte stellt sein Konzept eine vermittelnde
Position dar zwischen den Auffassungen von Rawls und Audi auf der einen
und Wolterstorff auf der anderen Seite. Zum einen stellt er unmissver-
ständlich die Forderung heraus, dass in der politischen Debatte auf
institutioneller Ebene allein säkulare Gründe zählen.10 Um dies einzusehen,
genügt für ihn die epistemische Fähigkeit, die eigene Glaubensüberzeugung
auch reflexiv von außen betrachten und mit säkularen Auffassungen
verknüpfen zu können.11 Zum anderen wehrt sich Habermas gegen eine
Marginalisierung der Religion, bei deren Verteidigung er im Übrigen stets -
wie seine Beispiele zeigen - den christlichen Glauben vor Augen hat. Die
Forderung, religiösen Bürgern in politischen Debatten unterhalb der
institutionellen Ebene eine säkulare Rechtfertigung abzuverlangen, stellt für
Habermas eine Überforderung dar. Hier akzeptiert er die Kritik von

7 Vgl. RAWLS, John: Politischer Liberalismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 14;
DERS.: Nochmals: Die Idee der öffentlichen Vernunft. In: DERS.: Das Recht der Völker. Berlin/
New York: de Gruyter 2002, 165-262, hier 185f.

8 Vgl. RAWLS: Nochmals, 189, 206f.
9 AUDI, Robert: Religious Commitment and Secular Reason. Cambridge: Cambridge Univ.

Press 2000, 86. Das religiöse Plädoyer für ein verbindliches Gebet in öffentlichen Schulen
erfordert für Audi beispielsweise allein säkulare Gründe, wie etwa dessen pädagogischen oder
psychologischen Nutzen für die Jugendlichen (ebd., 87).

10 Vgl. HABERMAS, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005, 136; DERS.: Ein Bewußtsein von dem, was fehlt. In: REDER,
Michael / Schmidt, Josef (Hgg.): Ein Bewußtsein von dem, was fehlt. Eine Diskussion mit
Jürgen Habermas. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2008, 26-36, hier 33.

11 Vgl. HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 136.



338 Bernd Irlenborn

Wolterstorff, der zufolge die integrale Bedeutung des Religiösen für
gläubige Menschen keine Aufspaltung in unterschiedliche Rollen duldet.12

Im Gegensatz zur Debatte in den Vereinigten Staaten spricht Habermas
in seinen Überlegungen zur Rolle von religiösen Einstellungen im säkularen
Staat nicht von „Einschränkung" („restraint") religiöser Überzeugungen,
sondern benutzt den im deutschsprachigen Kontext eher verwendeten und
meines Erachtens auch sachlich angemesseneren Begriff „Übersetzung".13
Das heißt: Religiöse Anschauungen im Kontext politischer Meinungsbildung

müssen nicht eingeschränkt, wohl aber übersetzt werden, damit ihr
„profaner Sinn" für die säkulare Seite gerettet werden kann.14 Dabei führt
Habermas seit seinem Vortrag Glauben und Wissen von 2001 immer wieder
die prima facie erstaunliche These ins Feld, im säkularen Staat hätten sich
nicht nur religiöse, sondern auch nicht-religiöse Bürger an der Übersetzung
von Glaubensüberzeugungen zu beteiligen. Die „kooperative Übersetzung"
soll die Folgelasten der Übersetzungsforderung für die religiöse Seite
mildern und nicht-religiöse Bürger auf die „semantischen Potentiale" des

christlichen Glaubens aufmerksam machen.15
Diese These markiert sicher eine Provokation für zahlreiche Vertreter

und Vertreterinnen der Philosophie, für die der religiöse Glaube - gerade
angesichts aktueller fundamentalistischer Ausprägungen - eine vormoderne
Einstellung verkörpert, die durch die Aufklärung und spätestens durch
wissenschaftliche Einsicht obsolet geworden sei. Wie erklären sich
demgegenüber die aus christlicher Sicht konstruktive Verhältnisbestimmung von
Glaube und Vernunft und die These einer „kooperativen Übersetzung" bei
Habermas? Wenn ich recht sehe, kann man zwei entscheidende Gründe für
die affirmative Bedeutung der Religion im Allgemeinen und des christlichen
Glaubens im Besonderen bei Habermas festhalten:

1. Die Bedeutung der Religion angesichts gesellschaftlicher Pathologien:
Interessant ist, dass sich Habermas gegen eine Interpretation wehrt, die in
seinen jüngeren Texten eine neue, affirmative Einschätzung seiner
Einschätzung der Religion zu finden meint. Dagegen betont er sein stärkeres
Interesse an religiösen Traditionen aufgrund seiner zunehmend
skeptischeren Einschätzung der Moderne.16 Ausgangspunkt ist dabei Habermas'

12 Vgl. HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 133f.
13 Im Hintergrund dieser Begriffsverwendung steht die These: „Eine Säkularisierung, die

nicht vernichtet, vollzieht sich im Modus der Ubersetzung" (HABERMAS, Jürgen: Glauben und
Wissen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001, 29). Vgl. zu diesem Begriff bei Habermas: STRIET,

Magnus: Grenzen der Übersetzbarkeit. Theologische Annäherungen an Jürgen Habermas. In:
LANGTHALER, Rudolf / NAGL-DOCEKAL, Herta (Hgg.): Glauben und Wissen. Ein Symposium
mit Jürgen Habermas. Wien: Oldenbourg-Verl. 2007, 259-282.

14 HABERMAS, Jürgen: Zeit der Übergänge Kleine politische Schriften 9). Frankfurt/M.:
Suhrkamp 2001, 192; DERS.: Zwischen Naturalismus und Religion, 13.

15 Vgl. HABERMAS: Glauben und Wissen, 20f.; DERS.: Zwischen Naturalismus und Religion,
12f.

16 HABERMAS, Jürgen: Replik auf Einwände, Reaktion aufAnregungen. In: LANGTHALER /
NAGL-DOCEKAL: Glauben und Wissen, 366-414, 393.



Religion und öffentliche Vernunft 339

Sorge, die Entwicklung der Moderne könnte in einen Irrweg münden.
Dabei benutzt Habermas die Metapher des ,Entgleisens': Er spricht von
einer „entgleisenden Modernisierung"17 und auch von einer ^entgleisenden'

Säkularisierung" der Gesellschaft.18 Mit diesen Formeln wird -
verkürzt gesagt - auf die Gefahr einer Erosion der staatsbürgerlichen
Solidarität angespielt: Die Bürger könnten sich in nur noch selbstinteressiert

handelnde Monaden verwandeln, die „nur noch ihre subjektiven
Rechte wie Waffen gegeneinander richten."19 Gerade das von Habermas
befürwortete deliberative Demokratieverständnis ist angewiesen auf eine
starke Partizipation der Bürger am politischen Prozess. Indizien für einen
Schwund dieser politischen Tugenden sieht Habermas in den Folgen einer
kaum noch bezähmbaren Eigendynamik der Weltwirtschaft, die sukzessiv

zur beschriebenen Entpolitisierung und Privatisierung der Bürger führen
könnte - offenkundig gegenläufige Tendenzen zur Verwirklichung einer
deliberativen Demokratie. Der säkulare Staat kann Habermas zufolge
angesichts dieser Gefahren nicht auf die Solidarität von Bürgern und
zivilgesellschaftliches Engagement verzichten. Von daher muss der Verfassungsstaat

seiner Ansicht nach mit allen Quellen, die für die Ausbildung eines

vorpolitischen Ethos verantwortlich sind, sorgsam und schonend umgehen.
Die religiöse Tradition stellt für Habermas eine derartige Quelle dar. Sie

ist jedoch nicht die einzige oder allein entscheidende Ressource, wie er sich

gegen eine vorschnelle Interpretation des Böckenförde-Theorems
verwahrt.20 Trotzdem kommt der religiösen Tradition aufgrund ihrer Sinn-
und Deutungspotenziale für Habermas eine besondere, ausgezeichnete
Rolle zu. Seine Beispiele für solche Potenziale entstammen alle der christlichen

Tradition: der Begriff der Sünde und sein Bedeutungsverlust im
Begriff der Schuld,21 das Verständnis der Gottesebenbildlichkeit und die
„rettende Ubersetzung" in dem Begriff der Würde des Menschen,22 die Idee
des Reiches Gottes und die Ubersetzung zu unbedingter gesellschaftlicher
Solidarität.23 Eine nachmetaphysische Philosophie kann nicht mehr wie die
Religion ein Weltbild vorgeben, das das Ganze des Lebens sinnhaft

17 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 106, 111, 218, 247.
18 HABERMAS: Glauben und Wissen, 12.
19 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 112.
20 Vgl. IRLENBORN, Bernd: Entgleisende Modernisierung und christlicher Glaube. Habermas'

Interpretation des Böckenförde-Theorems. In: ThGl 97 (2007) 12-27; BÖHR, Christoph:
Ein Bewusstsein von dem, ivas trägt. Das postmetaphysische Argument und die metaphysische
Reflexion. Zur Antwort von Jürgen Habermas auf die Regensburger Rede. In: SCHWEIDLER:
Postsäkulare Gesellschaft, 94-114; HORSTER, Detlef: Jürgen Habermas und der Papst. Glauben

und Vernunft, Gerechtigkeit und Nächstenliebe im säkularen Staat. Bielefeld: Transcript
2006, 43-46. Gleichermaßen wendet sich Habermas auch gegen die Unterstellung, in seinen
Überlegungen werde die Religion funktionalisiert zu einem die Gesellschaft stabilisierenden
Element: HABERMAS: Replik auf Einwände, 370f., 408f.

21 HABERMAS: Glauben und Wissen, 24; DERS.: Replik auf Einwände, 389; DERS.: Zeit
der Übergänge, 190.

22 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 115f.,
23 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 250.



340 Bernd Irlenborn

strukturiert und dadurch Antworten für gegenwärtige gesellschaftliche und
existenzielle Pathologien bereithält. Jedoch sind diese Antworten für
Habermas aufgrund ihres Offenbarungscharakters und des „opaken Kerns
der religiösen Erfahrung"24 verschlüsselt und für die säkulare Vernunft
nicht einfach zugänglich. Deshalb müssen diese Bedeutungspotenziale übersetzt

werden, und zwar, wie Habermas betont, von „allennicht nur von
religiösen Bürgern.25 Das hat für ihn nicht nur etwas mit Respekt, Toleranz
oder politischer Korrektheit zu tun. Der Staat darf und sollte eine solche
Ubersetzung nicht allein religiösen Bürgern überlassen, zum einen, weil es

moralisch unfair und epistemisch asymmetrisch wäre, ihnen allein diese
Übersetzungsforderung anzusinnen, zum anderen, weil alle Bürger von den

Folgen einer „entgleisenden Modernisierung" betroffen sind. An dieser
Stelle kommt auch der zweite Grund zum Tragen:

2. Die Zugehörigkeit der Religionen zur Geschichte der Vernunft-. Auch
wenn sich der geschichtliche „Riß zwischen Weltwissen und Offenbarungswissen"

nicht mehr kitten lässt,26 kann sich das nachmetaphysische Denken
Habermas zufolge nicht selbst verstehen, wenn es nicht die religiöse
Tradition in die eigene Genealogie einbezieht.27 Die Ursprünge der
jüdischchristlichen Religion wurzeln Habermas zufolge in derselben antiken
Periode, der auch die Philosophie entstammt. Beide haben einen kognitiven
Schub vom Mythos zum Logos vollzogen, beide sind geprägt durch eine

Hellenisierung und eine dadurch entstehende, über Kant und Hegel
hinausreichende wechselseitige Motiv- und Begriffsaneignung, beide haben
Mentalitäten hervorgebracht, die von Reflexion und kritischem Selbstbe-
wusstsein geprägt sind. Vor diesem gemeinsamen Hintergrund von Glauben
und Wissen betont Habermas, dass in einer heutigen „postsäkularen
Gesellschaft" ein einseitiges, rein säkularistisches und naturalistisches Weltbild
überwunden sein sollte.28 Das heißt einerseits: Die nachmetaphysische
Vernunft erkennt angesichts dieser Genealogie ihre eigene Grenze und
überwindet damit ein rein säkularisiertes Selbstverständnis. Habermas bezeichnet

diese Denkfigur an verschiedenen Stellen als „Konversion der Vernunft
durch Vernunft".29 Andererseits kann die Anerkennung der eigenen Genealogie

die säkulare Vernunft bewahren vor einem postmodernen Defätismus,
der vor den skizzierten Pathologien der Moderne kapitulieren muss.

24 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 150.
25 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 12f., 115f., 144-150.
26 HABERMAS: Ein Bewußtsein von dem, was fehlt, 28.
27 Vgl. HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 12f., 148f; Ders.: Replik auf

Einwände, 369f., 394; DERS.: Ein Bewußtsein von dem, was fehlt, 28f.
28 Vgl. HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 116, 145f.
29 HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 114, 244f.



Religion und öffentliche Vernunft 341

III. Resümee

Ich möchte zunächst kurz auf die Debatte um die öffentliche Rolle des

christlichen Glaubens im säkularen Staat eingehen und danach zu Habermas'

Überlegungen Stellung nehmen.
1. Die Forderung einer säkularen Rechtfertigung christlicher Prinzipien

erscheint weithin unproblematisch. Dies resultiert aus der langen Tradition
naturrechtlicher Argumentation und des engen Verhältnisses von Glaube
und Vernunft, die sich nach katholischem Verständnis aufgrund ihrer
göttlichen Einrichtung und unter der Voraussetzung ihrer richtigen
Ausprägung nicht widersprechen können. Es gibt unter diesen Prämissen keine
doppelte Wahrheit. Zu diskutieren ist aus katholischer Sicht also nicht die
Wahrheitsfähigkeit, sondern die Reichweite der Vernunft im Vergleich zu
der des Glaubens. Dies sagt etwas aus über die Möglichkeit der Übersetzung
christlicher Überzeugungen in eine säkulare Sprache. Offenkundig wird
etwa ein christlicher Ethiker in öffentlichen Debatten, konkret beispielsweise

als Mitglied einer Ethikkommission mit rechtsberatender Funktion,
seine von Glaubensüberzeugungen getragene Position im Kontext säkularer
Auffassungen allein mit Vernunftargumenten und nicht durch den Verweis
auf Bibelstellen oder religiöse Autoritäten rechtfertigen. Der mögliche
Verlust an theologischer Schärfe wird aufgewogen durch den strategischen
Gewinn der Anschlussfähigkeit der christlichen Position. Die Forderung der
säkularen Reformulierung religiöser Überzeugungen ist aber nicht allein aus
strategischen, politischen und moralischen Gründen von Bedeutung. Sie
stellt sich auch und vor allem aus dem erkenntnistheoretischen Referenzrahmen

der christlichen Theologie. Die christliche Theologie bedenkt das
Ganze der Wirklichkeit im Hinblick auf die Selbstoffenbarung Gottes in
Jesus Christus. Der theologischen Reflexion geht es (etwa im Anschluss an
1 Petr 3,15) stets auch um eine Verständigungsabsicht mit einem
nichtchristlichen Adressaten. Damit dieser mit Hilfe seiner Vernunft - und
eine andere Beurteilungsinstanz hat er nicht - über die konkurrierenden
Wahrheitsansprüche selbst entscheiden kann, muss die öffentliche
Rechtfertigung des Glaubens mit Vernunftargumenten vortragen werden.30 Das
Forum dieser Rechtfertigung ist also, traditionell ausgedrückt, die vom
Glauben „unerleuchtete" Vernunft. Das theologisch reflektierte öffentliche

Engagement hat dabei kontextempfindlich zu sein im Hinblick auf
das, was in säkularen Diskursen überhaupt als denkmöglich oder konsensfähig

verstanden werden kann. Insofern ist eine Übersetzung von
Glaubensüberzeugungen in eine säkulare Sprache unmittelbar aus dem
Offentlichkeitsanspruch der christlichen Botschaft ableitbar. Das heißt:
Sie ist nicht nur möglich, sondern im öffentlichen Diskurs auch not-

30 Vgl. dazu HONNEFELDER, Ludger: Weisheit durch den Weg der Wissenschaft. Theologie
und Philosophie bei Augustinus und Thomas von Aquin. In: OELMÜLLER, Willi (Hg.):
Philosophie und Weisheit. Paderborn u.a.: Schöningh 1989, 65—77, hier 65.



342 Bernd Irlenborn

wendig. Sicherlich gibt es dabei unterschiedliche Verbindlichkeitsstufen für
die Behauptung christlicher Positionen in der Öffentlichkeit: Man muss
unterscheiden zwischen erstens bloßen öffentlichen Bekundungen ohne
Rückbezug auf eine bestimmte Kontroverse, zweitens politikrelevanten
Diskussionen in Teilöffentlichkeiten und drittens politischen Auseinandersetzungen

im Kontext von Legislative, Exekutive und Judikative.
Offensichtlich gilt für die letzte Stufe eine weitaus höhere Verbindlichkeit im
Hinblick auf eine uneingeschränkt säkulare Rechtfertigung als im ersten
Fall.31

2. Habermas' Position in dieser Debatte ist in vielen Hinsichten
bemerkenswert. Zunächst muss man sich klar machen, dass die Offenheit seines
Ansatzes für semantische Ressourcen des christlichen Glaubens im Kontext

gegenwärtiger deutschsprachiger Philosophie sicherlich eher die
Ausnahme als die Regel darstellt. Ich nenne vier entscheidende Gesichtspunkte

seiner Position, die eine hohe Anschlussfähigkeit für eine christliche

Selbstvergewisserung im Szenario der säkularen und pluralistischen
Gesellschaft bieten können:

(a) Die erkenntniskritische Konzeption einer sich als fallibel, wohl aber
nicht als defätistisch verstehenden, dialogischen Vernunft.

(b) Die religionsphilosophische Aufforderung zur Lernbereitschaft der Phi¬

losophie gegenüber religiösen Überlieferungen.
(c) Das hermeneutische Plädoyer für eine nicht nur einseitige, sondern ko¬

operative Übersetzung semantischer Potenziale religiöser Überzeugungen
in eine säkulare Sprache.

(d) Die rechtsphilosophische Verhältnisbestimmung zwischen säkularem
Staat und Religion als Partnerschaft zweier getrennter, jedoch komplementär

aufeinander angewiesener Bereiche.

Natürlich bleiben zahlreiche offene Fragen an sein Konzept, hier vor
allem im Hinblick auf die Bedeutung, den Umfang und die Grenzen des

Begriffs „Übersetzung". Zu klären wäre nicht nur das Standardproblem
jeder Übersetzung, ob und wie eine Äquivalenz zwischen Ausgangs- und
Zielsprache möglich ist. Denn es erscheint unklar, ob vor dem
gegenwärtigen Hintergrund des radikalen Schwunds bezüglich des Verstehens
der christlichen Weltdeutung eine solche Übersetzung von der säkularen
Seite aus nicht schon Züge einer - im Sinne Quines - radikalen
Übersetzung annimmt,32 also einer Übersetzung, bei der zwar nicht die Wörter
und die Syntax, wohl aber die Semantik der Ausgangssprache weithin
unbekannt geworden ist („Gott hat mich berufen"). Hat nicht der sich
verbreiternde Graben zwischen Weltwissen und Offenbarungsweisheit
auch zur Folge, dass der durch Übersetzung zu rettende profane Sinn der

31 Vgl. die unterschiedlichen Ansätze in der angelsächsischen Debatte in: GROTEFELD:

Religiöse Überzeugungen im liberalen Staat, 64-68.
32 Vgl. QUINE, Willard van Orman: Wort und Gegenstand. Stuttgart: Reclam 1980, 63.



Religion und öffentliche Vernunft 343

christlichen Rede deren Bedeutungspotenziale nicht mehr angemessen
artikulieren kann?

Weiterhin wäre die Tragfähigkeit von Habermas' Begründung für die
Forderung einer kooperativen Ubersetzung zu prüfen. Wie er betont,
ergeben sich aus der wechselseitigen Achtung zwischen religiösen und
nicht-religiösen Bürgern auch für letztere „epistemische Pflichten" im
Hinblick auf eine Beteiligung an der Ubersetzung religiöser Rede.33 Wenn
es dabei zu Recht um mehr als bloße formale Toleranz oder politische
Korrektheit gehen soll, dann müssen, wie Habermas einräumt, Gründe
zählen. Aber ob für Szientisten oder Naturalisten tatsächlich als Gründe
zählen, dass die Gefahr einer sozialen Erosion und die gemeinsame
abendländische Vernunftgeschichte auch ihre Beteiligung an einer
kooperativen Ubersetzung erfordern, ist mehr als zweifelhaft. Denn diese beiden
Gründe revidieren nicht das hartnäckige szientistische Vorurteil,
Religionen seien von der wissenschaftlichen Erkenntnis überholte, irrationale
Glaubensmuster. Habermas benennt insgesamt eher gesellschaftspolitische
Motive und Erwartungen als religionsphilosophische Gründe, warum ein
solcher Dialog und eine kooperative Hebung religiöser Lebensschätze
erforderlich seien. Insofern muss Habermas bei seinem Plädoyer gegen
eine Marginalisierung religiöser Uberzeugungen letztlich voraussetzen,
dass säkulare Bürger im Hinblick auf die von ihnen geforderte dialogische
Einstellung immer schon über den Irrationalitätsverdacht religiöser
Uberzeugungen erhaben sind. Gerade diese Erwartung ist aber in der heutigen
Gesellschaft keineswegs trivial.

Dies gilt auch in philosophischer Hinsicht. Bezieht man Habermas'
Überlegungen einmal exemplarisch auf religionskritische Positionen in der
deutschsprachigen Debatte, wird erkennbar: Einen religionskritischen
politischen Philosophen wie etwa Wolfgang Kersting wird er mit seinem
Hinweis auf die Gefahr einer entgleisenden Moderne nicht überzeugen,
weil dieser weit weniger anspruchsvolle Voraussetzungen an ein
Gemeinschaftsethos macht als Habermas.34 Einen religionskritischen
Vernunfttheoretiker wie Herbert Schnädelbach wird er mit seinem Hinweis auf die
gemeinsame Herkunft von Glauben und Wissen nicht überzeugen, weil
dieser Pathologien allein auf Seiten der Religion verortet und eine Selbstkritik

der Vernunft als deren eigene Aufgabe ansieht, für die sie keinen
Anstoß der Religion benötigt.35 Einen religionskritischen Soziobiologen
wie etwa Eckart Voland wird er mit seinem Hinweis auf die Grenzen des
naturalistischen Weltbildes nicht überzeugen, weil dieser Religionen nur

33 Vgl. HABERMAS: Zwischen Naturalismus und Religion, 11.
34 Vgl. KERSTING, Wolfgang: Gerechtigkeit und öffentliche Vernunft. Über John Rawls'

politischen Liberalismus. Paderborn: Mentis 2006, 16, 58f.
35 Vgl. SCHNÄDELBACH, Herbert: Habermas in der Höhle des Löwen. In: Information

Philosophie 2 (2004) 129-131; DERS.: Der Fluch des Christentums. In: LEICHT, Robert
(Hg.): Geburtsfehlerl Vom Fluch und Segen des Christentums. Berlin: Wichern-Verl. 2001,
13-34.



344 Bernd Irlenborn

als evolutionäre Überlebensprodukte und nicht als mit berechtigtem
Geltungsanspruch versehene Sinnresiduen ernst nimmt.36

Daran wird sichtbar: Ohne eigenständige religionsphilosophische
Argumente und Gründe, die für die Rationalität oder gegen die Irrationalität
des christlichen Theismus sprechen, hat die Auseinandersetzung mit
Religionskritikern und damit auch die Forderung nach einem kooperativen
Verhältnis von säkularen und religiösen Bürgern keine wirklich tragfähige
Grundlage und bleibt etwa auf den bloßen Appell auf den gemeinsamen
Ursprung von Glauben und Wissen in der Achsenzeit im antiken
Griechenland verwiesen. Eine religionsphilosophische Argumentation will
oder kann Habermas nicht leisten aufgrund der methodisch
glaubensneutralen Metaposition seiner Überlegungen und der damit verbundenen
Abstinenz gegen die Verteidigung bestimmter Gründe für oder gegen den
Theismus. Das heißt, auch wenn man die Erwartung einer kooperativen
Übersetzung aus christlicher Sicht zwar als sympathisch empfinden mag,
bleibt die Frage, ob sie begründungslogisch mehr ist als ein schwaches
motivationales Ansinnen.

Diese spezifischen kritischen Bemerkungen sollen nicht in Abrede
stellen, dass Habermas' Konzept gerade aus christlicher Sicht eine höchst
bedeutsame und anregende Diskussionsgrundlage für eine gegenwärtige
Verhältnisbestimmung von Glauben und Wissen im Kontext einer
pluralistischen Gesellschaft darstellt.37 Ohne die Grenzen zwischen Philosophie
und Religion, Vernunft und Glaube zu verwischen, hat Habermas in
gesellschaftspolitischer Hinsicht deutlich gemacht, dass eine nachmetaphysische

Philosophie religiöse Überzeugungen auch aus intrinsischen
Motiven ernst nehmen muss. An diese vernunftkritischen, aber nicht
vernunftskeptischen Einsichten anzuknüpfen und sie kritisch weiterzudenken
ist und bleibt eine genuine Aufgabe des christlich orientierten Denkens im
Spannungsfeld von Glaube und Vernunft.

Abstract
This essay treats the recent considerations of Jürgen Habermas on the
subject of „faith and reason" in the debate about the public role of religious
convictions. After an outline of three positions within this debate, Habermas'

concept of faith and secular reason will be presented. Thereafter, a
critical statement about the implications of this debate for the Catholic
tradition and the concept of Habermas will be made.

36 Vgl. VOLAND, Eckart / SÖLING, Caspar: Die biologische Basis der Religiosität in
Instinkten - Bausteine einer evolutionären Religionswissenschaft. In: LÜKE, Ulrich u.a. (Hgg.):
Darwin und Gott - Das Verhältnis von Evolution und Religion. Darmstadt: WBG 2004, 47-
65.

37 Vgl. zu diesem Thema BORMANN, Franz-Josef / IRLENBORN, Bernd: Religiöse Überzeugungen

und öffentliche Vernunft. Zur Rolle des Christentums in der pluralistischen Gesellschaft.
Freiburg i.Br.: Herder 2008.


	Religion und öffentliche Vernunft : zur Bedeutung des christlichen Glaubens bei Jürgen Habermas

