
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Faut-il craindre le relativisme moral?

Autor: Schroeter, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


François Schroeter

Faut-il craindre le relativisme moral

Le relativisme moral a incontestablement mauvaise presse. Une accusation
de relativisme en matière de moralité équivaut bien souvent à une véritable
condamnation morale. Être un relativiste, dans l'esprit de la majorité bien
pensante, c'est faire preuve de laxisme là où une rigueur irréprochable semble

plutôt requise, c'est être prêt à tolérer tous les abus ou presque dans des

cultures autres que la nôtre. Quiconque adopte une position relativiste se

voit immédiatement accusé, par exemple, de considérer comme moralement
acceptable le statut de soumission radicale que doivent endurer les femmes
dans nombre de cultures non occidentales. Aux yeux d'une grande majorité,
c'est là une position absolument indéfendable.

Dans le discours philosophique également, le relativisme moral ne fait
d'ordinaire pas recette. Dans la tradition analytique anglophone, en
particulier, la position relativiste n'est bien souvent mentionnée que pour être
immédiatement rejetée. Une théorie morale méritant d'être prise au sérieux
devrait à tout prix éviter toutes conséquences relativistes.

Dans un important ouvrage récent,1 David Wong entreprend de corriger
ces préjudices négatifs et de redorer le blason du relativisme moral. Il
convient de noter ici que la démarche de Wong n'est pas tout à fait isolée.
D'autres représentants importants de la philosophie morale, je pense en
particulier à Gilbert Harman,2 ont en effet déjà proposé de très sérieuses
défenses du relativisme. David Wong lui-même avait consacré à ce thème
un ouvrage, il y a une vingtaine d'années.3 Pourtant, le nouveau livre de

Wong apporte un degré de sophistication nouveau à la question du relativisme

moral et offre donc une excellente occasion de reconsidérer les

mérites de cette position morale très controversée.

1. Un relativisme PLURALISTE MODERE

La défense que Wong propose du relativisme moral s'ouvre sur une description

d'un phénomène à ses yeux particulièrement important et révélateur:
le phénomène de l'ambivalence morale. Imaginez une situation où deux
individus appartenant à des cultures différentes se trouvent dans une
impasse argumentative. Pour prendre un exemple particulièrement cher à

1 WONG, David B.: Natural Moralities. A Defense of Pluralistic Relativism. Oxford:
Oxford University Press 2006. Toutes les références dans le texte sont à cet ouvrage.

2 HARMAN, Gilbert: Explaining Value and Other Essays in Moral Philosophy. Oxford:
Clarendon Press 2000.

3 WONG, David B: Moral Relativity. Berkeley: University of California Press 1984.



Faut-il craindre le relativisme moral 325

Wong, imaginez un occidental dont le code moral confère une importance
particulière à l'autonomie individuelle, ainsi qu'aux droits et libertés
personnelles, face à un asiatique dont l'approche morale privilégie l'appartenance

au groupe et le respect de l'autorité familiale. Il sera bien difficile
pour ces deux individus de s'entendre lorsqu'ils se demandent, par exemple,

s'il peut être moralement requis de sacrifier sa carrière professionnelle
pour venir en aide à ses parents. Aucun des arguments que chacun des

protagonistes pourrait avancer ne réussira à convaincre l'autre. Bien plus, à

mesure que chacun s'engage plus avant dans la compréhension de la
perspective de l'autre, il se trouvera déstabilisé dans ses propres convictions
morales. Lorsque l'occidental comprendra suffisamment la manière de voir
de l'asiatique, par exemple, il perdra la certitude que c'est lui qui détient
l'unique réponse correcte face au dilemme moral en question. C'est précisément

cette réaction que Wong qualifie d'ambivalence morale. Nous remarquons

que des personnes raisonnables et bien informées parviennent à des

conclusions morales différentes des nôtres et toute conviction que nous
aurions pu avoir de la supériorité de nos propres conclusions se trouve
ébranlée (5). Il faut noter que Wong lui-même est un Américain issu d'une
famille orientale. On peut donc imaginer que l'expérience d'ambivalence à

laquelle il se réfère ait pour lui une signification toute particulière. Pourtant,

Wong estime que le phénomène d'ambivalence qu'il décrit ne relève

pas exclusivement de l'autobiographie: il s'agit à ses yeux d'un phénomène
répandu auquel nous sommes tous confrontés quand nous entrons en
dialogue avec des représentants de cultures étrangères ou avec des individus
qui se soumettent à des codes moraux suffisamment différents des nôtres.

Wong estime que le relativisme moral est la position éthique qui est le
mieux à même d'expliquer le phénomène de l'ambivalence morale. C'est là

ce que la première partie de son livre (« I. Comment le pluralisme et le
naturalisme donnent lieu à des moralités naturelles», 1-111) s'emploie à

démontrer dans un argument complexe et ambitieux.
Wong commence par souligner les similarités qui unissent par-delà leurs

divergences différents codes moraux. Il serait faux d'imaginer que les codes

moraux appartenant à différentes cultures reposent sur des valeurs morales
radicalement opposées. Manifestement, notre code moral occidental n'est
pas exclusivement attaché au respect de l'autonomie individuelle ; il est
également sensible aux intérêts du groupe. De même il serait erroné de

croire qu'un code moral oriental, comme la morale de Confucius, n'accorde
aucune importance aux libertés personnelles. Quand différents codes

moraux s'opposent, c'est dans leur manière particulière de combiner un
répertoire commun de valeurs. Cette conclusion est, bien entendu,
également valable dans le cas des codes moraux qui s'opposent à l'intérieur
d'une même communauté - comme les morales chrétiennes et libérales dans

nos sociétés occidentales. Ces morales semblent s'opposer radicalement sur
des sujets comme le statut moral de l'avortement. Pourtant, chrétiens
comme libéraux reconnaissent l'importance de la protection de la vie hu-



326 François Schroeter

maine et de la protection de l'autonomie individuelle. Leur désaccord
concerne plutôt la manière de concilier ces deux types de valeurs morales
quand, comme dans le cas de l'avortement, elles entrent en conflit.

L'approche de Wong me semble ici particulièrement pertinente. Quand
occidentaux et orientaux ou chrétiens et libéraux entrent en dialogue la

position de leurs interlocuteurs ne leur apparaît pas totalement
incompréhensible. Chacun peut reconnaître que la position de l'autre se fonde sur
des valeurs morales incluses dans son propre code moral. D'où
l'impression, dans les cas d'ambivalence morale qui intéressent Wong, que
l'autre est une personne parfaitement raisonnable, avec qui l'on partage une
humanité commune. Cette impression se dissiperait s'il n'y avait pas
convergence entre les interlocuteurs au sujet des valeurs morales
fondamentales (imaginez par exemple un dialogue avec un Martien qui n'attacherait

aucune importance ni à l'autonomie personnelle, ni aux intérêts du
groupe). Wong a également raison d'insister sur le fait qu'il existe de multiples

manières de concilier ces valeurs morales fondamentales lorsqu'elles
entrent en conflit. Et c'est précisément notre assomption naïve qu'il
n'existe qu'une manière correcte de combiner ces valeurs qui se trouve
ébranlée lorsque nous tombons sous le coup de l'ambivalence morale.
N'est-ce pas simplement faire preuve de dogmatisme et d'étroitesse d'esprit
que de continuer alors à prétendre que les autres sont dans l'erreur? Ne
faut-il pas plutôt conclure qu'il existe une multitude de codes moraux et
que la vérité est plurielle en matière de moralité?

Wong veut nous convaincre qu'une réponse positive à ces questions
s'impose. Plus précisément, le relativisme pluraliste qu'il défend pour le
domaine moral affirme qu'il existe une pluralité de codes moraux vrais
(xii). De ce fait, la même action peut être moralement bonne dans une
société donnée (régie par un code moral spécifique) et moralement mauvaise

dans une autre société (obéissant à un code moral différent). Selon

Wong, la thèse universaliste selon laquelle il n'existe qu'une seule vraie
moralité doit donc être rejetée. Cela ne signifie pourtant pas que la vérité
morale soit simplement déterminée par le code moral en vigueur dans une
société. Une telle position - que l'on pourrait qualifier de convention-
nalisme radical - rendrait impossible toute critique du code moral en
vigueur dans une société: elle légitimerait donc toutes les distorsions
racistes, sexistes ou autres qui corrompent les codes moraux en vigueur
dans de nombreuses sociétés. Le relativisme pluraliste de Wong n'a pas ces

conséquences fâcheuses. Selon Wong, les codes moraux actuellement en
vigueur dans différentes sociétés sont imparfaits: ils doivent être critiqués
et réformés. Mais cette critique, même poussée à sa limite idéale, ne
conduira pas à un unique code moral valable pour toutes les sociétés. Les
codes moraux occidentaux et orientaux, par exemple, continueront à

diverger même lorsque toutes les ressources de la critique rationnelle
auront été épuisées. La vérité morale est donc bien plurielle, mais elle n'est
pas déterminée par les codes moraux dans leur état actuel, elle est



Faut-il craindre le relativisme moral 327

déterminée par les codes moraux dans leur état idéal après critique
rationnelle.

La position défendue par Wong est ici particulièrement séduisante. Trop
souvent, la philosophie morale s'est contentée d'opposer deux types
d'approches: d'un côté l'universalisme et sa défense d'un unique code moral

correct, et de l'autre le conventionnalisme radical qui identifie simplement

la vérité morale avec le code moral en vigueur dans une société.

Wong a raison de rejeter une telle dichotomie. Entre ces deux extrêmes, il y
a place pour une position relativiste plus sophistiquée et plus modérée, une
position qui, telle celle de Wong, rend possible la critique rationnelle des

codes moraux actuellement en vigueur dans nos sociétés.
Pour consolider son approche, Wong doit bien sûr montrer dans le

détail comment il est possible de critiquer un code moral en vigueur dans

une société sans invoquer l'unique code moral correct auquel se réfèrent les
défenseurs de l'universalisme. Une possibilité aurait été pour lui de fournir
une analyse détaillée de divers codes moraux spécifiques et de montrer
comment chacun de ces codes dispose de ressources critiques internes qui
lui sont propres - comment par exemple les codes occidentaux ou orientaux

peuvent être critiqués parce qu'ils comprennent des incohérences
détectables en principe par leurs adhérents respectifs. Wong entreprend ici
une démarche plus ambitieuse. Selon Wong, il est possible d'isoler d'importantes

contraintes universelles, fondées dans la nature humaine, que tout
code moral vrai doit satisfaire. Ce sont ces contraintes qui fournissent un
important instrument critique et qui permettent de corriger en profondeur
les codes moraux actuellement en place.

Une part majeure du livre de Wong (et en particulier toute sa seconde

partie « Contraintes pour les moralités naturelles », 115-176) est dédiée à

la recherche de ces contraintes universelles que tout code moral vrai doit à

ses yeux satisfaire. Cette recherche s'inscrit dans une perspective
naturaliste. Wong nous demande en effet de considérer la moralité comme
un phénomène naturel, solidement ancré dans la nature humaine (d'où le

titre du livre, « Moralités Naturelles »). A ses yeux, les sciences empiriques,
et en particulier la psychologie et la sociologie, peuvent nous fournir
d'importantes informations au sujet de la nature humaine que nous partageons
tous et nous aider ainsi à spécifier, dans un esprit interdisciplinaire, les

contraintes qu'un code moral doit satisfaire pour échapper à la critique
rationnelle.

Un bref survol de cet important aspect du livre de Wong devrait suffire
pour notre propos. Selon Wong, un code moral est une création sociale
émergeant de nos besoins humains; ce n'est donc pas le produit d'un édit
divin ou une structure, telle la composition chimique de l'eau, inscrite une
fois pour toute dans l'univers. À ses yeux, cette création sociale a une
fonction bien particulière: promouvoir la coopération sociale et
l'épanouissement individuel de tous les membres du groupe (39-40). C'est dire
qu'une recherche portant sur les conditions nécessaires à l'épanouissement



328 François Schroeter

individuel devrait pouvoir permettre d'isoler certaines des contraintes que
tout code moral vrai doit, d'après Wong, satisfaire. Si un code moral
entrave l'épanouissement des membres d'une communauté - ou du moins
d'un segment important de cette communauté - il ne peut être considéré
comme vrai.

Quelques exemples permettront d'éclairer ici la démarche de notre
auteur. D'après Wong, l'épanouissement individuel requiert une capacité
d'agir de façon effective (« effective agency »). Plus précisément, un
individu ne peut s'épanouir s'il ne dispose pas de la capacité d'établir des

priorités raisonnables entre les diverses fins auxquelles il aspire et
d'exécuter les actions qui doivent lui permettre de réaliser ces fins (119). Si

un code moral entrave la capacité d'agir de façon effective de certains de

ses individus, il doit donc être modifié. S'il s'avère, par exemple, que
certaines formes d'oppression sociale (comme l'esclavage) sont incompatibles

avec la capacité d'un individu d'établir et de réaliser un ordre de

priorité raisonnable entre ses fins, ces formes d'oppression sociale ne

peuvent être tolérées par aucun code moral vrai. De même, Wong estime

que tout code moral doit promouvoir les relations interpersonnelles et en
particulier les relations familiales (130-143). Wong s'appuie sur des études

empiriques pour démontrer que le développement d'une capacité d'agir de

façon effective requiert pour l'enfant un climat social et familial suffisamment

harmonieux. Le maintien d'un tel climat social et familial est donc à

ses yeux une contrainte universelle que doit satisfaire tout code moral
méritant d'être considéré comme vrai.

Les contraintes universelles que Wong énumère permettent donc de

critiquer les codes moraux actuels, mais elles ne suffisent bien évidemment
pas à isoler l'unique code moral correct auquel se réfèrent les défenseurs de
l'universalisme moral. Il existe aux yeux de Wong de multiples manières
différentes de satisfaire ces contraintes universelles et il serait donc erroné
de croire que les codes moraux de différentes cultures convergeront une
fois qu'ils auront tous satisfait ces contraintes. Orientaux et occidentaux,
chrétiens et libéraux, continueront à souscrire à des codes moraux
différents, même après avoir poussé à sa limite idéale la critique de leurs codes
actuels.

2. Faut-il se débarrasser de l'universalisme moral

Il faut reconnaître à Wong le mérite d'avoir conféré une crédibilité
nouvelle au relativisme moral. Son développement d'un relativisme
accordant une place de choix à la critique rationnelle permet certainement
de calmer certaines des inquiétudes qui accompagnent traditionnellement
toute position relativiste. Défendre une position relativiste ce n'est pas
nécessairement tolérer comme moralement justifié le traitement que le Taliban

inflige aux femmes - ce traitement ne satisfaisant manifestement pas les

conditions d'épanouissement personnel que Wong place au cœur de la mo-



Faut-il craindre le relativisme moral 329

ralité. De plus, pour tous ceux qui acceptent une perspective naturaliste et
considèrent la moralité comme une construction sociale, le relativisme
modéré défendu par Wong peut apparaître particulièrement séduisant. Il
semble en effet plausible que la nature humaine génère d'importantes
contraintes que tout code moral doit satisfaire pour être vrai, mais il serait

surprenant que ces contraintes suffisent à isoler un unique code moral
correct auquel tous les êtres humains devraient se soumettre. Continuer
dans ces conditions à souscrire à une forme d'universalisme moral, n'est-ce

pas en fin de compte faire preuve d'arrogance intellectuelle et prétendre
sans aucune justification que ses propres convictions morales sont
universellement valables?

Je crois qu'il serait prématuré de tirer une telle conclusion. Wong a

certes réussi à établir le relativisme comme une approche cohérente de la
moralité qui mérite d'être prise au sérieux et qui ne peut être simplement
rejetée sous prétexte qu'elle légitime toutes les horreurs dans les cultures
autres que les nôtres. Mais cela ne signifie pas que nous devions souscrire
au relativisme. Il reste à voir si le relativisme offre la meilleure interprétation

de notre discours moral et de ses conditions de vérité. Malgré tous
les efforts de Wong, je pense que les défenseurs de l'universalisme moral
continueront à penser que la position relativiste n'est pas tenable.

Considérons le cas du conflit opposant les défenseurs des morales
chrétiennes et libérales au sujet de l'avortement. Comme tous les relati-
vistes, Wong estime que chrétiens et libéraux disent tous deux la vérité
quand ils affirment, respectivement, que l'avortement est moralement
interdit et que l'avortement est moralement acceptable. Le chrétien dit la
vérité parce que son jugement doit être interprété comme signifiant
« l'avortement est interdit par le code moral chrétien ». En revanche, le

jugement du libéral doit être interprété comme signifiant « l'avortement est
acceptable selon le code moral libéral ».4 II n'y a pas plus de contradiction
entre ces deux jugements qu'entre le jugement d'un Moscovite déclarant
« il fait froid ici à Moscou) » et le jugement d'un nomade du Sahara
déclarant « il ne fait pas froid ici dans le Sahara) ». Si ces jugements
peuvent tous deux être vrais, c'est parce qu'ils ne parlent pas de la même
chose - l'un porte sur la température de Moscou, l'autre sur la température
qu'il fait dans le Sahara. De même, et c'est là le prix que le relativiste doit
payer, si le chrétien et le libéral disent tous deux la vérité, c'est parce qu'ils
ne parlent pas vraiment de la même chose quand ils se disputent au sujet de

4 Quand je parle de code moral chrétien ou libéral, j'entends ici code moral chrétien ou
libéral soumis à une critique rationnelle maximale (fondée sur les contraintes universelles que
Wong propose pour tout code moral vrai). Comme nous l'avons vu, Wong estime qu'un code

particulier ne peut être vrai que lorsqu'il a été soumis à une telle critique rationnelle.
J'assume ici, comme le fait Wong, que les codes moraux chrétiens et libéraux continueront à

générer des verdicts opposés au sujet de l'avortement même après avoir été soumis à la

critique rationnelle.



330 François Schroeter

l'avortement. L'un parle de ce que requiert la morale chrétienne, l'autre de

ce que requiert la morale libérale.
Traditionnellement, les défenseurs de l'universalisme moral considèrent

ce problème comme l'objection décisive contre toute forme de relativisme
moral. Le relativisme moral est peut-être une position cohérente, mais il ne

propose pas une interprétation plausible de nos jugements moraux : nous
n'utilisons tout simplement pas notre vocabulaire moral d'une manière
relativiste. Quand nous entrons en discussion avec des interlocuteurs qui
ont des convictions morales différentes des nôtres, nous assumons que nous
parlons tous précisément de la même chose et que nous tentons de

découvrir ensemble la vérité unique au sujet du statut moral de l'avortement.

C'est dire que nous semblons accepter une interprétation univer-
saliste de nos jugements moraux.

Wong s'applique à répondre à cette objection centrale au relativisme
moral (76-80). Selon lui, chrétiens et libéraux sont simplement dans
l'erreur quand ils estiment que leurs jugements moraux respectifs portent
précisément sur le même sujet. Et cette erreur peut aisément s'expliquer. En
effet, l'idée universaliste selon laquelle il existe une unique réponse vraie à

toutes les questions morales a une longue histoire. Elle est selon Wong en
partie fondée sur d'anciennes croyances erronées que notre tradition
continue à instiller en nous au sujet de la moralité. Wong rejoint ici des

auteurs comme Derek Parfit, qui soutiennent que les intuitions morales du
sens commun sont corrompues par toutes sortes de fausses croyances
(religieuses ou autres) et doivent donc être radicalement critiquées. Selon

Wong, toute notre tradition morale nous incite à croire en l'existence d'une
unique moralité objective inscrite dans l'ordre des choses. Il s'agit là à son
avis d'une erreur au sujet de la nature métaphysique de la moralité, erreur
qui devrait se dissiper dès que l'on adopte une perspective naturaliste et

que l'on considère la moralité comme une simple construction sociale.
Selon Wong, le sens commun devrait reconnaître que la vérité morale peut
être plurielle lorsqu'il comprend qu'elle est le fruit d'une construction
sociale.

Wong insiste également sur les importantes similarités qui unissent les

critères que différents groupes utilisent pour appliquer leur vocabulaire
moral. Même s'ils s'opposent sur des questions comme le statut moral de

l'avortement, l'importance relative du devoir de protéger la vie d'un fœtus,
ou les rapports de la moralité à la religion, chrétiens et libéraux ont
pourtant une conception de la moralité qui est très proche sur de nombreux
points. Après tout, les deux groupes reconnaissent les mêmes valeurs
morales fondamentales, acceptent l'importance suprême de la moralité
quand il s'agit de décider ce qu'il faut faire et adoptent des verdicts
similaires au sujet de la majorité des questions morales. Il n'est dès lors pas
surprenant, nous dit Wong, que chrétiens et libéraux soient tentés de croire
qu'ils parlent exactement du même sujet quand ils forment leurs jugements
moraux. La similarité de leurs conceptions de la moralité masque le fait que



Faut-il craindre le relativisme moral 331

leurs jugements moraux ont des conditions de vérité différentes : les

chrétiens jugent de ce qui est requis par le code moral chrétien, les libéraux
de ce qui est requis par le code moral libéral.

"Wong invoque également une distinction importante entre deux types
de conflits: conflits portant sur la vérité et conflits pragmatiques portant
sur les actions à accomplir. Dans le premier type de conflit, les

interlocuteurs sont en contradiction l'un avec l'autre - l'un affirmant la
vérité d'une proposition, l'autre sa fausseté (par exemple : « Roger Federer

gagnera Roland Garros » et « Roger Federer ne gagnera pas Roland
Garros »). Mais deux interlocuteurs peuvent entrer dans un autre type de

conflit, qui n'implique pas cette fois de contradiction. « Allons au cinéma! »

propose l'un, « Non, restons plutôt à la maison! » rétorque l'autre. Même si
les deux interlocuteurs ne se contredisent pas (leurs propos ne sont en fait
ni vrais ni faux, ils expriment simplement des impératifs), ils sont
néanmoins en conflit dans la mesure où les actions qu'ils proposent s'excluent
mutuellement - on ne peut à la fois aller au cinéma et rester à la maison. Si

l'on admet que la moralité a pour fonction fondamentale de guider l'action,
on devra reconnaître, d'après Wong, que les jugements moraux peuvent
générer un conflit de ce second type. Dire qu'une action est moralement
mauvaise, c'est d'une certaine manière interdire cette action (« Ne faites pas
X! »); dire qu'elle est moralement bonne, c'est au contraire la recommander

(« Faites X! »). Wong suggère que le sens commun confond simplement
ces deux types de conflits quand il assume que chrétiens et libéraux se

contredisent dans leurs jugements moraux. A son avis, chrétiens et libéraux
entrent dans un conflit d'ordre pragmatique (recommandant et interdisant
la même action, par exemple l'avortement). Comme il est souvent bien
difficile de distinguer différents types de conflit, il n'est pas surprenant que,
naïvement, chrétiens et libéraux estiment qu'ils se contredisent dans leurs
disputes morales. Après tout, une telle erreur est bien excusable: nous ne
sommes pas des experts en matière de sémantique!

Il convient de saluer ici l'effort de Wong, dans sa tentative de répondre
à l'objection centrale traditionnellement adressée au relativisme et d'expliquer

pourquoi le sens commun est à son avis dans l'erreur quand il assume

que les défenseurs de différents codes moraux se contredisent dans les
débats moraux. Pourtant, je doute fort que sa réponse ne réussisse à
convaincre les défenseurs de l'universalisme moral.

On ne peut pas se débarrasser aussi facilement que Wong semble le
croire de l'intuition centrale de l'universalisme moral - à savoir que les
adhérents à différents codes moraux se contredisent quand ils débattent de

questions morales. Ce n'est pas parce qu'ils sont prisonniers d'une vision
métaphysique périmée de la moralité ou parce qu'ils sont dupés par la
similarité des critères d'application de leur vocabulaire moral que chrétiens
et libéraux estiment qu'ils parlent du même sujet quand ils forment des

jugements moraux. En concluant que chrétiens et libéraux parlent de sujets
différents, le relativisme moral de Wong occulte une des fonctions les plus



332 François Schroeter

fondamentales de notre discours moral. En effet, notre vocabulaire moral
est un instrument de dialogue, qui nous permet d'échanger, de comparer et
bien souvent d'intégrer nos vues morales avec celles des autres membres de

notre communauté linguistique. Mais cet échange n'est possible que si nous
assumons, avec les défenseurs de l'universalisme, que nous parlons tous de
la même chose quand nous formons nos jugements moraux. Et assumer que
nous parlons de la même chose, c'est supposer qu'il existe une moralité
commune que nous tentons tous de découvrir ensemble. La position universalste

ne doit donc pas être confondue avec la position arrogante de celui
qui croit qu'il détient la vérité finale sur toutes les questions et que tous
devraient se rallier à son suffrage. Bien au contraire, la position universa-
liste rend possible l'autocritique rationnelle radicale. C'est en effet dans la

mesure où je crois que ceux qui défendent des positions morales différentes
de la mienne sont à la recherche de la même vérité morale que moi que je
prendrai au sérieux leur contribution et la considérerai comme un défi pour
mes propres convictions. Si par contre j'affirme, avec le défenseur du
relativisme, que la vérité morale est plurielle et reflète, suivant les

circonstances, les codes moraux particuliers de différents sous-groupes, je serai
beaucoup moins facilement interpellé par les positions qui sont en dissonance

avec les miennes. Je ne serai pas tenté de rechercher une interprétation

de notre vocabulaire moral qui intègre ce qu'il y a de meilleur dans

ces vues dissonantes et qui puisse être acceptable pour le plus grand
nombre. Je conclurai qu'en matière de moralité nous pouvons simplement
choisir des voies différentes.

Je crois donc qu'il faut rejeter la tentative, certes élégante, de Wong de

réduire les conflits moraux à de simples conflits pragmatiques dénués de

toute référence à une vérité morale commune. Les participants à des débats

moraux croient fermement qu'ils entrent en contradiction avec leurs
interlocuteurs et qu'ils sont à la recherche d'une vérité morale unique quand ils
forment leurs jugements moraux. Cette croyance ne repose pas sur une
erreur: elle est fondée sur une des fonctions les plus fondamentales de

notre vocabulaire moral - permettre la comparaison et l'intégration de vues
opposées et la recherche d'une vérité morale commune. Wong me semble
sérieusement sous-estimer l'importance de cette fonction de notre discours
moral dans sa défense du relativisme.

Wong répondra peut-être en invoquant le phénomène d'ambivalence
morale sur lequel s'ouvre son livre. La recherche d'une vérité morale
commune est certes une entreprise louable, mais elle se trouve bien souvent
confrontée à des impasses argumentatives radicales. Le défenseur de
l'universalisme ne sous-estime-t-il pas l'importance de telles impasses?

Je ne crois pas que le défenseur de l'universalisme doive nier l'existence
d'impasses argumentatives ou du phénomène d'ambivalence qui peut en
découler. Le défenseur de l'universalisme ne prétend pas que toutes les

questions morales ont une solution déterminée. Peut-être que nombre de

nos disputes morales ne peuvent pas être résolues de façon rationnelle. Ce



Faut-il craindre le relativisme moral 333

que le défenseur de l'universalisme nie, par contre, c'est que la simple
existence d'impasses justifie une interprétation relativiste de notre discours
moral. A ses yeux, il est totalement exagéré de conclure que différents
groupes parlent de sujets différents simplement parce que ces groupes ne

peuvent s'entendre sur certaines questions morales. Le défenseur de
l'universalisme peut proposer ici une réponse beaucoup plus modérée : chrétiens

et libéraux parlent du même sujet, ils ont raison de croire qu'ils se

contredisent dans leurs discussions, mais il n'y a peut-être pas de réponse
rationnelle à certaines des questions au sujet desquelles ils débattent.

Pour terminer, et pour mieux rendre justice à l'attrait du relativisme
moral et de la défense qu'en propose Wong, j'aimerais souligner une
importante limite de ma critique. Dans ma critique du relativisme, j'ai
concentré mon attention sur le cas d'un conflit entres chrétiens et libéraux,
deux sous-groupes appartenant à une même communauté linguistique (le
français). Je n'ai pas considéré le cas de deux cultures radicalement isolées
l'une de l'autres (notre culture occidentale et, par exemple, une culture
aborigène coupée de notre monde moderne). Il n'est pas clair que l'argument
que j'ai esquissé ici en réponse au relativisme défendu par Wong s'applique
également à un tel cas. En effet, nous ne partageons pas un langage
commun avec de telles cultures isolées. De ce fait, il est peut-être plus difficile

de défendre dans ce cas l'intuition selon laquelle nous parlons
exactement du même sujet que les aborigènes dans nos jugements moraux
et nous entrons donc en contradiction avec eux (en fait, il est probable que
certaines cultures n'ont pas de termes qui soient de parfaits synonymes de

notre vocabulaire moral). Je souhaiterais donc laisser ouverte la possibilité
que le relativisme moral soit une position plus plausible dans le cas de
cultures radicalement isolées que dans le cas de sous-groupes appartenant à

une même communauté linguistique. Cela dit, ma critique touche
néanmoins un point central de la position relativiste défendue par Wong. En
effet, le relativisme moral est en premier lieu une thèse au sujet du discours
moral de notre langage (dans le cas présent le français). J'ai suggéré que,
dans une même communauté linguistique, et même si différents sous-

groupes adoptent des codes moraux différents, une interprétation
relativiste du discours moral reste confrontée à des problèmes particulièrement
importants.

Abstract
This article examines the recent resurgence of moral relativism in the work
of authors like Gilbert Harman and David Wong. It argues that moral
relativists have not succeeded in deflating the central problem for their
approach : making sense of the phenomenon of moral disagreement.


	Faut-il craindre le relativisme moral?

