
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Toleranz als theologisch-politisches Problem : warum die christliche
Ethik über die Motive toleranten Handelns im demokratischen
Rechtsstaat aufklären könnte

Autor: Hidalgo, Oliver / Schlögl-Flierl, Kerstin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761203

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

Toleranz als theologisch-politisches Problem.
Warum die christliche Ethik über die Motive

toleranten Handelns im demokratischen
Rechtsstaat aufklären könnte

Die Frage nach den christlichen Grundlagen der Demokratie erfährt gegenwärtig

erhöhte Aufmerksamkeit.1 Dafür mag nicht zuletzt die Debatte über
den angeblich antidemokratischen Charakter islamischer Werte verantwortlich

sein. Das Problem der Toleranz wird hingegen meist auf einer davon
losgelösten Ebene diskutiert. Dabei berührt die Toleranz die Thematik an
einer zentralen Stelle, nämlich im Verhältnis von Religion und Politik,
welches für die Frage der Demokratie nach wie vor von essentieller Bedeutung

ist. Eine politische Ordnung, die sich weigert, das Recht auf Glaubensfreiheit

und ungehinderte Religionsausübung anzuerkennen, kann - zumindest

nach westlichen Maßstäben - schwerlich als Demokratie bezeichnet
werden. Eine andere Frage ist jedoch, inwieweit die Toleranz damit gleichzeitig

zu einer politischen Schlüsselkategorie avanciert, als welche sie vor
allem die Kommunitaristen in Anspruch nehmen.2 Mag sie heute auch als

eine Art Minimalbedingung des Zusammenlebens unterschiedlicher
Konfessionen und Kulturen gesehen werden, so wird doch bezweifelt, dass

sie als Grundpfeiler einer gerechten und demokratischen Ordnung taugt.3
Zu amorph und unspezifisch erscheint der Wesensgehalt der Toleranz, zu
deutlich ihre Aporien, als dass sie sich als Kategorie politischer
Orientierung bzw. als allgemein anerkannter Wert eignen würde. Dies hat nicht
zuletzt zum Versuch geführt, die Toleranz als rein individuelle Tugend zu
beschreiben.4 Ein Rekurs auf die theologischen und politischen Ursprünge

1 Vgl. z.B. HOYE, William J.: Demokratie und Christentum. Die christliche Verantwortung
für demokratische Prinzipien. Münster: Aschendorff 1999, und BROCKER, Manfred/ STEIN,
Tine (Hgg.): Christentum und Demokratie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2006.

2 Vgl. z.B. SANDEL, Michael: Moral Argument and Liberal Toleration. Abortion and
Homosexuality. In: California Law Review 77, 1989, 521-538; TAYLOR, Charles: Multikulturalismus

und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Fischer 1993; WALZER, Michael:
Über Toleranz. Von der Zivilisierung der Differenz. Hamburg: Rothbuch 1998.

3 Vgl. BUBNER, Rüdiger: Zur Dialektik der Toleranz. In: FORST, Rainer (Hg.): Toleranz.
Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt/
New York: Campus 2000, 45-59.

4 Letzteres impliziert die Argumentation von Bubner, die in erster Linie auf einer recht

engen Terminologie basiert. Die Toleranz wird hier lediglich als Duldung der Abweichung
von der Norm verstanden, wogegen die Parallelisierung mit dem wechselseitigen Respekt



308 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

des Begriffs suggeriert hingegen die Verwobenheit von ethischen und
rechtstheoretischen Aspekten bzw. christlichen und demokratischen Chiffren.

Die vorliegende Untersuchung will die Bedeutung der Toleranz als

politisch-theologisches Problem rekonstruieren und gleichzeitig ihr Potential
demonstrieren, um die Affinität christlicher Uberzeugungen zum demokratischen

Rechtsstaat zu belegen. Das für die demokratische Zivilgesellschaft
notwendige tolerante Handeln der Bürger lässt sich vor diesem Hintergrund

mit Motiven der (theologischen) Ethik reflektieren.

1. Toleranz als politische Frage

Historisch gesehen erweist sich das Problem der Toleranz von Anfang an
als Frauge der politischen Rolle der Religion. So lange das frühe Christentum

„machtlos" blieb, plädierten seine Vertreter für die Freiheit des Glaubens

bzw. für das Erdulden und Ertragen von Gegebenheiten, die
offensichtlich nicht zu ändern waren. Nach dem Mailänder Toleranzedikt 313 n.
Chr. und dem anschließenden Aufstieg zur Staatskirche griff es jedoch
relativ rasch zu jenen Zwangs- und Verfolgungsmaßnahmen, unter denen es

zuvor selbst gelitten hatte.5 Das Toleranzgebot der Frühkirche war demzufolge

ebenso von politischen Kalkülen durchdrungen wie die spätere
Option, die eigenen Dogmen mit Hilfe der staatlichen Herrschaftsinstitutionen

zu untermauern bzw. auch offensiv zu forcieren. Die Erfahrung
der Religionskriege, der Verfolgungen und Verbrechen, die im Namen des

Glaubens begangen wurden, motivierten die Denker der Aufklärung,
Spinoza, Bayle, Locke, Montesquieu, Voltaire oder Lessing, auf eine politische
Machtlosigkeit der Kirche hinzuarbeiten und die Freiheit zum Staatszweck

zu erklären. Zu sehr widersprach der absolute Wahrheitsanspruch, mit dem
die unterschiedlichen Konfessionen aufeinander prallten, einem friedlichen
Miteinander der Bürger, als dass das Risiko noch kalkulierbar schien, das

aus einer politischen Dominanz der Religion resultierte. Im Gegensatz zur
Religion konnte die Politik auf eine solche Attitüde verzichten und
stattdessen für eine Koexistenz der Glaubensrichtungen Sorge tragen.6 Seitdem

gleichwertiger Partner oder auch die mögliche Wertschätzung kultureller Vielfalt unter den
Tisch fallen (vgl. BUBNER: Zur Dialektik der Toleranz, 54, 56). Die explorative Studie von
Rainer Forst unterstreicht hingegen die Existenz von vier konkurrierenden Toleranzkonzepten

- Erlaubnis, friedliche Koexistenz, Respekt und Wertschätzung von normativ
bedeutungsvollen Differenzen (vgl. FORST, Rainer: Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt
und Gegenwart eines umstrittenen Begriffs. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 42-48) -, für
deren Applikation es nicht zuletzt in Abhängigkeit vom politischen Kontext jeweils plausible
Argumente gab. Bubners Toleranzhegriff scheint insofern zwar möglich, ignoriert jedoch
andererseits die Vielschichtigkeit der Thematik und scheint überdies historisch überholt.

5 Vgl. FLASCH, Kurt: Von Kirchenvätern und anderen Fundamentalisten. Wie tolerant war
das Christentum, wie dialogbereit der Papst? Der Schlüssel liegt in der Regensburger Vorlesung.
In: Süddeutsche Zeitung, 17. Oktober 2006, 11.

6 Zur Erhellung dieses prinzipiellen Gegensatzes zwischen Wahrheit und Politik bietet
sich insbesondere Hannah Arendts gleichnamiger Essay an, der nachdrücklich auf die Offenheit,

Ambivalenz und Vorläufigkeit politischer Entscheidungen insistiert. Vgl. ARENDT,



Toleranz als theologisch-politisches Problem 309

hat sich die Toleranz als moralische und juristische Praxis im demokratischen,

weltanschaulich neutralen Rechtsstaat etabliert. Indem sich Staat
und Kirche voneinander trennten und die Laizität zum Prinzip des Verhältnisses

von politischer und religiöser Sphäre erkoren wurde, schien das

theologisch-politische Problem gelöst. Der Respekt vor den Rechten und der
Würde der Person schloss die Akzeptanz ihres individuellen Glaubensbekenntnisses

ein und verlangte den Verzicht auf eine gewaltsame Bekehrung.7

Die Grenzen der Toleranz aber wurden ebenfalls abseits theologischer

Erwägungen nach Maßgabe der staatlichen Sicherheitsinteressen
definiert. Nicht den religiösen Irrtum, die Häresie oder die Gottlosigkeit galt
es im modernen Staat zu verhindern, sondern allein, dass die im Staat
bestehenden religiösen Auffassungen den politischen Verband gefährdeten.

Als Crux des demokratischen Rechtsstaates hat es sich freilich erwiesen,
dass er Gefahr läuft, sich in seiner Reaktion auf die Herausforderung durch
seine Feinde in Widersprüche zu verstricken. So wies vor allem Hans Kelsen

darauf hin, dass es streng genommen nicht zum toleranten Wesen einer
Demokratie passe, antidemokratische Bewegungen zu verbieten.8 Zwar sei

es einer Demokratie wie jeder anderen Staatsform gestattet, sich gegen
Kräfte zur Wehr zu setzen, die sie gewaltsam zu beseitigen trachten, nicht
aber die „friedlichen Äußerungen" von religiösen und politischen Anschauungen

zu verhindern.9 Als Begründung für die monierte „Toleranz für Anti-
demokraten", die vor allem im Zusammenhang mit der Problematik des Par-

Hannah: Wahrheit und Politik. In: Wahrheit und Lüge in der Politik. München: Piper 1972,
44-92.

7 Vor allem Spinozas Tractatus Theologico-Politicus (1670), Lockes Toleranzbrief (\685)
sowie die einschlägigen Passagen in Montesquieus Geist der Gesetze (1748) zeigen die genuin
politische Dimension der Problematik. Dabei unterscheidet Spinoza - schärfer als Hobbes -
die Befugnis der staatlichen Macht, einen einheitlichen öffentlichen Kult festzulegen sowie
die Gedanken- und Redefreiheit zur Aufrechterhaltung der öffentlichen Ordnung zu
beschränken, von der faktischen Unmöglichkeit, auf die inneren Uberzeugungen der Bürger
Einfluss zu nehmen. Locke hingegen verlagert die Frage der Religion und Glaubensfreiheit
generell ins Private, wovon er - aus politischen Erwägungen - lediglich den Katholizismus
und Atheismus ausnimmt. Montesquieu wiederum plädiert für die Duldung anderer
Religionen, sofern aus ihrer Anhängerzahl ein politisch kaum kontrollierbares Machtpotential
resultiert. Bayles Commentaire philosophique sur ces paroles de Jésus-Christ (1686) argumentiert

demgegenüber zwar genuin philosophisch im Sinne der Gewissensfreiheit sowie einer
Trennung von Moral und Religion, wird jedoch später von Kant in eine politische
Konzeption übersetzt, indem hier die Toleranz von einer bloß moralischen Tugend des

Menschen zur Tugend des demokratischen Gesetzgebers avanciert (vgl. KANT, Immanuel:
Über den Gemeinspruch. In: Kants gesammelte Schriften VIII. Berlin: de Gruyter 1968, 294f.,
KANT, Immanuel: Metaphysik der Sitten. In: Kants gesammelte Schriften VI. Berlin: de

Gruyter 1968, 313f.). Kants moralisch auf der Würde des Einzelnen und politisch auf der
Selbstbestimmung des Volkes basierende Toleranzvorstellung steht dabei im Kontrast zu
seiner Kritik an der ausschließlichen, obrigkeitsstaatlichen „Duldung" divergenter Einstellungen

und Auffassungen (vgl. KANT, Immanuel: Was ist Aufklärung? In: Kants gesammelte
Schriften VIII. Berlin: de Gruyter 1968, 40).

8 Ausführlich dazu KELSEN, Hans: Verteidigung der Demokratie. Abhandlungen zur
Demokratietheorie. Tübingen: Mohr Siebeck 2006.

9 KELSEN, Hans: Was ist Gerechtigkeit? Stuttgart: Reclam 2000, 50f.



310 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

teienverbots ihre Relevanz entfaltet, beharrt Kelsen auf jenem ethischen
Pluralismus, ohne welchen keine Demokratie das komplexe, stets wandelbare
Verhältnis von Mehrheiten und Minderheiten austarieren kann. Und so sehr

man auch versucht, dieses Argument mit dem Hinweis auf performative
Widersprüche auszuhebein,10 es lässt sich nicht von der Hand weisen, dass

die Demokratie bzw. das von ihr zu entwickelnde Wertekostüm zumindest
eines verlangen: keine Wahrheiten und Werte (autokratisch) zu verordnen,
sondern sie der Zustimmung des (manipulierbaren) Volkes anheim zu
stellen.11 Mit anderen Worten, die sicherheitspolitischen Erwägungen eines
demokratischen Gemeinwesens stehen im fortwährenden Konflikt zu seinen
grundlegenden Prinzipien. Jener Falle, die die Demokratie für uns bereithält,

entgehen wir nur, sofern wir uns ein kritisch-differenziertes
Demokratieverständnis zulegen, das ihre Schwächen nicht negiert, sondern sie als

das auffasst, was sie ist: ein antinomisches Konstrukt, dessen Alternativ-
losigkeit unbestritten ist, deren Grenzen und Inkonsistenzen jedoch evident
sein müssen, um die Demokratie vor sich selbst schützen bzw. - in den Worten

Derridas -„autoimmunisieren" zu können.12
Exakt die gleiche Widersprüchlichkeit trifft auch die Toleranz, die sich

nicht zuletzt deshalb als „demokratisch" erweist. Ihrem antinomischen
Charakter wurde bereits häufig Ausdruck verliehen, etwa als Karl Popper „im
Namen der Toleranz" das „Recht in Anspruch" nehmen wollte, „intolerante

Philosophien auf jeden Fall gewaltsam [zu] unterdrücken",13 als Karl
Jaspers darauf bestand, dass man „nicht mehr tolerant bleiben" dürfe
„gegen die totale Intoleranz",14 oder auch als Dolf Sternberger die Parole
ausgab: „Keine Duldung den Feinden der Duldung"15. Welch prekäre

10 Dazu FORST: Toleranz im Konflikt, 517, der darauf verweist, dass die Existenz eines
ethischen Relativismus entweder das Prinzip der Toleranz selbst träfe oder aber das
„übergeordnete" Prinzip der Toleranz gegen Kelsens Annahme einer relativistischen Wertlehre
gerichtet sei.

11 In diesem Zusammenhang sei an die Quadratur des Kreises in Rousseaus Contrat social
erinnert, wenn der göttliche législateur das Volk zur Erkenntnis des Gemeinwillens erziehen
soll, ohne dabei an der unbegrenzten Macht der Volkssouveränität zu rütteln.

12 Vgl. DERRIDA, Jacques: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2003, 55f. Jene Autoimmunisierung der Demokratie folgt dabei ganz den Aporien,
die Derrida zuvor für die Gerechtigkeit (vgl. DERRIDA, Jacques: Gesetzeskraft. Der „mystische
Grund der Autorität". Frankfurt a.M: Suhrkamp 1991, 46ff.) und analog dazu in der Politik
der Freundschaft für die Demokratie gezeigt hatte (vgl. FLÜGEL, Oliver: Démocratie à vénir.
Jacques Derrida. In: DERS. / HEIL, Reinhard / HETZEL, Andreas (Hgg.): Die Rückkehr des

Politischen. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 19-42, hier 34f.). Aus ihrer
„selbstdekonstruktiven Kraft", dem kontinuierlichen Transzendieren der eigenen Grenzen
(DERRIDA, Jacques: Politik der Freundschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, 156), resultiert
nicht nur die Deutungsoffenheit des Begriffs, sondern ebenso das Potential der Demokratie
zur Selbstzerstörung, das in Weimar so schmerzlich erfahren wurde.

13 POPPER, Karl: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. 1: Der Zauber Piatons.
Tübingen: Mohr Siebeck 1992, 333.

14 JASPERS, Karl: Die Aufgaben der Philosophie in der Gegenwart. In: Wahrheit und Leben.

Ausgewählte Schriften. Wien: Buchgemeinschaft Donauland 1969, 56-65, hier 61.
15 STERNBERGER, Dolf: Toleranz als Leidenschaft für die Wahrheit. In: Schriften IX. Gut

und Böse. Frankfurt a.M.: Insel 1988, 141-166, hier 166.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 311

Auswirkungen solche intellektuellen Wortspiele in der Praxis haben

können, zeigt das Beispiel Saint-Justs, der unter dem Slogan „Keine Freiheit
für die Feinde der Freiheit" die Schreckensherrschaft der Jakobiner
legitimierte. Die „wehrhafte", „streitbare" Demokratie, welche die Grenzen der
Toleranz gegenüber antidemokratischen Bewegungen ausloten will, kommt
insofern nicht umhin, sich bis zu einem gewissen Grad gegen sich selbst zu
richten. Der „Paradoxie der Selbstzerstörung", die sowohl der Demokratie
als auch der Toleranz inhärent ist, mag zwar dadurch zu begegnen sein,
indem die nötige Grenzziehung innerhalb der Konzepte selbst veranschlagt
wird.16 Eine theoretisch fundierte Betrachtungsweise verlangt hierfür
allerdings nach einer konsistenten Argumentationskette.17 Für die Reflexion
über die Toleranz bedeutet dies zunächst, dass sie sich die Aporien ihres
Untersuchungsgegenstandes stets bewusst zu machen hat, wenigstens sofern
sie beabsichtigt, die Bedingungen ihrer normativen Geltung freizulegen.

Der Subjektivismus, von welchem sich die Toleranz schwerlich befreien
kann, könnte es umgekehrt jedoch erfordern, sie als politische Kategorie
endgültig zu verabschieden. Tatsächlich scheint die einstige politische
Stoßrichtung des Toleranzgebots auf den ersten Blick obsolet, seitdem sich die
institutionelle Trennung zwischen Kirche und Staat konsolidiert hat. Als
Maßstab, welche religiösen, weltanschaulichen, ethischen und kulturellen
Auffassungen in den demokratischen Rechtsstaat integrierbar sind, ohne
seinen Bestand zu gefährden, ist die Toleranz jedenfalls offensichtlich
überfordert, d.h. ihr Ergänzungsbedürfnis in dieser Frage wäre zumindest
äußerst stark.18 Fiinzu kommt, dass sich die Toleranz heute längst nicht
mehr nur mit der Freiheit des Glaubens und des Gewissens beschäftigt,
sondern allzu oft im Flinblick auf die Regelung des alltäglichen Umgangs
zwischen den Menschen in der multikulturellen Gesellschaft in Anspruch
genommen wird. Dadurch erklärt sich im Übrigen auch die inflationäre
Präsenz der Problematik (z.B. Kopftuchstreit, Kruzifixurteil, NPD-Verbot,
europäische Verfassung). Wenn aber die Toleranz das Sicherheitsbedürfnis
des demokratischen Staates tendenziell untergräbt und sich überdies in

16 Vgl. FORST: Toleranz im Konflikt, 37.
17 Forst selbst bemüht in dieser Hinsicht die an Bayle angelehnte Chiffre einer

„Relativierung" der Toleranz „ohne Relativismus und Skeptizismus" (vgl. FORST: Toleranz im
Konflikt, 630—649), wobei auch die kantische Unterscheidung zwischen dem (universalisier-
baren) moralisch guten Leben und dem (subjektiven) ethisch bzw. religiös oder anthropologisch

orientierten glücklichen Leben zum Tragen kommt (vgl. KANT, Immanuel: Grundlegung
einer Metaphysik der Sitten. In: Kants gesammelte Schriften VI, Berlin: de Gruyter 1968, 410,
442). Damit soll die Toleranz vom Vorwurf befreit werden, „moralisch dazu aufzufordern],
das Unmoralische zu dulden" (FORST: Toleranz im Konflikt, 422). Forst bewegt sich also
offenbar ganz in der Tradition der Aufklärung, die das Politische und Moralische aus dem
Kontext des Religiösen herauslösen will. Der vorliegende Artikel schlägt dagegen wie
erwähnt eine Lesart vor, die das Problem der Toleranz in den Kategorien des Theologisch-
Politischen verortet.

18 Man denke diesbezüglich nur an die plausible Möglichkeit einer langfristigen
Unterwanderung des öffentlichen Sicherheitsinteresses, die weit über das Problem unmittelbarer
Bedrohungen hinausgeht.



312 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

ihrer Ausrichtung in keiner Weise auf politische Fragen reduzieren lässt,

wenn weiterhin die Frage nach einer rechtlichen Garantie der Toleranz
zunehmend skeptisch beantwortet wird (selbst wenn die Toleranz als gängige
Verfassungspraxis zu interpretieren ist), was liegt dann näher, als sie heute

nur noch moralisch konnotieren zu wollen, jenseits aller Rechtstitel und
politischer Programmatik? Mit anderen Worten haben wir uns nicht dem
Problem zu stellen, dass die Separation der religiösen und politischen
Sphäre, die sich in den westlichen Demokratien manifestiert hat,
unweigerlich zur exklusiven Behandlung der Toleranz als ethische Frage führt?

2. Toleranz als (theologisch-)ethische Frage

In der moralphilosophisch geprägten Diskussion liegt das Hauptaugenmerk
der einschlägigen Autoren gegenwärtig auf den Paradoxien19 und Grenzen
der Toleranz bzw. auf dem Vergleich unterschiedlicher Toleranzkonzepte.
Demgegenüber reflektiert die theologische Ethik eher die Motivationslage
für die Toleranz und eine mögliche inhaltliche Füllung positiver
Provenienz.20 Dies geschieht vor allem vor dem Hintergrund, dass das

Christentum, oberflächlich betrachtet, als intolerant gelten kann, vor allem unter
einem historischen Blickwinkel.21 Das theologische Mehr für die Toleranz
soll im Folgenden ausgeführt werden.

Meist wird die Toleranz ja als ein neuzeitliches Phänomen bezeichnet,
aber bereits im Alten Testament finden sich einschlägige Passagen, hat doch
„Israels Erfahrung des eigenen Fremdseins im babylonischen Exil sowie das
Wissen um fromme und gottesfürchtige Ausländer [...] Toleranz
ermöglicht^22. Die Toleranz firmierte hier zwar noch nicht unter dem heute
geläufigen Begriff, Inhalt und praktische Ausübung waren damals (und sicherlich

auch schon zu anderen Zeiten) immerhin bekannt.
Für das Neue Testament liegt zunächst die Verbindung zwischen

Nächstenliebe und Toleranz auf der Hand. Als motivationale Grundlage für die
Toleranz könnte dies freilich zu kurz greifen. Oder könnte es etwa nicht
passieren, dass aus Liebe aller Unterschied eingeebnet wird? Wie kann
Toleranz stattdessen motiviert werden, damit sie nicht in einem nur
passiven Erdulden stecken bleibt? Die Theologie bzw. die theologische

19 Vgl. SCANLON, Thomas: The Difficulty of Tolerance. Essays in Political Philosophy.
Cambridge: Cambridge Univ. Press 2003.

20 Vgl. RIEDL, Alfons: Toleranz - eine Tugend für morgen. In: JANS, Jan (Hg.): Für die
Freiheit verantwortlich. FS für Karl-Wilhelm Merks zum 65. Geburtstag. Fribourg: Academic
Press 2004, 238-250, und HILPERT, Konrad: Mögliches Miteinander trotz Dissens. Gehalt und
Anspruch der Toleranz. In: BÖTTIGHEIMER, Christoph / FILSER, Hubert unter Mitarbeit von
BRUCKMANN, Florian (Hgg.): Kircheneinheit und Weltverantwortung. FS für Peter Neuner.
Regensburg: Pustet 2006, 321-338.

21 Vgl. ANGENENDT, Arnold: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und
Schwert. Münster: Aschendorff 2007.

22 FABRY, Heinz-Josef: Toleranz im Alten Testament. In: BiKi 58 (2003) 216-223, hier
223.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 313

Ethik liefert nach Konrad Hilpert hier verschiedenste Pfeiler. Zum einen
bestand das Christentum in seiner Geschichte immer wieder auf der Freiheit

des Glaubensaktes23 und dies nicht nur für sich.24 Diese Freiheit bietet
die Grundlage für die religiöse Toleranz. Eine weitere, für die Toleranz
notwendige Tugend ist die der Geduld, sowohl die der anderen als auch

diejenige gegenüber der eigenen Meinung. Des Weiteren nennt Hilpert in
diesem Zusammenhang die Lehre vom inneren Gewissen als letzt verbindliche

Instanz des individuellen moralischen Handelns. Die Idee der
prinzipiellen Gleichheit der Menschen wird schließlich als vierte Basis der
Toleranz herangezogen.25 Vor allem das zuletzt erwähnte Element einer
theologischen Füllung der Toleranz wird auch im Katholischen
Erwachsenen-Katechismus angesprochen: „In der Haltung der Toleranz gibt der
Christ keineswegs die im Glauben erkannte Wahrheit auf, aber er respektiert

die Würde der Person des anderen in dessen persönlicher Uberzeugung,

die er selbst nicht teilt."26 Die prinzipielle Gleichheit der Menschen
und die damit verbundene Würde der Person verhindern sowohl einen fast
schon respektlosen Indifferentismus als auch einen würdelosen Dogmatismus.

Die Hilpert'sche Einschätzung der Freiheit im Glaubensakt als

Voraussetzung für die Toleranz kann durchaus so bestehen, erscheint aber
meist nur als begrenzte Freiheit möglich, vor allem im demokratischen
Rechtsstaat. Die Grenzen der Toleranz bilden außerdem die Grenzen der
(Handlungs-)Freiheit. Das Gewissen als Instanz gilt es mit Hilpert stark zu
machen, verstanden als innere Entscheidungsinstanz, die auch andere Meinungen

gelten lässt. Unter ethischer Rücksicht betrachtet, achtet der
tolerante Mensch die Gewissensüberzeugung anderer, die er selbst für moralisch

falsch hält. Bis zum Beweis des Gegenteils geht er von einer guten
Absicht und subjektiven Gewissheit des anderen aus. Nicht einfach gestaltet
sich die Zuordnung zum Thema Geduld. Sie impliziert das Moment des

Duldens, welches die passive Toleranz auszeichnet, aber auch schnell in
Indifferenz umschlagen kann.

In zweifacher Hinsicht wird die Toleranz aktuell (und das nicht nur in
der Theologie): zum einen als Teil der individuellen Lebensführung, zum
anderen als strukturethisches Moment der politischen Praxis. Ist sie im

23 Vgl. FÜRST, Alfons: Identität und Toleranz im frühen Christentum. In: Orientierung 66

(2002) 26-31 für den Gewährsmann Tertullian und den weiteren, nicht weniger aufschlussreichen

historischen Kontext zum Thema Toleranz.
24 Die Wegstationen zusammengefasst finden sich bei KRONTHALER, Michaela: Toleranz

und Identität. Glanzlichter und Schatten in der Christentumsgeschichte. In: SCHMIDINGER,
Heinrich (Hg.): Identität und Toleranz. Christliche Spiritualität im interreligiösen Spiegel.
Innsbruck/Wien: Tyrolia 2003, 205-230, besonders 224f.

25 Vgl. HILPERT: Mögliches Miteinander trotz Dissens, 329.
26 Deutsche Bischofskonferenz (Hg.): Katholischer Erwachsenenkatechismus. Zweiter

Band. Leben aus dem Glauben. Freiburg i.Br.: Herder, 1995, 454; „Toleranz ist die
Einstellung, im Umgang mit Mitmenschen, die andere Uberzeugungen und Lebensformen haben,
sein Handeln am fundamentalen Gerechtigkeitsprinzip auszurichten" (WITSCHEN, Dieter:
Toleranz als Menschen-Tugend. Zu einem Grundelement eines Menschenrechtsethos. In: TthZ
110 [2001] 133-144, hier 138.).



314 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

ersten Fall eine Haltung, eine Tugend, die u.a. auch biografisch eingeübt
wird und auf das Verhalten zum je anderen Auswirkungen hat, so ist sie im
zweiten ein Strukturprinzip des Rechtssystems, z.B. im Sinne der religiösen
Toleranz. Der Staat gesteht seinen Bürgerinnen und Bürgern bestimmte
Freiräume des Handelns zu.27

Die beiden grundsätzlichen Linien der Toleranz, individual- und
strukturethisches Moment, existieren und bestehen nicht getrennt voneinander.
„Vielmehr kann die strukturelle, durch das Recht gewährte Toleranz nur
dann funktionieren, wenn sie von vielen einzelnen Bürgern eines Staates
anerkannt und alltäglich praktiziert wird."28 Eine gewisse Abhängigkeit der
beiden Momente kann nicht von der Hand gewiesen werden. Ohne eine
praktische Ausübung der Toleranz, auch im Kleinen und Alltäglichen, können

die Bürgerinnen und Bürger den Horizont der strukturethischen
Toleranzpraxis nicht erfahren und sich möglicherweise manchmal auch nicht zu
größeren Zugeständnissen durchringen.

Vor allem den tugendethischen Ansatz gilt es mit Eberhard Schockenhoff

(moralische Tugend als Entscheidungshaltung) näher zu konturieren:
im Anschluss an Thomas von Aquin, der wiederum Aristoteles aufnimmt,
kann die sittliche Tugend

„als ein Entscheidungsvermögen oder als ein .Habitus des Wählens' (habitus elec-

tivus) gekennzeichnet [werden]; auf diese Weise wird hervorgehoben, dass die Tugend
nicht nur in einer allgemeinen Ausrichtung des Menschen auf das Gute besteht,
sondern dass diese feste und verlässliche Hinordnung durch eine Abfolge gleichgerichteter

freier Wahlakte hervorgebracht wird. Erst diese Bestimmung unterstreicht,
dass die wesensgemäße Vollendung des Menschen in der freien Selbstbindung an das

Gute besteht, die auf der Ebene von Freiheit und Vernunft hervortritt."29

Damit soll die aktive Komponente der Toleranz betont werden. Tugend
lässt sich somit als dasjenige verstehen, das sich die Person in freier
Entscheidung zu Eigen macht und das sie kontinuierlich einübt. Das (Wunsch-)
Ergebnis ist ein dauerhaftes moralisches Können.

Ordnet man die Toleranz den klassischen vier Kardinaltugenden zu,
dann ist ein Konnex zur Tugend der Temperantia, des Maßes, sehr hilf-

27 Auch der Verfassungsentwurf der Europäischen Union sieht den zentralen Wert der
Toleranz. „Die Union gründet sich auf folgende Werte: Achtung der Menschenwürde, Freiheit,

Demokratie, Gleichheit, Rechtsstaatlichkeit und Wahrung der Menschenrechte
einschließlich der Rechte der Personen, die Minderheiten angehören. Diese in Artikel 1-2 zum
Ausdruck gebrachten Werte sind den Mitgliedstaaten gemeinsam. Ebenso zeichnet sich die
Gesellschaft in den Mitgliedstaaten durch Pluralismus, Nichtdiskriminierung, Toleranz,
Gerechtigkeit, Solidarität und die Gleichheit von Frauen und Männern aus." Verfassungsentwurf
der Europäischen Union.
http://europa.eu/scadplus/constitution/objectives_de.htm (12.6.2007).

28 HILPERT: Mögliches Miteinander trotz Dissens, 323.
29 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Grundlegung der Ethik. Ein theologischer Entwurf. Freiburg

i.Br.: Herder 2007, 69f.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 315

reich.30 Toleranz kann insofern als Selbstbeherrschung bzw. als Absehen

von der eigenen Position verstanden werden, die zwischen Indifferenz und
starrem Dogmatismus eine Mitte findet. Als Grundhaltung ist die Toleranz
auf den anderen bezogen.

Begegnete Toleranz in der Geschichte vor allem im religiösen Bereich,
so ist sie heute angesichts des Aufeinandertreffens von Kulturen,
Weltanschauungen, Traditionen und Lebensstilen in vielen Feldern gefordert. Die
religiöse Toleranz ist vor allem durch die Religionsfreiheit verbürgt worden,

wobei diese als Grundrecht eine größere Verbindlichkeit aufweist als
die Toleranz und somit das strukturethische Moment im Sinne der religiösen

Toleranz aufhebt:

„So gesehen ist Toleranz als Strukturprinzip — keineswegs jedoch als Tugend des

Einzelnen und von sozialen Gruppen — durch die Religionsfreiheit als Grund- und
Menschenrecht überholt und aufgehoben. Religionsfreiheit ist nicht gleichbedeutend
mit Toleranz, sondern geht über diese wesentlich hinaus."31

So spricht auch das wegweisende Dokument Dignitatis Humanae des II.
Vatikanischen Konzils nicht von Toleranz, sondern von Religionsfreiheit.32

Die theologische Unterfütterung der Toleranz betont mehr das
tugendethische Moment: die Voraussetzungen für das Achten der Toleranz für
jeden Menschen. Es fällt auf, dass, wie es der amerikanische
Religionswissenschaftler Seligman formuliert, die Toleranz von den ausgefeilten
modernen Rechten absorbiert wurde: „[...] die Einzelnen verkehren nicht
als Glieder von Gruppen miteinander, sondern als Inhaber von Rechten
[...]. Gruppenidentitäten sind im öffentlichen Bereich durch individuelle
Identitäten ersetzt worden; und das Problem der Tolerierung des
Unterschiedes ist durch die gesetzliche Anerkennung von Rechten und Rechtstiteln

ersetzt worden. Das meine ich, wenn ich sage, dass die Moderne das
Problem der Toleranz ignoriert und dass sie die Notwendigkeit, tolerant zu
sein, aus dem Wege geräumt hat, statt die Menschen tolerant zu machen.
Sie hat die Toleranz durch Rechte ersetzt."33 Natürlich stellt sich hier die
Frage, ob dies auch für den europäischen bzw. deutschen Raum gilt. Fest
steht, dass die Toleranz explizit nicht gesetzlich bzw. verfassungsmäßig
festgeschrieben wurde. Bedeutet diese Anzeige nicht, dass Toleranz als

Strukturprinzip ausgedient hat, verrechtlicht wurde? Stellt die Toleranz

30 Vgl. SCHIPPERGES, Karl-Josef: Toleranz und liberale Gesellschaft. Vom rechten Maß
zwischen liberalistischer Indifferenz und fundamentalistischer Intoleranz. In: IkaZ 30 (2001)
547-565, hier 552.

31 HILPERT: Mögliches Miteinander trotz Dissens, 326.
32 Vgl. SIEBENROCK, Roman A.: Theologischer Kommentar zur Erklärung über die religiöse

Freiheit Dignitatis Humanae. In: Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten
Vatikanischen Konzil Bd. 4, Freiburg i.Br.: Herder 2004, 125-218, hier 156.

33 Seligman, Adam B.: Toleranz - eine unmögliche Tugend? Von der liberalen Ignoranz
des Problems zur Wiederentdeckung der Gruppenidentität. In: OR 52 (2003) 283-295, hier
293.



316 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

nicht viel mehr ein zivilgesellschaftliches Strandgut dar, das dem Einzelnen
und seinem Handeln und Denken überlassen wird?

Mit dem Tugendkonzept wird das aktive Moment der Toleranz stark
gemacht. In diesem Zusammenhang überrascht es, dass das gemeinsame
Wort „Demokratie braucht Tugenden" des Rates der Evangelischen Kirche
in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur Zukunft unseres
demokratischen Gemeinwesens vom 20. November 2006 die Toleranz nicht
in ihren Katalog aufnimmt, weder auf Seiten der Politiktreibenden noch auf
Seiten der Wählerinnen und Wähler. Vielleicht hängt diese Fehlanzeige
damit zusammen, dass die Toleranz - als Tugend gedacht - auch ihre Grenzen

hat, also eine fast un-mögliche Tugend ist. Es scheint nicht erschwinglich,

sie auszuüben, denn sie gibt vor, dass man solche Anschauungen, die

man selbst ablehnt, im stärksten Fall wertschätzen sollte. Die Tugend der
Toleranz bedeutet uns, in Dissonanz zu leben. Stellt die Tugend der
Toleranz zu hohe Ansprüche? Die eigene Selbstverstrickung scheint jedenfalls
vorprogrammiert.34

Sowohl auf der Strukturebene als auch auf der Ebene der Tugend
besteht folgerichtig Klärungsbedarf. Zumindest aber kann konstatiert werden,
dass die Verwobenheit zwischen beiden Ebenen für die Toleranz signifikant
ist. Als Ergebnis dieses Punktes stellt sich indes die theologisch-ethisch
brisante Frage, ob die Toleranz im Tugendkonzept wirklich zufrieden
stellend zu erfassen ist oder ob nicht eine andere Kategorie ihren Charakter
womöglich besser erhellt, vor allem im Kontext des demokratischen Rechtsstaats.

3. Die Toleranz als politisch-theologische Problemstellung

Wenn wir weder im (verfassungs-)juristischen noch im theologischen Sinne

von einem „Recht" auf Toleranz sprechen können und es zu allem
Uberfluss auch mit der Identifikation der Toleranz als individuelle
„Tugend" nicht allzu gut aussieht, dann droht der Toleranzgedanke insgesamt
zu einer unbrauchbaren Kategorie zu verkommen, die allenfalls von
historischem Interesse ist. Gerade die ideengeschichtliche Kontextuali-
sierung der Toleranz vermag uns freilich auch die Perspektive aufzuzeigen,
unter welcher ihr umstrittener Begriff seine normative Geltung behält.
Allen Unkenrufen zum Trotz, die eine Fortdauer des Theologisch-Politischen

im Zeitalter der modernen Trennung von Kirche und Staat
bezweifelt haben,35 zeigt doch die aktuelle Debatte über die Zivilgesellschaft,

dass die institutionelle Lösung des Problems zwischen Religion und
Politik keineswegs mit einer unpolitischen Rolle der Religion einhergehen

34 Vgl. WILLIAMS, Bernard: Toleranz - Eine politische oder moralische Frage? In: FORST,

Rainer (Hg.): Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen

Tugend. Frankfurt/New York: Campus 2000, 103-118.
35 Hierzu insbesondere der Essay von LEFORT, Claude: Fortdauer des Theologisch-

Politischen? Wien: Passagen Verlag 1999.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 317

muss. Jede Rechtspraxis ist vielmehr einzubetten in den Kontext
moralischer Uberzeugungen, Sitten und Traditionen. Das bekannte Diktum von
Ernst-Wolfgang Böckenförde, der freiheitliche, säkularisierte Staat lebe von
Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann,36 gilt es in diesem
Zusammenhang ernst zu nehmen. Die vorpolitischen, zivilgesellschaftlichen
Grundlagen des Gemeinwesens, die ein notwendiges Mindestmaß an
sozialer Homogenität generieren, sind zwar nicht unbedingt religiös
bestimmt,37 Überlegungen, die einen eventuell sogar gestärkten Einfluss der
Religion auf die Politik auf Basis der Laizität erklären helfen, besitzen
gleichwohl Überzeugungskraft.38 Mark Chaves und David E. Cann
unterscheiden in dieser Hinsicht eine „politische" Erklärung, für die in erster
Linie Alexis de Tocqueville Pate steht, von einer „ökonomischen"
Argumentation, die von Adam Smith entwickelt wurde: Gehe Smith davon aus,
dass die Konkurrenz zwischen den Religionen positiv auf ihre jeweilige
Außendarstellung und „Vermarktung" und damit im Ganzen auf die

„Konjunktur" des Glaubens auswirkt, betont Tocqueville die Vitalität und
Attraktivität von Konfessionen, die nicht mit der (fehleranfälligen) Politik
des Staates identifiziert werden und sich ganz auf ihre genuinen Aufgaben -
Sinnorientierung und Wertevermittlung - konzentrieren können.39
Politische Relevanz entfalten die religiösen Überzeugungen dabei indirekt in
Form von bürgerlichem Engagement, Verantwortungsbewusstsein,
Gemeinwohlinteresse und eines Gefühls der Zusammengehörigkeit, aber auch als

transzendente Grenze, die der demokratische Gesetzgeber zu respektieren
hat. Mit anderen Worten, unter den Vorzeichen der Moderne besteht die
politische Wirksamkeit der Religion nicht mehr in ihrer Verquickung mit
den Machtstrukturen des Staates, sondern in ihrer signifikanten Prägung
der bürgerlichen Kultur.40

36 Vgl. BÖCKENFÖRDE, Ernst-Wolfgang: Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur
Staatstheorie und zum Verfassungsrecht. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1976, 60.

37 Eine terminologisch einheitliche, komplexe Theorie der Zivilgesellschaft konnte sich
daher bislang nicht entwickeln, die Bedeutung religiöser Wertbestände, die als eine Art
„Katechismus" der gemeinschaftsbezogenen Zivilgesellschaft fungieren, wird jedoch häufig
unterstrichen (vgl. z.B. WUTHNOW, Robert: Christianity and Civil Society. The Contemporary
Debate. Valley Forge: Trinity Press Internat. 1996; LiENEMANN-PERRIN, Christine (Hg.):
Kirche und Öffentlichkeit in Transformationsgesellschaften. Stuttgart: Kohlhammer 2006;
JAMES, Helen: Civil Society, Religion and Global Governance. Paradigms of Power and
Persuasion. New York: Routledge 2007).

38 An dieser Stelle ist es natürlich wichtig, zwischen Laizität und Laizismus zu differenzieren.

Beide Begriffe evozieren zwar die Trennung zwischen Kirche und Staat, doch ist die
Laizität mit einer affirmativen Haltung zur Religion konnotiert, während der Laizismus als

negativer Abwehrbegriff gilt (vgl. MARTY, François: Laizismus. In: LThK3 Bd. 6 [1997] 612-
613). Vgl. auch diesbezüglich die Haltung in Frankreich (vgl. NlENTIEDT, Klaus: Das Riihr-
mich-nicht-an-Gesetz: Frankreich erinnert sich an die Trennung von Staat und Kirche vor 100
Jahren. In: HerKorr 59 [2005] 406-410).

39 Vgl. CHAVES, Mark / CANN, David E.: Regulation, Pluralism, and Religious Market
Structure. In: Rationality and Society 4/3, 1992, 272-290.

40 Eine vergleichbare Perspektive ergibt sich aus der päpstlichen Enzyklika Deus Caritas

est, die „dem Glauben und der Politik ihr Recht und ihren Eigenstand" belässt, sie aber



318 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

Die Toleranz fungiert in dieser Hinsicht als integraler Bestandteil,41 weil
sie einerseits innerhalb des vorhandenen religiösen Pluralismus die
Möglichkeit einer gemeinsamen werteorientierten Identität bewahrt und dabei

gleichzeitig garantiert, dass der hierfür notwendige normative Konsens
nicht auf der Basis negativer Ausgrenzungen und „Sündenbockdenkens"
geschieht.42 Eben dies scheint heute umso wichtiger, als im Zeitalter der
multikulturellen Gesellschaft die Grenzen zwischen Innen- und Außenpolitik

zunehmend verwischen, wodurch die Toleranz zum „universalen"
Projekt avanciert.43

Die politische Funktion der Toleranz in der Zivilgesellschaft entbindet
den Einzelnen selbstverständlich nicht, den Bereich der Toleranz ständig
neu zu reflektieren und seine Handlungen danach auszurichten. Stattdessen
erfüllen sich die Institutionen des demokratischen Rechtsstaates erst mit
dem einst von Montesquieu angemahnten „Geist", wenn sich innerhalb der

politischen Praxis die individualethischen Haltungen der handelnden
Personen widerspiegeln. Die Toleranz erweist sich dadurch als gleichermaßen

ethische wie politische Frage,44 ja mehr noch, sie bezeichnet im
Grunde gar nichts anderes als eine individuelle Haltung, die einen Wert,
der im Kontrast zu den eigenen Werten steht, im Dienste des friedlichen
Zusammenlebens zu akzeptieren vermag und auf seine „Bekämpfung"
verzichtet. Je homogener eine Gesellschaft ist, desto weniger Bedarf besteht
folglich an toleranten Bürgern, je heterogener sich hingegen die

Wertüberzeugungen auffächern, desto mehr Toleranz wird vom Einzelnen verlangt,
um die Integrität des Gesamtverbandes zu bewahren. Wenn wir also nicht
abstrakt, sondern nur subjektiv definieren können, wann Toleranz
angebracht und wann ihre Grenze überschritten ist, dann lässt sich daraus zwar
ableiten, dass Toleranz stets auf kritischem Bewusstsein, kontinuierlicher

„gleichzeitig in einer produktiven Weise" abseits von „fundamentalistischen" und
„laizistischen" Positionen „in einer produktiven Weise aufeinander bezieht" (Ruh, Ulrich:
Der Glaube und die Politik. In: HerKorr 60 (2006) 163-165, hier 163).

41 Zur Vielschichtigkeit dieses Aspektes siehe den Band von AUGUSTIN, Christian (Hg.):
Religiöser Pluralismus und Toleranz in Europa. Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften
2006.

42 Zum Identität stiftenden Potential des bouc émissaire siehe GIRARD, René: Der
Sündenbock. Zürich/Düsseldorf: Benziger 1998, zur Toleranz als dazugehöriges Gegenmodell
Ricœur, Paul: Toleranz, Intoleranz und das Nicht-Tolerierbare. In: FORST, Rainer (Hg.):
Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend.
Frankfurt/New York: Campus 2000, 26-44, hier 32/38.

43 Eine solche Form der „Universalität" steht nicht im Widerspruch zur
Kontextgebundenheit realer politischer Verbände, da sich die kantische Trennung zwischen der
universalen Moral und subjektiv divergierenden ethisch-religiösen Vorstellungen unserer
Ansicht nach nicht auf den Bereich der Politik übertragen lässt. Die Toleranz vermittelt
vielmehr zwischen dem Universalen und Besonderen, indem sie der Tatsache Rechnung trägt,
dass das Theologisch-Politische als Kennzeichen jeder politischen Kultur inhaltlich divergente
Ausprägungen erfährt, die im Zeitalter der Globalisierung überlappen. Umgekehrt vermeidet
die hier vorgeschlagene politische Perspektive die mögliche Diskrepanz zwischen dem

Wahrheitsanspruch der Religion und ihrer zivilgesellschaftlichen Rolle.
44 Vgl. WILLIAMS: Toleranz.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 319

Abwägung und individuellen Gewissensentscheidungen beruht, jedoch
nicht, dass ihre eigentliche Grundlage, der Respekt vor der Person und
ihren individuellen Meinungen, von einer politischen Dimension zu dispensieren

sei. Der Rekurs auf die Zivilgesellschaft verweist in dieser Hinsicht
auf den untrennbaren Zusammenhang von individual- und institutionsethischen

Prämissen.
Die Voraussetzung einer persönlichen Wertbekundung, um gegenüber

einer divergenten Werthaltung „tolerant" sein zu können, führt uns
darüber hinaus zu der Einsicht, dass Toleranz niemals Indifferenz oder
Beliebigkeit bedeuten kann.45 Mag die Toleranz selbst auch kein allgemein
geteilter Wert sein, auf dessen Inhalt wir uns in einem demokratischen
Konsens einigen könnten, so zählt sie doch zu den substantiellen Bedingungen,

um eine solche Einigung innerhalb einer pluralistischen Gesellschaft
zu ermöglichen. Intolerant ist derjenige, der sich der Akzeptanz von
Werten, die nicht seine eigenen sind, verweigert, ohne dabei die Berechtigung

seiner Bedrohungsperzeptionen in angemessener Weise zu
hinterfragen. Seine Haltung scheint damit zwar mit einem autoritären Regime
kompatibel, nicht aber mit der Demokratie, die der friedlichen Konflikt-
lösung verpflichtet ist, zumindest solange die Existenz des sozialen und
politischen Systems nicht gefährdet ist. Mit der Identifikation der Toleranz
als genuine Haltung des homo democraticus versetzen wir uns schließlich
auch in die Lage, die analoge Dialektik zu erfassen, der sowohl das
demokratische als auch das tolerante Handeln nicht entrinnen können.

Was ist aber nun von dem einzelnen Staatsbürger hinsichtlich der
Toleranz gefordert? Wie kann ich persönlich der Toleranz gerecht werden?
Die Ethik bietet hier nach Ansicht der Verfasser die Kategorie des Supere-
rogatorischen. Meist begegnet sie uns dabei im Zusammenhang mit der
supererogatorischen Handlung.46 Zwar ist mit Forst ein gewisses
handlungsleitendes Moment der Toleranz, allgemein gesprochen ein Bezug zur
Praxis, charakteristisch, als supererorgatorische Handlung per se wäre die
Toleranz indes überfrachtet, muss sie sich doch nicht immer prompt in
einer konkreten Handlung ausdrücken und ist in nicht wenigen Fällen erst
einmal eine gewisse Haltung der Toleranz gefragt.

Trotzdem helfen die Linien des Supererogatorischen, die Toleranz
unserer Einschätzung nach noch besser und in gewisser Weise auch anders zu
fassen. Als Merkmale für die supererogatorische Handlung hat der
Moraltheologe Dieter Witschen beispielsweise ihren Verpflichtungsradius
angegeben: Die supererogatorische Handlung gehe allgemein über grundlegende
moralische Forderungen hinaus. Diese Art / dieser Typus von Handlungen
geschehe freiwillig und aus einem persönlichen Ideal heraus, womit ein
Vorbildcharakter erzielt wird. Mit anderen Worten, solche Handlungen
können nur geraten, jedoch nicht geboten werden, denn ihre Durchführung

45 Vgl. FORST: Toleranz im Konflikt.
46 Vgl. WITSCHEN, Dieter: Mehr als die Pflicht. Studien zu supererogatorischen

Handlungen und ethischen Idealen SThE 114). Fribourg: Academic Press 2006.



320 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

zieht möglicherweise schwerwiegende persönliche Nachteile nach sich oder
verlangt einen außergewöhnlichen Einsatz - z.B. eine Lebendspende von
Organen. Dabei muss sie auch stets verantwortbar bleiben.47

Welche Stoßrichtung würde mit einem so verstandenen Konzept der
Toleranz geschaffen werden? Das Modell des Supererogatorischen würde
das aktive Moment der Toleranz stärken, zugleich aber die Grenzen, seien

es persönliche oder auch rechtliche, im Begriff implizieren, da die Toleranz
über das allgemein Verpflichtende hinausgeht. Es besteht demnach keine
Rechtspflicht zur Toleranz (wie sie auch im Recht nicht explizit gefasst und
erfasst wird), sondern lediglich eine sittliche Pflicht jedes Einzelnen. Dieser
ist in seinem Gewissen dazu aufgerufen, sein Verhalten auf Erfordernisse
der Toleranz hin zu befragen. Toleranz scheint also geraten, aber nicht
ohne weiteres geboten. Uber die Schwere der Nachteile oder die
Außergewöhnlichkeit des Einsatzes ist in jedem Fall (neu) zu diskutieren. Ein
Tolerieren ohne jede eigene Einschränkungen ist damit auf keinen Fall
gemeint. Eher sind jene Fälle entscheidend, an denen die Toleranz ihre Grenze

findet.
Mit der Kennzeichnung der Toleranz als supererogatorisch wird auch das

individualethische Moment betont, in Abgrenzung zum Strukturprinzip der
Toleranz. Der Einzelne ist in seinen Haltungen und Handlungen gefragt
und agiert aus einem persönlichen Ideal heraus. Ohne diese Motivation fällt
die Toleranz in ihrer Ausübung schwer. Das Moment des Supererogatorischen

unterstreicht die Anforderung in einem demokratischen Rechtsstaat,

als Staatsbürger seine Sichtweisen und Handlungen auf die Toleranz
hin auszurichten. Toleranz ist nicht „entweder oder" bzw. „sowohl als

auch" Tugend und Strukturprinzip, sondern liegt in diesem Fadenkreuz
zwischen Tugenden/Haltungen und Handlungen. In dieser Verortung werden

auch bereits die Dialektik der Toleranz (und ihr Zurückfallen dahinter)
spürbar.

4. Die Dialektik der Toleranz, die Rolle des Nicht-Tolerierbaren
UND IHR EINFLUSS AUF DEN DEMOKRATISCHEN PROZESS

Sobald von der Dialektik der Toleranz die Rede ist, stechen im Allgemeinen
ihre unleugbaren Schattenseiten ins Auge. Toleranz darf keine Intoleranz
einschließen, nicht Passivität, Indifferenz oder Beliebigkeit bedeuten, sie

darf aber auch nicht auf zu viele Felder und Fälle ausgedehnt werden, sonst
gerät sie zu einer leeren Worthülse. Der supererogatorische Charakter der
Toleranz verweist jedoch noch auf ein weiteres Spezifikum: Sofern zwischen

Haltung und Handlung eindeutig zu unterscheiden ist, können wir die
These wagen, dass eine intolerante Haltung in einem demokratischen
Rechtsstaat deutlich tolerierbarer erscheint als eine intolerante Handlung.48

47 Vgl. WITSCHEN: Mehr als die Pflicht, 15-22.
48 Wie schwierig es ist, beispielsweise rechtsextreme Einstellungen zu identifizieren und

zu bewerten, zeigt die Friedrich-Ebert-Studie Vom Rand zur Mitte. Umso eindringlicher ist



Toleranz als theologisch-politisches Problem 321

Der Demokrat kann es ggf. akzeptieren, wenn in der Demokratie
antidemokratisches Gedankengut kursiert, ohne dass sein Toleranzverständnis
überstrapaziert und die politische Stabilität gefährdet wäre. Im Übergang
von der Haltung zur Handlung gewinnt der Problemkreis des Nicht-
Tolerierbaren hingegen an definitorischer Schärfe: Die Gründung und
Tätigkeit einer offen antidemokratischen Partei unterstreichen etwa die
Grenzen der Toleranz wie diejenigen des demokratischen Rechtsstaates. In
Konsequenz befände sich die Anstrengung eines Parteiverbots nicht
notwendig im Widerspruch zur subjektiven Auffassung des Bürgers, sondern
steht voraussichtlich im Einklang mit seinem Toleranzverständnis. Die
Institutionen des Rechtsstaates erweisen sich - wie in Punkt 3 argumentiert
wurde - als eng verwoben mit den individuellen Überzeugungen und so mit
dem sittlichen Empfinden der Zivilgesellschaft. Der Einzelne in seiner
Haltung und Handlung ist in diesem konkreten Fall zu einer Stellungnahme
angehalten, sie kann ihm aber nicht geboten werden. Genauso wenig ließe
sich allerdings in einem demokratischen Prozess allgemein bestimmen, was
toleriert werden muss und was nicht, weshalb wir (nicht nur hinsichtlich
des gewählten Beispiels) lediglich mit Wahrscheinlichkeiten operieren
können. Eine Verwechslung zwischen dem, was das Gesetz vorschreibt und
dem, was es zu tolerieren gilt, ist somit obsolet. Wie oben gezeigt wurde,
hat die supererogatorische Auffassung der Toleranz jedoch keineswegs ihre
politische Bedeutungslosigkeit zur Folge.

Der amorphe und unspezifische Wesensgehalt der Toleranz, ihre
Aporien und Paradoxien, lassen uns der Toleranz als politische Kategorie
indes zurückhaltend begegnen. Wir sind lediglich in der Lage, ihr einen
spezifischen Charakterzug zuzuschreiben. Unserer Ansicht nach wird damit
das evolutive Element der Toleranz sichtbar, das sich am eingängigsten
innerhalb des demokratischen Prozesses niederschlägt. Toleranz benötigt
Eingrenzung, weil sie das Nicht-Tolerierbare impliziert, und Umgrenzung,
weil sie keine selbstständige Norm bezeichnet,49 sondern sich nur in einem
gesetzten Rahmen verwirklichen kann. Deutlich wird an dieser Stelle auch,
dass Toleranz und Intoleranz keine Komplementärbegriffe sind, die das

gesamte Spektrum innerhalb dieses Rahmens abdecken würden. Als dritter
Faktor kommt die Indifferenz ins Spiel, die zwar mitnichten mit der
Toleranz verwechselt werden darf, die aber in vielen Fällen sowohl ethisch
als auch politisch eine völlig akzeptable, nicht wertorientierte Haltung dar¬

das Ergebnis: „Rechtsextreme Einstellungen sind durch alle gesellschaftlichen Gruppen und
in allen Bundesländern gleichermaßen hoch vertreten. Wir haben festgestellt, dass der Begriff
.Rechtsextremismus' irreführend ist, weil er das Problem als ein Randphänomen beschreibt.
Rechtsextremismus ist aber ein politisches Problem in der Mitte der Gesellschaft."

Siehe: DECKER, Oliver / BRÄHLER, Elmar unter Mitarbeit von GEIßLER, Norman: Vom
Rande zur Mitte. Rechtsextreme Einstellungen und ihre Einflussfaktoren in Deutschland.
http://www.fes.de/rechtsextremismus/pdfWom_Rand_zur_Mitte.pdf (27.7.2007), 157f.

49 Analog dazu ließe sich auch die Demokratie als ein politisches System etikettieren, das

„höheren" Werten wie Freiheit, Gleichheit und Solidarität eher als Katalysator dient, anstatt
selbst einen „Zweck" zu beschreiben.



322 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlögl-Flierl

stellt. Der supererogatorische Charakter der Toleranz fordert den demokratischen

Bürger dazu auf, bei außergewöhnlichen, normativ brisanten Themen

zu einer (Gewissens-)Entscheidung zu kommen. Wenn er oder sie
dabei zu dem Schluss gelangen sollte, es handle sich um eine Frage des

Nicht-Tolerierbaren, verhält er sich faktisch tolerant und nicht etwa
intolerant.

So wie die Toleranz das Nicht-Tolerierbare impliziert, verlangt die
Demokratie nach ihrer eigenen Autoimmunisierung. Eine antidemokratische
Mehrheit lässt sich nicht mehr mit demokratischen Mitteln bekämpfen. Die
veranschlagte Parallelität betrifft dabei insbesondere das Moment des

Supererogatorischen, das unserer Einschätzung nach nicht allein die
Toleranz auszeichnet, sondern uns auch tiefe Einblicke in die Sollbruchstellen

der Demokratie gewährt. Beispielsweise bestreitet kaum jemand, dass

bürgerliches Engagement und die Verantwortung für das Gemeinwesen
zentrale Kennzeichen einer funktionierenden Demokratie sind. Gleichwohl
unterliegt die politische Aktivität des Bürgers einer freien
Gewissensentscheidung und ist moralisch zwar geraten, jedoch keineswegs geboten.
Der Rückzug des Bürgers ins Privatleben mag nicht gerade wünschenswert
sein, doch existieren in einer Demokratie keine Normen, die ihn an sich
davon abhalten könnten.50 Im Zusammenhang mit der Toleranz lässt sich
hier weiterhin behaupten, dass tolerante Haltungen und Handlungen des

Einzelnen zwar in evidenter Weise zum Gelingen des demokratischen
Zusammenlebens beitragen, aber deshalb ebenso wenig eine moralische Pflicht
bezeichnen. Der supererogatorische Charakter der Toleranz verweist damit
bis zuletzt auf die unauflösliche Paradoxic der Demokratie: Weil der
Selbstzerstörungsmechanismus in ihr angelegt ist und bleibt, können wir sie vor
ihren Feinden und den von ihnen verursachten Gefahren nur beschützen,
wenn wir ihr Ergänzungsbedürfnis anerkennen: Den Antidemokraten, die
aktiv an der Zerstörung der Demokratie arbeiten, ist irgendwann nicht mehr
mit dem Mittel der Demokratie - der Uberzeugungskraft des besseren
Arguments - zu begegnen; deswegen sollten wir uns aber weder als intolerant
noch als Antidemokraten fühlen.

50 Eine solche Argumentation deckt sich natürlich mit Isaiah Berlins Vorstellung der
„negativen Freiheit" als genuinem Freiheitsbegriff der liberalen Demokratie. Hier vermag
niemand eine verbindliche Entscheidung darüber zu treffen, was andere unter „Freiheit" zu
verstehen haben. Die liberale Demokratie verschafft dem Einzelnen lediglich den Raum, über
seine eigene freie Selbstverwirklichung zu befinden (vgl. BERLIN, Isaiah: Freiheit. Vier
Versuche. Frankfurt a.M.: Fischer 2006, 197ff.). Analog hierzu wurden Berlins Sozialtheorie
und Toleranzbegriff bereits auf ihre christlich-theologischen Ursprünge hin untersucht (vgl.
JlNKINS, Michael: Christianity, Tolerance and Pluralism. A Theological Engagement with
Isaiah Berlin's Social Theory. London: Routledge 2004).



Toleranz als theologisch-politisches Problem 323

Abstract
Once religious freedom bas been established in the secular modern state, the
problem of tolerance seems to have been solved but likewise to have reached
its limits. In current debates about political security and multiculturalism
the aporias and paradoxa of the concept are increasingly remarked. So to
rescue tolerance from its self-destruction, this article characterizes it as

'supererogatory'. This helps to locate the moral requirements for the thought
and action of democratic citizens somewhere between strict legal claims and
a simple withdrawal from social involvement. On the other hand, the
weakness of tolerance also alludes to democracy's need for complementary
elements.


	Toleranz als theologisch-politisches Problem : warum die christliche Ethik über die Motive toleranten Handelns im demokratischen Rechtsstaat aufklären könnte

