Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)
Heft: 2
Artikel: Toleranz als theologisch-politisches Problem : warum die christliche

Ethik Uber die Motive toleranten Handelns im demokratischen
Rechtsstaat aufklaren kdonnte

Autor: Hidalgo, Oliver / Schl6gl-Flierl, Kerstin
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761203

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761203
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OLIVER HIDALGO / KERSTIN SCHLOGL-FLIERL

Toleranz als theologisch-politisches Problem.
Warum die christliche Ethik iiber die Motive
toleranten Handelns im demokratischen
Rechtsstaat aufkliren konnte

Die Frage nach den christlichen Grundlagen der Demokratie erfihrt gegen-
wirtig erhohte Aufmerksamkeit.! Dafiir mag nicht zuletzt die Debatte iiber
den angeblich antidemokratischen Charakter islamischer Werte verantwort-
lich sein. Das Problem der Toleranz wird hingegen meist auf einer davon
losgeldsten Ebene diskutiert. Dabei beriihrt die Toleranz die Thematik an
einer zentralen Stelle, nimlich im Verhiltnis von Religion und Politik,
welches fiir die Frage der Demokratie nach wie vor von essentieller Bedeu-
tung ist. Eine politische Ordnung, die sich weigert, das Recht auf Glaubens-
freiheit und ungehinderte Religionsausiibung anzuerkennen, kann — zumin-
dest nach westlichen MafSstiben — schwerlich als Demokratie bezeichnet
werden. Eine andere Frage ist jedoch, inwieweit die Toleranz damit gleich-
zeitig zu einer politischen Schliisselkategorie avanciert, als welche sie vor
allem die Kommunitaristen in Anspruch nehmen.2 Mag sie heute auch als
eine Art Minimalbedingung des Zusammenlebens unterschiedlicher
Konfessionen und Kulturen gesehen werden, so wird doch bezweifelt, dass
sie als Grundpfeiler einer gerechten und demokratischen Ordnung taugt.3
Zu amorph und unspezifisch erscheint der Wesensgehalt der Toleranz, zu
deutlich ihre Aporien, als dass sie sich als Kategorie politischer Orien-
tierung bzw. als allgemein anerkannter Wert eignen wiirde. Dies hat nicht
zuletzt zum Versuch gefiihrt, die Toleranz als rein individuelle Tugend zu
beschreiben.4 Ein Rekurs auf die theologischen und politischen Urspriinge

1 Vgl. z.B. HOYE, William ].: Demokratie und Christentum. Die christliche Verantwortung
fiir demokratische Prinzipien. Miinster: Aschendorff 1999, und BROCKER, Manfred / STEIN,
Tine (Hgg.): Christentum und Demokratie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
2006.

2 Vgl. z.B. SANDEL, Michael: Moral Argument and Liberal Toleration. Abortion and Ho-
mosexuality. In: California Law Review 77, 1989, 521-538; TAYLOR, Charles: Multikultur-
alismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a.M.: Fischer 1993; WALZER, Michael:
Uber Toleranz. Von der Zivilisierung der Differenz. Hamburg: Rothbuch 1998.

3 Vgl. BUBNER, Riidiger: Zur Dialektik der Toleranz. In: FORST, Rainer (Hg.): Toleranz.
Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend. Frankfurt/
New York: Campus 2000, 45-59.

4 Letzteres impliziert die Argumentation von Bubner, die in erster Linie auf einer recht
engen Terminologie basiert. Die Toleranz wird hier lediglich als Duldung der Abweichung
von der Norm verstanden, wogegen die Parallelisierung mit dem wechselseitigen Respekt



308 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlogl-Flierl

des Begriffs suggeriert hingegen die Verwobenheit von ethischen und
rechtstheoretischen Aspekten bzw. christlichen und demokratischen Chif-
fren. Die vorliegende Untersuchung will die Bedeutung der Toleranz als po-
litisch-theologisches Problem rekonstruieren und gleichzeitig ihr Potential
demonstrieren, um die Affinitit christlicher Uberzeugungen zum demokra-
tischen Rechtsstaat zu belegen. Das fiir die demokratische Zivilgesellschaft
notwendige tolerante Handeln der Biirger ldsst sich vor diesem Hinter-
grund mit Motiven der (theologischen) Ethik reflektieren.

1. TOLERANZ ALS POLITISCHE FRAGE

Historisch gesehen erweist sich das Problem der Toleranz von Anfang an
als Frauge der politischen Rolle der Religion. So lange das frithe Christen-
tum ,machtlos® blieb, plidierten seine Vertreter fiir die Freiheit des Glau-
bens bzw. fiir das Erdulden und Ertragen von Gegebenheiten, die offen-
sichtlich nicht zu indern waren. Nach dem Mailinder Toleranzedikt 313 n.
Chr. und dem anschlieBenden Aufstieg zur Staatskirche griff es jedoch
relativ rasch zu jenen Zwangs- und VerfolgungsmafSnahmen, unter denen es
zuvor selbst gelitten hatte.> Das Toleranzgebot der Frithkirche war demzu-
folge ebenso von politischen Kalkiilen durchdrungen wie die spitere
Option, die eigenen Dogmen mit Hilfe der staatlichen Herrschaftsinsti-
tutionen zu untermauern bzw. auch offensiv zu forcieren. Die Erfahrung
der Religionskriege, der Verfolgungen und Verbrechen, die im Namen des
Glaubens begangen wurden, motivierten die Denker der Aufkliarung, Spi-
noza, Bayle, Locke, Montesquieu, Voltaire oder Lessing, auf eine politische
Machtlosigkeit der Kirche hinzuarbeiten und die Freiheit zum Staatszweck
zu erkliren. Zu sehr widersprach der absolute Wahrheitsanspruch, mit dem
die unterschiedlichen Konfessionen aufeinander prallten, einem friedlichen
Miteinander der Biirger, als dass das Risiko noch kalkulierbar schien, das
aus einer politischen Dominanz der Religion resultierte. Im Gegensatz zur
Religion konnte die Politik auf eine solche Attitiide verzichten und statt-
dessen fiir eine Koexistenz der Glaubensrichtungen Sorge tragen.® Seitdem

gleichwertiger Partner oder auch die mogliche Wertschdtzung kultureller Vielfalt unter den
Tisch fallen (vgl. BUBNER: Zur Dialektik der Toleranz, 54, 56). Die explorative Studie von
Rainer Forst unterstreicht hingegen die Existenz von wier konkurrierenden Toleranzkon-
zepten — Erlaubnis, friedliche Koexistenz, Respekt und Wertschitzung von normativ
bedeutungsvollen Differenzen (vgl. FORST, Rainer: Toleranz im Konflikt. Geschichte, Gehalt
und Gegenwart eines umstrittenen Begriffs. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003, 42-48) -, fiir
deren Applikation es nicht zuletzt in Abhingigkeit vom politischen Kontext jeweils plausible
Argumente gab. Bubners Toleranzbegriff scheint insofern zwar méglich, ignoriert jedoch
andererseits die Vielschichtigkeit der Thematik und scheint iiberdies historisch iiberholt.

5 Vgl. FLASCH, Kurt: Von Kirchenvitern und anderen Fundamentalisten. Wie tolerant war
das Christentum, wie dialogbereit der Papst? Der Schliissel liegt in der Regensburger Vorlesung.
In: Stiddeutsche Zeitung, 17. Oktober 2006, 11.

6 Zur Erhellung dieses prinzipiellen Gegensatzes zwischen Wabrheit und Politik bietet
sich insbesondere Hannah Arendts gleichnamiger Essay an, der nachdriicklich auf die Offen-
heit, Ambivalenz und Vorliufigkeit politischer Entscheidungen insistiert. Vgl. ARENDT,



Toleranz als theologisch-politisches Problem 309

hat sich die Toleranz als moralische und juristische Praxis im demokra-
tischen, weltanschaulich neutralen Rechtsstaat etabliert. Indem sich Staat
und Kirche voneinander trennten und die Laizitit zum Prinzip des Verhilt-
nisses von politischer und religiéser Sphire erkoren wurde, schien das theo-
logisch-politische Problem gelost. Der Respekt vor den Rechten und der
Wiirde der Person schloss die Akzeptanz ihres individuellen Glaubensbe-
kenntnisses ein und verlangte den Verzicht auf eine gewaltsame Bekeh-
rung.” Die Grenzen der Toleranz aber wurden ebenfalls abseits theolo-
gischer Erwdgungen nach MafSgabe der staatlichen Sicherheitsinteressen de-
finiert. Nicht den religiésen Irrtum, die Hiresie oder die Gottlosigkeit galt
es im modernen Staat zu verhindern, sondern allein, dass die im Staat be-
stehenden religiosen Auffassungen den politischen Verband gefihrdeten.
Als Crux des demokratischen Rechtsstaates hat es sich freilich erwiesen,
dass er Gefahr lduft, sich in seiner Reaktion auf die Herausforderung durch
seine Feinde in Widerspriiche zu verstricken. So wies vor allem Hans Kel-
sen darauf hin, dass es streng genommen nicht zum toleranten Wesen einer
Demokratie passe, antidemokratische Bewegungen zu verbieten.® Zwar sei
es einer Demokratie wie jeder anderen Staatsform gestattet, sich gegen
Krifte zur Wehr zu setzen, die sie gewaltsam zu beseitigen trachten, nicht
aber die ,friedlichen Auerungen® von religiosen und politischen Anschau-
ungen zu verhindern.? Als Begriindung fiir die monierte ,, Toleranz fiir Anti-
demokraten®, die vor allem im Zusammenhang mit der Problematik des Par-

Hannah: Wabrbeit und Politik. In: Wahrheit und Liige in der Politik. Miinchen: Piper 1972,
44-92.

7 Vor allem Spinozas Tractatus Theologico-Politicus (1670), Lockes Toleranzbrief (1685)
sowie die einschligigen Passagen in Montesquieus Geist der Gesetze (1748) zeigen die genuin
politische Dimension der Problematik. Dabei unterscheidet Spinoza — schirfer als Hobbes —
die Befugnis der staatlichen Macht, einen einheitlichen 6ffentlichen Kult festzulegen sowie
die Gedanken- und Redefreiheit zur Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Ordnung zu be-
schrinken, von der faktischen Unmdglichkeit, auf die inneren Uberzeugungen der Biirger
Einfluss zu nehmen. Locke hingegen verlagert die Frage der Religion und Glaubensfreiheit
generell ins Private, wovon er — aus politischen Erwidgungen — lediglich den Katholizismus
und Atheismus ausnimmt. Montesquieu wiederum plddiert fiir die Duldung anderer Reli-
gionen, sofern aus ihrer Anhingerzahl ein politisch kaum kontrollierbares Machtpotential
resultiert. Bayles Commentaire philosophique sur ces paroles de Jésus-Christ (1686) argumen-
tiert demgegeniiber zwar genuin philosophisch im Sinne der Gewissensfreibeit sowie einer
Trennung von Moral und Religion, wird jedoch spiter von Kant in eine politische
Konzeption iibersetzt, indem hier die Toleranz von einer blof moralischen Tugend des
Menschen zur Tugend des demokratischen Gesetzgebers avanciert (vgl. KANT, Immanuel:
Uber den Gemeinspruch. In: Kants gesammelte Schriften VIIIL. Berlin: de Gruyter 1968, 294f.,
KANT, Immanuel: Metaphysik der Sitten. In: Kants gesammelte Schriften V1. Berlin: de
Gruyter 1968, 313f.). Kants moralisch auf der Wiirde des Einzelnen und politisch auf der
Selbstbestimmung des Volkes basierende Toleranzvorstellung steht dabei im Kontrast zu
seiner Kritik an der ausschlieflichen, obrigkeitsstaatlichen ,,Duldung® divergenter Einstel-
lungen und Auffassungen (vgl. KANT, Immanuel: Was ist Aufklirung? In: Kants gesammelte
Schriften VIIL. Berlin: de Gruyter 1968, 40).

8 Ausfiihrlich dazu KELSEN, Hans: Verteidigung der Demokratie. Abhandlungen zur Demo-
kratietheorie. Tiibingen: Mohr Siebeck 2006.

9 KELSEN, Hans: Was ist Gerechtigkeit? Stuttgart: Reclam 2000, 50f.



310 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlogl-Flierl

teienverbots ihre Relevanz entfaltet, beharrt Kelsen auf jenem ethischen
Pluralismus, ohne welchen keine Demokratie das komplexe, stets wandelbare
Verhiltnis von Mehrheiten und Minderheiten austarieren kann. Und so sehr
man auch versucht, dieses Argument mit dem Hinweis auf performative
Widerspriiche auszuhebeln,!0 es lisst sich nicht von der Hand weisen, dass
die Demokratie bzw. das von ihr zu entwickelnde Wertekostiim zumindest
eines verlangen: keine Wahrheiten und Werte (autokratisch) zu verordnen,
sondern sie der Zustimmung des (manipulierbaren) Volkes anheim zu
stellen.!t Mit anderen Worten, die sicherheitspolitischen Erwidgungen eines
demokratischen Gemeinwesens stehen im fortwihrenden Konflikt zu seinen
grundlegenden Prinzipien. Jener Falle, die die Demokratie fiir uns bereit-
hilt, entgehen wir nur, sofern wir uns ein kritisch-differenziertes Demo-
kratieverstindnis zulegen, das ihre Schwichen nicht negiert, sondern sie als
das auffasst, was sie ist: ein antinomisches Konstrukt, dessen Alternativ-
losigkeit unbestritten ist, deren Grenzen und Inkonsistenzen jedoch evident
sein miissen, um die Demokratie vor sich selbst schiitzen bzw. — in den Wor-
ten Derridas —,autoimmunisieren® zu kénnen.!2

Exakt die gleiche Widerspriichlichkeit trifft auch die Toleranz, die sich
nicht zuletzt deshalb als ,demokratisch® erweist. [hrem antinomischen Cha-
rakter wurde bereits hiufig Ausdruck verliehen, etwa als Karl Popper ,,im
Namen der Toleranz“ das ,Recht in Anspruch® nehmen wollte, ,intoler-
ante Philosophien auf jeden Fall gewaltsam [zu] unterdriicken®,!3 als Karl
Jaspers darauf bestand, dass man ,nicht mehr tolerant bleiben® diirfe
»gegen die totale Intoleranz®,'4 oder auch als Dolf Sternberger die Parole
ausgab: ,Keine Duldung den Feinden der Duldung“s. Welch prekire

10 Dazu FORST: Toleranz im Konflikt, 517, der darauf verweist, dass die Existenz eines
ethischen Relativismus entweder das Prinzip der Toleranz selbst triife oder aber das ,iiberge-
ordnete® Prinzip der Toleranz gegen Kelsens Annahme einer relativistischen Wertlehre ge-
richtet sei.

11 In diesem Zusammenhang sei an die Quadratur des Kreises in Rousseaus Contrat social
erinnert, wenn der gottliche législateur das Volk zur Erkenntnis des Gemeinwillens erziehen
soll, ohne dabei an der unbegrenzten Macht der Volkssouverinitit zu riitteln.

12 Vgl. DERRIDA, Jacques: Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2003, 55f. Jene Autoimmunisierung der Demokratie folgt dabei ganz den Aporien,
die Derrida zuvor fiir die Gerechtigkeit (vgl. DERRIDA, Jacques: Gesetzeskraft. Der ,,mystische
Grund der Autoritat”. Frankfurt a.M: Suhrkamp 1991, 46ff.) und analog dazu in der Politik
der Freundschaft fiir die Demokratie gezeigt hatte (vgl. FLUGEL, Oliver: Démocratie a vénir.
Jacques Derrida. In: DERS./ HEIL, Reinhard / HETZEL, Andreas (Hgg.): Die Riickkehr des
Politischen. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 19-42, hier 34f.). Aus ihrer
»selbstdekonstruktiven Kraft“, dem kontinuierlichen Transzendieren der eigenen Grenzen
(DERRIDA, Jacques: Politik der Freundschaft. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2000, 156), resultiert
nicht nur die Deutungsoffenheit des Begriffs, sondern ebenso das Potential der Demokratie
zur Selbstzerstorung, das in Weimar so schmerzlich erfahren wurde.

13 POPPER, Karl: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde, Bd. 1: Der Zauber Platons.
Tiibingen: Mohr Siebeck 1992, 333.

14 JASPERS, Karl: Die Aufgaben der Philosophie in der Gegenwart. In: Wahrbeit und Leben.
Ausgewdblte Schriften. Wien: Buchgemeinschaft Donauland 1969, 5665, hier 61.

15 STERNBERGER, Dolf: Toleranz als Leidenschaft fiir die Wabrbeit. In: Schriften 1X. Gut
und Bése. Frankfurt a.M.: Insel 1988, 141-166, hier 166.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 311

Auswirkungen solche intellektuellen Wortspiele in der Praxis haben
konnen, zeigt das Beispiel Saint-Justs, der unter dem Slogan ,,Keine Freiheit
fiir die Feinde der Freiheit® die Schreckensherrschaft der Jakobiner legiti-
mierte. Die ,,wehrhafte®, ,streitbare“ Demokratie, welche die Grenzen der
Toleranz gegeniiber antidemokratischen Bewegungen ausloten will, kommt
insofern nicht umhin, sich bis zu einem gewissen Grad gegen sich selbst zu
richten. Der ,Paradoxie der Selbstzerstorung®, die sowohl der Demokratie
als auch der Toleranz inhirent ist, mag zwar dadurch zu begegnen sein,
indem die notige Grenzziehung innerbalb der Konzepte selbst veranschlagt
wird.'¢ Eine theoretisch fundierte Betrachtungsweise verlangt hierfiir
allerdings nach einer konsistenten Argumentationskette.!” Fiir die Reflexion
iber die Toleranz bedeutet dies zunichst, dass sie sich die Aporien ihres
Untersuchungsgegenstandes stets bewusst zu machen hat, wenigstens sofern
sie beabsichtigt, die Bedingungen ihrer normativen Geltung freizulegen.

Der Subjektivismus, von welchem sich die Toleranz schwerlich befreien
kann, konnte es umgekehrt jedoch erfordern, sie als politische Kategorie
endgiiltig zu verabschieden. Tatsichlich scheint die einstige politische Stof3-
richtung des Toleranzgebots auf den ersten Blick obsolet, seitdem sich die
institutionelle Trennung zwischen Kirche und Staat konsolidiert hat. Als
Maf3stab, welche religiosen, weltanschaulichen, ethischen und kulturellen
Auffassungen in den demokratischen Rechtsstaat integrierbar sind, ohne
seinen Bestand zu gefihrden, ist die Toleranz jedenfalls offensichtlich
tiberfordert, d.h. ihr Ergidnzungsbediirfnis in dieser Frage wire zumindest
duferst stark.!8 Hinzu kommt, dass sich die Toleranz heute lingst nicht
mehr nur mit der Freiheit des Glaubens und des Gewissens beschiftigt,
sondern allzu oft im Hinblick auf die Regelung des alltiglichen Umgangs
zwischen den Menschen in der multikulturellen Gesellschaft in Anspruch
genommen wird. Dadurch erklirt sich im Ubrigen auch die inflationire
Prisenz der Problematik (z.B. Kopftuchstreit, Kruzifixurteil, NPD-Verbot,
europiische Verfassung). Wenn aber die Toleranz das Sicherheitsbediirfnis
des demokratischen Staates tendenziell untergribt und sich iiberdies in

16 Vgl, FORST: Toleranz im Konflikt, 37.

17 Forst selbst bemiiht in dieser Hinsicht die an Bayle angelehnte Chiffre einer
»Relativierung® der Toleranz ,ohne Relativismus und Skeptizismus® (vgl. FORST: Toleranz im
Konflikt, 630-649), wobei auch die kantische Unterscheidung zwischen dem (universalisier-
baren) moralisch guten Leben und dem (subjektiven) ethisch bzw. religiés oder anthropolo-
gisch orientierten gliicklichen Leben zum Tragen kommt (vgl. KANT, Immanuel: Grundlegung
einer Metaphysik der Sitten. In: Kants gesammelte Schriften V1, Berlin: de Gruyter 1968, 410,
442). Damit soll die Toleranz vom Vorwurf befreit werden, ,,moralisch dazu auf[zufordern],
das Unmoralische zu dulden® (FORST: Toleranz im Konflikt, 422). Forst bewegt sich also
offenbar ganz in der Tradition der Aufklirung, die das Politische und Moralische aus dem
Kontext des Religiosen herauslésen will. Der vorliegende Artikel schligt dagegen wie
erwihnt eine Lesart vor, die das Problem der Toleranz in den Kategorien des Theologisch-
Politischen verortet.

18 Man denke diesbeziiglich nur an die plausible Méglichkeit einer langfristigen Unter-
wanderung des offentlichen Sicherheitsinteresses, die weit iiber das Problem unmittelbarer
Bedrohungen hinausgeht.



312 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlogl-Flierl

threr Ausrichtung in keiner Weise auf politische Fragen reduzieren lisst,
wenn weiterhin die Frage nach einer rechtlichen Garantie der Toleranz zu-
nehmend skeptisch beantwortet wird (selbst wenn die Toleranz als gingige
Verfassungspraxis zu interpretieren ist), was liegt dann niher, als sie heute
nur noch moralisch konnotieren zu wollen, jenseits aller Rechtstite]l und
politischer Programmatik? Mit anderen Worten haben wir uns nicht dem
Problem zu stellen, dass die Separation der religiosen und politischen
Sphire, die sich in den westlichen Demokratien manifestiert hat, unwei-
gerlich zur exklusiven Behandlung der Toleranz als ethische Frage fiihrt?

2. TOLERANZ ALS (THEOLOGISCH-)ETHISCHE FRAGE

In der moralphilosophisch geprigten Diskussion liegt das Hauptaugenmerk
der einschlagigen Autoren gegenwirtig auf den Paradoxien!® und Grenzen
der Toleranz bzw. auf dem Vergleich unterschiedlicher Toleranzkonzepte.
Demgegeniiber reflektiert die theologische Ethik eher die Motivationslage
fiir die Toleranz und eine mogliche inhaltliche Fillung positiver Pro-
venienz.20 Dies geschieht vor allem vor dem Hintergrund, dass das Chris-
tentum, oberflichlich betrachtet, als intolerant gelten kann, vor allem unter
einem historischen Blickwinkel.2! Das theologische Mebr fiir die Toleranz
soll im Folgenden ausgefiihrt werden.

Meist wird die Toleranz ja als ein neuzeitliches Phinomen bezeichnet,
aber bereits im Alten Testament finden sich einschligige Passagen, hat doch
wIsraels Erfahrung des eigenen Fremdseins im babylonischen Exil sowie das
Wissen um fromme und gottesfiirchtige Auslander [...] Toleranz ermdog-
licht“22, Die Toleranz firmierte hier zwar noch nicht unter dem heute ge-
laufigen Begriff, Inhalt und praktische Ausiibung waren damals (und sicher-
lich auch schon zu anderen Zeiten) immerhin bekannt.

Fiir das Neue Testament liegt zunichst die Verbindung zwischen Nich-
stenliebe und Toleranz auf der Hand. Als motivationale Grundlage fiir die
Toleranz konnte dies freilich zu kurz greifen. Oder konnte es etwa nicht
passieren, dass aus Liebe aller Unterschied eingeebnet wird? Wie kann
Toleranz stattdessen motiviert werden, damit sie nicht in einem nur
passiven Erdulden stecken bleibt? Die Theologie bzw. die theologische

19 Vgl. SCANLON, Thomas: The Difficulty of Tolerance. Essays in Political Philosophy.
Cambridge: Cambridge Univ. Press 2003.

20 Vgl. RIEDL, Alfons: Toleranz — eine Tugend fiir morgen. In: JANS, Jan (Hg.): Fiir die
Freibeit verantwortlich. FS fiir Karl-Wilhelm Merks zum 65. Geburtstag. Fribourg: Academic
Press 2004, 238-250, und HILPERT, Konrad: Mégliches Miteinander trotz Dissens. Gehalt und
Anspruch der Toleranz. In: BOTTIGHEIMER, Christoph / FILSER, Hubert unter Mitarbeit von
BRUCKMANN, Florian (Hgg.): Kircheneinheit und Weltverantwortung. FS fiir Peter Neuner.
Regensburg: Pustet 2006, 321-338.

21 Vgl. ANGENENDT, Arnold: Toleranz und Gewalt. Das Christentum zwischen Bibel und
Schwert. Miinster: Aschendorff 2007.

22 FABRY, Heinz-Josef: Toleranz im Alten Testament. In: BiKi 58 (2003) 216-223, hier
223



Toleranz als theologisch-politisches Problem 313

Ethik liefert nach Konrad Hilpert hier verschiedenste Pfeiler. Zum einen
bestand das Christentum in seiner Geschichte immer wieder auf der Frei-
heit des Glaubensaktes2? und dies nicht nur fiir sich.24 Diese Freiheit bietet
die Grundlage fiir die religiése Toleranz. Eine weitere, fiir die Toleranz
notwendige Tugend ist die der Geduld, sowohl die der anderen als auch
diejenige gegeniiber der eigenen Meinung. Des Weiteren nennt Hilpert in
diesem Zusammenhang die Lehre vom inneren Gewissen als letzt verbind-
liche Instanz des individuellen moralischen Handelns. Die Idee der prinzi-
piellen Gleichheit der Menschen wird schlieflich als vierte Basis der
Toleranz herangezogen.?> Vor allem das zuletzt erwihnte Element einer
theologischen Fiillung der Toleranz wird auch im Katholischen Erwach-
senen-Katechismus angesprochen: ,In der Haltung der Toleranz gibt der
Christ keineswegs die im Glauben erkannte Wahrheit auf, aber er respek-
tiert die Wiirde der Person des anderen in dessen personlicher Uberzeug-
ung, die er selbst nicht teilt.“2¢ Die prinzipielle Gleichheit der Menschen
und die damit verbundene Wiirde der Person verhindern sowohl einen fast
schon respektlosen Indifferentismus als auch einen wiirdelosen Dogma-
tismus. Die Hilpert’sche Einschitzung der Freiheit im Glaubensakt als Vor-
aussetzung fiir die Toleranz kann durchaus so bestehen, erscheint aber
meist nur als begrenzte Freiheit moglich, vor allem im demokratischen
Rechtsstaat. Die Grenzen der Toleranz bilden auflerdem die Grenzen der
(Handlungs-)Freiheit. Das Gewissen als Instanz gilt es mit Hilpert stark zu
machen, verstanden als innere Entscheidungsinstanz, die auch andere Mein-
ungen gelten ldsst. Unter ethischer Riicksicht betrachtet, achtet der tole-
rante Mensch die Gewissensiiberzeugung anderer, die er selbst fiir mora-
lisch falsch hilt. Bis zum Beweis des Gegenteils geht er von einer guten
Absicht und subjektiven Gewissheit des anderen aus. Nicht einfach gestaltet
sich die Zuordnung zum Thema Geduld. Sie impliziert das Moment des
Duldens, welches die passive Toleranz auszeichnet, aber auch schnell in In-
differenz umschlagen kann.

In zweifacher Hinsicht wird die Toleranz aktuell (und das nicht nur in
der Theologie): zum einen als Teil der individuellen Lebensfiihrung, zum
anderen als strukturethisches Moment der politischen Praxis. Ist sie im

23 Vgl. FURST, Alfons: Identitdt und Toleranz im friithen Christentum. In: Orientierung 66
(2002) 26-31 fiir den Gewihrsmann Tertullian und den weiteren, nicht weniger aufschluss-
reichen historischen Kontext zum Thema Toleranz.

24 Die Wegstationen zusammengefasst finden sich bei KRONTHALER, Michaela: Toleranz
und Identitit. Glanzlichter und Schatten in der Christentumsgeschichte. In: SCHMIDINGER,
Heinrich (Hg.): Identitit und Toleranz. Christliche Spiritualitit im interreligiésen Spiegel.
Innsbruck/Wien: Tyrolia 2003, 205-230, besonders 224f.

25 Vgl. HILPERT: Mégliches Miteinander trotz Dissens, 329.

26 DEUTSCHE BISCHOFSKONFERENZ (Hg.): Katholischer Erwachsenenkatechismus. Zweiter
Band. Leben aus dem Glauben. Freiburg i.Br.: Herder, 1995, 454; ,Toleranz ist die Ein-
stellung, im Umgang mit Mitmenschen, die andere Uberzeugungen und Lebensformen haben,
sein Handeln am fundamentalen Gerechtigkeitsprinzip auszurichten® (WITSCHEN, Dieter:

Toleranz als Menschen-Tugend. Zu einem Grundelement eines Menschenrechtsethos. In: TthZ
110 [2001] 133-144, hier 138.).



314 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlogl-Flierl

ersten Fall eine Haltung, eine Tugend, die u.a. auch biografisch eingeiibt
wird und auf das Verhalten zum je anderen Auswirkungen hat, so ist sie im
zweiten ein Strukturprinzip des Rechtssystems, z.B. im Sinne der religiésen
Toleranz. Der Staat gesteht seinen Biirgerinnen und Biirgern bestimmte
Freirdume des Handelns zu.?’

Die beiden grundsitzlichen Linien der Toleranz, individual- und struk-
turethisches Moment, existieren und bestehen nicht getrennt voneinander.
»Vielmehr kann die strukturelle, durch das Recht gewihrte Toleranz nur
dann funktionieren, wenn sie von vielen einzelnen Biirgern eines Staates an-
erkannt und alltiglich praktiziert wird.“2¢ Eine gewisse Abhingigkeit der
beiden Momente kann nicht von der Hand gewiesen werden. Ohne eine
praktische Ausiibung der Toleranz, auch im Kleinen und Alltiglichen, kon-
nen die Biirgerinnen und Biirger den Horizont der strukturethischen Tole-
ranzpraxis nicht erfahren und sich moglicherweise manchmal auch nicht zu
grofleren Zugestindnissen durchringen.

Vor allem den tugendethischen Ansatz gilt es mit Eberhard Schocken-
hoff (moralische Tugend als Entscheidungshaltung) niher zu konturieren:
im Anschluss an Thomas von Aquin, der wiederum Aristoteles aufnimmt,
kann die sittliche Tugend

»als ein Entscheidungsvermégen oder als ein ,Habitus des Wihlens’ (babitus elec-

tivus) gekennzeichnet [werden|; auf diese Weise wird hervorgehoben, dass die Tugend
nicht nur in einer allgemeinen Ausrichtung des Menschen auf das Gute besteht, son-
dern dass diese feste und verlissliche Hinordnung durch eine Abfolge gleichge-
richteter freier Wahlakte hervorgebracht wird. Erst diese Bestimmung unterstreicht,
dass die wesensgemille Vollendung des Menschen in der freien Selbstbindung an das
Gute besteht, die auf der Ebene von Freiheit und Vernunft hervortritt. 29

Damit soll die aktive Komponente der Toleranz betont werden. Tugend
ldsst sich somit als dasjenige verstehen, das sich die Person in freier Ent-
scheidung zu Eigen macht und das sie kontinuierlich einiibt. Das (Wunsch-)
Ergebnis ist ein dauerhaftes moralisches Kénnen.

Ordnet man die Toleranz den klassischen vier Kardinaltugenden zu,
dann ist ein Konnex zur Tugend der Temperantia, des Mafles, sehr hilf-

27 Auch der Verfassungsentwurf der Europiischen Union sieht den zentralen Wert der
Toleranz. ,Die Union griindet sich auf folgende Werte: Achtung der Menschenwiirde, Frei-
heit, Demokratie, Gleichheit, Rechtsstaatlichkeit und Wahrung der Menschenrechte ein-
schlieflich der Rechte der Personen, die Minderheiten angehoren. Diese in Artikel I-2 zum
Ausdruck gebrachten Werte sind den Mitgliedstaaten gemeinsam. Ebenso zeichnet sich die
Gesellschaft in den Mitgliedstaaten durch Pluralismus, Nichtdiskriminierung, Toleranz, Ge-
rechtigkeit, Solidaritit und die Gleichheit von Frauen und Minnern aus.“ Verfassungsentwurf
der Europdischen Union.
http://europa.eu/scadplus/constitution/objectives_de.htm (12.6.2007).

28 HILPERT: Mégliches Miteinander trotz Dissens, 323.

29 SCHOCKENHOFF, Eberhard: Grundlegung der Ethik. Ein theologischer Entwurf. Frei-
burg i.Br.: Herder 2007, 69f.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 315

reich.30 Toleranz kann insofern als Selbstbeherrschung bzw. als Absehen
von der eigenen Position verstanden werden, die zwischen Indifferenz und
starrem Dogmatismus eine Mitte findet. Als Grundhaltung ist die Toleranz
auf den anderen bezogen.

Begegnete Toleranz in der Geschichte vor allem im religiésen Bereich,
so ist sie heute angesichts des Aufeinandertreffens von Kulturen, Weltan-
schauungen, Traditionen und Lebensstilen in vielen Feldern gefordert. Die
religiose Toleranz ist vor allem durch die Religionsfreiheit verbiirgt wor-
den, wobei diese als Grundrecht eine groflere Verbindlichkeit aufweist als
die Toleranz und somit das strukturethische Moment im Sinne der religi-
osen Toleranz aufhebt:

»o0 gesehen ist Toleranz als Strukturprinzip — keineswegs jedoch als Tugend des
Einzelnen und von sozialen Gruppen — durch die Religionsfreiheit als Grund- und
Menschenrecht iiberholt und aufgehoben. Religionsfreiheit ist nicht gleichbedeutend
mit Toleranz, sondern geht iiber diese wesentlich hinaus.“31

So spricht auch das wegweisende Dokument Dignitatis Humanae des 11
Vatikanischen Konzils nicht von Toleranz, sondern von Religionsfreiheit.32
Die theologische Unterfiitterung der Toleranz betont mehr das tugend-
ethische Moment: die Voraussetzungen fiir das Achten der Toleranz fiir
jeden Menschen. Es fillt auf, dass, wie es der amerikanische Religions-
wissenschaftler Seligman formuliert, die Toleranz von den ausgefeilten
modernen Rechten absorbiert wurde: ,[...] die Einzelnen verkehren nicht
als Glieder von Gruppen miteinander, sondern als Inhaber von Rechten
[...]. Gruppenidentititen sind im o6ffentlichen Bereich durch individuelle
Identititen ersetzt worden; und das Problem der Tolerierung des Unter-
schiedes ist durch die gesetzliche Anerkennung von Rechten und Rechts-
titeln ersetzt worden. Das meine ich, wenn ich sage, dass die Moderne das
Problem der Toleranz ignoriert und dass sie die Notwendigkeit, tolerant zu
sein, aus dem Wege gerdumt hat, statt die Menschen tolerant zu machen.
Sie hat die Toleranz durch Rechte ersetzt.“33 Natiirlich stellt sich hier die
Frage, ob dies auch fiir den europiischen bzw. deutschen Raum gilt. Fest
steht, dass die Toleranz explizit nicht gesetzlich bzw. verfassungsmiflig fest-
geschrieben wurde. Bedeutet diese Anzeige nicht, dass Toleranz als
Strukturprinzip ausgedient hat, verrechtlicht wurde? Stellt die Toleranz

30 Vgl. SCHIPPERGES, Karl-Josef: Toleranz und liberale Gesellschaft. Vom rechten Maf
zwischen liberalistischer Indifferenz und fundamentalistischer Intoleranz. In: lkaZ 30 (2001)
547-565, hier 552.

31 HILPERT: Mdgliches Miteinander trotz Dissens, 326.

32 Vgl. SIEBENROCK, Roman A.: Theologischer Kommentar zur Erklirung iiber die religi6se
Freiheit Dignitatis Humanae. In: Herders Theologischer Kommentar zum Zweiten Vatika-
nischen Konzil Bd. 4, Freiburg i.Br.: Herder 2004, 125-218, hier 156.

33 SELIGMAN, Adam B.: Toleranz — eine unmdagliche Tugend? Von der liberalen Ignoranz
des Problems zur Wiederentdeckung der Gruppenidentitit. In: OR 52 (2003) 283-295, hier
293.



316 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlogl-Flierl

nicht viel mehr ein zivilgesellschaftliches Strandgut dar, das dem Einzelnen
und seinem Handeln und Denken iiberlassen wird?

Mit dem Tugendkonzept wird das aktive Moment der Toleranz stark
gemacht. In diesem Zusammenhang iiberrascht es, dass das gemeinsame
Wort ,Demokratie braucht Tugenden® des Rates der Evangelischen Kirche
in Deutschland und der Deutschen Bischofskonferenz zur Zukunft unseres
demokratischen Gemeinwesens vom 20. November 2006 die Toleranz nicht
in ihren Katalog aufnimmt, weder auf Seiten der Politiktreibenden noch auf
Seiten der Wihlerinnen und Wihler. Vielleicht hingt diese Fehlanzeige
damit zusammen, dass die Toleranz — als Tugend gedacht — auch ihre Gren-
zen hat, also eine fast un-maogliche Tugend ist. Es scheint nicht erschwing-
lich, sie auszuiiben, denn sie gibt vor, dass man solche Anschauungen, die
man selbst ablehnt, im stirksten Fall wertschitzen sollte. Die Tugend der
Toleranz bedeutet uns, in Dissonanz zu leben. Stellt die Tugend der To-
leranz zu hohe Anspriiche? Die eigene Selbstverstrickung scheint jedenfalls
vorprogrammiert.34

Sowohl auf der Strukturebene als auch auf der Ebene der Tugend be-
steht folgerichtig Klirungsbedarf. Zumindest aber kann konstatiert werden,
dass die Verwobenheit zwischen beiden Ebenen fiir die Toleranz signifikant
ist. Als Ergebnis dieses Punktes stellt sich indes die theologisch-ethisch
brisante Frage, ob die Toleranz im Tugendkonzept wirklich zufrieden
stellend zu erfassen ist oder ob nicht eine andere Kategorie ihren Charakter
womoglich besser erhellt, vor allem im Kontext des demokratischen Rechts-
staats.

3. DIE TOLERANZ ALS POLITISCH-THEOLOGISCHE PROBLEMSTELLUNG

Wenn wir weder im (verfassungs-)juristischen noch im theologischen Sinne
von einem ,Recht® auf Toleranz sprechen konnen und es zu allem
Uberfluss auch mit der Identifikation der Toleranz als individuelle ,,Tu-
gend“ nicht allzu gut aussieht, dann droht der Toleranzgedanke insgesamt
zu einer unbrauchbaren Kategorie zu verkommen, die allenfalls von
historischem Interesse ist. Gerade die ideengeschichtliche Kontextuali-
sierung der Toleranz vermag uns freilich auch die Perspektive aufzuzeigen,
unter welcher ihr umstrittener Begriff seine normative Geltung behilt.
Allen Unkenrufen zum Trotz, die eine Fortdauer des Theologisch-Poli-
tischen im Zeitalter der modernen Trennung von Kirche und Staat
bezweifelt haben, zeigt doch die aktuelle Debatte iiber die Zivilgesell-
schaft, dass die institutionelle Lésung des Problems zwischen Religion und
Politik keineswegs mit einer unpolitischen Rolle der Religion einhergehen

34 Vgl. WILLIAMS, Bernard: Toleranz — Eine politische oder moralische Frage? In: FORST,
Rainer (Hg.): Toleranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrit-
tenen Tugend. Frankfurt/New York: Campus 2000, 103-118.

35 Hierzu insbesondere der Essay von LEFORT, Claude: Fortdauer des Theologisch-
Politischen? Wien: Passagen Verlag 1999.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 317

muss. Jede Rechtspraxis ist vielmehr einzubetten in den Kontext mora-
lischer Uberzeugungen, Sitten und Traditionen. Das bekannte Diktum von
Ernst-Wolfgang Bockenforde, der freiheitliche, sikularisierte Staat lebe von
Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann, gilt es in diesem
Zusammenhang ernst zu nehmen. Die vorpolitischen, zivilgesellschaftlichen
Grundlagen des Gemeinwesens, die ein notwendiges Mindestmaff an
sozialer Homogenitit generieren, sind zwar nicht unbedingt religiés be-
stimmt,? Uberlegungen, die einen eventuell sogar gestdrkten Einfluss der
Religion auf die Politik auf Basis der Laizitit erkliren helfen, besitzen
gleichwohl Uberzeugungskraft.3® Mark Chaves und David E. Cann unter-
scheiden in dieser Hinsicht eine ,politische® Erklirung, fiir die in erster
Linie Alexis de Tocqueville Pate steht, von einer ,6konomischen® Argu-
mentation, die von Adam Smith entwickelt wurde: Gehe Smith davon aus,
dass die Konkurrenz zwischen den Religionen positiv auf ihre jeweilige
Auflendarstellung und ,Vermarktung® und damit im Ganzen auf die
»Konjunktur® des Glaubens auswirkt, betont Tocqueville die Vitalitit und
Attraktivitit von Konfessionen, die nicht mit der (fehleranfilligen) Politik
des Staates identifiziert werden und sich ganz auf ihre genuinen Aufgaben -
Sinnorientierung und Wertevermittlung — konzentrieren koénnen.?* Poli-
tische Relevanz entfalten die religiosen Uberzeugungen dabei indirekt in
Form von biirgerlichem Engagement, Verantwortungsbewusstsein, Gemein-
wohlinteresse und eines Gefiihls der Zusammengehdorigkeit, aber auch als
transzendente Grenze, die der demokratische Gesetzgeber zu respektieren
hat. Mit anderen Worten, unter den Vorzeichen der Moderne besteht die
politische Wirksamkeit der Religion nicht mehr in ihrer Verquickung mit
den Machtstrukturen des Staates, sondern in ihrer signifikanten Prigung
der biirgerlichen Kultur.40

36 Vgl. BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang: Staat, Gesellschaft, Freiheit. Studien zur Staats-
theorie und zum Verfassungsrecht. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1976, 60.

37 Eine terminologisch einheitliche, komplexe Theorie der Zivilgesellschaft konnte sich
daher bislang nicht entwickeln, die Bedeutung religioser Wertbestinde, die als eine Art
»Katechismus“ der gemeinschaftsbezogenen Zivilgesellschaft fungieren, wird jedoch hiufig
unterstrichen (vgl. z.B. WUTHNOW, Robert: Christianity and Civil Society. The Contemporary
Debate. Valley Forge: Trinity Press Internat. 1996; LIENEMANN-PERRIN, Christine (Hg.):
Kirche und Offentlichkeit in Transformationsgesellschaften. Stuttgart: Kohlhammer 2006;
JAMES, Helen: Civil Society, Religion and Global Governance. Paradigms of Power and
Persuasion. New York: Routledge 2007).

38 An dieser Stelle ist es natiirlich wichtig, zwischen Laizitit und Laizismus zu differen-
zieren. Beide Begriffe evozieren zwar die Trennung zwischen Kirche und Staat, doch ist die
Laizitit mit einer affirmativen Haltung zur Religion konnotiert, wihrend der Laizismus als
negativer Abwehrbegriff gilt (vgl. MARTY, Francgois: Laizismus. In: LThK3 Bd. 6 [1997] 612~
613). Vgl. auch diesbeziiglich die Haltung in Frankreich (vgl. NIENTIEDT, Klaus: Das Riibr-
mich-nicht-an-Gesetz: Frankreich erinnert sich an die Trennung von Staat und Kirche vor 100
Jabren. In: HerKorr 59 [2005] 406-410).

39 Vgl. CHAVES, Mark / CANN, David E.: Regulation, Pluralism, and Religious Market
Structure. In: Rationality and Society 4/3, 1992, 272-290.

40 Eine vergleichbare Perspektive ergibt sich aus der pipstlichen Enzyklika Deus caritas
est, die ,dem Glauben und der Politik ihr Recht und ihren Eigenstand“ belisst, sie aber



318 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlogl-Flierl

Die Toleranz fungiert in dieser Hinsicht als integraler Bestandteil,#! weil
sie einerseits innerhalb des vorhandenen religiésen Pluralismus die Mog-
lichkeit einer gemeinsamen werteorientierten Identitit bewahrt und dabei
gleichzeitig garantiert, dass der hierfiir notwendige normative Konsens
nicht auf der Basis negativer Ausgrenzungen und ,Siindenbockdenkens®
geschieht.#2 Eben dies scheint heute umso wichtiger, als im Zeitalter der
multikulturellen Gesellschaft die Grenzen zwischen Innen- und AufSen-
politik zunehmend verwischen, wodurch die Toleranz zum ,universalen®
Projekt avanciert.43

Die politische Funktion der Toleranz in der Zivilgesellschaft entbindet
den Einzelnen selbstverstindlich nicht, den Bereich der Toleranz stindig
neu zu reflektieren und seine Handlungen danach auszurichten. Stattdessen
erfiillen sich die Institutionen des demokratischen Rechtsstaates erst mit
dem einst von Montesquieu angemahnten ,,Geist“, wenn sich innerhalb der
politischen Praxis die individualethischen Haltungen der handelnden
Personen widerspiegeln. Die Toleranz erweist sich dadurch als gleicher-
mafien ethische wie politische Frage,# ja mehr noch, sie bezeichnet im
Grunde gar nichts anderes als eine individuelle Haltung, die einen Wert,
der im Kontrast zu den eigenen Werten steht, im Dienste des friedlichen
Zusammenlebens zu akzeptieren vermag und auf seine ,Bekdmpfung” ver-
zichtet. Je homogener eine Gesellschaft ist, desto weniger Bedarf besteht
folglich an toleranten Biirgern, je heterogener sich hingegen die Wertiiber-
zeugungen auffichern, desto mehr Toleranz wird vom Einzelnen verlangt,
um die Integritit des Gesamtverbandes zu bewahren. Wenn wir also nicht
abstrakt, sondern nur subjektiv definieren konnen, wann Toleranz ange-
bracht und wann ihre Grenze iiberschritten ist, dann lisst sich daraus zwar
ableiten, dass Toleranz stets auf kritischem Bewusstsein, kontinuierlicher

»gleichzeitig in einer produktiven Weise“ abseits von ,fundamentalistischen und
ylaizistischen® Positionen ,in einer produktiven Weise aufeinander bezieht (RUH, Ulrich:
Der Glaube und die Politik. In: HerKorr 60 (2006) 163-165, hier 163).

41 Zur Vielschichtigkeit dieses Aspektes siehe den Band von AUGUSTIN, Christian (Hg.):
Religiéser Pluralismus und Toleranz in Europa. Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften
2006.

42 Zum Identitit stiftenden Potential des bouc émissaire siehe GIRARD, René: Der
Stindenbock. Ziirich/Diisseldorf: Benziger 1998, zur Toleranz als dazugehoriges Gegenmodell
RICGEUR, Paul: Toleranz, Intoleranz und das Nicht-Tolerierbare. In: FORST, Rainer (Hg.): To-
leranz. Philosophische Grundlagen und gesellschaftliche Praxis einer umstrittenen Tugend.
Frankfurt/New York: Campus 2000, 26—44, hier 32/38.

43 Eine solche Form der ,Universalitit“ steht nicht im Widerspruch zur Kontextge-
bundenheit realer politischer Verbinde, da sich die kantische Trennung zwischen der
universalen Moral und subjektiv divergierenden ethisch-religiésen Vorstellungen unserer
Ansicht nach nicht auf den Bereich der Politik iibertragen ldsst. Die Toleranz vermittelt
vielmehr zwischen dem Universalen und Besonderen, indem sie der Tatsache Rechnung trigt,
dass das Theologisch-Politische als Kennzeichen jeder politischen Kultur inhaltlich divergente
Ausprigungen erfihrt, die im Zeitalter der Globalisierung iiberlappen. Umgekehrt vermeidet
die hier vorgeschlagene politische Perspektive die mogliche Diskrepanz zwischen dem
Wahrheitsanspruch der Religion und ihrer zivilgesellschaftlichen Rolle.

44 Vgl. WILLIAMS: Toleranz.



Toleranz als theologisch-politisches Problem 519

Abwigung und individuellen Gewissensentscheidungen beruht, jedoch
nicht, dass ihre eigentliche Grundlage, der Respekt vor der Person und
ihren individuellen Meinungen, von einer politischen Dimension zu dispen-
sieren sei. Der Rekurs auf die Zivilgesellschaft verweist in dieser Hinsicht
auf den untrennbaren Zusammenhang von individual- und institutions-
ethischen Priamissen.

Die Voraussetzung einer personlichen Wertbekundung, um gegeniiber
einer divergenten Werthaltung ,tolerant® sein zu konnen, fiithrt uns da-
riiber hinaus zu der Einsicht, dass Toleranz niemals Indifferenz oder
Beliebigkeit bedeuten kann.4 Mag die Toleranz selbst auch kein allgemein
geteilter Wert sein, auf dessen Inhalt wir uns in einem demokratischen
Konsens einigen konnten, so zdhlt sie doch zu den substantiellen Beding-
ungen, um eine solche Einigung innerhalb einer pluralistischen Gesellschaft
zu ermdoglichen. Intolerant ist derjenige, der sich der Akzeptanz von
Werten, die nicht seine eigenen sind, verweigert, ohne dabei die Berech-
tigung seiner Bedrohungsperzeptionen in angemessener Weise zu hinter-
fragen. Seine Haltung scheint damit zwar mit einem autoritiren Regime
kompatibel, nicht aber mit der Demokratie, die der friedlichen Konflikt-
16sung verpflichtet ist, zumindest solange die Existenz des sozialen und
politischen Systems nicht gefihrdet ist. Mit der Identifikation der Toleranz
als genuine Haltung des homo democraticus versetzen wir uns schlieSlich
auch in die Lage, die analoge Dialektik zu erfassen, der sowohl das demo-
kratische als auch das tolerante Handeln nicht entrinnen kénnen.

Was ist aber nun von dem einzelnen Staatsbiirger hinsichtlich der
Toleranz gefordert? Wie kann ich personlich der Toleranz gerecht werden?
Die Ethik bietet hier nach Ansicht der Verfasser die Kategorie des Supere-
rogatorischen. Meist begegnet sie uns dabei im Zusammenhang mit der
supererogatorischen Handlung.4 Zwar ist mit Forst ein gewisses hand-
lungsleitendes Moment der Toleranz, allgemein gesprochen ein Bezug zur
Praxis, charakteristisch, als supererorgatorische Handlung per se wire die
Toleranz indes tberfrachtet, muss sie sich doch nicht immer prompt in
einer konkreten Handlung ausdriicken und ist in nicht wenigen Fillen erst
einmal eine gewisse Haltung der Toleranz gefragt.

Trotzdem helfen die Linien des Supererogatorischen, die Toleranz un-
serer Einschitzung nach noch besser und in gewisser Weise auch anders zu
fassen. Als Merkmale fiir die supererogatorische Handlung hat der Moral-
theologe Dieter Witschen beispielsweise ihren Verpflichtungsradius ange-
geben: Die supererogatorische Handlung gehe allgemein tiber grundlegende
moralische Forderungen hinaus. Diese Art / dieser Typus von Handlungen
geschehe freiwillig und aus einem personlichen Ideal heraus, womit ein
Vorbildcharakter erzielt wird. Mit anderen Worten, solche Handlungen
konnen nur geraten, jedoch nicht geboten werden, denn ihre Durchfiihrung

45 Vgl. FORST: Toleranz im Konflikt.
46 Vgl. WITSCHEN, Dieter: Mehr als die Pflicht. Studien zu supererogatorischen Hand-
lungen und ethischen Idealen (= SThE 114). Fribourg: Academic Press 2006.



320 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlégl-Flierl

zieht moglicherweise schwerwiegende personliche Nachteile nach sich oder
verlangt einen auflergewohnlichen Einsatz — z.B. eine Lebendspende von
Organen. Dabei muss sie auch stets verantwortbar bleiben.+

Welche Stoffrichtung wiirde mit einem so verstandenen Konzept der
Toleranz geschaffen werden? Das Modell des Supererogatorischen wiirde
das aktive Moment der Toleranz stirken, zugleich aber die Grenzen, seien
es personliche oder auch rechtliche, im Begriff implizieren, da die Toleranz
iber das allgemein Verpflichtende hinausgeht. Es besteht demnach keine
Rechtspflicht zur Toleranz (wie sie auch im Recht nicht explizit gefasst und
erfasst wird), sondern lediglich eine sittliche Pflicht jedes Einzelnen. Dieser
ist in seinem Gewissen dazu aufgerufen, sein Verhalten auf Erfordernisse
der Toleranz hin zu befragen. Toleranz scheint also geraten, aber nicht
ohne weiteres geboten. Uber die Schwere der Nachteile oder die Auflerge-
wohnlichkeit des Einsatzes ist in jedem Fall (neu) zu diskutieren. Ein
Tolerieren ohne jede eigene Einschrinkungen ist damit auf keinen Fall ge-
meint. Eher sind jene Fille entscheidend, an denen die Toleranz ihre Gren-
ze findet.

Mit der Kennzeichnung der Toleranz als supererogatorisch wird auch das
individualethische Moment betont, in Abgrenzung zum Strukturprinzip der
Toleranz. Der Einzelne ist in seinen Haltungen und Handlungen gefragt
und agiert aus einem persoénlichen Ideal heraus. Ohne diese Motivation fillt
die Toleranz in ihrer Ausiibung schwer. Das Moment des Supereroga-
torischen unterstreicht die Anforderung in einem demokratischen Rechts-
staat, als Staatsbiirger seine Sichtweisen und Handlungen auf die Toleranz
hin auszurichten. Toleranz ist nicht ,entweder oder“ bzw. ,sowohl als
auch® Tugend und Strukturprinzip, sondern liegt in diesem Fadenkreuz
zwischen Tugenden/Haltungen und Handlungen. In dieser Verortung wer-
den auch bereits die Dialektik der Toleranz (und ihr Zuriickfallen dahinter)
spiirbar.

4. DIE DIALEKTIK DER TOLERANZ, DIE ROLLE DES NICHT-TOLERIERBAREN
UND IHR EINFLUSS AUF DEN DEMOKRATISCHEN PROZESS

Sobald von der Dialektik der Toleranz die Rede ist, stechen im Allgemeinen
ihre unleugbaren Schattenseiten ins Auge. Toleranz darf keine Intoleranz
einschlieffen, nicht Passivitit, Indifferenz oder Beliebigkeit bedeuten, sie
darf aber auch nicht auf zu viele Felder und Fille ausgedehnt werden, sonst
gerit sie zu einer leeren Worthiilse. Der supererogatorische Charakter der
Toleranz verweist jedoch noch auf ein weiteres Spezifikum: Sofern zwischen
Haltung und Handlung eindeutig zu unterscheiden ist, kénnen wir die
These wagen, dass eine intolerante Haltung in einem demokratischen
Rechtsstaat deutlich tolerierbarer erscheint als eine intolerante Handlung.48

47 Vgl. WITSCHEN: Mebhr als die Pflicht, 15-22.

48 Wie schwierig es ist, beispielsweise rechtsextreme Einstellungen zu identifizieren und
zu bewerten, zeigt die Friedrich-Ebert-Studie Vom Rand zur Mitte. Umso eindringlicher ist



Toleranz als theologisch-politisches Problem 321

Der Demokrat kann es ggf. akzeptieren, wenn in der Demokratie anti-
demokratisches Gedankengut kursiert, ohne dass sein Toleranzverstindnis
iiberstrapaziert und die politische Stabilitit gefihrdet wire. Im Ubergang
von der Haltung zur Handlung gewinnt der Problemkreis des Nicht-
Tolerierbaren hingegen an definitorischer Schirfe: Die Griindung und
Titigkeit einer offen antidemokratischen Partei unterstreichen etwa die
Grenzen der Toleranz wie diejenigen des demokratischen Rechtsstaates. In
Konsequenz befinde sich die Anstrengung eines Parteiverbots nicht not-
wendig im Widerspruch zur subjektiven Auffassung des Biirgers, sondern
steht voraussichtlich im Einklang mit seinem Toleranzverstindnis. Die
Institutionen des Rechtsstaates erweisen sich — wie in Punkt 3 argumentiert
wurde — als eng verwoben mit den individuellen Uberzeugungen und so mit
dem sittlichen Empfinden der Zivilgesellschaft. Der Einzelne in seiner Hal-
tung und Handlung ist in diesem konkreten Fall zu einer Stellungnahme
angehalten, sie kann ihm aber nicht geboten werden. Genauso wenig liefSe
sich allerdings in einem demokratischen Prozess allgemein bestimmen, was
toleriert werden muss und was nicht, weshalb wir (nicht nur hinsichtlich
des gewihlten Beispiels) lediglich mit Wahrscheinlichkeiten operieren
konnen. Eine Verwechslung zwischen dem, was das Gesetz vorschreibt und
dem, was es zu tolerieren gilt, ist somit obsolet. Wie oben gezeigt wurde,
hat die supererogatorische Auffassung der Toleranz jedoch keineswegs ihre
politische Bedeutungslosigkeit zur Folge.

Der amorphe und unspezifische Wesensgehalt der Toleranz, ihre
Aporien und Paradoxien, lassen uns der Toleranz als politische Kategorie
indes zuriickhaltend begegnen. Wir sind lediglich in der Lage, ihr einen
spezifischen Charakterzug zuzuschreiben. Unserer Ansicht nach wird damit
das evolutive Element der Toleranz sichtbar, das sich am eingdngigsten
innerhalb des demokratischen Prozesses niederschligt. Toleranz benétigt
Eingrenzung, weil sie das Nicht-Tolerierbare impliziert, und Umgrenzung,
weil sie keine selbststindige Norm bezeichnet,* sondern sich nur in einem
gesetzten Rahmen verwirklichen kann. Deutlich wird an dieser Stelle auch,
dass Toleranz und Intoleranz keine Komplementirbegriffe sind, die das
gesamte Spektrum innerhalb dieses Rahmens abdecken wiirden. Als dritter
Faktor kommt die Indifferenz ins Spiel, die zwar mitnichten mit der
Toleranz verwechselt werden darf, die aber in vielen Fillen sowohl ethisch
als auch politisch eine vollig akzeptable, nicht wertorientierte Haltung dar-

das Ergebnis: ,Rechtsextreme Einstellungen sind durch alle gesellschaftlichen Gruppen und
in allen Bundeslindern gleichermafen hoch vertreten. Wir haben festgestellt, dass der Begriff
,Rechtsextremismus® irrefithrend ist, weil er das Problem als ein Randphinomen beschreibt.
Rechtsextremismus ist aber ein politisches Problem in der Mitte der Gesellschaft.“

Siehe: DECKER, Oliver / BRAHLER, Elmar unter Mitarbeit von GEIRLER, Norman: Vom
Rande zur Mitte. Rechtsextreme Einstellungen und ibre Einflussfaktoren in Deutschland.
http://www.fes.de/rechtsextremismus/pdf/Vom_Rand_zur_Mitte.pdf (27.7.2007), 157f.

49 Analog dazu liefe sich auch die Demokratie als ein politisches System etikettieren, das
»hoheren“ Werten wie Freiheit, Gleichheit und Solidaritit eher als Katalysator dient, anstatt
selbst einen ,,Zweck® zu beschreiben.



322 Oliver Hidalgo / Kerstin Schlogl-Flierl

stellt. Der supererogatorische Charakter der Toleranz fordert den demokra-
tischen Biirger dazu auf, bei auffergew6hnlichen, normativ brisanten The-
men zu einer (Gewissens-)Entscheidung zu kommen. Wenn er oder sie
dabei zu dem Schluss gelangen sollte, es handle sich um eine Frage des
Nicht-Tolerierbaren, verhilt er sich faktisch tolerant und nicht etwa into-
lerant.

So wie die Toleranz das Nicht-Tolerierbare impliziert, verlangt die De-
mokratie nach ihrer eigenen Autoimmunisierung. Eine antidemokratische
Mehrheit ldsst sich nicht mehr mit demokratischen Mitteln bekimpfen. Die
veranschlagte Parallelitit betrifft dabei insbesondere das Moment des
Supererogatorischen, das unserer Einschidtzung nach nicht allein die
Toleranz auszeichnet, sondern uns auch tiefe Einblicke in die Sollbruchstel-
len der Demokratie gewihrt. Beispielsweise bestreitet kaum jemand, dass
biirgerliches Engagement und die Verantwortung fiir das Gemeinwesen
zentrale Kennzeichen einer funktionierenden Demokratie sind. Gleichwohl
unterliegt die politische Aktivitit des Biirgers einer freien Gewissens-
entscheidung und ist moralisch zwar geraten, jedoch keineswegs geboten.
Der Riickzug des Biirgers ins Privatleben mag nicht gerade wiinschenswert
sein, doch existieren in einer Demokratie keine Normen, die ihn an sich
davon abhalten kénnten.50 Im Zusammenhang mit der Toleranz lisst sich
hier weiterhin behaupten, dass tolerante Haltungen und Handlungen des
Einzelnen zwar in evidenter Weise zum Gelingen des demokratischen Zu-
sammenlebens beitragen, aber deshalb ebenso wenig eine moralische Pflicht
bezeichnen. Der supererogatorische Charakter der Toleranz verweist damit
bis zuletzt auf die unauflésliche Paradoxie der Demokratie: Weil der Selbst-
zerstorungsmechanismus in ihr angelegt ist und bleibt, kénnen wir sie vor
ihren Feinden und den von ihnen verursachten Gefahren nur beschiitzen,
wenn wir ihr Ergdnzungsbediirfnis anerkennen: Den Antidemokraten, die
aktiv an der Zerstorung der Demokratie arbeiten, ist irgendwann nicht mehr
mit dem Mittel der Demokratie — der Uberzeugungskraft des besseren Argu-
ments — zu begegnen; deswegen sollten wir uns aber weder als intolerant
noch als Antidemokraten fithlen.

50 Eine solche Argumentation deckt sich natiirlich mit Isaiah Berlins Vorstellung der
wnegativen Freiheit“ als genuinem Freiheitsbegriff der liberalen Demokratie. Hier vermag
niemand eine verbindliche Entscheidung dariiber zu treffen, was andere unter ,Freiheit“ zu
verstehen haben. Die liberale Demokratie verschafft dem Einzelnen lediglich den Raum, iiber
seine eigene freie Selbstverwirklichung zu befinden (vgl. BERLIN, Isaiah: Freibeit. Vier
Versuche. Frankfurt a.M.: Fischer 2006, 197ff.). Analog hierzu wurden Berlins Sozialtheorie
und Toleranzbegriff bereits auf ihre christlich-theologischen Urspriinge hin untersucht (vgl.
JINKINS, Michael: Christianity, Tolerance and Pluralism. A Theological Engagement with
Isaiah Berlin’s Social Theory. London: Routledge 2004).



Toleranz als theologisch-politisches Problem 325

Abstract

Once religious freedom has been established in the secular modern state, the
problem of tolerance seems to have been solved but likewise to have reached
its limits. In current debates about political security and multiculturalism
the aporias and paradoxa of the concept are increasingly remarked. So to
rescue tolerance from its self-destruction, this article characterizes it as
‘supererogatory’. This helps to locate the moral requirements for the thought
and action of democratic citizens somewhere between strict legal claims and
a simple withdrawal from social involvement. On the other hand, the

weakness of tolerance also alludes to democracy’s need for complementary
elements.



	Toleranz als theologisch-politisches Problem : warum die christliche Ethik über die Motive toleranten Handelns im demokratischen Rechtsstaat aufklären könnte

