
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 2

Artikel: Katholische Moraltheologie : Probleme und Perspektiven

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761202

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761202
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Katholische Moraltheologie -
Probleme und Perspektiven

Die Außenwahrnehmung des Fachs Moraltheologie ist über weite Strecken

von den öffentlichen Diskussionsforen beeinflusst. Eine Fokussierung auf
ethische Spitzenthemen, die in aller Munde sind, lässt sich unschwer
feststellen. So baut sich eine entsprechende Erwartungshaltung auf. Der Fachvertreter

soll durch griffige Problemlösungskompetenz hervortreten. Wie und
wo hebt er sich von anderen Gruppierungen ab? Die Polyphonie der Stimmen

verlangt nach eindeutigem Profil, das sich an möglichst markanten
Formulierungen festmachen lässt. Ein Konkurrenzdruck entsteht, der wie ein
Flärtetest wirkt. Das stellt hohe Anforderungen an Reflexions- und
Argumentationskraft. Das Publikum ist nicht bereit, sich auf langwierige und
verschlungene Denkwege einzulassen, die zudem schwer nachkontrollierbar
sind. Wortmeldungen müssen vielmehr auf den ersten Blick durch ihre
Transparenz und Kohärenz bestechen.1

Dieser Zustand bringt, beinahe zwangsläufig, eine Verengung der
Perspektive mit sich. Gewiss kommt der Mut zur Konfrontation auf seine

Rechnung. Allerdings bewirkt er auch eine unleugbare Ethisierung des Fachs:

In einem weitgehend säkularisierten und fragmentierten gesellschaftlichen
Umfeld muss die Stringenz der Argumente ohne expliziten Gottesbezug
auskommen. Jedermann, ob Christ oder Nichtchrist, will angesprochen und
überzeugt sein. So berechtigt wie drängend diese Herausforderung ist, sie

hinterlässt im Theologen doch einen schalen Beigeschmack.2 Er will als Theologe

einen prätendierten Mehrwert in den öffentlichen Diskurs einspeisen
und an ihm, zumal vom Skeptiker, intellektuell gemessen werden. Die geistige

Sprengkraft des Glaubens soll durch theologische Reflexion allerorten
präsent sein und sich nicht in ein selbst gewähltes Ghetto einkapseln. Aber
wenn sie sich auf ein allgemeines Akzeptanzniveau einpendelt, ist sie
paradoxerweise bereits tot. Sie lebt vielmehr von Gegensatz und Widerspruch:
Die prophetische Dimension der jeweils besseren Alternative will eingebracht
sein - und dies über die ganze Breite ethischer Auseinandersetzung hinweg.
Das ist eine Bringschuld, an der sich der Theologe zeitlebens abarbeitet, ein
Ärgernis und alles andere als eine Beschwichtigungsformel. Der Moral-

1 Eine Beschreibung der Situation bei RÖMELT, Josef: Christliche Ethik in pluralistischen
Kontext. Eine Diskussion der Methode ethischer Reflexion in der Theologie. Münster (LIT)2
2007; DERS.: Menschenwürde und Theologie des Rechts jenseits von Naturrecht und
Positivismus. Freiburg i.Br. 2006, 170-174.

2 Ein Überblick bei HOLDEREGGER, Adrian (Hg.): Fundamente der Theologischen Ethik.
Bilanz und Neuansätze. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1996.



288 Klaus Demmer

theologe ist in besonderer Weise in die Pflicht genommen. Er bliebe hinter
dem Anspruch seines Fachs zurück, würde er sich vornehmlich durch Kon-
sensbeflissenheit auszeichnen. Denn das kann man leicht, wenn man nur auf
Abstraktion setzt. Mut zum kreativen und ärgerlichen Dissens ist vielmehr
sein Tagesgeschäft. Dies auch und zumal dort, wo es konkret wird. Ein
solches Vorgehen ist naturgemäß mit Risiken behaftet und verlangt demütige
Korrekturoffenheit.3

Die Wahrnehmung der Öffentlichkeit ist vornehmlich auf das "Produkt"
eingeschränkt. Wie es zustande kommt, bleibt dem Beobachter weitgehend
verborgen. Leicht wird übersehen, dass hinter Produkten Biographien stehen.

Ja, dass die Moraltheologie eine Denk- und Lebenslehre ist. Weisheitlichkeit
fließt in sie ein. Die Kategorie des gelingenden Lebens wird durch jene des

gelungenen Lebens getragen und anschaulich gemacht. Auch das mitzuteilen
gehört zur Öffentlichkeitsarbeit des Moraltheologen. So macht er sich wohl
oder übel verletzlich.4

1. Retheologisierung der Moraltheologie?

a. Erwartungen an den Gottesbezug

Der „neue" Atheismus macht auch vor der Moraltheologie nicht halt.
Fundamentaltheologie und Dogmatik bieten Hilfen zu seiner Bewältigung an:
Rückbezug auf Kernelemente der Tradition ist verlangt.5 Die Enzyklika
„Fides et Ratio" ordnet die Moraltheologie der spekulativen Theologie zu
und scheut sich nicht, von der Kühnheit der Vernunft des Glaubens zu
sprechen. Eine außergewöhnliche Denkanstrengung wird insbesondere dem

Moraltheologen abverlangt. Nur wenn er sich ihr stellt, darf er den Part des

redlichen Gesprächspartners übernehmen.6

Augustinus und Anselm von Canterbury können Eckpunkte anbieten.
Diese knüpfen sich an die Innerlichkeit und Exzellenz des Gottesgedankens.
Das augustinische Verständnis von Innerlichkeit ist allerdings nicht mit der
Elle des Psychologen zu messen. Sie bezeichnet vielmehr jenen privilegierten
Ort, an dem der Mehrwert des Glaubens denkerisch erschlossen wird, um

3 Abstraktionen sind zwangsläufig von minderer Dichte. Man wird mit ihnen garantiert
nicht anstoßen, aber auch nicht gestalten. Darum muss der Moraltheologe auf
Konkretisierung bedacht sein.

4 Das umfassend gelungene Leben ist mittlerweile ein Topos in der Moraltheologie. Eine
philosophische Analyse bei HÖFFE, Otfried: Lebenskunst und Moral. Oder macht Tugend
glücklich? München 2007: Alle humanen Einzelgüter stehen unter dem Vorbehalt des

Einklangs mit dem kategorischen Imperativ (356-362). Das biographische Element betont
HILPERT, Konrad (Hg.): Theologische Ethik - autobiografisch. Paderborn 2007, 11-26.

5 SCHÄRTL, Thomas: Glaubens-Überzeugung, Philosophische Bemerkungen zu einer
Erkenntnistheorie des christlichen Glaube. Münster 2007, 3-24, zumal 11: Das Zentralmotiv:
die Unverständlichkeit des Gottesbegriffs. Der Gottesbegriff bleibt semantisch leer, so dass

wir ihn nicht mehr von anderen Gehalten abgrenzen können.
6 JOHANNES Paul II., Enz. „Fides et Ratio" (1998), Nr. 68, 98: Vorausgesetzt werden

eine philosophische Anthropologie und eine Metaphysik des Guten.



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 289

nachfolgend in Deutung und Gestaltung der umgebenden Weltwirklichkeit
einzugehen.7. Und Anselm ist für den Moraltheologen nicht - wie zu
erwarten stünde - Gewährsmann für die Stringenz des ontologischen
Gottesbeweises. Er soll vielmehr an jenes Wunder des Geistes erinnern, das mit dem
Denken Gottes sich immer neu ereignet, an jene geistige Zumutung, die dem
Glaubenden angetragen wird. Gott ist an der äußersten Grenze menschlicher
Fassungskraft „angesiedelt". Denken Gottes ist ahnendes Uberschreiten dieser

Grenze.8 Wenn im gleichen Zusammenhang das Wort von der negativen
Theologie auftaucht, dann nicht als Abgesang auf theologisches Denken,
sondern als Stimulans einer unabgeschlossenen Frage, die den unruhigen
Geist zeitlebens nicht zur Ruhe kommen lässt.9 Aber auch als Kritik an einem
Wissenschaftsverständnis, welches vorfindliche Gegenständlichkeit zum
alleinigen Maßstab von Objektivität erklärt. Das zu betonen erscheint als

Vorbedingung für jede Auseinandersetzung mit Formen des Atheismus. Gegen

wen oder was wird da insgeheim oder offen angedacht? Sind es

Feindbilder, die in der Theologie gar keinen Anhalt haben?10

Nun wäre es ein Leichtes darauf hinzuweisen, dass es allenthalben in der
Welt Transzendenzvorstellungen gibt. Transzendenz als solche ist kein
Exklusivbesitz des Christentums. Dennoch bliebe genauer hinzuschauen:
Transzendenzverständnis und Gottesgedanke lassen sich ja nicht voneinander trennen.

Darum liefert letzterer die entscheidende Denkvorlage. Uber ihn hinaus
gibt es aber nichts, was gedacht werden könnte. Er wird nicht andemonstriert,

sondern überzeugt einzig und allein durch seine unvergleichliche
Vollkommenheit. Leitend ist darum das Erstaunen, dass der Mensch so denken
kann und darf. Und - was gleich wichtig ist - dass solches Denken sich an
transzendentale Inhaltlichkeit bindet.11

Der Gottesgedanke ist das einigende Band aller Glaubenswahrheiten. Wo
und wie immer in der Moraltheologie der Bezug auf Glaubenswahrheiten
hergestellt wird, so kann er sich von der Hintergrundfolie des Gottesgedankens

nicht ablösen. Von Verweischarakter müsste die Rede sein. Jede

7 KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie. Die Entdeckung der Subjektivität. Darmstadt
2006, 66: Der Mensch ist ein Wesen des „Horizonts", er lebt seiner Natur nach auf einer
„Grenzscheide" (mit Verweis auf Augustinus, De Trinitate). DERS., ebd. 84-89: Die Memoria
im Verständnis Augustins ist [...] Anamnesis, Prinzipienhabitus, Gedächtnis, Phantasie,
Unbewußtes und Denken in einem.

8 Enz. „Fides et Ratio", Nr. 42 mit Verweis auf: Monologion, 64.; Vgl. Proslogion, 15.
9 SCHÄRTL, Thomas: Glaubens-Uberzeugung, 56f.: Es gilt, die Rede von Gott gleichsam

nach vorn hin „offen" zu halten. Gott ist kein Erkenntnis- und Referenzgegenstand wie jeder
andere.

10 Es besteht immer der Verdacht, dass Gott als ein höchstes Seiendes gedacht wird; nicht
als eine metaphysische, sondern als eine metaphysikalische Größe. Wenn vom Eingreifen
Gottes in die Geschichte die Rede ist, dann unterschwellig im Sinn eines „deus ex machina".

11 Vgl. JOAS, Hans: Glaube und Moral im Zeitalter der Kontingenz. In: LOB-HÜDEPOHL,
Andreas (Hg.): Ethik im Konflikt der Überzeugungen. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 2004, 11-
24. Die Formalisierung von Transzendenz ist außerstande, Immanenz zu gestalten; sie erzeugt
kein Ärgernis. Transzendentale Inhaltlichkeit reflektiert sich in den Umrissen eines
Menschenbildes.



290 Klaus Demmer

Glaubenswahrheit ist einschlussweise eine Aussage über Gott, sie ist auf ihn
hin transparent. Dem Theologen stellt sich darum die Aufgabe, dies sichtbar
zu machen und seine Denk- wie Sprachmuster ständiger Reinigung zu
unterziehen. Explikationen des Gottesgedankens, in Denk- und Sprachgestalt
gleichermaßen, sind auf ihren Ursprung zurückzunehmen, von ihm her auf
ihre Eignung zu prüfen. Wer als Moraltheologe das Glaubensargument ins
Spiel bringt, darf sich dieser hermeneutischen Anstrengung nicht entziehen.12

Die Vernunft des Glaubens zeichnet sich durch ihre einzigartige Denkkraft

aus. Sie ist alles andere als rein ablesende Vernunft; Gottes Plan mit den
Menschen liegt nicht abrufbereit vor. Er wird vielmehr aus der umgebenden
Weltwirklichkeit denkerisch hervorgelockt. Er entbirgt sich einem Zugriff,
der im Lichtstrahl des Geistes verortet ist. Was das Denken Gottes für den
Menschen bedeutet, wird als Bedeutungsgewissen erhoben. Eine starke
Identität ist am Werk, die emphatischen sittlichen Anspruch als ihr kongenial
erkennt und erkennend konstituiert.13

b. Die Unverzichtbarkeit einer theologischen Anthropologie

Wenn Gott dem Menschen innerlicher ist als dieser sich selbst, kann das

Einsatzzeichen für theologische Reflexion nur von hier kommen. In der
augustinischen Innerlichkeit liegt der privilegierte hermeneutische Ort einer
anthropologisch gewendeten Theologie.14 Das Selbstverständnis des
Glaubenden liefert den alle Zugänge zur Welt öffnenden Schlüssel. Für die
Transzendentaltheologie Karl Rahners ist diese Einsicht leitend. Denkender Glaube
erweist sich als menschenzentrierter Glaube. Er birgt in seinem Innern
anthropologische Korrelationen, ohne die er selbst zusammenbrechen würde.
Wer Gott denkt und von ihm spricht, tut dies notwendig im Medium des

Menschen, ohne allerdings Theologie auf Anthropologie zu verkürzen. Diese
Einsicht beansprucht mittlerweile den Rang eines moraltheologischen Topos.
Rückschlüsse auf die Strukturen des „intellectus fidei" legen sich nahe.15

12 MENKE, Karl H.: Antonio Rosmini als Brückenbauer zwischen Vernunft und Offenbarung,

Philosophie und Theologie, Gesellschaft und Kirche. In: AUTIERO, Antonio / DERS.

(Hgg.): Brückenbauer zwischen Kirche und Gesellschaft A. Rosmini, J.H. Newman, M. Blondel
und R. Guardini. Münster: LIT 1999, 17—34.

13 „Fides et Ratio", Nr. 80 bezeichnet die Menschwerdung als die extreme
Herausforderung für die Philosophie. Ebd. Nr 85 spricht von der Kontinuität mit der großen
Tradition, die bei den antiken Philosophen anfängt. Vgl. auch KOBUSCH, Theo: Christliche
Philosophie, 152: Die Welt des Innern ist die Klammer, die die antike Philosophie und das

Christentum zusammenhält. Allerdings ließe sich fragen, ob ein nahtloser Ubergang vorliegt,
oder ob die Menschwerdung als „Brechung" wirkt. Wird durch sie die Logos-Spekulation
überboten, weil auf eine neue ontologische Grundlage gestellt?

14 Confessiones, III, 6, 11; CCL 27, 32. Die Fülle übergegenständlicher Innerlichkeit
genügt nicht sich selbst, sondern verlangt danach, in das gegenständliche Material der Welt
hinein übersetzt zu werden.

15 Als theologiegeschichtlicher Pate dieses Denkens muss Augustinus bezeichnet werden.
Zwar bleibt er auch nach seiner Bekehrung neuplatonischem Denken verhaftet, aber dieses

nimmt zunehmend anthropologisch gewendete Züge an. Die „Metaphysik des inneren
Menschen" ist der hermeneutisch privilegierte Ort von christlicher Theologie.



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 291

So ist - was hervorzuheben bleibt - eine Doppelbewegung des Geistes am
Werk. Die eine zielt vom Denken Gottes auf die Wirklichkeit des Menschen,
während die andere in umgekehrter Richtung verläuft. Beide sind dialektisch
ineinander vermittelt. Das Nachdenken über Gottes Eigenschaften wirft Licht
auf die von ihm geschaffene Welt, das Nachdenken über den Menschen lässt
ahnende Rückschlüsse auf Gott zu. Am Schnittpunkt beider
Denkbewegungen ersteht eine Schnittmenge von Bausteinen theologischer
Anthropologie. Aufgabenstellung und Frageperspektive sind durch sie vorgegeben.
Ein leitendes Paradigma, aucli Sinnhorizont genannt, liefert den
Orientierungsrahmen für seine je weitergehende inhaltliche Auffüllung und
Ausgestaltung. Es lässt einzelne Erkenntnisgegenstände in ihrer Einzelheit
erst erkennen. Die Metapher von einem Lichthof legt sich nahe.16

Die Eigentümlichkeit der glaubenden Vernunft, darunter auch der
sittlichen, hebt sich mithin klar ab. Ablesendes Erkennen lotet ihre eigentümliche

Tiefe nicht aus. Eine Suchbewegung tastet sich vielmehr voran. Der
Vergleich mit einem elektronischen Fühler legt sich nahe. Offene Räume
sinngetragenen Lebens werden erkundet und erschlossen, Möglichkeiten der
Freiheit zeichnen sich im Gefolge ab. Gott als unabgeschlossene Frage kehrt
im Medium des Menschen wieder. Für den Menschen gilt ein Gleiches: Alle
Schlüsselbegriffe der theologischen Anthropologie lassen sich offenen
Suchbegriffen vergleichen. Das fortwährende Eindringen in Gottes unsagbares
Geheimnis spiegelt sich in ihnen in der Weise einer intensiven Bewegung
wider. Sie sind Fixpunkte, und dennoch in Bewegung. Gottes Plan mit den
Menschen hegt nicht abrufbereit vor, er lichtet sich im Denken und gewinnt
so an Konturen. Ein Projekt wird erstellt, das der sittlichen Vernunft ersten
Anhalt für weitere Präzisierungen schenkt.17

Die Pastoralkonstitution „Gaudium et spes" verklammert in ihrer Aussage
über das Gewissen den Gottesgedanken unvermittelt mit der sittlichen
Ordnung. Es fehlt allerdings das Zwischenglied der anthropologischen
Vermittlung. Diese Lücke fällt zum Schaden moraltheologischer Transparenz
aus. Gedacht ist an die Lehre von den „praeambula fidei".18 Sie leuchtet

16 Die Denkgeschichte des Alten Testaments treibt die Läuterung des Gottesbildes voran,
um in Jesus von Nazareth und seiner theologischen Ubermalung wie Deutung ihre
Vollendung zu finden. In der Lehre von der Menschwerdung werden Transzendenz und
Immanenz miteinander verklammert, ohne ineinander überzugehen. Die christologische Formel

von Chalkedon „ungetrennt und unvermischt" gilt, unter gebotener Wahrung der Analogie,

für christliche Existenz.
17 Unter den theologisch-anthropologischen Schlüsselbegriffen seien Menschwerdung und

Kreuz hervorgehoben: In der Konsequenz der Menschwerdung liegt nicht nur die
fundamentale Gleichheit unter den Menschen; in der Verklammerung von Transzendenz und
Immanenz, welche die Unterschiedenheit nicht aufhebt, ist auch die Maxime enthalten, dass

Bewährung in der Annahme der Endlichkeit liegt und nicht in der Flucht aus ihr. Und „Fides
et Ratio", Nr. 23 spricht von der Weisheit des Kreuzes. Sie gibt über die Liebe die letzte
Antwort auf die Fragen der Vernunft, die alle menschliche Logik sprengt.

18 Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von heute „Gaudium et Spes", Art.
16. Zu den „praeambula fidei" vgl. Kongregation für die Glaubenslehre: Instruktion über die
kirchliche Berufung des Theologen (1990), Nr. 16f.



292 Klaus Demmer

unverstellter ein, wenn sie anthropologisch unterfangen ist. Fraglos
angenommene Bezugspunkte theologischer Anthropologie lassen sinnentsprechende

sittliche Implikationen erstehen. Ein Denkprogramm liegt in ihnen vor,
das die sittliche Vernunft Schritt für Schritt abarbeitet. Das Verständnis von
Geschichtlichkeit ist auf diese Letztinstanz zurückzunehmen. Wenn von
Geschichtlichkeit die Rede ist, dann im Dreischritt von Entfalten, Gestalten
und Anpassen. Der Gottesgedanke wird denkerisch implementiert, aber das

Bedingungsfeld wirkt auf ihn wieder zurück. Sittliche Ansprüche liegen im
Schnittpunkt dieser Doppelbewegung.19

Es mag sich erübrigen, an die Konflikthaftigkeit von Erkenntnis und Freiheit

zu erinnern. Handlungsmöglichkeiten werden erwirkt, nicht zuletzt über
Lernprozesse und Lebenszeugnisse. Standards der Konfliktbewältigung werden

öffentlich festgeschrieben, und das über gedanklich kontrollierte Güterund

Schadensabwägungen. Sittliche Kommunikationsgemeinschaften sind auf
solche Vorgaben verwiesen, wenn sie nicht unkontrollierbarer Willkür
verfallen sollen.20

2. Ungeliebte Partnerschaft mit der Philosophie

a. Das notwendige Unterscheidungsvermögen

Dass der Philosoph privilegierter Gesprächspartner des Theologen ist, gehört
zum kirchenamtlichen Repertoire. Der Philosoph schützt den Theologen vor
der Gefahr der Ghettoisierung und Dialogverweigerung. Schließlich tritt
Theologie mit dem Anspruch öffentlicher Wahrheitsfähigkeit auf. Sie muss
sich jedermann verständlich machen können. Das gilt vermehrt für die

Moraltheologie als paradigmatisches Brückenfach. Denn ihr öffentlicher
Anknüpfungspunkt ist die universelle Vernunft, die jedem Alleingang - und mag
er noch so erhaben sein - einen unerbittlichen Riegel vorschiebt.21

19 Die unüberbietbare Vollkommenheit des christlichen Gottesgedankens verklammert
sich mit der geschichtlichen Konkretheit des Jesusgeschehens, das selbst wiederum eine un-
vermischte wie ungetrennte Einheit von historischem Faktum und begleitender wie
nachfolgender Interpretation ist.

20 Lebenspraxis errichtet Schwellenwerte, hinter die es keinen Rückfall geben darf. Aber
es handelt sich um eine Absolutheit, die durch die Vollkommenheit des Gottesgedankens
freigesetzt wurde. Da sie in Geschichte eingebettet ist, bleibt der Weg für Vertiefungen und
Präzisierungen offen. Zum zugrunde liegenden Freiheitsverständnis vgl. SCHOCKENHOFF,
Eberhard: Theologie der Freiheit. Freiburg i.Br. 2007, 314-319. (Die Grundentscheidung und
die Suche nach dem authentischen Leben). M.E. kommt in der Theorie der
Grundentscheidung die Dimension der Intersubjektivität zu kurz. Und ebenso, dass sittliche
Einsichtsgeschichte durch Freiheit vorangetrieben wird.

21 Eine metaphysikfreie Moraltheologie ist ein Unding. Sie würde den Teufel mit Beelzebub

austreiben und jeder Art von Metaphysikersatz unkritisch aufsitzen. Ein Verzicht auf
Metaphysik führt zur Metaphysizierung der Tatsachenwissenschaften oder der konsenstheoretischen

Prozeduren. Seinsgegründetheit hingegen kann radikale Selbstkritik aushalten. Sie

setzt Kritik geradezu frei. Autonomie ist, so gesehen, an Metaphysik rückgebunden.



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 293

Das kirchliche Lehramt spricht von starker, ja, autonomer Vernunft, die
den Theologen von blutleeren Wiederholungen bewahren soll.22 Aber wie ist
mit ihr umzugehen? Nicht jede Philosophie - so scheint es - ist gleicherweise
geeignet, der Theologie den fälligen Dienst zu erweisen. Die Vielfalt
philosophischer Ansätze kann verwirren und den Theologen in Verlegenheit
stürzen. An Selektionskompetenz führt darum kein Weg vorbei: Beherrsch-
barkeit muss sichergestellt sein. Das sei nicht als Entschärfung aufbrechender
Frageüberhänge gedacht. Denn der Magddienst der Philosophie deckt ein
Spektrum von Funktionen ab: Wenn er dem Glauben das Licht der Vernunft
voran trägt, so einmal in der Form der Bestätigung, aber auch in der Form
der Herausforderung. Die Philosophie kann infolgedessen als Freund begrüßt
oder als Feind erlitten werden. Auf diese doppelte Funktion hin erfolgt ihre
Eignungsprüfung. Dies mag bei der Lektüre lehramtlicher Texte bisweilen in
den Schatten treten.23

Das kirchliche Lehramt privilegiert - um der Gefahr von Willkür und
Beliebigkeit zu entgehen - offenkundig Thomas von Aquin. Diese Option
tritt allerdings nicht mit dem Anspruch von Exklusivität auf. Mit Thomas
und der scholastischen Tradition ist vielmehr ein Standbein zur Verfügung,
das dem Spielbein weiterer Prüfung die geforderte Sicherheit gibt.24 Der
Aquinate kann und darf nicht das letzte Wort sein, schließlich ist die
Geistesgeschichte nach ihm weiter gegangen. Man denke bezeichnenderweise an die
thomanische Sexualethik und den ihr zugrunde hegenden Naturbegriff: Alles
Insistieren auf den Vernunftcharakter des sittlichen Naturgesetzes darf nicht
verwischen, dass die sexualanthropologischen Vorgaben seinerzeit defizient
waren. Das sexuelle Subjekt stand noch außerhalb des Bewusstseins. Die
ethischen Konsequenzen lassen diesen Ausfall deutlich erkennen.25

Es scheint darum nahe liegend, von einem korrekturoffenen Thomismus
zu sprechen. Integrationsfähigkeit ist von ihm verlangt. Die ständige Frage
lautet, wo es Frageüberhänge gibt, die mit hauseigenen Mitteln nicht
abgedeckt werden. Denn der Thomismus teilt mit allen übrigen Denksystemen
das gleiche Schicksal: nämlich eine unvermeidliche Stilisierung des Denkens

22 „Fides et Ratio", Nr. 97; Zur Autonomie von Vernunft und Philosophie, ebd. Nr. 49
und 85.

23 SEDMAK, Clemens: Katholisches Lehramt und Philosophie. Eine Verhältnisbestimmung.
Freiburg i.Br. 2003, 341-401. Gemäß „Fides et Ratio" Nr. 56 fungiert der Glaube als Anwalt
der Vernunft und gibt ihr den Mut zur Entdeckung neuer Wege.

24 Vgl. insbesondere „Fides et Ratio", Nr. 43. Verwurzelung in einer eigenen
Denktradition erwirkt den Mut zur Öffnung und zur Selbstkorrektur.

25 Es sollte nicht vergessen werden, dass die Geistesgeschichte - und darunter fällt auch
die anthropologische Einordnung der Geschlechtlichkeit - nach Thomas weiter gegangen ist.
Das gilt nicht zuletzt für das Verständnis des sittlichen Naturgesetzes. Nun kann es in der
gegenwärtigen Situation nicht genügen, sich auf einen Kernbestand unanfechtbarer aber

wenig hilfreicher Sätze zurückzuziehen. Der vom Lehramt beschworene Mut zu neuen Wegen
muss sich auch in der Übernahme von Risiken bewähren und die Bereitschaft an den Tag
legen, alle entscheidenden Hintergrundannahmen aufzuschließen und kritisch zu prüfen.



294 Klaus Demmer

mit sich zu bringen. Das ist der Preis für Kontrollierbarkeit. Einseitigkeiten in
Perspektive wie Lösung sind über ständige Revision auszugleichen.26

Ein solcher Ausgleich ist nur möglich, wenn Übersetzungsarbeit an seiner
Wurzel steht. Vergangene Ursprungskontexte sind hermeneutisch einzuholen
und auf ihr Bleibendes abzuklopfen. Was allenthalben in der Geistesgeschichte

gilt, sollte für den Moraltheologen eine Selbstverständlichkeit sein.
Betroffen sind insbesondere Schlüsselbegriffe der scholastischen Tradition
wie Person, Freiheit, Wahrheit, Objektivität. Wer mit neuzeitlichen
Philosophien im Gespräch ist, muss die eigenen Kernbestände sichern. Sonst
kommt er über die Rolle eines Berichterstatters nicht hinaus und wird über
kurz oder lang orientierungslos. Das führt unvermeidlich zu einem Verlust an
Gestaltungskraft. Wer aber nicht gestaltet, ist schon kein Partner mehr,
sondern bestenfalls ein Satellit. Denn es fehlt ihm an eindeutiger Identität.
Sich eines eigenständigen Standpunkts zu vergewissern, ist eine
Überlebensnotwendigkeit, von der auch die beste Tradition nicht entbindet.27

b. Der Zwang zur Selektion

Für die Gegenwart ist - das klang schon durch — eine Polyphonie des

Denkens kennzeichnend. Ein kriteriengeleitetes Umgehen mit ihr ist darum
ein Gebot der Stunde. Man kann der Moraltheologie nicht vorwerfen, sie
habe dieses Gebot vernachlässigt. Im Gegenteil, sie hat ihr philosophisches
Vokabular angereichert und vielerlei Denkanstöße in ihr Repertoire
aufgenommen. Und das kirchliche Lehramt hat nicht gezögert, auf Enzyklikaebene
methodische Hinweise zu geben, was als ungewöhnlich erscheinen mag.
Denn dem Lehramt geht es ursprünglich um die Vorlage von Inhalten, nicht
um Methodenfragen. Für letzteres beansprucht es bestenfalls eine subsidiäre
Kompetenz.28 Es erstaunt keineswegs, wenn das Verlangen nach metho-

26 „Fides et Ratio", Nrn. 49-56 bezeichnet das Urteilsvermögen des Lehramts als Dienst
an der Wahrheit. Es steht im Interesse an einer konstruktiven Harmonie von philosophischem
und theologischem Wissen (Nr. 62). Besondere Sympathie gilt der thomistischen und
neothomistischen Erneuerung (Nr. 59). Es wird aber zugestanden, dass auch die Reflexion
derer, die zur Vergrößerung des Abstands von Glaube und Vernunft beigetragen haben,
mitunter wertvolle Denkansätze erkennen lässt, die helfen können, den Weg der Wahrheit zu
entdecken (Nr. 48). Wenn J. Habermas die Position vertritt, der Riss zwischen Weltwissen
und Offenbarungswissen lasse sich nicht mehr kitten, und darum müsse sich die christliche
Theologie an der modernen, nachmetaphysischen Vernunft abarbeiten, dann impliziert dies
die Frage an den katholischen Moraltheologen, ob das Verständnis von Metaphysik, das H.
voraussetzt, auch sein eigenes ist, und ob Duns Scotus und der Nominalismus nicht ebenfalls,
neben dem Aquinaten, eine metaphysische Artikulation finden können. Die aristotelisch-tho-
mistische Dingmetaphysik kann jedenfalls nicht als Prototyp von Metaphysik mit Monopolstellung

angesehen werden: HABERMAS, Jürgen: Ein Bewußtsein von dem, was fehlt. Über
Glauben und Wissen und den Defätismus der modernen Vernunft. In: WENZEL, Knut (Hg.):
Die Religionen und die Vernunft. Die Debatte um die Regensburger Vorlesung des Papstes.
Freiburg i.Br. 2007, 47-56.

27 Es ist eine hermeneutische Binsenwahrheit, dass man Denker der eigenen Tradition
kontextuell hinterfragt und immer das Ganze im Auge behält.

28 SEDMAK, Clemens: Katholisches Lehramt und Philosophie, 367-401 zählt die
Enzykliken „Dei Filius", „Aeterni Patris", „Humani Generis" und „Fides et Ratio" auf. Die



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 295

discher Sicherheit im Aquinaten einen bewährten Anhalt findet. Das steht
einer kontrollierten Ausweitung nicht im Wege. Denn denkerische Vielfalt ist
ein Reichtum: der Vorbehalt des Relativismus gilt nur bedingt. Ihn
auszuräumen bleibt Aufgabe der theologischen Bearbeitung. Dazu ist der
Ursprungskontext der jeweiligen Denksysteme zu prüfen. Welches ist ihr je
besonderer geschichtlicher Anlass, gegen wen und was denken sie an? Liegen
hier Gesichtspunkte verborgen, die dem eigenen Denken bislang verborgen
geblieben sind? Vielleicht wird man so auf die begrenzte Leistungskompetenz
der eigenen Tradition gestoßen. Es wäre aber auch weiter zu fragen, ob die
ursprüngliche Fragestellung eines berücksichtigten Denkansatzes noch die

unsrige ist, oder ob sie sich eventuell überholt hat. Es ist ein offenkundiger
Missstand, wenn das eigene Denken mit Versatzstücken operiert, die sich

geistesgeschichtlich erledigt haben. Vergangenes wird so nur ausgeschlachtet,
nicht aber kritisch-konstruktiv bewältigt. Das Wort von der Steinbruchmentalität

ist oft benutzt worden. Was längst zum Fossil erstarrt ist, wird
künstlich am Leben erhalten.29

Transzendental thomistisches Denken kann da eine Hilfe sein. Unaufgeb-
bares der scholastischen Tradition wird weiter getragen, aber zugleich in
neue Denkkontexte hinein integriert. Stellvertretend für diese Eignung steht
die Wende zum Subjekt. Mit ihrer Hilfe kann die Uberwindung eines
gegenständlich orientierten Denkens gelingen. Rückwirkungen auf das Verständnis
von Objektivität bleiben nicht aus. Es erfolgt eine Rücknahme auf
Transzendenz erschlossene Subjektivität. In ihr liegt das „analogatum princeps" für
jeden Objektivitätsanspruch. Das ist im Sinne von Konstituierung gemeint.30
Nun mag es als bezeichnend angesehen werden, dass die Enzyklika „Fides et
ratio" Seinsfrage und Sinnfrage miteinander verklammert.31 Daraus lässt sich

folgern, dass Transzendenzerschlossenheit, die ja gleichbedeutend mit Seins-
erschlossenheit ist, nicht als rein formale Konstituierung verstanden wird.
Sinn zeichnet sich durch inhaltliche Füllung aus, unbeschadet seiner jeweiligen

Thematisierung und begrifflichen Schärfe. Zumindest umrisshaft
tauchen Basiselemente eines Menschenbildes auf, die es in ständiger Denkan-

Reihe bliebe zu ergänzen durch „Veritatis Splendor". Das Urteil über letztere ändert nichts am
Tatbestand und an der Grundeinstellung des Lehramts.

29 Die Schwäche der Manualistik, unbeschadet ihrer unleugbaren Stärken, liegt im unher-
meneutischen Umgang mit der eigenen Fachtradition. Es überwog ein methodischer
Positivismus; das geschichtliche Nacheinander und bisweilen auch Ineinander von einzelnen
Traditionselementen mutierte zu einem flächenhaften Nebeneinander. Zu Recht gab und gibt
es in der Geschichte des eigenen Fachs privilegierte Autoren, die so etwas wie einen Quantensprung

moraltheologischer Einsicht verkörperten. Aber auch diese Autoren durchliefen eine
intellektuelle Biographie. Das gilt in herausgehobener Weise für Augustinus, aber auch für
Thomas von Aquin. Hermeneutische Sensibilität würde diese Autoren in ihren Stärken und
Schwächen der Gegenwart näher bringen. Die oftmals verständnislose Art, mit der neotho-
mistische Autoren auf Kant reagierten, hätte sich so vermeiden lassen. Erinnert sei u.a. an
Luigi Taparelli d'Azeglio.

30 Vgl. DEMMER, Klaus: Gott denken - sittlich handeln. Fährten ethischer Theologie. Freiburg

i.Ue./Freiburg i.Br. 2008, 61-65.
31 „Fides et Ratio", Nrn. 47, 90.



296 Klaus Demmer

strengung zu präzisieren gilt. Ein Mehrwert entsteht, der an die Ebene
empirischer Gegenständlichkeit herangetragen wird.32

Sinneinsicht bindet sich an Freiheit. Sie kann gewonnen oder verloren,
erhellt oder verdunkelt werden. Eine existentiale Erkenntnis- und Denkform
ist für sie leitend. Eine Stellungnahme, die Bewährung impliziert, wird dem
Einzelnen angetragen. Für den Moraltheologen, aber auch für den
philosophischen Ethiker, liegt hier ein unverzichtbarer Hinweis: Metaphysische
Begründungen sittlicher Ansprüche sind an eine Metaphysik der Freiheit
rückgebunden. Nur unter dieser Voraussetzung lässt sich Autonomie retten.
Sittliche Wahrheit bleibt der Hegemonisierung durch andere Wahrheitsebenen

entzogen, und dafür steht Freiheit ein. Sie ist nichts anderes als in
ihrer Praxisrelevanz aufgeschlüsselte Sinnwahrheit.33

Der für die scholastische Tradition kennzeichnende kritische Realismus
kommt so auf angemessene Weise zu seinem Recht. Die Wende zum Subjekt
ermächtigt zu einem kritischen Umgang mit empirisch vermittelter
Gegenständlichkeit, näherhin mit natürlichen Vorgaben, die zur gedanklichen
Bearbeitung freigegeben sind.34 Hintergrundwisssen, in Form von Theorien
oder Hypothesen, lenkt diesen Prozess. Das ist alles andere als eine
Einbahnstraße. Die Natur liefert Rückmeldungen. Was dann als normative Natur
erscheint, ist das Ergebnis dieses Hin und Her. Der erreichte Schnittpunkt
lässt eine Schnittmenge erstehen, die allen Kommunikationsteilnehmern
gemeinsam ist. Was immer mit dem Siegel des natürlichen Sittengesetzes
auftritt, ist nicht nur vorgegeben, sondern auch vorgedacht.35

Kritischer Realismus heißt aber auch, das eigene Herkommen zu
bedenken. Was ist der eigene Denkansatz wert? Wer andere Ansätze beurteilt,
muss sich gleicher Beurteilung stellen. Das ist nicht nur recht und billig,
sondern ein methodisches Prinzip allseitiger Kommunikation unter Gleichen.
Dazu ist Kenntnis der Tradition verlangt, der eigenen aber auch der des
Anderen. Gibt es hier wie dort geistesgeschichtlich Bedingtes? Gilt dies für

32 Katholische Moraltheologie und J. Habermas (DERS.: Ein Bewußtsem von dem, was
fehlt) können in der Diagnose der vorliegenden Situation in weiten Teilen übereinstimmen,
aber in der Prognose werden sich die Wege vermutlich trennen. Dies zumindest unter der
Voraussetzung, dass eine transzendentale Inhaltlichkeit zugrunde gelegt wird. Ungegen-
ständlichkeit oder Übergegenständlichkeit ist nicht gleichbedeutend mit formaler
Inhaltslosigkeit.

33 Metaphysik des Guten impliziert eine Metaphysik der Freiheit. Sie fordert eine existentiale

Denkform.
34 KOBUSCH, Theo: Christliche Philosophie, 140-149: Die Metaphysik des inneren

Menschen deutet eine neue Weise des Betrachtens an. Sie überschreitet den Bereich des Sinnenfälligen

und bezeichnet ein inneres Sehen. In der Folge stehen Behutsamkeit, Umgestaltung
und „excessus mentis". Das Ungegenständliche markiert eine Ablösung der gegenständlichen
Metaphysik des Aristoteles. Durch Einkehr (memoria) in die Innerlichkeit wird kritischer
Umgang mit der Gegenständlichkeit des Außen ermöglicht.

35 Die in der Moraltheologie beheimatete Naturrechtslehre sollte vor dem Hintergrund
der Metaphysik des inneren Menschen bedacht werden. Zu erwägen bliebe, ob die
aristotelische Dingmetaphysik das neuplatonische Denken zu sehr überlagert hat. Die innere
Bewegung des Geistes ist Humus und kritisches Maß von Gegenstandsbewusstsein.



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 297

Fragestellung wie Lösungen gleicherweise? Die scholastische Tradition kann
zumindest für sich verbuchen, dass sie den Blick weitet. Und dass sie
erkennen lässt, wie wenig ein thomistischer Purismus der geschichtlichen
Wirklichkeit entspricht. Zu allen Zeiten hat eine Osmose stattgefunden. Wo dies
in den Hintergrund trat, vielleicht gar verdrängt wurde, setzte der Verfall
ein.36 Das kirchliche Lehramt zeigte sich darum gut beraten, als es - wiewohl
verhalten - den Blick über die Grenzen wagte. Der Moraltheologe mag hier
eine Bestätigung seiner Bemühungen sehen, die zu einer Modernisierung des

Fachs geführt haben. Allerdings dürfte Identität darunter nicht leiden.37
Die Polarität von Genese und Geltung zählt mittlerweile zum Kernbestand

der Moraltheologie. Wer das Wort Genese benutzt, wird unweigerlich auf
die Einbettung ethischen Denkens in kulturelle Muster gestoßen. Die
Lebensweltethiken haben das mit Nachdruck betont. An der Berechtigung solcher
Einlassungen sei nicht gezweifelt. Die Verwurzelung in einer Kultur garantiert

Ursprünglichkeit, Tiefe und Spontaneität. Ein Orientierungsrahmen liegt
vor, der Sicherheit schenkt. Gewachsene Identität steht zur Verfügung.
Lebenswelten sind durch ihre Dichte gekennzeichnet, wie in der einschlägigen
Literatur nachzulesen ist. Auf ihrer Grundlage ist hoher Einsatz möglich.
Lebenswelten sind als Geschenk zur Hand, sie müssen nicht durch denkerische

Anstrengung erst erworben werden. Ganz anders jene Geltung, die an je
höhere Universalisierungsgrade geknüpft ist. In ihr liegt das Ergebnis einer
Abstraktionsleistung vor, die einem nicht in den Schoß fällt. Aus dem Mit-
und Nebeneinander vieler partikulärer Kontexte wird Verbindendes
herausgefiltert. Das geht zwangsläufig mit einer Entwurzelung parallel. Verflachung
- so könnte man meinen - sei die Folge, denn aus Abstraktionen kann
niemand leben.38 Dennoch ist das nicht die ganze Wahrheit. Das Bemühen um

36 Das mag besonders für die Handbücher romanischen Typs gelten, die unbeschadet aller
Vorzüge, über die hier nicht zu befinden ist, wissenschaftstheoretisch verkümmert waren.
Eine selbstgenügsame Bollwerkmentalität war für sie kennzeichnend.

37 Ohne die Verdienste des Aquinaten zu schmälern, sollte in der Moraltheologie auch
das neu erwachte Interesse für Duns Skotus Berücksichtigung finden. Das kann zu einem
gerechten Verständnis des Nominalismus führen und ihn vom Fehlverständnis des volunta-
ristischen Willkürgottes befreien. HONNEFELDER, Ludger: Willkür oder ursprüngliche
Selbstbestimmung? Johannes Duns Skotus und das neue Verständnis des menschlichen Willens. In:
Wissenschaft und Weisheit 70 (2007) 197-211: Im Gefolge Augustins, der im Gegensatz zum
Nezessitarismus der antiken Metaphysik den Gott der Freiheit verkündet, erscheint der Wille
als rationales Vermögen zur Selbstbestimmung, das durch nichts ableitbar und bestimmbar ist
als nur durch das Gute (198-201). Der Kosmos ist menschlicher Forschung zugänglich wie
bedürftig (211). Ebenso SCHMIDT, Axel: Zwischen Naturalismus und Voluntarismus. Was uns
die Philosophie und Theologie des Johannes Duns Skotus zu denken gibt: Ebd. 70 (2007) 62-
80. Die Hochschätzung des Singulären schlägt eine Brücke zum interdisziplinären Dialog,
ohne in den Verdacht der Metaphysikvergessenheit zu geraten. Die metaphysische Vernunft
ist suchende Vernunft, sie hat Raum für das Hypothetische unseres Erkennens. Auch wäre das

abgeschlossene Kapitel der Situationsethik mit Hilfe besserer Denkkategorien nochmals
aufzuschlagen.

38 Eine Zusammenfassung der Diskussion bei MÜNK, Hans J.: Theologische Ethik und
Pluralismus. Theologische Sozialethik im Spannungsfeld der philosophisch-ethischen Diskussion

einer Trennung von Gutem und Gerechten. In: DERS. / DURST, Michael (Hgg.): Christ-



298 Klaus Demmer

Universalisierung setzt den Willen zur allseitigen Kommunikation voraus,
und das ist eine eminent sittliche Leistung. Wenn Lebenswelten miteinander
in Dialog treten, geschieht dies über Gesprächsführer, die sondieren,
austauschen und vergleichen. Einschlägige Hintergründe werden ausgeleuchtet,
eine allseitige Bewegung findet statt, die auch die sozialen und ökonomischen
Substrukturen nicht ausspart.39

Kulturabhängigkeit mit Relativismus gleichzusetzen wäre ein verhängnisvoller

Kurzschluss. In seinem Gefolge kommt dann das Wort von der kulturellen

Zuschreibung auf. Im Hintergrund verbirgt sich eine verdeckte kantische

Denkform: Die Forderung nach strenger Universalisierbarkeit garantiert

das Sicherstellen von Absolutheit, im Partikulären liegt der Grund des

Beliebigen. So wird ausgeblendet, dass alles Absolute auf einen konkreten
Ursprung verweist, und das Christentum nimmt eine Spitzenstellung ein.
Schließlich werden Einsichten von Persönlichkeiten getragen und
fortgeschrieben. Strukturen haben bestenfalls eine subsidiäre Funktion. Nur
Persönlichkeiten sind imstande, Kulturen zu vergleichen und nach ihrer Dignität
zu bewerten. Bei ihnen liegt es auch, Gemeinsames zu erheben und
festzuschreiben.40

3. Vom kritischen Realismus zum interdisziplinären Dialog

a. Die unverzichtbare Analogie

Sektorialisierung des Wissens ist ein Kennzeichen moderner Wissenschaftskultur.

Eine Bollwerkmentalität entsteht, die den eigenen Kompetenzbereich
gegen alle Zugriffe von außen abschirmt. Das führt paradoxerweise zu
verhängnisvollen Kompetenzüberschreitungen. Der Ausschnitt wird
verabsolutiert, und Extrapolationen machen sich unangreifbar. Es sind nicht die

liehe Identität in pluraler Gesellschaft. Reflexionen zu einer Lebensfrage von Theologie und
Kirche heute. Freiburg i.Ue. 2005, 190-256.

39 „Fides et Ratio", Nr 70f. hebt hervor, dass Kulturen das Zeugnis der Öffnung des
Menschen für das Universale und für die Transzendenz in sich tragen. Deshalb stehen sie als
verschiedene Annäherungen an die Wahrheit da. [...]. Jeder Mensch ist zugleich Kind und
Vater der Kultur. Öffnung für das Universale meint aber Fähigkeit zur Abstraktion. Gründe
für vorhandenen Dissens werden herausgefiltert und auf ihre Uberwindbarkeit geprüft. Das

zu tun ist ein Denkabenteuer. Der Mensch ist nicht einfach das Derivat einer kulturellen
Bedeutungsleistung, sodass eine mögliche gemeinsame Plattform allein im Bios läge. Dann
wäre der Vorwurf des Naturalismus an das Naturrecht berechtigt. Größe des Naturrechtsdenkens

ist es, eine Kultur des Humanuni zu entdecken und zu erstellen. Nicht überwindbare
Unterschiede können auch ein Zeichen von Reichtum sein. Vgl. PAWLIK, Michael:
Embryonenschutz ist kein Biologismus. In: FAZ 7. April 2008, 43 (zu AHRENS, J.: „Frühembryonale
Menschen?" Kulturanthropologische und ethische Effekte der Biowissenschaften. München
2008).

40 MlTTELSTRASS, Jürgen: Der Geist und die Geisteswissenschaften. In: FAZ 14. Januar
2008, 7: „Im Blick auf das Konkurrenzverhältnis von Natur- und Geisteswissenschaften wird
auf die eine Rationalität abgehoben, auf das reflexive und nachdenkliche Element in den
Wissenschaften. Das gilt in herausgehobener Weise für den Naturrechtsdenker, näherhin für
seine gedankliche Verklammerung der unterschiedlichen Dimensionen der einen humanen
Wirklichkeit."



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 299

Geisteswissenschaftler, und schon gar nicht die Moraltheologen, denen man
eine solch reduktionistische Denkweise anlasten könnte. Sie sind, ganz in
Gegenteil, um Erdung bemüht; durch sie werden keine frei schwebenden und
selbstgenügsamen Parallelwelten aufgebaut. Ihnen ist die analoge Struktur
der Wirklichkeit, mithin aber auch des Erkennens, klar bewusst. Zwar gibt es

nur eine Wirklichkeit und demzufolge nur eine Wahrheit, aber diese öffnet
sich unterschiedlichen Zugängen mit jeweils angemessener Methodologie. Es

sind jeweils unterschiedliche Medien, die der Lichtstrahl des Erkennens
durchläuft und durch sie in je eigener Rhythmik gebrochen wird. So ist es

konsequent, wenn auch unterschiedliche Erkenntnis- und Wahrheitstheorien
diesem Faktum Rechnung tragen.41

Die Analogie des Wirklichen deutet auf eine gegenseitige Durchdringung
der Dimensionen hin. Geisteswissenschaften haben einen, wie des Näheren
noch zu bestimmenden, Anhalt in gegenständlicher Empirie. Und für
empirische Humanwissenschaften gilt umgekehrt ein Gleiches; auf irgendeine
Weise ragen sie in die Welt des Geistes hinein. Von jeweils stiller Teilhabe
könnte die Rede sein: Die eine Dimension ist schattenhafter Widerschein des

anderen und nimmt an ihrer Bewegung teil, profitiert von ihr und wird durch
sie in Unruhe versetzt. Wissensvermittlungen und Denkvermittlungen laufen
als ständige Prozesse in beiden Richtungen ab, zumindest über unterirdische
Kanäle.42

Folglich wird eines bereits sichtbar: Das Erbe des kritischen Realismus ist
in den gegenwärtigen Kontext hinein zu übertragen. Es bewahrt den
Moraltheologen vor der Versuchung, sich in eine hermetische Sonderwelt
zurückzuziehen, die allein ihren immanenten Gesetzlichkeiten folgt und von den
Fortschritten der empirischen Humanwissenschaften unbehelligt bleibt. Die
Einfallstore bleiben geöffnet, und das macht wohl oder übel verletzlich. Ein
Uberschuss der Empirie wird eingebracht, an dem der Geist sich abarbeiten
muss. Aber auch ein Umgekehrtes gilt: Empirie wird offen gehalten für den
verstehenden, deutenden und gestaltenden Zugriff des Geistes. In ihm ist
gleichfalls ein unableitbarer Uberschuss am Werk. Beide Denkbewegungen
sind gleichzeitig und gleichursprünglich Suchbewegungen: Die eine Dimension

sucht in der anderen ihren jeweiligen Anhalt. Es muss darum einen

41 Wissenschaft ist Reise in die Abstraktion. Aber wie es keine Abstraktion ohne Anschaulichkeit

gibt, so auch keine Anschaulichkeit ohne Abstraktion. Immer besteht ein Mischverhältnis

beider, dessen Anteile je nach Objektbereich und Methode genau auszuloten sind. Ein
erkenntnistheoretischer Dualismus wäre ein Anzeichen von Begründungsfaulheit (M. Pawlik).
Gleiches würde auch für einen Kulturalismus gelten, der sich um die Aufgabe der Konsens-
findung über kulturelle Grenzen hinaus und um ein wertendes Vergleichen kulturell bedingter

Wertvorstellungen herumdrückt. Man würde in reiner Faktizität hängen bleiben. Einmal
akzeptierte Begründungsstandards wären sakrosankt, und das wäre das Ende der Geistesgeschichte.

42 Im gegenwärtigen bioethischen Diskurs lässt sich bisweilen ein platter Empirismus
beobachten. Es zählt, was unmittelbar anschaulich ist. Nur wird darüber vergessen, dass es
eben keine reine Anschauung gibt. Anschauung ist immer schon mit Theorie beladen und vom
Lichthof eines Vorverständnisses geprägt, über das zu reflektieren zur Wissenschaftlichkeit
gehört.



300 Klaus Demmer

Brückenkopf geben, soll am Ende nicht ein anthropologischer Dualismus
stehen. Ihn zu finden ist vornehmste Aufgabe interdisziplinärer Forschung.43

So gesehen erscheint rein empirische Forschung als ein Phantom, reine
Gedankenarbeit aber nicht minder. Erstere ist von transempirischen
Vorannahmen geleitet, und diese sind selbstreflektiv zu erheben. Das ist eine Weise

geistiger Archäologie. Und letztere darf ihre Bedingungsfelder nicht aus dem
Blick verlieren. Das fällt nicht nur unter die Abwehr geistiger Verstiegenheiten,

es verlangt auch die Tugend der Demut. Vor diesem Flintergrund
erscheint es möglich und legitim, von den Umrissen eines Menschenbildes zu
sprechen, an denen moraltheologische Reflexion sich ausrichtet. Anders
gewendet: Empirische Humanwissenschaften sind immer schon von einem
Lichthof des Geistes umgeben, und Geisteswissenschaften sind immer schon
geerdet.44 Wenn mithin der Moraltheologe von Interdisziplinarität spricht,
dann mischt er sich nicht in den spezifischen Kompetenzbereich seines

Partners ein, sondern in seine gedankliche Bearbeitung von Fakten, sofern
diese in den Zuständigkeitsbereich des Anthropologischen und Ethischen
hineinragt. Ein Umgekehrtes tut der empirische Humanwissenschaftler: Er
klärt seinen Partner über Fakten auf, getreu dem Wort, dass es gegen Fakten
keine Argumente gibt. Unter Umständen sieht er sich gezwungen, irrige
Vorstellungen auszuräumen, um der ethischen Urteilskompetenz bessere

Voraussetzungen zu schaffen.45
Gedanken sind von Interessen geleitet. Darüber tut Aufklärung not. Das

gilt in unverdächtigem Sinne für den weiten Bereich empirischer Forschung.
Der Natur werden ihre Geheimnisse entlockt oder gar abgerungen, um
bestimmten Zielsetzungen zu dienen. Die Forschung wird verzweckt, und das

kann durchaus legitim sein. Was einzig in Frage steht, ist die Legitimität der
jeweiligen Interessen und Zwecke. Lassen sie sich vor den Grundrissen eines
bestimmten Menschenbildes verantworten? Und stimmt das Zweck-Mittel-
Verhältnis? Das ist eine Anfrage an die verfolgten Abwägungsstrategien. Für
ihre Beantwortung ist der Moraltheologe zuständig. Er wird - in einem
ersten Schritt - sein Gegenüber an dessen eigenen Voraussetzungen messen.
Aber damit erschöpft sich seine Kompetenz nicht. Vielmehr sieht er sich her-

43 Das Erbe des kritischen Realismus bedarf keiner umständlichen Legitimierung im
Gegenwartskontext. Es macht das gesamte Denkgebäude kontrollierbar. Das darf den
kritischen Mehrwert des Denkens nicht einebnen. Sonst würde man bei einem schrankenlosen
Kompatibilismus enden, was nichts anderes als krasser Naturalismus wäre: Ein ursprüngliches
Spannungsgefüge würde auf einen Pol zurück genommen. Natur ist vielmehr in die
Geschichte des Geistes eingelassen und wird dadurch selbst geschichtlich. Und der Geist gibt der
Anschauung eine Form.

44 Vgl. ESTERBAUER, Reinhard: Mehr oder weniger Mensch. Zu einigen erkenntnistheoretischen

Aspekten im Vorfeld ethischer Fragestellungen. In: Ethica 13 (2005) 253-269.
45„Fides et Ratio", Nrn. 83 und 88 spricht dem menschlichen Geist die Fähigkeit zu, den

Übergang vom Phänomen zum Fundament zu vollziehen und verurteilt die philosophische
Auffassung des Szientismus. Dieses Verdikt mag manche Teilnehmer des bioethischen
Gesprächs treffen. Aber die Wirklichkeit ist hier und da komplexer. Irgendeine Empirie trans-
zendierende Referenzgröße ist vorhanden. Es gilt, Tatsachen mit ihr abzustimmen. Das kann
im Einzelfall eine mühevolle und bescheidene Arbeit sein.



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 301

ausgefordert, die jeweiligen anthropologischen Vorannahmen, in denen die
Interessen gründen, kritisch zu prüfen und vergleichend zu bewerten. So ist
er aber selber interessiert: Er bezieht das eigene Denkgebäude in die Prüfung
ein und bringt es - in Selbstkritik - in den Diskurs ein.46

b. Das Kreuz mit den Interpretationen

Es ist in der unmittelbaren Vergangenheit nachdrücklich betont worden, dass

Fakten niemals normativ seien. Bedachte, gedeutete und bewertete Fakten
sind vielmehr verlangt, damit die sittliche Vernunft - auch des Glaubenden -
tätig werde. Sie liefern einen Anhalt, nicht mehr, aber auch nicht weniger.
Dieser ist für ethische Werturteile nicht zwingend, wohl aber angemessen.
Vor dem Hintergrund von Fakten erscheinen normative Ansprüche als
plausibel. Sie sind das Resultat einer „Denkbrille", die zwischengeschaltet wird.
Es sind nicht reine Fakten und nicht reine Gedanken, beide sind durch die
Linse eines Vorverständnisses gebrochen. Die Brechung umgrenzt den Ort
der Auseinandersetzung.47

Der Moraltheologe kann auf die Zuarbeit des Naturphilosophen nicht
verzichten.48 Reine Theologie ist außerstande, interdisziplinär zu denken und
zu argumentieren. Das war der eigenen Tradition zu allen Zeiten bewusst.
Nun gilt hier ein Gleiches wie für den selektiven Umgang mit Philosophie
allgemein: Naturphilosophische Kategorien müssen geeignet sein, und darum
sind sie revisionsbedürftig, sobald die harten Fakten dies erfordern. Die
Kenntnis der Geschichte mag dies lehren. Erinnert sei an den neuscholastisch

geprägten Umgang mit der Evolutionstheorie oder den Ergebnissen der
modernen Physik, Es dürfen keine Lasten mitgeschleppt werden, die einem
überholten naturwissenschaftlichen Einsichtsstand entsprechen.49 Dennoch
sollte das Kind nicht mit dem Bade ausgeschüttet werden. Genaue
Einzelanalyse tut not. Leitendes Interesse wird es sein, Kontinuität nicht zu sprengen

und Schlüsselbegriffe der Tradition, soweit möglich, zu präzisieren und
für die neuen Anforderungen tauglich zu machen. Das darf allerdings nicht
dazu führen, dass am Ende ein schrankenloser Kompatibilismus steht.

46 Denkstrategien dürfen nicht dem politischen Kalkül geopfert werden. Die Neigung,
einen demokratisch erreichten Konsens mit Wahrheit gleichzusetzen, kommt dem Utilita-
rismus entgegen. Man geht dann den Weg des geringsten Widerstandes, bzw. der größtmöglichen

Akzeptanz. Vgl. BIRNBACHER, Dieter: Bioethik zwischen Natur und Interesse. Frankfurt
a.M. 2006.

47 Es ist das Verdienst des kritischen Realismus, den unproblematischen Ubergang vom
Phänomen zum Fundament heilsam zu unterbrechen. Von Phänomenen geht keine Nötigung
aus. Der Ubergang ist problematisch, darum aber nicht willkürlich oder beliebig.
Lehramtsäußerungen lassen sich so verstehen. Vgl. dazu JOHANNES PAUL II: Enzyklika „Evangelium
vitae" (1995), Nr. 60f. zum Status des frühen Embryo.

48 Das Fach „Naturphilosophie" bezeichnet in der Theologieausbildung für gewöhnlich
eine Leerstelle.

49 BENK, Andreas: Neuscholastik und moderne Physik. Ein vergessenes Kapitel im
Verhältnis von Theologie und Naturwissenschaften. In: Wissenschaft und Weisheit 64 (2001)
129-153; DERS.: Physik und Theologie - Grenzen des Verstehens. In: Stimmen der Zeit 222
(2004) 795-808.



302 Klaus Demmer

Naturphilosophische Kategorien müssen vielmehr so beschaffen sein, dass sie

ein konstruktives Gegenüber ermöglichen. Wer alle Bastionen vorsorglich
schleift, ist schon nicht mehr interessant.50

Begriffe wie Person, Substanz und Freiheit spielen eine Schlüsselrolle.
Vorgaben aus der scholastischen Tradition sind zur Hand. Aber es steht auch

Präzisierungsbedarf an, damit die Implementierung in den gegenwärtigen
Kontext gelinge. So wurde daran erinnert, dass es offenkundige Engführungen

in der eigenen Fachtradition gab. Ihr entscheidender Anhaltspunkt lag
in der unmittelbaren vorwissenschaftlichen Anschauung. In einer
verwissenschaftlichen Welt kann das nicht genügen. Abstraktionsfähigkeit ist vielmehr
verlangt. Sie ist der Preis für Wissenschaftlichkeit. Ohne sie ist Wissenschaft
nicht zu haben. Das gilt in beispielhafter Weise für die gegenwärtige Physik,
aber auch die Mathematik - wenngleich keine Naturwissenschaft - macht da
keine Ausnahme. Dem Naturwissenschaftler erscheint das als eine
Selbstverständlichkeit.51 Warum gesteht er diese nicht dem Geisteswissenschaftler zu?

Wer nur auf unmittelbare Anschauung setzt, wird es selbstredend schwer
haben, in einem stecknadelkopfgroßen Gebilde eine Person zu erblicken.52
Wer aber mit Abstraktionen umgeht, könnte unbefangener sein. Gewiss ist
der unmittelbare Anhalt in der Empirie schwach, aber darum nicht
willkürlich. Der verständige Umgang mit dieser Schwäche wird von den
leitenden Interessen bestimmt, die sich selbst wiederum an den zu schützenden

Gütern ausrichten. Solche Interessen verfälschen die Fakten nicht. Sie

prägen ihnen vielmehr eine bestimmte Richtung ein, für die eine legitime
Offenheit vorhanden ist. Darüber zu befinden ist Sache der sittlichen
Vernunft.53

Person ist Substanz in Relation, das ist ein Erkenntnisgewinn
philosophischer Anreicherung der neueren Moraltheologie. Wiederum liegt es bei
abstraktionsstarker Gedankenarbeit, den Substanzbegriff von seiner punk-

50 Das tun z.B. Utilitaristen. An irgendeinem Punkt löst sich die Kategorie der
Nützlichkeit, gleich welcher Couleur, in jene der Faktizität auf. Das Faktische ist dann das

Geltende, und die Geschichte an ihrem Ende angekommen.
51 Wenn Wissenschaft Reise in die Abstraktion meint, dann bliebe doch genauer zu

klären, wovon und wieweit jeweils abstrahiert wird, soll am Ende nicht Abstraktion
gleichbedeutend mit Flucht aus der Wirklichkeit und Unfähigkeit zu Abgrenzung und Gestaltung
sein. Für jede wissenschaftliche Aussage ist vielmehr der gelungene Mix von Abstraktion und
Konkretion konstitutiv. Der „mos geometricus" in der moraltheologischen Tradition bliebe
im Blick auf die Gegenwart nochmals kritisch-konstruktiv zu überdenken.

52 Das Wort ist mittlerweile zu einem Topos in der bioethischen Auseinandersetzung um
den Status des frühen Embryos aufgestiegen. Man spricht von einem menschlichen Wesen,
nicht aber von einer Person. Sind das semantische Wortspaltereien? Jeder Wissenschaftler
arbeitet, mit dem Zuwachs an Wissen, an den Schlüsselbegriffen seines Fachs. Was für ihn
recht ist, sollte für den Theologen billig sein. Forschungsergebnisse sind für ihn ambivalent.
Sie können ihn zur Revision, bzw. Aufgabe von bislang angenommenen Begriffsbedeutungen
führen, aber auch zur präzisierenden Anpassung an einen Forschungsstand. Er lässt sich nicht
auf eine Richtung des Denkens festlegen. Er nimmt sein Gegenüber ernst, bewahrt aber
zugleich seine Autonomie.

53 Die Anwendung der Moralsysteme fällt unter das legitime Denkinteresse, das sich an
Art wie Ranghöhe der zu schützenden Güter ausrichtet.



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 303

tuellen Verhaftung an unmittelbare Anschauung zu befreien und nachfolgend
fällige Präzisierungen anzubringen. Für Interpersonalität ist dies zur Genüge
geschehen. Eine Person ist niemals nur Vorfindlichkeit, sondern immer auch
Befindlichkeit. Und diese ist an ein Netz von Relationen gebunden. Passivität
und Aktivität sind in ihm unterschiedlich verteilt. Das gilt für die Gesamtspanne

des Lebens, von seinen Anfängen bis zu seinem Ende. Tutioristisches
Denken trägt diese Geltung bis an die äußerste Grenze. Immer sind jene
Minimalbedingungen vorhanden, die ein Empfangen - gleich auf welcher
Ebene und in welcher Art - möglich machen. Vor diesem Hintergrund ist es

nur konsequent, Substanz und Prozesshaftigkeit miteinander zu verklammern
und das Verständnis von Person an dieser Verklammerung auszurichten:
Person ist Substanz als relationaler Prozess.54

Freiheit ist nicht in konkrete Entscheidungssituationen eingeschlossen.
Die Wahl unterschiedlicher Handlungsgegenstände wird immer von langer
Hand vorbereitet. Sie ist eine Sache der Haltungen und Strebungen, aber
auch ihrer geistigen Strukturierung und Stilisierung vermittels Interpretationen

und Interessen. Diese lassen sich experimentell gar nicht einfangen.
Sie gehören dem Bereich des Vorbewussten an. Es bedarf darum geduldiger
Selbstreflexion, um sie in ihrer Wirkungsgeschichte ans Tageslicht zu
befördern. Wenn mithin von sittlicher Verantwortung und Zurechenbarkeit die
Rede sein soll, so gilt es, den rechten Einsatzort für sie zu finden. Er liegt in
dieser vorbewussten, darum aber nicht unzugänglichen Tiefe. Und er ist nicht
punktuell, sondern prozesshaft zu denken.55 Das provoziert die Frage nach
dem zugrunde liegenden Freiheitsbegriff. Freiheit wird ursprünglich als

Fähigkeit zur Selbstbestimmung verstanden. Sie baut sich prozesshaft auf. Sie

54 Im Hintergrund eines solchen Verständnisses steht die klassische Akt-Potenz-Lehre, die
mannigfachen Missverständnissen ausgesetzt ist. Wenn das Grundgut des Lebens in Frage
steht, bleibt vom weitest möglichen Verständnis auszugehen: Es gibt keine Potenz, die nicht,
wie minimal auch immer, in den Akt überführt wäre, sonst würde sie nicht existieren. Anders
bei Teilgütern: Ob und wieweit man die Potenz zu ihnen respektiert oder nicht, hängt von
weiteren Gesichtspunkten ab, deren Maßstäblichkeit sehr unterschiedlich ausfallen kann. Als
Beispiel vgl. KUNZMANN, Peter: Ist Potentialität relevant für den moralischen Status des

menschlichen Embryos? In: HILPERT, Konrad / MlETH, Dietmar (Hgg.): Kriterien
biomedizinischer Ethik. Theologische Beiträge zum gesellschaftlichen Diskurs. Freiburg i.Br. 2006, 16-
30. Wiederholt sich die gleiche Frage, wenn die Reprogrammierung von Zellen ansteht, wenn
der Forscher also in eine extrem schwache Teleologie eingreift, um ein Artefakt entstehen zu
lassen? Könnte man eine eventuelle Zulässigkeit als Freibrief für „genetic engineering"
interpretieren? Wäre dann, nach der assistierten Zeugung mit all ihren Folgeproblemen, ein
weiterer Rubikon überschritten?

55 Experimentell lassen sich nur ganz bestimmte Ist-Zustände einfangen, nicht aber
geistige Prozesse samt dem erworbenen „dominium politicum" über empirische Zwänge der
unterschiedlichsten Art und Herkunft. Metaphysik der Freiheit meint Kompetenz zur
unbedingten wie unbegrenzten Hinterfragung des Bedingungsfeldes. Die Natur mag den Geist
überlisten, aber die List wird doch, wie asymptotisch auch immer, durchschaut. Im Gespräch
mit der Neurobiologie ist die rechte Ebene zu finden, um Kategorienfehler zu vermeiden.
Dazu u.a. SCHOCKENHOFF, Eberhard: Wie frei ist der Mensch? Zum Dialog zwischen
Hirnforschung und theologischer Ethik. In: HOLDEREGGER, Adrian u.a. (Hgg.): Hirnforschung und
Menschenbild. Beiträge zur interdisziplinären Verständigung. Freiburg i.Ue/Basel 2007, 276-
278.



304 Klaus Demmer

kann sich gewinnen, aber auch verfehlen. Dieses Risiko ist ihr immanent.
Wahlfreiheit hingegen liegt auf der Ebene des Abgeleiteten: Sie macht nur
manifest, was in ihrem Grunde in großen Zügen vorentschieden wurde.
Näherhin, eine freie Entschiedenheit, die sich deterministischen Denkkategorien

entzieht, ist am Werk.56

Interdisziplinarität ist nicht nur darauf angewiesen, sich an der rechten
Stelle festzumachen, auch die Leitvorstellungen müssen stimmen. Sie dürfen
nicht solchen Wirklichkeitsebenen entlehnt sein, die sich angesichts der
Problematik als unangemessen erweisen. Verständigungen werden so
verstellt. Erfolgversprechende Interdisziplinarität lebt vom Mut zur Authentizität.

Hinter ihm steht die Uberzeugung, dass den Naturwissenschaften und
den empirischen Humanwissenschaften kein Deutungsmonopol über alle
Wirklichkeit zukommt. Die unterschiedlichen Zugänge zur Wirklichkeit sind

von der Wirklichkeit auch gedeckt. Interdisziplinäre Arbeit lebt von dieser
starken Vorgabe, die wiederum in die erkenntnistheoretische Grundlagenproblematik

hineinreicht.57

Schluss

Der Moraltheologe kommt nicht umhin, in autonomer Kompetenz sein Feld
zu bestellen. Diese Verantwortung nimmt ihm niemand ab, wie sehr er auch

um Zusammenarbeit bemüht ist. Er ist, ganz im Sinne der Tübinger Schule,
ein Selbstdenker. Und niemals ein reiner Systematiker; immer fließt ein
biographisches Element in sein Nachdenken und Argumentieren ein.
Frageüberhänge der Zeit spiegeln sich in der denkerischen Bearbeitung seiner eigenen

Lebensgeschichte wider und hinterlassen dort ihre Spuren. Aber sie

werden auch offensiv angegangen, ein unverwechselbarer Beitrag wird in die
öffentliche Auseinandersetzung eingespeist. Wer sich mit Moraltheologie
beschäftigt, sollte dies bedenken. Augustinus mag als lehrreiches Beispiel
dienen, im Positiven wie im Negativen.58

Eine solche Verzahnung von Objektivität und Subjektivität verlangt
unbedingten Willen zur Ehrlichkeit. Wie greift der Glaube in das eigene

56 Deterministische Denkkategorien werden einer lebendigen Wirklichkeit nicht gerecht.
Sie machen den Menschen kalkulierbar und mithin instrumentalisierbar. Metaphysik der
Freiheit heißt, das Unkalkulierbare offen zu halten. Vgl. PRINZ, Wolfgang: Kritik des freien
Willens. Bemerkungen über eine soziale Institution. In: Theologie der Gegenwart 47 (2004)
162-175.

57 Perspektivendualität (M. Planck) verhindert das Schreckgespenst einer Expertenkultur,
in der nur eine Denkform und mithin nur ein Zugang zur Wirklichkeit in Geltung steht. Die
Ich-Perspektive des Metaphysikers befreit zur unbedingt skeptischen Wahrnehmung der
Empirie, und die Es-Perspektive des Tatsachenwissenschaftlers bricht die Selbstverkapselung
des Geistes heilsam auf. Weder Monismus noch Dualismus, sondern eine stets prekäre
Polarität bestimmt das Bild. Der kritische Realismus steht dazu Pate.

58 Eine biographiesensible Moraltheologie macht es möglich, zuhandene Freiheit als

Fähigkeit zur Selbstbestimmung recht zu verorten. Einbettung ist etwas anderes als Ein-
kapselung. Dazu HILPERT: Theologische Ethik - autobiografisch, 11-26 (Ethik-treiben und
Lebensgeschichte).



Katholische Moraltheologie - Probleme und Perspektiven 305

Leben ein, und wo macht er sich fest? Eine existentielle Denkform zu pflegen
gehört zu den Anforderungen des Fachs. Der Moraltheologe ist persönlich
involviert, die Ich-Perspektive fließt in die Beobachterperspektive ein. Beide

erzeugen einen Schnittpunkt, der in Bewegung ist und Geistesgeschichte
markiert. Glaubende und säkulare Vernunft stoßen dabei aufeinander und
reiben sich aneinander. Dabei sollte nicht in Vergessenheit geraten, dass die
unterschiedlichen transzendentalen Voraussetzungen auf Selbstverständnis
wie Gebrauch der Vernunft zurückwirken. Es gibt keinen ungebrochenen
Übergang zwischen beiden. Die glaubende Vernunft bringt einen Mehrwert
ein, der sich in Sondierungs- wie Abwägungsprozessen niederschlägt. Das gilt
primär dort, wo es schuldgeschichtlich bedingte Konflikte aufzulösen und zu
versöhnen gilt: Standards werden entdeckt und festgeschrieben. Das ist,
sobald es konkret wird, mit dem Risiko des heilsamen Ärgernisses verbunden.
Aber gleichfalls mit der Notwendigkeit eventuell anfallender Selbstkorrektur.
An Fehleranfälligkeit führt kein Weg, auch der des Glaubens, nicht vorbei.59

Die Auswahl des philosophischen und humanwissenschaftlichen
Instrumentariums ist vor diesem Hintergrund nicht dem Zufall überlassen. Ein
leitendes Interesse liegt vor. Es sucht den Prozess der Glaubenseinsicht zu
fördern und alle Lebensbereiche in ihn zu integrieren. Das ist mehr als

Anschlussfähigkeit sicherzustellen. Gestaltungsfähigkeit geht damit zusammen.
Nicht nur Konsens herzustellen, sondern ihn qualitativ zu verbessern, lautet
die Devise. Sobald dieser Auftrag verdunkelt wird, bleibt moraltheologische
Arbeit in abstrakten Beschwichtigungsformeln stecken. Der Mut zum Widerspruch

darf also nicht auf der Strecke bleiben. Auch sind falsche Fronten
abzubauen. Woran macht Kritik am Glauben sich fest? Am Inhalt des Glaubens

selbst oder an seinen geschichtlich, kulturell oder gesellschaftlich
bedingten Gestaltwerdungen? Die Arbeit des Ausräumens von Vorbehalten ist
da verlangt. Sie wird für beide Seiten mühsam wie heilsam sein.60

59 Wenn auch der hellenistische Vernunftbegriff für die christliche Theologie Pate

gestanden hat, so ist doch die Übernahme nicht bruchlos verlaufen. Das gilt nicht nur im
Hinblick auf den christlichen Gottesgedanken, sondern auch für das Verständnis von Schuld
und Verhängnis. Die Vernunft des Christen operiert unter gewandelten Voraussetzungen. So

wird ein legitimes Denkinteresse erzeugt, das den Umgang mit wissenschaftlichen Daten
steuert oder offen legt, wie sehr letztere von mythologischen oder ideologischen
Hintergrundannahmen bedingt sind. Zur Frage der Beseelung vgl. WlLLAM, Michael: Mensch
von Anfang an? Eine historische Studie zum Lebensbeginn im Judentum, Christentum und
Islam. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 2007, 136-142 (zu Albert d. Gr.).

60 Es ist Zeichen redlicher Theologie, jene prekären Stellen aufzusuchen, an denen
Vorbehalte sich präferenziell festmachen, um sich an ihnen abzuarbeiten. Zu diesen zählt im
interdisziplinären Dialog die Hirnforschung. Sie bietet beste Gelegenheit, das eigene
naturphilosophische und anthropologische Instrumentarium zu überprüfen und Stärken wie
Schwächen des genuin theologischen Inputs abzuschichten.



306 Klaus Demmer

Abstract
Post-Vatican II moral theology is marked by three precarious levels of
questioning: the image of God, the search for the right philosophical partner,
and the exact crosspoint with empirical sciences. It is purpose of the present
article to shed light on the challenges, strengths and shortcomings of moral
theological work. The interconnection of the various levels must be

transparent and convincing to everybody, believer or not believer.


	Katholische Moraltheologie : Probleme und Perspektiven

