
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)

Heft: 1

Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen - Besprechungen - Comptes Rendus

KAPLAN, Grant: Answering the Enlightenment: The Catholic Recovery of Historical

Revelation. New York: The Crossroad Publishing Company 2006, 233 pp.
ISBN-13: 978-0-8245-2364-0.

This book is a revised dissertation from Boston College by a young theologian,
now professor at St Louis University (USA). It is a study in the treatment of
biblical revelation within the German Enlightenment as represented by Lessing, Kant
and Fichte as well as the reactions to this treatment, first by Schelling, then by the
Catholic Tubingen School. The study of this school includes the pioneers J.S.

Drey and J.A. Moehler, but then concentrates on the less well known Johannes

Evangelist von Kuhn (1806-1887). Herein lies its main contribution, especially for
English-speaking students. The challenges posed by a rationalism based on a

mathematical model of knowing and then by Kantian agnosticism, itself fueled by
a horror of heteronomy (moral tyranny imposed from without the self), of
religious wars and of fanaticism constitute a formidable set of problems with which
we still wrestle. Thus Kaplan's book, though a first effort, tackles a matter of the

highest importance. It thereby demonstrates noteworthy intellectual courage. It
makes a real contribution, at least for the English-speaking world, in its presentation

of Schelling's philosophy of revelation and Kuhn's theology of revelation.
For Kaplan, these two thinkers are models for how to engage the culture of the
times (for them the Enlightenment project), "while recovering the traditional
Christian understanding of revelation" (6).

The work is divided into nine chapters. The first concerns the "ugly ditch"
discerned by G.E. Lessing between truths of mathematical reason (which must be

necessary, universal and eternal) and contingent truths or facts of history. If only
the first kind of truth can be meaningful, then biblical salvation history cannot be

relevant for the salvation of all humankind. (2) The treatment of Kant's study of
religion in his late works of 1793 and 1798 acknowledges his praiseworthy
rediscovery of Jesus' central theme, the Kingdom of God, while noting Kant's Pelagian

tinge; it recognizes his opposition to religious wars (the Seven Years War had
occurred during Kant's early manhood), and his dislike of emotionally expressed

piety and of church practice. (3) Kant's partial overcoming of his agnosticism about
God through his ethical theory is strongly and clearly presented in the chapter on
Fichte's critique of revelation. Kant and Fichte were similarly concerned for the
moral autonomy and freedom of the individual in the face of the Church. They
were less critical of the State.

(4 and 5) The treatment of Schelling is thorough and as clear as the matter
allows. Schelling's thought achieved the major turning point in the story told by
this book. Schelling was freed from the Enlightenment mathematical-ahistorical



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 241

prison by the Lutheran fideist historicism of Hamann and Jacobi as well as by the

mysticism of Jacob Boehme. Schelling used their thought to free God from
another Kantian prison: the prohibition to act in history and to communicate with
us, that is, to reveal himself. Like Hamann, Schelling wanted to join in marriage
God and humanity, faith and reason, not to "divorce" them. Yet Schelling
remained a philosopher, not a theologian. He fought against the determinism of
Spinoza and Fichte, but also (alas) against Hegel. For him, Hegel, in trying so

hard to understand history and to take it seriously in metaphysics, has violated
the unpredictable randomness of history and relapsed into Spinoza's system of
necessity. (To the reviewer, this seems overly harsh, confusing Hegel's rhetoric with
his intention, and not benefiting from the publication of Hegel's posthumous
works.) Schelling rightly sees that will, freedom and action all belong to the realm
of an enlarged reason. Emmaus is a model of a gentle, non-lightning bolt, divine
illumination. Schelling tries, in his late philosophy, to bridge the gap between God
and the world through his three odd "potencies." He recognizes a fall (Abfall)
from the divine ideal. His most helpful contribution lies in recognizing that the

great myths contain important truths or are at least wrestlings with fundamental

problems, entstellte Wahrheit, not lies. He thus prepares the way for biblical
revelation, the theophanies to Moses and the other prophets, culminating in the
incarnation in Jesus, the kenosis.

The last part of the book begins with a chapter (6) on the early Catholic
Tubingen school and its "defining figures" J.S. Drey and J.A. Moehler. Through a

return to the church fathers, these two renewed the ideas of the Church as a living
community in time and of humans as participating in divine reason. Revelation
continues in the present. Then Kaplan's book settles down into its main goal, a

recovery of J.E. Kuhn's theology of revelation (chapters 7, 8, 9). Here the book
attains systematic depth and detail, with a structure of models of revelation
provided by Avery Dulles (128). This part also prepares the way for an English
translation of part of Kuhn's dogmatics by Kaplan. Kuhn represents the sober maturity
of this Tuebingen school, its most gifted speculative thinker (160). Students found
him modest and approachable. His nomination to a bishopric was blocked by the

king (127), yet the same king drew him into the government for a time and ennobled

him when he left government service to return to teaching. His jealous rivals
within Catholic theology complained that he was revered as a pope in the university.

Kuhn was dogged all his life by critics of left and right, but he chose to
remain a progressive Catholic in the sense that he was in fruitful dialogue with the

thought of his time and place.

Kaplan's main thesis is that, although Kuhn learned from Jacobi, Schleiermacher,

Hegel, Moehler and Drey, nevertheless Schelling's influence was
paramount (161). Kaplan grants that this cannot be proven beyond a doubt, because

Kuhn needed to be discrete about the influence of such a philosopher. Kaplan's
main support is the greater freedom to receive and integrate biblical revelation
that Kuhn could only have acquired from Schelling, among these influences.
Although this thesis remains a hypothesis, for the reviewer it is a prudent one.



242 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

A short review cannot do justice to the rich historical and theological details
of these last chapters. They make the book more than a learning experience for
the author. It becomes a real contribution to systematic theology. It represents a

good beginning. We look forward to further contributions from the author.
There remain a few quibbles. The book has a number of instances of awkward

writing. There are also confusions of Creuzer with Kreuzer (88), ultimate with
penultimate (148), magus with magis (56); Aristotle's wonder with Plato's (162).
The index is woefully inadequate. Schleiermacher is absent from it, though he is

mentioned twelve times in the book. Though Scripture is referred to often

enough, it receives no index.

Benedict T. Viviano, O.P.

PELLEGRINO, Antonia: La città piena di idoli. Franz Overbeck e la crisi della

teologia scientifica. Pisa: ETS 2005, pp. 238. ISBN 8846712544.

II libro della Pellegrino è al momento l'unica monografia italiana dedicata al

teologo protestante malgré lui Franz Overbeck (1837-1905), autore che ha giocato
un certo ruolo nella temperie filosofica e teologica tedesca degli inizi del XX
secolo per poi inabissarsi quasi in una sorta di oblio. Overbeck è di solito ricor-
dato per la sua amicizia con Nietzsche; con il filosofo tuttavia, non condivise solo

l'appartamento a Basilea durante gli anni d'insegnamento (nello stesso periodo
nell'Università di questa città era présente un'altra forte personalità, J. Burck-
hardt, il quale su vari aspetti della sua critica alla cultura di massa e al cristiane-
simo contemporaneo si avvicina moltissimo sia a Nietzsche sia, soprattutto, ad

Overbeck; peccato che Fautrice non abbia approfondito il tema), ma anche la
critica al cristianesimo e alia cultura del tempo, denominata filisteismo. Negli
ultimi dieci anni abbiamo visto in Italia una riscoperta di Overbeck che ha portato
all'edizione dello scritto postumo Cristianesimo e cultura (cui si deve, in gran
parte, la ricezione di Overbeck in Germania nei primi decenni del XX secolo) a

cura di A. Mina e del ben più significativo Sulla Cristianità della teologia dei nostri

tempi del 1873 (nello stesso anno e presso lo stesso editore di Lipsia, Fritzsch,

comparve la prima Considerazione inattuale su David Strauss di Nietzsche) a cura
della stessa Pellegrino, owero lo scrittarello con cui Overbeck attacca direttamente
tutti i partiti teologici dell'epoca, in particolare quello liberale e apologetico
inclusi entrambi nell'etichetta ironica e critica di "teologia moderna".

Lo studio che qui recensiamo ha una forte caratterizzazione storica: il primo
capitolo si sofferma sull'analisi dei rapporti tra le varie correnti della teologia
dell'epoca, il mondo moderno, e lo storicismo, per poi passare alle posizioni di
Schleiermacher e Baur criticate da Overbeck. Il secondo capitolo ricostruisce la

genesi del volume Sulla Cristianità della teologia dei nostri tempi, cercando di
evidenziarne i nuclei teorici e di presentarne la sua teologia critica. Il terzo e

ultimo capitolo si concentra sulla ricezione, o meglio non ricezione, delle tesi di



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 243

Overbeck nel pensiero teologico e nella cultura di fine Ottocento e sulle inutili e

vane dispute condotte dal teologo contro le posizioni dominanti dei teologi
moderni, soprattutto Harnack e Troeltsch, i quali ebbero un forte influsso sulla
società dell'epoca. La teologia moderna, difatti, "ritiene di aver scoperto un
cristianesimo la cui conciliazione con la cultura mondana non è più un problema,
e con essa noi andiamo incontro ad uno stato di cose nel quale la religione
cristiana sarà da elogiare più di tutte le altre come la religione con cui si puo fare
cio che si vuole" (Franz OVERBECK: Sulla cristianità délia teologia dei nostri tempi.
Pisa: ETS 2000, 69). Sebbene il passo appena citato possa dare l'idea di una lettura
conservatrice del cristianesimo, l'intento di Overbeck è un altro: spiegare
l'inconciliabilità di fatto tra sapere e fede, tra cristianesimo e mondo, tra scienza e

teologia. Di qui la constatazione che il cristianesimo originario è scomparso e non
più riproponibile nelle sue forme primitive, proprio perché è venuto meno
quell'orizzonte di pensiero antico e il milieu culturale dove la fede cristiana si è

protratta e conservata. Il cristianesimo primitivo era prettamente ostile al mondo
e ai suoi prodotti poiché escatologico: l'arrivo del Regno di Dio, al quale la fede

delle prime comunità cristiane faceva affidamento, avrebbe cancellato lo stato di
cose sussistente e aperto una nuova prospettiva di vita lontana dalla mondanità. Il
mancato awento délia fine ha portato a un ripensamento dell'escatologia che da

cronologica si rese qualitativa: Yéschaton è già présente nel credente corne

principio di una nuova esistenza in fede e amore. A questo punto il cristianesimo
se voleva sopravvivere e non scomparire doveva per forza di cose adattarsi al

mondo e alla sua cultura.
L'autrice spiega cosi la posizione di Overbeck circa P"evoluzione" dell'ideale

cristiano: "Il cristianesimo, che al suo sorgere si proponeva una trasformazione
radicale del mondo, la cui massima espressione era l'attesa escatologica del ritorno
di Cristo, dovette affrontare sia il mancato adempimento délia promessa, sia

l'impossibilità di stravolgere i principi sui quali la dimensione mondana si reggeva.
La storia del cristianesimo è dunque una storia di compromessi con se stesso e con
l'esterno, poiché dal punto di vista cristiano l'esistenza storica stessa è già un
compromesso. E a un compromesso dei principi cristiani originari con una realtà
fondata su valori diversi che risulto impossibile spodestare si deve la nascita délia

struttura concreta attraverso la quale il cristianesimo stabil! la sua esistenza nella

storia, vale a dire la Chiesa" (168). La teologia liberale dell'epoca, per risolvere

questa contraddizione, distingueva tra cristianesimo e Chiesa, considerando solo

quest'ultima, con il suo apparato gerarchico e costituto da dogmi, incompatibile
con il mondo contemporaneo. Overbeck, da storico fedele, non sostiene comun-
que l'identità di principio tra cristianesimo e Chiesa (poiché le prime comunità
cristiane non avevano né dogmi né rituali definiti né gerarchie o istituzioni
ecclesiastiche), ma ritiene che nel momento in cui il cristianesimo fu messo davan-

ti al bivio, ovvero trasformarsi per continuare ad esistere nel mondo oppure
scomparire accettando la sua inconciliabilità di principio con il mondo, la Chiesa e

le sue istituzioni furono l'unico mezzo che impedi al cristianesimo di svanire. Taie



244 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

esito porto quindi ad una "trasformazione profonda ed irreversibile dello stesso
ideale cristiano" (168).

L'autrice si sofferma ora sulla concezione di Overbeck intorno al carattere
storico del cristianesimo e quindi di ogni religione. La religione è un'idea che ha un
inizio, uno sviluppo e, come tutte le idee storiche, una fine. "Il cristianesimo

rappresenta sicuramente nella storia un elemento di novità. Tuttavia secondo

Overbeck il senso di questa novità va completamente ridefinito [...] un'idea nuova,
proprio perché si pone in un rapporto polemico con il proprio contesto, è alio
stesso tempo ad esso profondamente legata, e perfettamente comprensibile al suo
interno" (175). Il cristianesimo, se si prendono sul serio i metodi e gli obiettivi
délia scienza storica senza piegare quest'ultimi aile esigenze délia fede (è questo
uno dei rimproveri di Overbeck alla teologia moderna in generale), si rivelerà
essere un prodotto spirituale di un'epoca determinata, nella quale esso nacque e

aile cui condizioni ed esigenze il suo nascere fu legato e contraddistinto. Proprio
perché espressione di un determinato sentire e periodo storico, non ci si dovrà

stupire se il cristianesimo o una religione in genere potrà apparire alio storico

contemporaneo, nel suo significato, qualcosa di estraneo: "Overbeck ribadisce con
estrema decisione che il compito dello storico è ricostruire l'aspetto originario e

più autentico del cristianesimo anche al prezzo di trovarsi di fronte a un sistema
ideale oramai incomprensibile" (176).

Essendo un'idea, il cristianesimo e più in generale ogni religione, nel suo
evolversi muta e si sviluppa adattandosi di volta in volta aile esigenze del momen-
to. Di conseguenza Overbeck, usando i metodi délia scienza storico-critica, arriva
alla constatazione che il cristianesimo, entrando nella storia, ha cancellato il
proprio passato non ammettendo di essere divenuto diverso da esso, cosi da non
comprendersi più. Arrivando ad un compromesso con il mondo il cristianesimo

assume anche delle premesse mondäne su cui poi si reggerà rendendosi del tutto
estraneo aile proprie radici originarie. Il cristianesimo, come ogni idea storica, non
ha tuttavia la capacità infinita di trasformarsi e di evolversi adattandosi con-
tinuamente al contesto culturale che lo minaccia. Con la nascita dell'epoca
moderna, délia visione scientifica del mondo e délia vita, owero con il fenomeno
délia secolarizzazione, il cristianesimo si è trovato di fronte ad una realtà che non è

più riconducibile ai principi dell'ideale cristiano originario. Di conseguenza esso è

condannato a sparire, poiché: "Un cristianesimo che riuscisse ad adattarsi a

qualsiasi voglia contenuto culturale sarebbe semplicemente un cristianesimo in
disgregazione" (187). Su questo presupposto l'affannarsi dei teologi modérai alio

scopo di trovare una conciliazione tra fede e scienza è inutile e privo di senso.
Secondo Overbeck, infatti, proprio la presenza ineliminabile délia fede è suffi-
ciente a privare la teologia di quel carattere scientifico cui essa ritiene di aver
diritto e le Stesse dispute religiose non sono suscettibili di essere risolte sul piano
scientifico o storico, poiché facenti capo a principi non scientifici.

Il sapere storico, che ha conosciuto un estremo sviluppo intorno alla meta
dell'Ottocento, secondo Overbeck doveva mettere in luce il vero carattere del

cristianesimo, owero il suo aspetto storico, quindi umano, partendo da premesse



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 245

oggettive e scientifiche, senza muovere, come invece è stato fatto, da presupposti
soggettivi e riconducibili alla fede (questo carattere avalutativo delle scienze sto-
riche e della metodologia di ricerca in genere sarà approfondito poco più tardi da

Weber). L'autrice, difatti, spiega che il protestantesimo secondo Overbeck "ha

aperto la strada all'ingresso del sapere storico nella teologia, ma questo non basta a

fare del sapere storico un principio compatibile con la fede. Il protestantesimo ha

quindi aperto la porta ad un estraneo" (93). Lo strumento ermeneutico con cui
Overbeck intraprende la sua ricostruzione della storia del cristianesimo diviene

quindi la contrapposizione tra "sapere e fede", tensione che muove, ad esempio,
anche le indagini di storiografia filosofica di un attento lettore del teologo di
Basilea: Karl Löwith. La teologia, portando a contatto queste due sfere ostili, non

puo dirsi cristiana (cfr. 98).
La storia del cristianesimo, quindi, è la migliore conferma della tensione

bipolare tra fede e sapere e del carattere del tutto irreligioso della teologia; con le

Stesse parole di Overbeck: "La teologia non è altro che un elemento della mon-
danizzazione (Verweltlichung) del cristianesimo, un lusso che il cristianesimo si è

permesso e che pero, come ogni lusso, non si puo avere senza pagarne un prezzo"
(99). Concludendo è da notare corne l'autrice colga il vero contrassegno della

teologia critica di Overbeck, lettura del tutto in linea ad esempio con l'inter-
pretazione löwithiana: ci riferiamo al carattere non assoluto, «aperto» della posi-
zione overbeckiana, owero una teologia critica e non cristiana ma non ostile al

cristianesimo, un pensiero teologico e storico in grado di mettere in luce

l'ambiguità tanto della modernità quanto della cristianità, un muoversi senza

cercare soluzioni definitive ed estreme volte a snaturare il vero messaggio del

cristianesimo. "La premessa tacita dell'intera proposta overbeckiana è che possa
esistere una teologia senza fede, per la quale i contenuti del cristianesimo non
siano più la verità da difendere [...] bensi un complesso di idee e abitudini la cui
conservazione è, almeno in alcuni casi, utile, opportuna, ragionevole, ma per
motivi estrinseci all'origine religiosa di quei contenuti stessi" (136).

Mancava nel panorama italiano uno studio approfondito ed efficace su

Overbeck, critico di un cristianesimo «a buon mercato» che sempre più prende
piede nella nostra società alla ricerca di surrogati religiosi. La posizione di
Overbeck ci sembra ben più coerente verso di sé e verso le sfide della modernità
senza Dio che la moda post-moderna, che si sforza di trovare un cristianesimo-
feticcio nella società plurale e tecnologica, delle immagini e delle interpretazioni.

Manuel Rossini

JASPERT, Bernd: Mönchtum und Protestantismus. Probleme und Wege der
Forschung seit 1877. Band 2. Von Karl Heussi bis Karl Barth Regulae Benedicti
Studia. Supplementa. Bd. 15). St. Ottilien: Eos 2006, 1079 S. ISBN 3830672292.

Das neu erwachte Interesse an monastischen Lebensformen und an der Geschichte
des Mönchtums ist ein Zeichen für die Suche nach authentischer Spiritualität und



246 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

bewährten Wegen der Glaubenserfahrung. Dieser Praxis pietatis geht es nicht
primär um Fragen der Lehre, sondern um Lebenshilfe, die Erfahrung von Stille,
Konzentration auf das Wesentliche, einen gesunden Gleichklang von vita activa
und contemplativa und nicht zuletzt um das Gebet als Mitte christlicher Existenz.
Die ökumenische Gemeinschaft der Brüder von Taizé mit ihrer ungebrochenen
Faszination mag dafür als Beispiel gelten.

Bernd Jasperts (*1944) ehrgeiziges und auf vier Bände geplantes Unternehmen
„Mönchtum und Protestantismus" zeigt die Geschichte dieser Begeisterung unter
evangelischen Wissenschaftlern. Der zweite Band spannt den Bogen von Karl
Ffeussi bis zu Karl Barth. Der Betheler Kirchenhistoriker Alfred Adam übersetzte
in seinen sprachgeschichtlichen Untersuchungen das Wort „Mönch" mit „der
Einzigartige". Einzigartig ist auch die Leistung Bernd Jasperts. Sein Werk ist ein

Forschungsbericht von außerordentlicher Gelehrsamkeit. Auf 901 Seiten mit 3027

Anmerkungen und in einem 178 Seiten umfassenden Literaturverzeichnis führt er
seinen Leser durch die Wirkungsgeschichte des Mönchtums im modernen
Protestantismus des 20. Jahrhunderts, ohne sich bei aller Detailfülle auch nur einmal ins
Detail zu verlieren. Zu Harnacks Zeiten wurden Werke von diesem Umfang von
einzelnen Wissenschaftlern geschrieben. Heute wagt sich allenfalls ein ganzes
Team von Forschern an ein Projekt dieser Größenordnung. Bernd Jaspert fällt
also aus dem Rahmen. Wie Friedrich Papert, einer der Väter des „Klosters auf
Zeit" und der Orte der Stille, ist er evangelischer Pfarrer. An der Universität Marburg

arbeitet er als Lehrbeauftragter für Kirchengeschichte. Im Hauptamt ist er
Studienleiter an der Evangelischen Akademie Hofgeismar. Uber viele Jahre war
Jaspert Präsident der Internationalen Regula-Benedicti-Kongresse.

Jaspert ist Wissenschaftler, Seelsorger und Pädagoge. Ihn bewegt die Frage, was
heute „Christum treibet" (Luther). Sein Forschungsbericht ist daher zugleich eine
wissenschaftlich fundierte spirituelle Biographie der großen Gestalten des

Protestantismus wie Friedrich Heiler, Hans Freiherr von Campenhausen oder Hermann
Dörries. Bernd Jaspert schreibt mit Einfühlungsvermögen und kritischem Blick.
Selten ist Forschungsgeschichte so spannend erzählt wie hier. Welch ein Ringen
um die Frage der rechten Nachfolge Christi tritt vor die Augen der Leser! Und
immer wieder erklingt bei aller gebotenen historisch-kritischen Distanz der Anruf:

Tua res agitur! Bernd Jaspert will seine Leser entflammen, und sein Esprit
verspürt viele Funken. Daher sind seiner Geschichte der Suche nach einer neuen
Spiritualität zahlreiche Leser auch außerhalb unserer akademischen Gemeinde zu
wünschen. Aus der Fülle von Jasperts Impulsen sei hier eine kleine, repräsentative
Auswahl vorgestellt:

1) Der Marburger Religionshistoriker Friedrich Heiler (184-226) sah in der
Rückkehr des Protestantismus zum Mönchtum einen Weg der Versöhnung
zwischen katholischem und evangelischem Christentum. Für ihn war das Mönchtum
Ausdruck der imitatio Christi, die in einer neuen evangelischen Katholizität den

ökumenischen Weg beschritt und damit dem Ruf des Herrn folgte: „damit sie alle
eins seien." (Joh 17,21) Dieser Wunsch nach gelebter Ökumene war bei Wilhelm
Stählin und Dietrich Bonhoeffer verbunden mit einer Kritik an der theologischen



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 247

Ausbildung auf den Universitäten. Angeregt durch die Berneuchener Bewegung
hatte Wilhelm Stählin am 1. Oktober 1931 die Michaelsbruderschaft gegründet.
Ihr Ziel war die Uberwindung einer geistlichen Substanzlosigkeit der Kirche
durch liturgische Erneuerung. Für Stählin, der später als Professor in Münster und
Bischof von Oldenburg wirkte, bildete die Bruderschaft eine Art spiritueller Elite
nach dem Vorbild der Kartäuser. Ihr durch das Gebet klar strukturierter
Tagesrhythmus war stellvertretender Dienst. Wie Stählin, so hatte auch der Göttinger
Theologe Erik Peterson die Engel als Vorbilder einer Hingabe an den Willen Gottes

im Lobpreis wieder entdeckt. Das alte benediktinische Ideal eines bios angeli-
kos beflügelte auch Dietrich Bonhoeffer, wie sein berühmtes Lied von den Engeln
(„Von guten Mächten wunderbar geborgen") zeigt.

2) Dietrich Bonhoeffer (432-474) hatte während seines Vikariates in Spanien
das Benediktinerkloster auf dem Montserrat besucht (1928) und später über die

„Sanctorum Communio" (1930) promoviert. In den Predigerseminaren Zingst und
Finkenwalde versuchte er mit seinen Studenten den Glaubensgehorsam in einer
Art Kommunität zu leben. Im Herbst 1934 schrieb Bonhoeffer: „An die Universität

glaube ich nicht mehr [...]. Die gesamte Ausbildung des Theologennachwuchses

gehört heute in kirchlich-klösterliche Schulen, in denen die reine Lehre, die

Bergpredigt und der Kultus ernstgenommen wird - was gerade alles drei auf der
Universität nicht der Fall ist und unter gegenwärtigen Umständen unmöglich ist."
(zitiert S. 449f.)

3) Der Marburger Kirchenhistoriker Ernst Benz (514-670), ein Schüler Erich
Seebergs und Freund Walter Niggs, richtete seinen Blick auch auf das russische

Mönchtum. Für Benz war der Mönch vor allen Dingen der vom Geist ergriffene
Mensch und das Mönchtum insgesamt Ausdruck einer real existierenden
Ökumene. Als erster evangelischer Theologe erhielt Ernst Benz den theologischen
Ehrendoktor vom Pariser Institut Orthodoxe Saint-Serge.

4) Wie stark das Mönchtum, besonders in seiner mystischen Ausprägung das

evangelische Gebetsleben beeinflusst hat, zeigte der Marburger Kirchenhistoriker
Winfried Zeller (837-862) mit seinen Studien zum Pietismus und zu Gerhard
Tersteegen. In der Tradition dieses reformierten Dichters und Gründers einer
spirituellen Gemeinschaft steht auch

5) Walter Nigg (696-803), der in Jasperts Darstellung eine sehr gründliche und
kenntnisreiche Würdigung erfährt. Zu recht hebt Jaspert hervor: „Kein anderer

evangelischer Theologe des 20. Jahrhunderts hat sich so intensiv mit der
Hagiographie befaßt wie der Zürcher reformierte Kirchenhistoriker Walter Nigg." (801)
Auch Nigg suchte durch die Begegnung mit den großen Heiligen und Ordensstiftern

einen erfahrungsbezogenen Zugang zum Geheimnis des christlichen Glaubens.

Wie Benedikt von Nursia und Cassiodorus glaubte er in einer Zeit des

drohenden Traditionsverlustes das christliche Erbe durch biographisches Erzählen für
die Gegenwart und für kommende Zeiten bewahren zu müssen. Die Einheit sah

Nigg in einer „Ökumene des glaubenden Herzens" bereits verwirklicht. „Niggs
Gesamtwerk hat bis heute keine gründliche Darstellung und Deutung erfahren",
resümiert Bernd Jaspert. „Der Beitrag, den er im Gesamtcorpus seiner Biographien



248 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

zu einem aktuellen Verständnis des christlichen Mönchtums geleistet hat, ist
enorm." (802)

Uwe Wolff

JEHLE, Frank: Emil Brunner. Theologe im 20. Jahrhundert. Zürich: Theologischer
Verlag Zürich 2006, 637 S. ISBN 978-3290173920.

Unsere Gegenwart leidet unter einem Verlust des kulturellen Gedächtnisses. Das

gilt auch für die akademische Welt. Zwar stehen ihr über das Internet große
Datenbanken zur Verfügung, doch wer unter den jungen Wissenschaftlern kennt
noch die großen Namen derer, die einst die Diskussion bestimmten? Daher ist
Johannes Fischer, dem Präsidenten der Emil-Brunner-Stiftung, der Evangelisch-re-
formierten Landeskirche des Kantons Zürich sowie der Zuger Kulturstiftung Lan-
dis & Gyr zu danken, dass sie den Versuch unternommen haben, Emil Brunners
Leben und Werk vor dem Vergessen zu bewahren. In ihrem Auftrag hat Frank
Jehle den Brunner-Nachlass gesichtet und ausgewertet. Jehle (*1939) war Seelsorger

und Lehrbeauftragter für evangelische Theologie an der Universität St. Gallen.
Er hatte von seinem Schwiegervater, dem Zürcher Alttestamentler und Brunner-
Schüler Hans Wildberger, die Bibliothek mit einem fast lückenlosen Bestand des

Lebenswerkes Emil Brunners geerbt. Angeregt durch den Zürcher Ordinarius für
praktische Theologie, Werner Kramer, machte sich Jehle an die Arbeit. „Es war
seine Idee, eine Brunner-Biographie könnte doch etwas für mich sein. Ich selbst

hatte nie daran gedacht" (583) gesteht Jehle in der Danksagung seines Buches.

Seine an Fakten reiche Biographie und Werkmonographie führt den Leser in
jene Epoche des Niedergangs der liberalen Theologie zurück, als sämtliche
Gewissheiten zusammenbrachen und eine neue Generation von Theologen - sich an

Kierkegaard, Nietzsche und Dostojewskij orientierend - einen zeitgemässen
Ausdruck der Rede von Gott suchte. Wie Eduard Thurneysen, Karl Barth und der

junge Walter Nigg, so war auch Emil Brunner durch die Schweizer Schule des

religiösen Sozialismus gegangen, deren einst berühmte Namen heute nahezu vergessen

sind. Emil Brunner widmete seine Dissertation „Das Symbolische in der
religiösen Erkenntnis" (1913) Leonhard Ragaz und seine Habilitation „Erlebnis,
Erkenntnis und Glaube" (1921) Hermann Kutter. Typisch für Brunners Generation
und ihre Lehrer war auch der ganzheitliche Zugang zur religiösen Frage. Theologie

hatte sich im Zuspruch und Widerspruch zur sozialen Wirklichkeit zu bewähren.

Die jungen Gelehrten und Familienväter wie Barth, Thurneysen oder Brunner

begannen ihre Karriere als Pfarrer in kleinen Schweizer Dörfern. In der
Abgeschiedenheit von Safenwil, Leutwil und Obstalden-Filzbach fanden sie Zeit, an
ihren wissenschaftlichen Vorhaben, Vorträgen und Zeitungsartikeln zu arbeiten.
Brunners Generation wollte über den akademischen Raum hinaus wirken und
mischte sich schon als junger Pfarrer in die politischen Händel ihrer unmittelbaren

Umgebung ein. Die Bilder in Frank Jehles Biographie dokumentieren auch die

jugendbewegte Ausstrahlung des jungen Pfarrers Brunner und seiner Frau Margrit.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 249

Das Ehepaar hatte sich in Hermann Kutters Zürcher Pfarrhaus kennen gelernt.
Margrit Lauterberg war eine Nichte der großen Schweizer Vatergestalt Hermann
Kutter. Durch die Arbeit im „Glockenhof", dem Zürcher CVJM (CEVI), kannten
sich Brunner, Thurneysen und Nigg. Brunners akademischer Lehrer an der
Universität Zürich, der Alttestamentier, Orientalist und Ubersetzer des Alten
Testamentes der Zürcher Bibel, Jakob Hausheer, war bereits während der Gymnasialzeit

sein Religions- und Hebräischlehrer gewesen.
Die junge Generation Schweizer Gelehrter wuchs also in einem Netzwerk der

Beziehungen auf. Man kannte sich, manchmal sogar zu genau, um dem anderen
die Glaubwürdigkeit der Predigt und Lehre zu attestieren. So entstanden Rivalitäten

und Eifersuchtsszenen, als sich die jungen dialektischen Theologen von Kutters

Einfluss und seinem theozentrischen Denken zu emanzipieren suchten. Karl
Barth hatte mit der zweiten Fassung des Römerbriefes (1922) den Anfang gemacht.
Emil Brunner versuchte ihn mit seiner Streitschrift „Die Mystik und das Wort.
Der Gegensatz zwischen moderner Religionsauffassung und christlichem Glauben

dargestellt an der Theologie Schleiermachers" (1924) zu übertrumpfen. Kutter
hatte wieder die Gottesfrage ins Zentrum der Theologie gerückt. Ihm folgte auch

im Zuge einer neuen Meister-Eckhart-Rezeption eine erfahrungsbezogene Theologie,

von der sich Brunner und Barth entschieden abgrenzten. Zwischen religiöser
Erfahrung und christlichem Glauben gähnte für sie ein Abgrund, der allein durch
Gottes Offenbarung überbrückt werden konnte. Diese dialektische Theologie
hatte Folgen für das Selbstverständnis der jungen Pfarrer. Ihre Predigten beschworen

den christlichen Glauben nicht nur in Paradoxien, sondern forderten einen Akt
des Gehorsams. Was jedoch Menschenwort des Pfarrers und was wirklich Gottes
Wort war, blieb zu unterscheiden, besonders wenn Eitelkeit und Neigung zur
Selbstherrlichkeit mit im Spiele waren. So kam es zu Spannungen und schließlich

zum Bruch zwischen Brunner und Barth. Emil Brunner, der ohnehin von depressiven

Neigungen nicht frei war, hat unter Barths Abwendung zeitlebens gelitten.
Frank Jehles Brunner-Biographie führt also in die Geburtsstunde der dialektischen

Theologie und entwickelt ein Stück Schweizer Zeitgeschichte. Er verfolgt
Brunners Werk über die Christologie, die sozialethischen Schriften bis zur
Teilnahme an der Weltkirchenkonferenz in Oxford 1937 und den Gastprofessuren in
den USA und in Japan. Der Untertitel „Theologe im 20. Jahrhundert" spannt den

Rahmen jedoch entschieden zu weit, da Brunner bereits im Jahre 1966 starb. Auch
nimmt Frank Jehle in zu geringem Masse die großen theologischen Strömungen
des 20. Jahrhunderts in den Blick. Namen wie etwa Rudolf Otto, Nathan Sö-

derblom, Hans Urs von Balthasar werden nur gestreift, wie überhaupt eine vertiefende

Duchdringung der religionsgeschichtlichen Schule und des Katholizismus
fehlen. Die Behauptung, Rudolf Otto habe sich durch Brunners Dissertation zu
„Das Heilige" anregen lassen, ist geradezu abenteuerlich. Der bedeutende Zürcher
Kirchenhistoriker und Hagiograph Walter Nigg (1903-1988) wird nicht einmal
erwähnt und das, obwohl Nigg bei Emil Brunner in Zürich studiert hatte und ihn
sowie Karl Barth durch den gemeinsamen Lehrer Hermann Kutter auch persönlich
sehr gut kannte. Niggs Weg zu den Heiligen hätte als ein entschiedener Gegen-



250 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

entwurf zur dialektischen Theologie und als ein Versuch der Bewahrung des Erbes

Hermann Kutters Beachtung in einer Biographie mit diesem Anspruch verdient.
Die entscheidende Rückfrage an Jehles Werk liegt jedoch auf der Ebene des

biographischen Arbeitens. Noch so viele Fakten und Zitate sind keine Garantie
dafür, dass eine lebendige Begegnung mit dem Menschen und Theologen Emil
Brunner entsteht. Auch darf man von einer wissenschaftlichen Biographie erwarten,

dass sie dem behandelten Denker im Kontext der Theologiegeschichte ein

eigenes Profil verleiht. Im Bild gesprochen: Jehle nimmt seinen Leser an die Hand
und führt ihn durch die verschlungenen Wege des Tales anstatt auf jenen Gipfel
der Darstellung, wo sich ihm ein Panorama von Leben und Werk Brunners in
seiner Zeit eröffnet. Diese mangelnde biographische Verdichtung zeigt sich auch im
Stil, in dem lange Zitate mit Paraphrasen abwechseln. Freimütig gesteht der
Verfasser selbst in seiner Danksagung: Es fiel ihm schwer, eine Beziehung zu seinem

Gegenstand zu gewinnen. Gerade darin bestätigt sich die anspruchsvolle Aufgabe,
für die Frank Jehles Biographie ohne Zweifel eine wertvolle Grundlage bietet: Der
Zugang zu diesem Schweizer Lehrer und zu seiner Zeit öffnet sich uns nicht mehr
unmittelbar, sondern nur durch eine vermittelnde Erschliessung. Daran werden

wir weiter gemeinsam zu arbeiten haben.

Uwe Wolff

Ein Testament katholischer Religionstheologie. Jacques DUPUIS: Gesammelte
Aufsätze aus den letzten Lebensjahren 1999-2004. Aus dem Englischen und Französischen

übersetzt von Christian Hackbarth-Johnson. Hg. v. Ulrich Winkler.
Salzburg: Eigenverlag der SaThZ 2006, 170 S. ISBN 3-200-00691-9.

Mit der vorliegenden Aufsatzsammlung legt der Hg. zum „vielleicht wichtigsten
und brisantesten Fragenkomplex der Theologie" (1), der Religionstheologie, sechs

ausgewählte Beiträge aus der letzten Schaffensphase von J. Dupuis SJ (| 2004) vor.
Da dessen Werk bis auf wenige Ausnahmen in der deutschsprachigen
Religionstheologie praktisch ignoriert werde und nicht in deutschen Ubersetzungen
greifbar sei, soll durch die Publikation dieser auf Englisch und Französisch
erschienenen Aufsätze in Deutsch, „die Diskussionsbasis der deutschsprachigen
Religionstheologie verbreitert werden." (2)

Die unselbständigen Publikationen des Vf. sind im Band chronologisch
geordnet und umfassen folgende Beiträge: „,Die Wahrheit wird euch frei machen'

Die Theologie des religiösen Pluralismus - noch einmal betrachtet" (1999), „Eine
trinitarische Christologie als Modell für eine Theologie des religiösen Pluralismus"
(2000), „Die Universalität des Wortes und die Partikularität Jesu Christi" (2001),

„Das interreligiöse Gebet" (2003), „,Das Christentum und die Religionen' - noch
einmal betrachtet" (2003) und „Erneuerung des Christentums durch interreligiösen

Dialog" (2004). Die Notifikation inklusive des ihr beigefügten Kommentars
der Kongregation für die Glaubenslehre zum Buch des Vf. „ Verso una teologia



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 251

cristiana del pluralismo religioso" beschließen den Band zusammen mit einer

Stellungnahme von Kardinal F. König zur Causa Dupuis.
Im ersten Beitrag (12-64) setzt sich der Vf. mit „ernsthaften Anfragen aus

den bedeutenderen Rezensionen" zu seinem Werk Toward a Christian Theology

of Religious Pluralism auseinander (13). Die Kritiken beziehen sich dabei auf

„Fragen zur Methode" (15-21), „Schrift und Tradition" (21-31), „Heilsgeschichte

und Bundesschlüsse" (31-34), „Wort Gottes und heilige Bücher" (34-
38), „Das bleibende Handeln des Wortes und des Geistes" (38-45), „Jesus Christus,

universaler Erlöser" (45-47), „Wege des Heils" (47-52), „Das Reich Gottes
und die Kirche" (52-56), „Interreligiöser Dialog: Komplementarität und
Konvergenz" (57-60) und „Prinzipieller religiöser Pluralismus" (60-61). In den

Klarstellungen bleibt der Vf. seinem Ansatz eines inklusivistischen Pluralismus treu,
den er nicht als ein pluralistisches Paradigma verstanden wissen will. Während
das Letztere „das eine universale Heilshandeln Jesu Christi leugnet" (28), hält
der Vf. an der Einzigartigkeit Jesu Christi als des universalen Erlösers fest.

Zugleich aber billigt er anderen religiösen Wegen eine positive Rolle (29) bzw.
einen Heilswert (47) in Gottes einheitlichem Plan mit der Menschheit zu. Der
Vf. konzediert seinen Kritikern, dass es weiterer empirischer Detailstudien
bedarf, um nachzuweisen, „dass die heiligen Bücher der Völker ihnen [de facto] ein

gewisses Maß an göttlicher Offenbarung übermitteln" (36). Ferner gesteht der
Vf. ein, dass die Qualifizierung der Fülle der Offenbarung in Jesus Christus als

„relativ", zweideutig und daher verzichtbar ist. Dessen ungeachtet, erachtet der
Vf. die Offenbarung in Jesus weiterhin für „begrenzt oder endlich" (36). Seine

These von der reziproken Komplementarität der Offenbarung besage jedoch
nicht, dass „die christliche Offenbarung „ergänzt" werden müsse". Vielmehr sei

sie so zu interpretieren, „dass in den heiligen Büchern anderer religiöser
Traditionen einige Aspekte des göttlichen Mysteriums stärker betont und lebendiger
als in der christlichen Offenbarung ausgedrückt sind." (37) Infolgedessen stellen
diese gegenüber der christlichen Offenbarung und Religion „zusätzliche und
autonome Vorzüge" dar (59). Keiner Revision unterzieht der Vf. seine Unterscheidung

zwischen dem Heilshandeln des inkarnierten Wortes (logos ensarkos) und

jenem des ewigen Wortes als solchem (logos asarkos) (38). Auch von der
Bejahung eines prinzipiellen Pluralismus, wonach der de facto fortdauernde religiöse
Pluralismus als „Ausdruck eines positiven Willens Gottes" angesehen werden
kann, distanziert sich der Vf. nicht (61). Im zweiten Beitrag (65-80) setzt sich

der Vf. kritisch mit den theologischen Entwürfen von A. Pieris, C. Molari und
P.F. Knitter auseinander. Deren Logo- bzw. Pneumazentrismus impliziert die

für den Vf. inakzeptable „Annahme zweier unterschiedlicher Kanäle, durch die

Gottes erlösende Gegenwart in zwei unterschiedlichen Ökonomien die
Menschen zu erreichen sucht." (68) Demgegenüber plädiert der Vf. im Sinne einer

integralen Christologie (70) für eine trinitarische und pneumatologische
Christologie. Diese erlaubt es, die geschichtliche Partikularität des Jesus-Chris-
tus-Ereignisses mit der universalen Ökonomie des Wortes und des Geistes zu
vereinen, „ohne zwei verschiedene, parallel verlaufende Heilsökonomien" zu



252 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

konstruieren (69). Nachdem das Christusereignis aufgrund der historischen Par-

tikularität Jesu, Begrenzungen unterworfen ist, „erschöpft [es] die Kraft des

Wortes Gottes, das in Jesus Fleisch geworden ist, nicht" (76); es ist daher nicht
der einzig mögliche Ausdruck des Willens Gottes für die Erlösung (73). Dank
des universalen Handelns des Logos und des Geistes in den menschlichen Kulturen

und Religionen sind „die religiösen Traditionen für [ihre Anhänger] wirklich

Wege und Mittel des Heils." (76) Im dritten Beitrag (81-100) klärt und
präzisiert der Vf. sein Konzept einer „trinitarischen und pneumatischen Christolo-
gie", welches ihm als „Modell für eine Theologie des religiösen Pluralismus" gilt
(81). Wie bereits im vorigen Beitrag, moniert er erneut die Gefahr einer
übermäßigen Trennung zwischen dem erlösenden Wort Gottes und Jesus Christus
bei C. Molari und A. Pieris. Sein Ziel ist der Nachweis, „wie das Handeln des

Wortes Gottes und die Wirkkräftigkeit des Christusereignisses als zwei
untrennbare Aspekte in der einen [...] Heilsökonomie vereint sind." (83) Sowohl
exegetische Befunde (X. Léon-Dufour, J. Dupont, D. Mollat etc.), als auch das

klassische christologische Dogma belegen für den Vf. „die fortdauernde Existenz
eines Handelns des Wortes Gottes als solchem, jenseits jeder Konditionierung
durch die menschliche Natur des Wortes als inkarniertem" (94). Gottes facettenreiches

Heilshandeln ist niemals vom Christusereignis abgelöst, „in dem es seine

höchste geschichtliche Dichte findet." (98) Insofern ist das Christus-Ereignis
konstitutiv für das Heil der ganzen Menschheit; zugleich können aber
nichtchristliche Religionen einen authentischen Heilswert für ihre Anhänger besitzen

(100). Im vierten Beitrag (101-119) reflektiert der Vf. vor dem Hintergrund des

Ersten und Zweiten Weltgebetstags für den Frieden in Assisi, über die prinzipielle

Möglichkeit und theologische Angemessenheit des interreligiösen Gebets.

Im Gegensatz zur offiziellen römisch-katholischen Diktion, welche die Treffen
in Assisi unter das Motto „Zusammensein um zu beten und nicht um miteinander

zu beten" gestellt hatte (101), erachtet der Vf. „das gemeinsame Gebet
zwischen Christen und Mitgliedern anderer Religionen für an sich und allgemein
möglich und wünschenswert und daher in positiver Weise empfehlenswert im
Kontext des aktuellen interreligiösen Dialogs" (105). Die theologische Begründung

des gemeinsamen Gebets beruht für den Vf. auf fünf Elementen: „Schöpfung

und Erlösung, universelle Gegenwart des Geistes, gemeinsame Teilhabe am
Reich Gottes" sowie „Religionen der Welt als Gaben Gottes an die Völker"
(107). Für die Praxis eines gemeinsamen Gebets zwischen Christen, Juden,
Muslimen und Mitgliedern religiöser Traditionen, die nicht zur abrahamitischen
„Familie" gehören (116), präsentiert der Vf. einige konkrete Vorschläge. Im
fünften Beitrag (120-140) antwortet er auf Fragen und Einwände zu seinem
Buch Christianity and the Religions: From Confrontation to Dialogue. Die
Klarstellungen zum eigenen Werk beziehen sich auf die theologische Methode (121-
123), die Interpretation von Schrift und Tradition (123-126), das neue Paradigma

des inklusiven Pluralismus (126-129), das Christusereignis im Zentrum der

Heilsgeschichte (129-131), die Religionen als Heilsmittler (131-133), das Reich
Gottes und die Kirche (134-136), sowie die Frage nach Komplementarität und



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 253

Konvergenz (137-138). Neu gegenüber den bisherigen Beiträgen dieses Bandes

ist die These, wonach zwischen dem Christentum und anderen Religionen eine

„gegenseitige und asymmetrische Komplementarität" herrscht (138). Im letzten
Beitrag (141-154) plädiert der Vf. für eine Erneuerung des Christentums durch
interreligiösen Dialog. Nicht durch Opposition oder Abschottung, sondern im
offenen Dialog und in voller Anerkennung der Gegenwart Gottes in anderen

religiösen Traditionen, gilt es die christliche Identität zu bekräftigen (141). Mit
P.F. Knitter erachtet der Vf. den intra-religiösen Dialog als unverzichtbare
Voraussetzung für den inter-religiösen Dialog (142-144), der für das Christentum
und die anderen Religionen eine gegenseitige Bereicherung darstellt.

Dem vorliegenden Band kommt das Verdienst zu, dank gut lesbarer Ubersetzungen

den Zugang zum Opus eines der „weltweit bedeutendsten katholischen
Religionstheologen" (2) zu erleichtern. Unter formaler Rücksicht stören die zu
kleine Schriftgröße der Zitate, sowie einige orthographische Fehler (etwa 13, 41,

46, 49, 86) und Textauslassungen (u.a. 47, 68, 122) den ansonsten guten
Gesamteindruck. Unter inhaltlicher Rücksicht sind die Beiträge des Bandes zum Teil
etwas redundant. Dies hat jedoch zugleich den Vorteil, dass auch der mit der
Materie noch nicht oder wenig vertraute Leser in fast allen der hier versammelten

Aufsätze mit den theologischen Leitideen des Vf. bekannt gemacht wird.
Hinsichtlich des religionstheologischen Entwurfs des Vf. ist anzufragen, ob die
„absolute Wirklichkeit", an die sich die asiatischen Religionen wenden, tatsächlich

„dasselbe ist (trotz der großen Verschiedenheit ihrer mentalen Strukturen)
wie das, was von den monotheistischen Religionen als Gott Abrahams, Isaaks

und Jakobs bezeichnet wird" (117). Glauben auch die Anhänger nicht-theisti-
scher bzw. a-theistischer religiöser Traditionen an denselben Gott? Eine
ausführlichere Erläuterung schließlich, von welchem Standpunkt aus und anhand
welcher Kriterien Konvergenzen zwischen den Religionen feststellbar sind, wäre
neben der Anführung konkreter Beispiele (siehe 152f.) hilfreich und
wünschenswert. Mit Vorbehalt ist weiters der Behauptung des Vf. zu begegnen,
wonach „der einsichtsvolle Theologe" sich bemühen soll, „so weit es möglich ist, in
das Bewusstsein Gottes einzutreten, um von innen die intrinsische Konsistenz
des einen Planes Gottes für die Menschheit zu entdecken." (150) Vermag der
Mensch tatsächlich, wenn auch nur ansatzweise, vom Standpunkt Gottes aus zu
theologisieren? Der Nachweis der Möglichkeit einer derartigen, sub specie aeter-
nitatis betriebenen Theologie hätte im Rahmen der theologischen Erkenntnislehre

zu erfolgen.
Diese Anfragen schmälern jedoch keineswegs den bedeutenden Beitrag des

Vf. in der Erforschung der Grenzen der inklusivistischen Theologie der Religionen.

Gleich einem Entdecker hat der Vf. theologisches Niemandsland betreten.
Seine „Landkarte ist vielleicht nicht vollständig", wie T. Merrigan bemerkt,
„aber sie wird sicherlich denjenigen dienlich sein, die nach ihm kommen." (62)

Christoph J. Amor



254 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

WERBICK, Jürgen: Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre. Freiburg i.Br./
Basel/Wien: Herder 2007, 670 S. ISBN 978-3-451-29379-5.

Die Verbindlichkeit christlicher Gottesrede, die die vorliegende Gotteslehre
profilieren möchte, ist mehrdimensionaler Natur. Sie besteht erstens in der doppelten
Verpflichtung, einerseits darauf zu achten, dass sich der biblisch geprägte Gottesglaube

in der theologischen Lehre wiederzuerkennen vermag, andererseits zu
wagen, das Uberlieferte neu zu sagen und in heutigen Suchfeldern zu bewähren.
Verbindlich von Gott zu reden bedeutet nach J. Werbick zweitens, sich sowohl um
argumentative Nachvollziehbarkeit zu bemühen, als auch das Wagnis nicht zu
scheuen, sich auf reflektierte Weise über das vernünftig Begründbare hinauszuwagen.

Und drittens liegt die Verbindlichkeit systematisch-theologischer Gotteslehre
auch in der konzentrierenden und orientierenden Aufgabe, Gottes Verbindlichkeit
herauszuarbeiten: „damit die Nachfolge sich nicht verliert in den tausend interessanten

Differenzierungen und Eventualitäten, denen man sich unterwegs hingeben
könnte" (15).

Das umfangreiche Gebiet an Einzelthemen und geschichtlichen Zusammenhängen,

das eine derart konzipierte Gotteslehre zu bewältigen hat, unterteilt W. in
sieben Hauptkapitel: Die ersten beiden Kapitel enthalten eine fundamentaltheologische

Rahmenbestimmung, wobei insbesondere das Verhältnis zwischen den

göttlichen Namen und dem Begriff ,Gott' befragt wird. Die vier mittleren Kapitel
bilden den Versuch, die Lehre von Gottes Eigenschaften' neu zu artikulieren, und
handeln von Gottes Einzigkeit bzw. Einheit, (All-) Gegenwart, Allmacht und
Güte. Das letzte Kapitel resümiert schließlich den abgeschrittenen Denkweg in
einem trinitätstheologischen Traktat von über hundert Seiten. Die sprachliche
Kraft dieses weitgespannten Projekts zeigt sich nicht zuletzt in der Variation der

Darstellungsformen: Beginnt das Werk mit einer kurzen Lehrerzählung über die

Anrufung Gottes, so mündet es nach den in einem nachdenklich-argumentieren-
den Stil verfassten Hauptkapiteln in einem Abschnitt, in dem nicht mehr von
Gott, sondern zu Gott geredet wird. Dieser Wechsel der Redeformen entspricht
W.s Verhältnisbestimmung von Doxologie und Argument: In Anknüpfung an
Anselm von Canterburys Proslogion verankert W. das diskursive Gottdenken in
der „Doxologie, die lobpreisend bei Gott ist, ehe sie von allem anderen sprechen
kann" (28). Das systematisch-theologische Nachdenken, das als Metareflexion des

Glaubens auf die doxologische Rede zurückverwiesen bleibt, beginnt mit der

mühseligen Arbeit am Begriff. Nur so kann es der Aufgabe nachkommen, das

Geglaubte auf verbindliche Weise zur Sprache und in einen nachvollziehbaren

Zusammenhang mit „allem anderen" zu bringen bzw. gegenüber von Anfragen
und Kritik zu verantworten. Da auch die diskursiv verfahrende Theologie nicht
ohne metaphorische Rede auskommt, hat sie sich nach W. auch der Arbeit an der

Metapher zu widmen. Metaphern beschreiben nicht, sondern geben zu denken. Sie

öffnen die begriffliche Rede auf die Glaubenssprache hin und bilden ein
Gegengewicht zu den Ubersetzungsverlusten, die bei der philosophisch-begrifflichen
Aneignung der biblischen Zeugnisse unvermeidbar sind.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 255

Sucht man nach einem inhaltlichen Leitgedanken, der W.s weitgespannte Projekt

durchzieht, so könnte man ihn in der folgenden Variation des Spitzensatzes

aus Anselms Proslogion finden: „Im Geschehen des guten Gotteswillens schenkt

Gott sich den Menschen so, dass sie darin ihre Freiheit finden - Schicksals-Freiheit,

die Freiheit zu einem Guten, über dem Besseres weder gedacht, noch gesollt,
noch gewollt werden kann" (446). Der Gedanke einer leidenschaftlichen Bejahung
des schlechthin Bejahenswerten, den W. in Auseinandersetzung mit Nietzsches

amor fati und Schopenhauers Entsagungsmystik profiliert und in Anknüpfung an
P. Bieri freiheitsphilosophisch begründet, wirft die Frage auf, wie denn das Gute,
über dem Besseres nicht gewollt werden kann, von den Menschen als

verheißungsvolle Möglichkeit erkannt und als (letzt-)verbindliche Wahrheit bejaht werden

kann. W.s Antwort geht von einem wechselseitigen Bedingungsverhältnis von
„christologischer Exposition" und „pneumatologische Inklusion" aus: Gott offenbart

sich bzw. seinen guten Willen dadurch, dass er sich im „Sich-Aussetzen Seines

Christus" (547) zugänglich macht und durch seinen Geist in den Menschen die
Reich-Gottes-Leidenschaft weckt. Das nervöse Zentrum des in solchen Formulierungen

in Anspruch genommenen christlich-trinitarischen Gottesglaubens sieht

W. in der Frage, wie „der ,all-mächtige' Gott in der abgründigen Ohnmacht des

Gekreuzigten und der oft so .schwachen' Einladung des Pneumas in die Reich-
Gottes-Praxis Jesu" (562) als er selbst präsent sein kann. Dass Gott im anderen
seiner selbst, in der geschöpflichen Wirklichkeit mit all ihren Abgründen als er selbst

anwesend sein kann, gehört nach W. zur Vollkommenheit seiner Liebe, die sich

gerade in ihrer Selbst-Hineingabe in die Immanenz der Menschenwelt als mächtig
erweist: in der Eröffnung eines Neuanfangs, „von dem geglaubt werden darf, dass

er nicht aufhören wird anzufangen" (414). Um der göttlichen Einladung, sich von
den Mächten des Todes abzuwenden und sich auf den langen Weg der Nachfolge
zu begeben, das theologisch angemessene Gewicht zu geben, schlägt W. vor, die

pneumatische Selbstgegenwart Gottes im anderen seiner selbst durch eine christo-

logisch vorgeformte Begrifflichkeit zu artikulieren. Man könne „vielleicht sagen,"
formuliert W. vorsichtig, „das heilige Pneuma sei der Reich-Gottes-Leidenschaft

hypostatisch geeint, die die Menschen ergreift und mit dem guten Willen erfüllt,
Gottes gutem Willen Raum zu geben, seinem Geschehen zu dienen, es herbeizurufen"

(566). W. möchte mit diesem terminologischen Vorschlag „ein wenig Licht
bringen in die theologische Rede vom personal-personalisierenden Dasein
Gottes in den Menschen" (601). Der Gewinn dieser begrifflichen Innovation liegt
zweifellos darin, dass sie die Rede von der pneumatischen Gegenwart Gottes
eschatologisch (,Reich-Gottes') und freiheitstheologisch (.Leidenschaft') kontu-
riert: Die welthafte Wirklichkeit der Reich-Gottes-Leidenschaft, die vom Heiligen
Geist geweckt wird und mit der er sich vereinigt, eint die Menschen, die sich von
ihr ergreifen lassen, auf die endzeitliche Wirklichkeit hin und beruft sie zu deren

Zeugen. W.s Vorschlag wirft zugleich eine Reihe von Fragen auf: Zum einen
erstaunt es, dass die hypostatische Einung mit der Reich-Gottes-Leidenschaft in W.s

Ausführungen nicht stärker ekklesiologisch profiliert wird. Zum anderen führt
die Übernahme eines christologisch geprägten Begriffs in die Pneumatologie, wie



256 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

W.s eigenen Abgrenzungsbemühungen zeigen, zu schwierigen begrifflichen
Folgeproblemen. Ließe sich mit dem alten Terminus der geschaffenen Gnade' nicht
weniger missverständlich von der Reich-Gottes-Leidenschaft sprechen, die von der

,ungeschaffenen Gnade' des Heiligen Geistes geweckt und in Glut gehalten wird?
Auf dem Hintergrund von W.s theologischer Metaphorologie fragt sich zudem, ob
die reiche pneumatologische Metaphorik in Gebet und geistlicher Literatur W.s

Anliegen nicht näher läge.

Die vorliegende Gotteslehre beeindruckt sowohl durch ihre intellektuelle
Ernsthaftigkeit, Gottes verbindliche Selbstidentifikation im Horizont der Gegenwart

und im Blick auf die christliche Glaubenspraxis verantwortlich nachzuvoll-
ziehen, als auch durch ihre systematische und sprachliche Kraft, die sich in langen

Reflexionsgängen entfaltet. Den Preis, den W. für seine ausführlich erkundende
und die möglichen Einwände geduldig abwägende Argumentation zahlt, ist - dem

klaren Aufbau zum Trotz - eine gewisse Unübersichtlichkeit. Durch ihren Umfang

und ihre anspruchsvolle Darstellungsform kommt W.s Gotteslehre den

gegenwärtigen Studienbedingungen nur wenig entgegen. Als klärungsreiches .Lehr¬

buch' eigener Art bietet sie sich dennoch an, übt sie doch einen theologischen
Denkstil ein, dem bei aller argumentativen Konzentration und selbstreflexiven

Disziplin deutlich anzumerken ist, dass hier nicht distanziert über theologische

Konzepte, sondern verbindlich von Gott zu reden versucht wird.

Simon Peng-Keller

BÖCKENFÖRDE, Ernst-Wolfgang: Kirche und christlicher Glaube in den

Herausforderungen der Zeit. Beiträge zur politisch-theologischen Verfassungsgeschichte
1957-2002. 2. erw. Aufl., fortgeführt bis 2006 Wissenschaftliche Paperbacks
Bd. 25). Münster: Lit Verlag 2007, 496 S. ISBN 978-3-8258-6604-4.

Dass das Verhältnis von Kirche zu Politik, zum Ethos von Demokratie und
Religionsfreiheit, sowie die Frage nach dem „politischen Mandat" der Kirche oder ihre
Stellung in einer „säkularen Gesellschaft" die Bundesrepublik Deutschland im 20.

Jahrhundert in verschiedenster Weise prägten und die Diskussion darüber bis

heute größte Aktualität besitzt, belegt die zweite Auflage des Textbandes von
Ernst-Wolfgang Böckenförde mit seinen Beiträgen zur politisch-theologischen
Verfassungsgeschichte von 1957 bis 2002, ergänzt mit Texten bis ins Jahr 2006.

In den chronologisch angeordneten Texten lässt sich der rote Faden deutlich
erkennen, der den Autor über seine gesamte Schaffensperiode bewegte: im
Hinblick auf die Kirche und den Katholizismus in Deutschland die anstehenden Fragen

und Herausforderungen der Zeit aufzunehmen und kritisch zu begleiten (1),

kurz gesprochen: die Frage nach dem „civis simul et christianus". Der Bogen

spannt sich diesbezüglich weit von der Aufarbeitung der nationalsozialistischen

Vergangenheit, speziell der Beziehung des Katholizismus zum Regime, über die

„Schwierigkeiten der Kirche mit der modernen Demokratie", den „Christliche(n)



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 257

Existenzweisen in der DDR", bis hin zum bedeutenden Thema der Religionsfreiheit

und dem Verhältnis von Religion im säkularen Staat.

Im ersten Text setzt der Autor sich mit dem Ethos der Demokratie auseinander

und lotet das Verhältnis zwischen diesem und dem bis in die sechziger Jahre
noch vorherrschenden naturrechtlichen Anspruch der katholischen Kirche im
Hinblick auf das Staatswesen aus. Der Schlüsselbegriff dabei ist der des „Gemeinwohls",

zu dessen konkreter Bestimmung „die Ermittlung von Faktoren und
Verhaltensweisen, welche die Gesellschaftsordnung tragen" (9), notwendig ist. Die
Grundproblematik, die sich für Böckenförde stellt, ist der Gegensatz eines

statischen, allein objektive Prinzipien durchsetzen wollenden Naturrechtsdenkens auf
der einen und eines in der konkreten geschichtlich-politisch-sozialen Ordnung
agierenden, immer unvollkommen bleibenden demokratischen Systems auf der
anderen Seite (11). Demokratie kann in diesem Sinne nicht als „wertneutrale
Technik politischer Willensbildung" (15) verstanden werden, sondern als politisches

Ordnungssystem, das auf den grundlegenden Werten von Gleichheit und
Freiheit beruht. Somit werden demokratische Beschlüsse notwendig mehrheitlich
gefasst, wobei die Chancengleichheit grundlegend ist. Für den Christen scheint das

neuzeitliche Autonomiedenken zunächst unannehmbar (18) und die Tatsache auch

unmöglich, Demokrat zu sein, da Mehrheit nicht immer gleich Wahrheit bedeutet
und daher Demokratie dem Relativismus gleichzukommen scheint. Böckenförde
sieht die herkömmliche Trennung politischer Themenfelder in solche, die dem

Gewissensbereich zuzuordnen sind, und solche, die im reinen Sachbereich bleiben,
als unscharf und deshalb wenig hilfreich an, da naturrechtliche Forderungen aus

ersterem unabdingbar auf letzteren einwirken, was sich selbst noch nach der

Gründung der Bundesrepublik Deutschland - v.a. bezogen auf das Ehe- und
Familien- sowie das Staatskirchenrecht und das Schulwesen - manifestierte (19).

Um nicht in ein subtiles Freund-Feind Schema zu verfallen (ebd.) scheint das

Zugeständnis eines konfessionsneutralen Staates, der jedem seine Uberzeugung
lässt, diese schützt und somit die menschliche Freiheit anerkennt ein legitimes
Ziel, statt absolute Gerechtigkeitspostulate zu erzwingen (21).

Ein zweiter Text beschäftigt sich aus Anlass der in den fünfziger Jahren
hochbrisanten Debatte über die Zulässigkeit eines atomaren Krieges mit der naturrechtlichen

Kriegsrechtslehre. Ausgehend von der klassischen Lehre der katholischen
Kirche über den „gerechten Krieg" äußert der Autor heftigen Protest gegen die

Argumentation des damaligen päpstlichen Beraters Gustav Gundlach SJ, der sich

unter Berufung auf die authentische Auslegung der Kriegslehre Pius XII. für die

prinzipielle Zulässigkeit eines Atomkriegs ausspricht (57). Die Hauptargumentation
Böckenfördes verläuft dahingehend, dass er zwar das Verteidigungsrecht

gegen ungerechte Angriffe anerkennt, die Kontrollierbarkeit der angewendeten Mittel

beim Einsatz atomarer Waffen nicht gegeben sieht und er diesen Begriff als von
Gundlach zu abstrakt und zweckhaft verwendet sieht (73). In scharfer Form weist

er den Einsatz atomarer Mittel als per se unzulässig zurück (74) und kritisiert einen

argumentativen Werteplatonismus, der die leibseelische Einheit des Menschen als



258 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Grundlage christlicher Anthropologie preisgibt und den Opferbegriff sinnlos
macht (79).

Der Beitrag „Der deutsche Katholizismus im Jahre 1933" löste nach seinem
Erscheinen im Jahr 1961 heftige innerkirchliche Diskussionen aus, die Jahre anhielten.

Aus heutiger Sicht werden beim Lesen Verhältnisse und Schwierigkeiten
erkennbar, die man inzwischen oft als selbstverständlich gemeistert glaubt. Von den

Schwierigkeiten des deutschen Katholizismus, sich eindeutig vom nationalsozialistischen

Regime zu trennen, vermittelt der Aufsatz ein lebendiges Bild. Ausgehend

von der Diagnose eines religiös-weltanschaulich geschlossenen Katholizismus am
Vorabend des Jahres 1933, der nach Jahren des Kulturkampfs eine beachtliche und
anerkannte gesellschaftliche Position errungen hatte, beschreibt der Autor die

Bedeutung der katholischen Zentrumspartei im Gefüge der Weimarer Republik,
sowie die vorherrschende Stellung des Episkopates und des Klerus hinsichtlich der

politischen Führung.
Die Elaltung der Katholiken gegenüber dem nationalsozialistischen System

muss laut Böckenförde gesehen werden vor dem Hintergrund der doppelten
Befangenheit aufgrund der geschichtlichen Situation und Entwicklung der katholischen

Kirche v.a. seit der Mitte des 19. Jahrhunderts, der Kulturkampfsituation
und der neuscholastischen, ungeschichtlich-naturrechtlichen Staatslehre (137ff.)
gegenüber den Herausforderungen des modernen Liberalismus. Nach dem Niedergang

des NS-Staates wurde im Zusammenhang mit der politischen Verantwortlichkeit

die Problematik der kirchlichen „potestas indirecta" deutlich, da jeder
Katholik für sein politisches Handeln individuell verantwortlich war, ungeachtet
seines gläubigen Gehorsams kirchenamtlicher Unterweisungen (142). Davon
ausgehend stellt Böckenförde abschließend die Frage nach dem Zuständigkeitsbereich
des Hirtenamtes in politischen Dingen auch in der gegenwärtigen Zeit (142f.)

Ein taktisches Element zeichnet die im Mai 1965 in der Berliner Studentengemeinde

gehaltenen Rede über die „Formen christlichen Weltverhaltens während
der NS-Herrschaft" aus. Unter diesem für das Regime unverfänglichem Thema

setzte es sich der Autor zum Ziel, über die Möglichkeiten christlichen Weltverhaltens

im Unrechtsregime der DDR zu sprechen (180). Böckenförde skizziert prägnant

fünf verschiedene Verhaltenstypen aus katholischer Sicht, dem NS-Unrecht-
regimen zu begegnen.

In einem 5. Hauptteil beleuchtet der Autor kritisch die Anerkennung der

Religionsfreiheit durch das II. Vatikanum, welches dieses erstmals als ein in der Würde
der menschlichen Person begründetes Recht nach den Forderungen des eigenen
Gewissens anerkannte. Der Autor misst dieser Würdigung eine epochemachende
Bedeutung zu (194). Nach einem als „Leidensweg" (198) bezeichneten geschichtlichen

Abriss zum Verhältnis der Katholischen Kirche zu Toleranz und Religionsfreiheit,

äußert Böckenförde seine Kritik an der traditionellen kirchlichen Lehre,
in der sich die wahre Religion als Fundament der politischen Ordnung von dieser

untrennbar zeigte und religiöse Wahrheit der menschlichen Freiheit prinzipiell
entgegenstand. Diese Ansicht erreichte 1948 nochmals einen Höhepunkt (202).

Die Leistung des modernen Staates und der weltlichen Juristen hinsichtlich der



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 259

Grundlegung der Religionsfreiheit wird erläutert (200ff.) und erneut die Problematik

angesprochen, Prinzipien aus dem metaphysisch-moralischen Bereich ins
Recht zu übertragen (208). Aufgrund der Tatsache, dass Recht keine Tugend- und

Wahrheitsordnung darstellt, sondern eine Friedens- und Freiheitsordnung, wird
die theologische Begründung der Religionsfreiheit auf der Grundlage der Würde
des Menschen und nicht der Wahrheit begrüßt. Abschließend wird der positive
Aspekt der Freiheit und der Zweck dieser für die Wahrheit mit dem Zitat Erzbi-
schofs Hurley von Durban zusammengefasst: „Die Freiheit steht dem Menschen

zu, nicht weil er die Wahrheit bereits besitzt, sondern damit er nach ihr strebt"
(212).

Zu konkreten Herausforderungen nach außen und innen nimmt das siebte

Kapitel Stellung, das sich mit Ethik und Politik, der Systemkonformität des

deutschen Katholizismus und den Themen von Autorität, Gewissen und Normfindung
befasst. Dabei geht es zunächst konkret um die Spannungen im Hinblick auf den

§218 STGB, sprich den gesetzlich geregelten Schwangerschaftsabbruch in den

siebziger Jahren und um eine notwendige Reform desselben (338f.), auch
angesichts der Zahl der illegalen Abtreibungen. Der Autor bleibt dabei nicht in der
reinen Analyse der Problematik stecken, sondern zeigt mögliche Wege einer
Reform auf (345ff.)

In seinen Überlegungen zum 90. Jahrestag der Enzyklika „Rerum novarum"
analysiert Böckenförde zunächst vier große Herausforderungen der Zeit (358) und
benennt als Grund der Herausforderungen v.a. den Besitzindividualismus (359).
Als Antworten im Hinblick auf Lösungsansätze formuliert und fordert Böckenförde

(362-365): 1. ein Abschiednehmen vom einlinig quantitativen Denken der

unbegrenzten Ausdehnung aller menschlichen Möglichkeiten; 2. eine interdisziplinäre

Verantwortung; 3. ein Umdenken des Eigentums unter Befreiung von
Besitzindividualismus; 4. eine Umkehrung des strukturellen Prinzips der wirtschaftlichen

und gesellschaftlichen Abläufe. Dem Thema Autorität und Normfindung
nähert sich der Autor anhand von 6 Thesen.

Im den Texten (seit 1999) des vorletzten Großkapitels geht es dem Autor
erneut um „Die säkulare Welt", v.a. in Auseinandersetzung der Theologie und des

Rechts (393ff.). Indem Böckenförde seine grundlegende Argumentation mit neuen
Aspekten durchdringt und erweitert, vertieft er konsequent sein „Forschungsanliegen"

der Beziehung zwischen Recht und Theologie. Der Beitrag über sein

Christsein im Amt eines Verfassungsrichters (415) lässt neben rein theoretischen
Reflexionen auch Einblick in die ganz persönliche Überzeugung und das berufliche

Ethos Böckenfördes erblicken.
Der abschließende Text aus dem Jahr 2006 (469f.) nimmt sich der theologisch-

ekklesiologischen Weiterführung der Religionsfreiheit an und beleuchtet dieses

speziell unter dem Fokus der Autorität päpstlicher Lehrenzykliken.
Insgesamt vermittelt der Textband ein lebendiges Bild vom Ringen der

Katholischen Kirche und ihrer Lehre(r) mit den politischen Systemen der Neuzeit,
sowohl im Hinblick auf die Amtskirche und ihre Doktrin, als auch von der Problematik,

die daraus für den einzelnen Gläubigen angesichts der Herausforderungen



260 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

der Zeit erwächst. Vor diesem Hintergrund sei das hervorragende Buch einem
jeden empfohlen, der sich ernsthaft mit der politischen Mitwirkung auf der Basis

seines christlichen Glaubens befassen und sich mit der christlich-demokratischen
Geschichte im weitesten auseinandersetzen möchte.

Horst Wieshuber

JUSTENHOVEN, Heinz-Gerhard: Internationale Schiedsgerichtsbarkeit. Ethische

Norm und Rechtswirklichkeit Theologie und Frieden 30). Stuttgart:
Kohlhammer 2006, 302 S. ISBN-10: 3-17-019529-8. ISBN-13: 978-3-17-019529-5.

Als der Abbé de Saint-Pierre zu Beginn des Zeitalters der Aufklärung die
europäischen Fürsten von seinem Projekt zu überzeugen versuchte, den Kriegszustand
zwischen den Staaten durch die Errichtung eines internationalen Schiedsgerichts
zu beenden, wurde er von seinen Zeitgenossen als naiver rationalistischer
Projektemacher kritisiert. Sein Plan, durch die Gründung einer europäischen Union
einen dauerhaften Frieden in Europa zu begründen, wurde als realitätsferne
Chimäre kritisiert, die zwar von Menschenliebe zeuge, politisch jedoch nicht
umsetzbar sei.

Aus heutiger Perspektive erscheint Saint-Pierres Projekt dagegen als

weitsichtiger Versuch, die Staaten Europas bereits zur Zeit ihrer Machtentfaltung von
der Notwendigkeit zu überzeugen, zur Sicherung des Friedens eine internationale
Rechtsordnung zu schaffen und sich dieser verbindlich zu unterwerfen. Berücksichtigt

man, dass Saint-Pierre ursprünglich an eine Union aller Staaten der Welt
gedacht hatte und sich erst unter dem Druck seiner Kritiker auf eine europäischen
Union beschränkte, kann man in seinem Projekt durchaus die Idee zur Gründung
der Vereinten Nationen vorgezeichnet sehen, die erst nach dem Zweiten Weltkrieg

unter stark veränderten historischen Bedingungen erfolgte. Obwohl diese

bereits 1945 den Internationalen Gerichtshof (IGH) gründeten, der für die Schlichtung

von Streitfällen zwischen Staaten zuständig ist, ist dieser im Rahmen der

UN-Ordnung bis heute nicht in der Lage, den Frieden dauerhaft zu sichern. Denn
es ist den UN-Mitgliedern erstens freigestellt, ob sie die Zuständigkeit des

Gerichtshofs für alle rechtlichen Fragen als obligatorisch erachten; zweitens
beschränkt sich diese auf „rechtliche" Konflikte, während „politische" Konflikte
weiterhin dem Vorbehalt staatlicher Souveränität unterliegen; drittens ist auch die

Durchsetzung des jeweiligen Schiedsspruchs des IGH nicht gewährleistet, da dazu
die Zustimmung aller Ständigen Mitglieder des UN-Sicherheitsrats notwendig ist.

So lautet das Fazit, das Heinz-Gerhard Justenhoven aus der Untersuchung der

Entwicklung des Völkerrechts und der internationalen Organisationen im 20.

Jahrhundert zieht (232-235). Diese ist Teil seiner umfassenden Studie zur Theorie
und Praxis internationaler Schiedsgerichtsbarkeit, die 2005/06 von der Theologischen

Fakultät der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg i.Br. als Habilitationsschrift

angenommen wurde. Das Buch ist in drei relativ unabhängige Teile geglie-



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 261

dert: Im ersten Teil befasst sich Justenhoven mit der katholischen Friedensethik,
die seit dem Ende des 19. Jahrhunderts die Forderung nach einer internationalen
Schiedsgerichtsbarkeit aktiv unterstützte. Sein Flauptinteresse gilt dabei der Frage,
wie sich die theoretische Grundlegung einer internationalen Friedensordnung im
Lauf des 20. Jahrhunderts wandelte. Justenhoven hebt folgende Elemente des

Wandels heraus: Das erste besteht in der Abkehr vom Gedanken einer
schöpfungstheologischen Ordnung sowie von der Idee des Naturrechts und der Hinwendung
zur menschlichen Würde als anthropologischer Grundlage einer gerechten
internationalen politischen Ordnung. Diese Neuorientierung erlaubte es Johannes

XXIII., das Lehramt mit der säkularen Menschenrechtsdebatte zu versöhnen und
den Menschenrechten einen systematischen Ort in der christlichen Friedensethik
zuzuweisen (62, vgl. auch 64-71). Zweitens ist der Bruch mit der bei Leo XIII.
noch gegenwärtigen mittelalterlichen Universalmächtekonzeption von Bedeutung,
der den Weg für eine konstruktive Unterstützung der Vereinten Nationen als einer
demokratischen und föderalen Organisation mit dem Auftrag zur Streitschlichtung
sowie zur Durchsetzung des internationalen Rechts ebnete (49-51, 61f., 71-75). Als
drittes Element der katholischen Friedensethik weist Justenhoven schliesslich den

Dialog zwischen den Konfessionen und Religionen aus, in dem Johannes Paul II.
einen wichtigen Beitrag zur Verhinderung gewaltsamer Konflikte und zur
Beförderung der „Einheit der Menschheitsfamilie" ausmachte (78-85).

Im zweiten Teil der Studie bietet Justenhoven einen Uberblick über die bis ins

Mittelalter zurück reichende Debatte über die Notwendigkeit der Beschränkung
staatlicher Souveränität durch die Unterwerfung unter ein internationales Schiedsgericht.

In einer knappen und prägnanten Darstellung stellt er die verschiedenen
Modelle internationaler Gerichtsbarkeit vor, die von Pierre Dubois (1306), Georg
von Podiebrad (1462), Eméric Crucé (1623), Maximilien de Béthune, duc de Sully
(1635), William Penn (1693), Abbé de Saint-Pierre (1713) und William Ladd (1840)

ausgearbeitet wurden.
Der dritte Teil wird mit der oben bereits zitierten Untersuchung der

Institutionalisierung internationaler Schiedsgerichtsbarkeit im 20. Jahrhundert eröffnet.
Die wichtigsten Stationen sind dabei die Errichtung des Haager Schiedshofs, die

Gründung des Ständigen Internationalen Gerichtshofs des Völkerbundes sowie die

Errichtung des Internationalen Gerichtshofs (IGH) von 1945, der als Hauptorgan
der Vereinten Nationen den durch den Völkerbund errichteten Vorgänger ablöste.

Wie erläutert, zieht Justenhoven daraus die Schlussfolgerung, dass die internationale

Schiedsgerichtsbarkeit, wie sie bis heute entwickelt ist, aus ethischer

Perspektive nach wie vor mit einem „Problemüberhang" behaftet ist. Deshalb
wendet er sich abschliessend der normativen Frage zu, ob die Staaten dazu

verpflichtet werden könnten, den Prozess hin zu einer umfassenden obligatorischen
Schiedsgerichtsbarkeit weiter zu treiben (231-236).

Die Antwort auf diese Frage gewinnt Justenhoven aus einer Rekonstruktion
der rechtsethischen Argumentation, die Otfried Höffe in seinem viel beachteten
Buch Demokratie im Zeitalter der Globalisierung entwickelte. Nach Justenhoven ist
diese nicht nur geeignet, die Forderung nach Errichtung einer mit Zwangsbefugnis



262 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

ausgestatteten internationalen Schiedsgerichtsbarkeit als ethischen Imperativ
auszuweisen, sondern sie führt zugleich vor, dass sich das Ziel einer dauerhaften

Friedensordnung nur im Rahmen einer subsidiären und föderalen Weltrepublik
realisieren lässt, die Schritt für Schritt durch die Reform bestehender UN-In-
stitutionen zu realisieren wäre (259-266). Indem sich Justenhoven Höffes These

anschliesst, dass auch auf der Ebene der internationalen Beziehungen aus dem

universalen Rechtsgebot ein universales Staatsgebot folge (259f.), erweist sich die

Gründung einer Weltrepublik mit eigener Legislative, Judikative und Exekutive
seiner Auffassung nach als notwendige Voraussetzung, um die friedensethische

Forderung nach einer umfassenden obligatorischen Schiedsgerichtsbarkeit realisieren

zu können. Die Weltrepublik wäre demnach das zeitgemässe Modell zur
Realisierung eines dauerhaften Friedens, auf das implizit auch die katholische Friedensethik

hinwirke (270-272).
Dem philosophisch interessierten Leser wird auffallen, dass sich Justenhoven

an keiner Stelle seiner Studie mit Immanuel Kants philosophischem Entwurf
„Zum ewigen Frieden" auseinandersetzt, obwohl dieser zu den Klassikern der
Friedensethik gehört und gerade im Zusammenhang der Diskussion über eine

gerechte Weltordnung im Zeitalter der Globalisierung wieder grosse Beachtung
findet. Dass Kant im Rahmen des historischen Uberblicks im zweiten Teil nicht
behandelt wird, hat möglicherweise gerade darin seinen Grund: Sein Entwurf ist
durch die Sekundärliteratur bereits sehr gut erschlossen, weshalb sich eine weitere

Gesamtdarstellung erübrigen mag. Problematischer erscheint es, dass Kants
Vorschlag zur Gründung eines Weltstaatenbundes (statt eines Weltstaates) im
normativ orientierten Schlussabschnitt nicht diskutiert wird, könnte dieser doch eine

realitätsnähere Alternative zur der von Höffe postulierten Weltrepublik darstellen.

So bleibt die Frage, warum auf der Ebene der internationalen Beziehungen aus

dem universalen Rechtsgebot zwingend ein universales Staatsgebot folgt,
unterbelichtet. Justenhoven stellt hier meines Erachtens zu stark auf die Analogie
zwischen dem Sicherheitsdilemma ab, vor das sich Individuen auf der einen, Staaten

auf der anderen Seite in der Anarchie des Naturzustandes gestellt sehen (258,

260, 266f.). Müsste nicht zusätzlich bedacht werden, dass wir es auf Weltebene
nicht nur mit liberal-demokratisch verfassten Staaten, sondern auch mit
autoritären Regimes zu tun haben?

Eine Auseinandersetzung mit Kant hätte sich ausserdem anbieten können, um
das Spannungsverhältnis zwischen dem friedensethischen Postulat der Errichtung
eines internationalen Schiedsgerichts und den Anforderungen realer Politik
grundsätzlich zu erörtern. Das Theorie-Praxis-Problem wird von Justenhoven im Rahmen

der Rekonstruktion von Höffes rechtsethischem Ansatz zwar angesprochen
(260f.), jedoch nicht ausdrücklich thematisiert. Damit hängt vermutlich auch

zusammen, dass bis zum Schluss nicht recht deutlich wird, wie die drei Teile
seiner Studie überhaupt zusammenhängen. Wenn man Justenhovens Ausführungen

folgt, so hatte die im zweiten Teil untersuchte Debatte über die internationale
Schiedsgerichtsbarkeit, die sich über Jahrhunderte erstreckte, unmittelbar Auswirkungen

auf die am Ende des 19. Jahrhunderts einsetzende Institutionalisierung



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 263

(182). Daraus darf man vermutlich schliessen, dass er sich für heutige Modelle der
friedlichen Streitschlichtung eine ähnliche praktische Wirksamkeit erhofft. Diesen

Optimismus scheint die abschliessende Feststellung, wonach der friedensethische
Ansatz der katholischen Kirche und der rechtsethische Ansatz Höffes in
erheblichem Mass konvergieren (270), noch zusätzlich zu bestätigen. Ich wage allerdings
zu bezweifeln, dass sich Vertreter des politischen Realismus heute ohne gewichtige
Zusatzargumente eher überzeugen lassen als die Zeitgenossen des Abbé de Saint-

Pierre, die dessen „Projet de paix perpétuelle" als realitätsferne Chimäre
kritisierten. Wie gerade das Beispiel Kants lehrt, müssen die Einwände von Seiten des

politischen Realismus zwar erst genommen werden, sollten jedoch nicht daran

hindern, weiter über ein zeitgemässes Modell internationaler Schiedsgerichtsbarkeit

und die Bedingungen seiner Realisierbarkeit nachzudenken. Dazu bietet
Justenhovens Studie eine ausgezeichnete Anleitung.

Simone Zurbuchen

SPINELLI, Emidio: Questioni Scettiche: Letture introduttive al pirronismo antico.
Roma: Lithos 2005, pp. 211. ISBN 88-89604-07-7.

Emidio Spinelli is a specialist in Pyrrhonism, known particularly for his Italian
translations of and commentaries on Sextus Empiricus' Against the Ethicists and

Against the Astrologers. The present book brings together six of his essays
published between 1999 and 2005 in journals and collections not easily available.

Except for the first, the essays deal exclusively with the Pyrrhonian variety of
ancient skepticism as expounded in Sextus' extant works - in particular, in his Pyr-
röneioi Hypotypöseis (PfP). Although they do not originally belong together, the

essays in combination succeed in painting a coherent picture of Pyrrhonism.
In the first essay, entitled "Gli scetticismi antichi: uno schizzo introduttivo",

Spinelli offers an overview of both Pyrrhonian and Academic skepticism: he

examines the positions of the representatives of the two currents of skepticism as

well as the historical connection and the differences between them. In so doing, he

takes into account the various views about the history, the sense, and the scope of
ancient skepticism that have been put forward in the vast specialist literature.

In "I dieci tropi scettici", Spinelli analyzes the so-called Ten Modes of Aene-
sidemus - the originator of the later Pyrrhonian movement in the first century
BC - as they are expounded by Sextus in PH I, although he also refers to the less

detailed expositions by Diogenes Laertius and Philo. The Ten Modes are

arguments designed to induce suspension of judgment (epoche) by means of the opposition

of both perceptual and intellectual appearances. Spinelli's purpose in analyzing

these arguments is to show that the hypothesis according to which they
correspond to the ten Aristotelian categories is unfounded.

The essay "Induzione e definizione: contro la logica dogmatica" is devoted to
examining the skeptical assault on induction and definition at PH II 204-212.



264 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Spinelli analyzes the structure of the arguments against these notions and he

attempts to identify the sources of the doctrines under attack by comparing Sextus'

text with other ancient sources. As regards the notion of induction targeted at PH
I 204, Spinelli argues that the ultimate source is Aristotle's Topics through the

probable mediation of Alexander of Aphrodisias' commentary on this work. As

for the notion of definition, Spinelli maintains that the doctrines attacked at PH II
205-212 are Peripatetic, Stoic, and Middle Platonic.

The following paper, "Non scire per causas...", deals with (i) Aenesidemus'

Eight Modes against causal explanations as expounded by Sextus at PHI 180-186,

(ii) the more radical attack against the concept of cause found in both PH III and

in Adversus Dogmaticos {AD) III (although Spinelli focuses on the arguments of PH
III), and (iii) the attack against astrology in Adversus Mathematicos (AM) V. In
explaining the sense, structure, and scope of the Pyrrhonian arguments, Spinelli also

identifies, by analyzing other ancient texts, the specific philosophical and medical
doctrines which are being discussed and attacked. In addition, he compares the
outlook adopted by Sextus in AM V with the epistemology of the early Carl
Hempel.

In "Comprensione filosofica e prassi comunicativa", Spinelli examines the

skeptical responses to the objections according to which the Pyrrhonist is

compelled, by the very adoption of his skepticism, to recognize both the impossibility
of comprehending the doctrines he is investigating and the impossibility of articulating

a discourse capable of expressing coherently his outlook. Spinelli's own
position is sympathetic to the Pyrrhonist's outlook, since he thinks it is possible to
comprehend and investigate the theories and arguments of others and to communicate

one's own affections (pathe) even though one suspends judgment about any
doctrine that purports to account for what things are like in their real nature.

The final essay "Fatti voi foste a viver come scettici..." offers an analysis of
Sextus' responses to the so-called inactivity and inconsistency arguments, which
are put forward against the Pyrrhonist by ancient, modern, and contemporary
philosophers alike. According to the first argument, Pyrrhonism is so radical a

position that renders practical decisions and action impossible. The second

argument is related to the first, since it claims that, if the Pyrrhonist does make
decisions and act, then he is inconsistent with his radical skepticism. In this essay, too,
Spinelli is sympathetic to the Pyrrhonian stance, since he thinks that Sextus

successfully shows how the Pyrrhonist can perform actions in a way that is consistent

with his thoroughgoing skepticism.
The essays combine philological, historical, and philosophical considerations

about the issues they deal with. Spinelli's erudition is impressive, as shown not
only by his deep knowledge of the ancient sources and languages, but also by his

taking into account most (if not all) of the works about the issues he is writing
about. The essays are copiously annotated. The notes, which are primarily
intended to provide the reader with full references to ancient texts and especially to
secondary literature bearing upon the topics under examination, also discuss issues

that are tangential or terminological.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 265

Following the papers, Spinelli provides a list of references to the places in
which they were originally published - which shows that none of the original
titles are retained in the present versions. The volume ends with an up-to-date,
twenty-five page bibliography and several indexes.

I would now like to make a few of critical remarks about Spinelli's interpretation

of certain passages of Sextus' work and of the character of his Pyrrhonism.
The first remark concerns Spinelli's claim that the first of the Ten Modes of Aene-
sidemus makes use of some of the so-called Five Modes of Agrippa (see PHI 164-
177), although he mentions only the mode of circularity (ch. II, p. 34-35) or, as

Sextus calls it, the reciprocal mode {ho diallëlos tropos). When one analyzes the

passage of the First Mode in question {PHI 59-61), one may perhaps find an
implicit reference to the mode of hypothesis - which is that based on the arbitrary
acceptance of a claim without trying to backing it up - when Sextus mentions the

possibility of preferring our appearances to those of the irrational animals without
providing a proof for such a preference. As for the reciprocal mode, there is no
hint of it in the First Mode: at PH I 59 Sextus uses the argument which may be

called the "impartial judge" argument - namely, one cannot impartially decide a

dispute when one is a part to it - and at PHI 61 he employs the sophism known
as petitio principii, which he elsewhere considers as different from the reciprocal
mode (see PH II 36). Spinelli also maintains that in the Second Mode (PH I 90)

Sextus makes use of the mode of circularity (p. 36), but here the argument in question

is instead that of the "impartial judge".
Spinelli maintains that the Pyrrhonist's "ricerca si proclama infinita" (ch. V,

p. 117) and speaks of the "vita 'zetetica', quella della ricerca senza fine" (ch. VI, p.
150). Such claims are highly problematic, since if the Pyrrhonist affirmed that his

investigation {zëtêsis) of the truth is endless, then he would be adopting a

dogmatic view, namely that the disagreements or disputes about how things really are

will never be resolved, so that he will have to keep investigating forever. In addition,

such a view would be awkward, since what would be the sense of continuing
to search for the truth if one is convinced that one will never discover it? The

Pyrrhonist's outlook is rather that he will keep investigating because, although he

has so far been unable to resolve the disagreements he has found, he cannot rule

out the possibility that such disagreements will eventually be resolved and hence

that his zëtêsis will come to an end.

With respect to the matters discussed at AD V 162-166, at AD V 167 Sextus

says that he has "spoken more accurately about these matters in the lectures on
the skeptical end {telos)". Spinelli maintains that "il rimando interno è sicuramente

- o quanto meno anche - a quei paragrafi dei Lineamenti pirroniani da cui ha preso
le mosse la nostra breve digressione: per l'esattezza PHI 21-30" (ch. VI, p. 145).

And in a note he affirms that "resta sempre valida, pero, l'ipotesi che Sesto alluda
anche ai libri perduti di M [i.e., AM]" (p. 156). Now, the issues discussed at AD V
162-166 correspond, not to those dealt with in the chapter on the end of skepticism

{PHI 25-30), but to those addressed in the chapter on the criterion of skepticism

{PHI 21-24). This mismatch is most probably the reason Spinelli says that,



266 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

at AD V 167, Sextus is referring also to some paragraphs of PH and that one cannot

rule out the possibility that he is alluding also to the lost books of AD -
Spinelli speaks of the lost books of AM because, although AD and the AM are two
distinct works, scholars conventionally refer to AD I-V as AM VII-XI. Spinelli's
view is, in my opinion, unclear, since either one assumes that, at AD V 167, Sextus
is referring to an exposition of the telos of skepticism contained in the now lost

part of AD or one must suppose a slip on his part and say that there he is actually
referring to "the lectures on the skeptical criterion" found at PH I 21-24. Given
that the part of AD which is no longer extant provided a general account of
Pyrrhonism similar to that found in the first book of PH, it is reasonable to assume

that, at AD V 167, Sextus is referring back to that lost part rather than to the

chapter of PH devoted to explaining the Pyrrhonist's criterion. Note, finally, that
it is useless to attempt resolve the problem posed by the back-reference at AD V
167 by saying that Sextus is referring back to the whole PHI 21-30.

As the subtitle of the book indicates, the essays are above all intended as an
introduction to Pyrrhonism. In this respect, they offer both a clear presentation of
the subjects they deal with and a useful survey of the vast specialist literature of
particularly the past thirty years. Hence, they are no doubt an excellent starting
point for the study of the Pyrrhonian philosophy.

Diego Machuca

CHENEVAL, Francis: La Cité des peuples. Mémoires de cosmopolitismes. Paris:
Editions du Cerf collection « Humanités ») 2005, 303 p. ISBN 978-2204075992.

Le livre de Francis Cheneval se propose de combler une lacune dans l'historiographie

de la philosophie politique moderne en retraçant la genèse, l'évolution
conceptuelle du cosmopolitisme moderne dans son sens juridico-politique, c'est-à-

dire « la possibilité ou [...] la nécessité (normative et empirique) d'une structure
positive et globale de droit, fondée à partir des droits de l'homme » (17).

« Mémoires de cosmopolitismes » ne se limite pas néanmoins à une analyse historique

contextuelle et critique des penseurs de la philosophie politique moderne qui
ont conçu, systématisé, critiqué et contribué à l'idée cosmopolitique, tels Gottfried

Wilhelm Leibniz, Christian Wolff, Thomas Hobbes, Samuel Pufendorf, John
Locke, l'abbé de Saint-Pierre, Jean-Jacques Rousseau, Immanuel Kant et les

philosophes contemporains qui ont actualisé l'héritage kantien tels par exemple John
Rawls et ses disciples Charles Beitz et Thomas Pogge, et Jürgen Habermas.
F. Cheneval défend la thèse selon laquelle l'idée cosmopolitique constitue le cœur,
ou plutôt l'horizon de la pensée politique moderne, et non pas un simple appendice

dont celle-ci pourrait faire l'économie. La nécessité, voire l'urgence d'intégrer
l'héritage kantien dans la réflexion politique contemporaine va de pair avec une
réflexion critique sur la nécessité de « transgresser » le concept d'Etat-nation, eu

égard notamment au contexte actuel de globalisation et de mondialisation.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 267

F. Cheneval plaide pour un « cosmopolitisme processuel », c'est-à-dire une actualisation

du cosmopolitisme normatif kantien qui ne soit pas un « principe abstrait,
mais une idée régulatrice » implémentée dans les conditions sociales concrètes,
d'une part, et qui tienne compte « des droits des peuples, des conditions culturelles
et éthiques de la réalisation du droit », d'autre part (255 sq.). Autrement dit, la
finalité de ce cosmopolitisme n'est pas de remplacer l'Etat-nation par une
superstructure étatique formelle au niveau mondial, mais d'enrichir les principes
cosmopolitiques kantiens « de l'empirisme et des concepts des sciences sociales, de la

jurisprudence et par un débat public » (240). La construction européenne exemplifie
concrètement ce que l'auteur entend par cosmopolitisme processuel, « aussi

longtemps qu'elle ne se transforme pas dans une reproduction de la souveraineté étatique

au niveau européen » (277).
La division en quatre chapitres reflète la méthodologie adoptée: l'auteur intègre

la description et la contextualisation historique des conceptions cosmopolitiques

à sa propre réflexion critique et systématique sur le cosmopolitisme. Même si
les différents auteurs sont présentés de manière chronologique, F. Cheneval
procède souvent à des comparaisons entre ceux-ci pour souligner l'innovation, les

limites et l'influence de leurs conceptions. Ainsi rappelle-t-il par exemple dans les

pages consacrées à Wolff un fait souvent omis par la littérature, à savoir que ce

dernier a anticipé et influencé la réflexion kantienne sur le cosmopolitisme de

manière bien moins marginale qu'on le concède généralement. (78 sq.)

Les trois premiers chapitres sont consacrés à la présentation des conceptions
des auteurs qui ont contribué de manière déterminante à l'idée cosmopolitique
moderne: Leibniz et Wolff (ch.l, 19-85); Hobbes, Pufendorf, Locke, l'abbé de

Saint-Pierre, Rousseau (ch.2, 87-163) et Kant (ch.3, 165-246). Ces trois chapitres
ne correspondent pas seulement à des découpages historiques, mais aussi à des

spécificités conceptuelles. Malgré leurs différences, Leibniz et Wolff partagent la

conception métaphysique selon laquelle les lois de la morale et celles de la nature
entretiennent un rapport harmonieux et déterminent par conséquent les

fondements du projet universaliste d'une cité des peuples et des gens et sa

réalisation. Les auteurs regroupés dans le deuxième chapitre s'accordent sur l'idée

que le contrat entre les gens et les peuples ne résulte pas d'un choix libre, mais
d'une obligation pour assurer la sécurité des citoyens à l'intérieur de la

communauté. Le troisième chapitre consacré à Kant montre en quoi celui-ci a

tenté de préserver la dimension transcendantale tout en s'inspirant des auteurs
contractualistes. Ces trois conceptions principales du cosmopolitisme se

distinguent en particulier sur la fonction et le sens qu'elles assignent à la notion clé

d'« état de nature ».

F. Cheneval consacre à la conception cosmopolitique kantienne un chapitre
entier, en ce que Kant joue un rôle charnière. D'une part, il parachève l'élaboration

moderne de l'idée cosmopolitique de ses prédécesseurs, notamment en
considérant la convergence entre nature et liberté non pas comme un fait métaphysique

(Leibniz), mais comme un processus dans lequel « le déterminisme de la

nature et la liberté du droit s'unifient dans un régime politique » (169). D'autre



268 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

part, l'idée cosmopolitique constitue l'élément central autour duquel l'unité
systématique entre la partie pratique et la partie théorique de la philosophie
kantienne s'élabore : « Kant essaie de penser la convergence du déterminisme de la

nature avec les lois de la liberté. » (169 sq) La tâche de la philosophie consiste à penser

la réalisation historique de la fin ultime de la raison pratique, c'est-à-dire à rendre

possible la réalisation de la liberté humaine dans le monde sensible par le droit
positif.

En outre, l'importance de l'héritage kantien se confirme dans le débat contemporain

autour du cosmopolitisme, auquel est consacré le quatrième et dernier
chapitre de cette étude (247-277). L'auteur note que la résurgence de l'intérêt pour
l'idée cosmopolitique a été inaugurée par le livre de Beitz, Political Theory and
Internal Relations paru en 1979 (étonnamment, l'auteur ne mentionne pas les

conférences sur la philosophie politique kantienne de Hannah Arendt, prononcées en
1970 à la New School for Social Research), et poursuivie par les réflexions de

Pogge et d'Habermas. Celui-ci, en particulier dans son ouvrage récent, Après l'Etat-
nation : une nouvelle constellation politique (2000), a donné au cosmopolitisme une
définition aujourd'hui largement acceptée : il « consiste non seulement dans l'idée
de la validité universelle des droits humains au sens moral, mais encore dans le fait

que la démocratie moderne se fonde sur l'existence de certains droits individuels et

universels, lesquels impliquent une protection institutionnelle cosmopolitique. »

(255) F. Cheneval partage la position habermassienne selon laquelle il n'existe pas

une « unité indissoluble et indifférentiable entre démocratie et Etat-nation » (264)

et examine la pertinence des arguments communautaristes de Kymlicka, pour qui
l'avènement de la démocratie est tributaire de conditions linguistiques et nationales.

(265 sq)
On peut s'interroger sur les raisons qui ont conduit F. Cheneval à ne dire

presque rien sur la réflexion cosmopolitique au dix-neuvième siècle (253). Sans

doute ce siècle se caractérise-t-il à juste titre par la montée des nationalismes, et par
conséquent la nécessité d'articuler la réflexion politique théorique autour de l'idée

supranationale fut-elle reléguée au second plan. Bien que ces réflexions soient sans

doute moins abouties que celles qui furent menées aux dix-septième et dix-huitième

siècles en Europe, elles mériteraient peut-être d'être mentionnées (par
exemple la discussion allemande sur le rapport entre cosmopolitisme et philhellé-
nisme, l'internationalisme socialiste), ne serait-ce que pour montrer en quoi ces

tentatives participèrent de manière marginale à l'élaboration théorique contemporaine

de l'idée cosmopolitique.
Selon l'auteur, l'idée cosmopolitique dans son sens juridico-politique est une

idée issue de la modernité européenne, même s'il est évident que l'idéal cosmopolitique

comme convergence optimale entre nature et droit est une notion forgée par
la tradition antique, en particulier par le stoïcisme et dont Dante s'inspire dans La
Monarchie pour fournir « la plus importante légitimation laïque de l'Empire »

(248). Il est par conséquent tout à fait légitime que l'auteur se concentre essentiellement

sur les réflexions issues de la tradition de la philosophie politique moderne

européenne. On peut à ce titre se demander si l'inexistence de conceptions cosmo-



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 269

politiques non européennes ne soulève pas la question de savoir si l'idée cosmopolitique

n'est pas une forme d'eurocentrisme. En effet, la nécessité de dépasser

l'Etat-nation vaut certainement dans une perspective européenne. Peut-elle
néanmoins s'appliquer à d'autres pays ou continents de traditions politique et culturelle

différentes, où l'idée même de droits humains universels est parfois contestée

Même si F. Cheneval conçoit le cosmopolitisme comme une idée régulatrice
centrée sur les droits juridiques de l'homme, on peut nonobstant s'interroger sur
les raisons qui feraient de ce cosmopolitisme normatif « un impératif historique »

(255) au niveau mondial.
Le présent ouvrage est la version traduite, remaniée et abrégée de la thèse

d'habilitation de l'auteur, parue sous le titre Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung.

Über die Entstehung und die philosophischen Grundlagen des supranationalen
und kosmopolitischen Denkens der Moderne (Basel : Schwabe, 2002). La version
française en constitue une vulgarisation au meilleur sens du terme : l'auteur prend
soin de brosser les étapes principales de l'histoire de la pensée politique moderne,
de présenter avec clarté les rapports conceptuels entre le cosmopolitisme et les

thèmes fondamentaux de la philosophie politique, et d'expliquer les arguments
principaux des différents auteurs. L'auteur s'adresse également à un public plus
averti et instruit des textes primaires et secondaires discutés dans l'ouvrage, en

présentant ses propres interprétations, notamment sa position critique à propos de

la renaissance de la conception leibnizienne du cosmopolitisme (40 sq.) ou encore à

l'égard de la place du cosmopolitisme dans la philosophie politique kantienne (170

sq). On ne peut que souligner les grandes qualités scientifiques, rédactionnelles et

linguistiques de ce travail (la version française a été rédigée par l'auteur) et en
recommander la lecture, en regrettant toutefois que F. Cheneval ne renvoie pas de

manière plus explicite le lecteur désireux d'en savoir plus, à la version allemande

(par exemple, un chapitre très intéressant dans le texte allemand est consacré à la

position critique de Spinoza à l'égard de Hobbes sur la théorie d'une société des

nations) et qu'il ait renoncé à ajouter des index nominatif et thématique, outils
précieux pour le lecteur.

Isabelle Wienand

HEIDEGGER, Martin: Geschichte der Philosophie von Thomas von Aquin bis Kant.
Marburger Vorlesung Wintersemester 1926/27. Hg. von H. Vetter („Gesamtausgabe"

- II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944, Bd. 23). Frankfurt a.M.: Klostermann

2006, pp. xi-247. ISBN 978-3-465-03504-6.

Con la pubblicazione, a cura di H. Vetter, del vol. XXIII della Heidegger-Gesamtausgabe

è stata completata la sezione riguardante i corsi che Heidegger presento a

Marburg fra il 1923 e il 1928, inaugurata, nel 1975, con l'uscita del vol. XXIV (Die
Grundprobleme der Phänomenologie). II vol. XXIII contiene le lezioni che, nel

semestre invernale 1926/27, il filosofo tenne sulla storia della filosofia moderna,



270 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

partendo, con un'insolita periodizzazione, da Tommaso d'Aquino, considerato
fonte di centrale significato per la modernità filosofica europea, fino a Kant.

Per la ricostruzione del testo, il Curatore ha potuto utilizzare basi testuali
manoscritte - oltre a una Nachschrift di H. Mörchen, anche se non molto usata dal

Curatore -, che tuttavia non si presentano in una forma compléta e del tutto
soddisfacente, dato il particolare contesto in cui le lezioni sono state tenute, in
sostanza analogo a quello del semestre estivo 1926 (vol. XXII: Die Grundbegriffe
der antiken Philosophie). In effetti, in entrambi i casi Heidegger era molto
impegnato con i lavori finali di stesura e stampa di Sein und Zeit, con la con-

seguenza che non gli restava molto tempo per la preparazione delle lezioni.
Inoltre, in entrambi i semestri i corsi avevano un carattere introduttivo, come è

attestato, con tutta evidenza, dal fatto che, rispetto alla sua peculiare impostazione
dell'attività didattica - incentrata soprattutto su problemi di principio, che orien-
tano anche la lettura dei testi e che sono sviluppati in modo estremamente lucido e

sistematico -, Heidegger adotta in questi due casi un approccio molto diverso: si

sofferma su particolari biografici, fornisce moite indicazioni bibliografiche - sia

per le fonti che per la letteratura secondaria - e si impegna in presentazioni
generali sulle dottrine caratteristiche dei singoli pensatori.

Le esigenze di tempo e la natura introduttiva delle lezioni hanno dunque con-
dizionato la redazione del testo, che si présenta in effetti, stando al materiale edito,

non molto continuo e con parecchie citazioni, sottoposte a riformulazioni espli-
cative più che a letture fortemente interpretanti. Nonostante queste condizioni, è

possibile individuare e discutere, per quanto in breve, alcuni interessanti aspetti,
filosofici e storico-filosofici, che emergono da questo volume e che restituiscono
taluni motivi chiave delPimpostazione filosofica maturata da Heidegger negli anni
di Marburg (1923-1928), ma anche certi suoi limiti e insufficienze.

Difatti, la natura introduttiva delle lezioni non pregiudica affatto la possibilità,

per Heidegger, di inserire nell'esposizione quelle che possono essere considerate in
sostanza digressioni a carattere sistematico. Queste hanno lo scopo di fornire un
quadro di fondo compatto, entro cui collocare il profilo storiografico délia
filosofia moderna, facendone risaltare le tendenze fondamentali e la loro rilevanza

per la comprensione di se stessa che la filosofia ha via via sviluppato nel corso
dell'età moderna. Tali coordinate di fondo, che owiamente il filosofo tedesco

articola alla luce di proprie problematiche teoriche, costituiscono dunque la

sostanza filosofica délia presentazione storiografica offerta da Heidegger.
Al riguardo, un motivo centrale puo essere riconosciuto senz'altro nella

determinazione délia filosofia e quindi nella messa a fuoco dei suoi rapporti con la
scienza. Con tutta evidenza, si tratta di un tema chiave délia modernità europea, e

su di esso Heidegger si è soffermato, con costante attenzione e senza soluzione di
continuità, nel corso di tutto il suo cammino di pensiero. Nel caso specifico delle
lezioni contenute nel vol. XXIII, è chiaramente constatabile una forte coerenza
con l'impostazione présente in altri scritti risalenti al periodo marburghese, in
particolare con quella delle altre lezioni.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 271

Difatti, anche nel vol. XXIII si ripresentano in particolare tre caratteri essen-

ziali che negli anni Venti Heidegger riconosce alla filosofia e che sono vincolati
reciprocamente: la sua natura critica, trascendentale e fenomenologica (cfr. soprat-
tutto pp. 16 ss. e 27 ss.). In tal senso, la filosofia è critica in quanto si attua a par-
tire dalla e nella differenza fra essere ed ente. Appunto nella misura in cui tra-
scende la datità ontica (l'ente), la filosofia si présenta come trascendentale. Infine,
la configurazione critica e trascendentale délia filosofia si inserisce in maniera

strettamente funzionale nella sua natura di ontologia fenomenologica (cfr. pp. 35ss.).
Taie determinazione délia filosofia va di pari passo con una sua collocazione in

rapporto alle scienze positive. Come negli altri scritti degli anni Venti, anche nel
vol. XXIII cio si verifica non solo nella netta distinzione fra i compiti délia scienza

ontologica rispetto a quelli delle scienze ontiche, ma in particolare nel tentativo da

parte di Heidegger di giungere a una comprensione genuinamente filosofica délia
scienza. In tal senso, sono in sostanza due le direzioni in cui si muove il filosofo
tedesco.

Da un lato, si tratta di mettere in luce le specificità emergenti nella nascita
délia scienza moderna, quindi - in quelli che possono essere caratterizzati senza
dubbio come prolegomeni di Heidegger a una storia filosofica délia scienza

moderna - l'effettiva natura e portata délia riorganizzazione dei saperi verificatasi
all'alba délia modernità (cfr. pp. 10 ss.). Dall'altro, in una prospettiva più
sistematica, è rilevante una fenomenologia dell'atteggiamento scientifico, quindi
un'analisi esistenziale delle condizioni che rendono possibile e caratterizzano lo
scaturire délia prassi scientifica a partire da una modificazione dell'atteggiamento
naturale e quotidiano (cfr. in particolare pp. 19 ss.).

Entro il quadro delineato da questi problemi, l'esposizione che Heidegger for-
nisce si muove lungo un arco cronologico che si differenzia dagli schemi consueti
di presentare la storia délia filosofia moderna e che comprende come estremi

l'opéra di Tommaso d'Aquino e quella di Kant. Questa opzione è motivata da

precise istanze storico-filosofiche che Heidegger fa valere in sostanza nel corso di
tutti gli anni Venti e che trovano uno sbocco paradigmatico, all'interno dell'on-
tologia fondamentale, nella decostruzione fenomenologica délia storia délia
filosofia alla luce del problema dell'essere e délia temporalità.

In effetti, l'esigenza di iniziare l'esposizione a partire dall'Aquinate, anziehe da

Descartes, è riconducibile alla profonda convinzione da parte di Heidegger che

nella storia délia filosofia occidentale, considerata nella sua globalità, possa essere

rintracciata una logica ben précisa. Per quanto non debba essere fraintesa nel senso
di una filosofia délia storia, taie logica è riscontrabile mettendo a nudo le tendenze

e le problematiche fondamentali che hanno caratterizzato la filosofia occidentale e

che, in ultima istanza, possono essere ricondotte alla grecità, in particolare ad

Aristotele.
In taie prospettiva, agli occhi di Heidegger, Descartes non costituisce affatto un

punto di rottura rispetto alla tradizione teologica e metafisica precedente, perché,
al contrario, la sua interpretazione filosofica del mondo e dell'uomo si radica

profondamente nella struttura concettuale data nella scolastica medievale. Occorre



272 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

precisare che per Heidegger non si tratta affatto di constatare semplicemente come
Descartes faccia uso di una terminologia scolastica e si sia formato entro una certa
tradizione, e quindi di prendere atto di determinati rapporti di filiazione. Dal

punto di vista filosofico è invece necessario sottolineare, ai suoi occhi, come,
nell'opera cartesiana, sono il modo stesso di affrontare i problemi, l'apparato
categoriale e le questioni di fondo ad essere impregnati in maniera déterminante
dalla scolastica medievale e quindi dalla filosofia greca.

Risulta pertanto comprensibile come, alla luce di questa rilettura, Heidegger
faccia présente la nécessita di comprendere la filosofia moderna riorientandone per
cosi dire la geografia, nella misura in cui si tratta di prendere in considerazione

non solo le ben note figure chiave (Descartes, Spinoza, Leibniz, Kant), ma anche

l'opéra di altri filosofi e teologi in cui la metafisica occidentale ha trovato suoi
momenti decisivi. Cio vale, come detto, per l'Aquinate, nella cui opera la
tradizione aristotelica raggiunge una delle sue massime espressioni, ma anche per altri
pensatori (ad es. C. Wolff, C.A. Crusius, ma prima ancora F. Suàrez) che segnano

tappe decisive nel percorso che porta fino a Kant e, in prospettiva, fino a Hegel.
Considerata nel suo insieme, la mappa della filosofia moderna tracciata da

Heidegger si propone, con chiara consapevolezza, lo scopo di esplicitare le

coordinate di fondo in cui si muove la speculazione teologica e filosofica di quei
secoli, e quindi di offrire, in ultima analisi, un'immagine in linea di massima

unitaria, che faccia risaltare i momenti di continuità della tradizione, a dispetto di
molti luoghi comuni, primo fra tutti quello che tende ad esagerare la rottura
operata da Descartes. Tuttavia, quasi inevitabilmente, tale prospettiva porta con se

dei rischi, che in effetti possono essere riscontrati nella parte dell'esposizione che

Heidegger dedica a Spinoza.
Come chiarito in precedenza, l'esposizione che Heidegger présenta nelle

lezioni contenute nel vol. XXIII ha molti limiti: è condotta a grandi linee - a

Spinoza sono dedicate poco più di venti pagine (pp. 145-166) -, si propone
un'illustrazione introduttiva dei filosofi di volta volta esaminati e si présenta, nel

testo edito, in una formulazione non del tutto compiuta. Occorre quindi una certa
cautela nel valutare l'interpretazione heideggeriana di Spinoza alia luce di questo
materiale. Peraltro, almeno stando alle fonti finora pubblicate, si deve tenere

présente che Heidegger non ha reso Spinoza oggetto di interpretazioni ampie e

articolate, come invece è accaduto nel caso di buona parte dei classici antichi e

moderni, e gli ha riservato solo brevi osservazioni sparse. Quindi, l'esposizione

presentata nel vol. XXIII costituisce un caso particolare e comunque degno di
attenzione.

Importanti ragioni di questo ruolo relativamente marginale possono essere

scorte in alcuni passi dell'esposizione contenuta nel vol. XXIII, e precisamente là
dove Heidegger mette in evidenza, per quanto in abbozzo, quelli che a suo parere
rappresenterebbero i limiti della filosofia spinoziana, e che sono riconducibili -
come del resto è congruente con talune prospettive di fondo che guidano
l'approccio decostruttivo di Heidegger alia storia della filosofia - al fatto che

Spinoza permane nell'orizzonte logico e ontologico scaturito dalla grecità. Cio



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 273

sarebbe riscontrabile in particolare nella funzione chiave svolta, nel contesto della

speculazione spinoziana, dalla determinazione ontologica della sostanzialità, in cui
si rifletterebbe appunto la dipendenza dalle catégorie tradizionali, quindi da un
ristretto orizzonte riguardo alla problematica ontologico-temporale.

In altri termini, per Heidegger anche Spinoza non riesce a liberarsi dal primato
della semplice sussistenza affermatosi nella grecità e quindi tramandatosi in tutta la
tradizione filosofica successiva. AI riguardo, risulta esemplare la seguente osserva-

zione, che in sostanza ricapitola Tintera lettura data da Heidegger: "Die
Systematisierung des Alls des Seienden im Sinne der griechischen Seinsidee erreicht ihre
extremste Ausbildung bei Spinoza. Wenn die neuere Interpretation seine Lehre
Pantheismus nennt, dann heißt das wissenschaftlich-philosophisch: Alles Seiende

wird nicht nur am Leitfaden der Idee der schlechthinnigen Vorhandenheit
interpretiert, sondern als Seiendes in die Einheit und Einzigkeit der Substanz und
ihrer Substanzialität zurückgenommen." (p. 151; ma cfr. anche p. 155).

Inserendo l'opéra di Spinoza entro questa prospettiva, Heidegger la riduce a

una sorta di conseguente radicalizzazione dell'impostazione cartesiana. E probabil-
mente proprio questa riconduzione di Spinoza a Descartes potrebbe spiegare
perché Heidegger non ritenga necessario attuare un confronto approfondito con il
pensatore olandese, in quanto appunto si tratterebbe di riproporre quello con la

filosofia cartesiana.

Questa considerazione piuttosto riduttiva della filosofia spinoziana è confer-

mata da un'altra chiave di lettura che Heidegger adopera, correlativa a quella

appena esposta. In effetti, il filosofo tedesco vede in Spinoza il persistere di quello
che ai suoi occhi è un altro momento caratterizzante della tradizione filosofica: il
primato dell'atteggiamento contemplativo e constativo, il quale non rappresenta
altro se non il corrispondente noetico del primato della semplice sussistenza e

quindi del présente (p. 155: "Wenn Spinoza die griechische Seinsidee in einer
bestimmten Systematik zu Ende denkt, dann muß auch das Verhalten zum
Seienden bzw. Sein selbst als betrachtendes Erkennen interpretiert werden, und
die Idee der Existenz des Menschen ist demnach aus der ontologischen
Grundauffassung des Seins überhaupt als àeî schon vorgezeichnet.").

Risulta comprensibile come, entro i margini dati da questa prospettiva, la

provocatorietà speculativa della filosofia spinoziana non emerga in tutta la sua
rilevanza agli occhi di Heidegger, e di conseguenza come questi tenda a sotto-
valutare, in Spinoza, quegli aspetti che pure, a una considerazione più attenta,
potrebbero rivelarsi fecondi ad es. per la stessa impostazione ontologico-fonda-
mentale o per una decostruzione del soggettivismo.

In tal senso, basti accennare in particolare all'importanza che nella filosofia di

Spinoza riveste la dimensione affettiva nell'esplicazione dell'essenza dell'uomo
(ma cfr. pp. 160-161); oppure alla critica radicale da parte del filosofo olandese

delle diverse forme di antropomorfismo, e quindi dei tentativi, più o meno
espliciti e consapevoli, di assolutizzare indebitamente schemi e modelli concettuali
che in realtà devono essere ben circoscritti quanto alla loro funzionalità epistemica
e categoriale. Nel complesso quindi pare che Heidegger abbia perso un'importante



274 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

occasione per un confronto produttivo con Spinoza, limitandosi a costringere
l'opéra di questi entro la sua più generale interpretazione decostruttiva délia mo-
dernità e in particolare del cartesianesimo.

Antonio Cimino

Crowe, Benjamin D.: Heidegger's Religious Origins. Destruction and Authenticity.
Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press 2006, pp. xv-296. ISBN 0-

253-34706-8.

Negli ultimi anni gli studi sulle radici e sui motivi religiosi della filosofia di Martin
Heidegger hanno raggiunto una quantità considerevole, imponendosi come uno
dei filoni di ricerca storiografica più frequentati e consolidati. Cio è dovuto alia

progressiva pubblicazione, soprattutto nel contesto della Martin Heidegger-Gesamtausgabe,

di numerose fonti, che documentano come sia stato intenso, travagliato e

costante il confronto del pensatore tedesco con la tradizione religiosa cristiana.
Al riguardo, l'attenzione degli studiosi si è rivolta in particolare al primo

periodo della formazione e dell'attività di Heidegger, compreso fra il 1909 -
quando il pensatore tedesco si immatricola alla Facoltà di Teologia dell'Università
di Freiburg i.Br. - e il 1923, l'anno in cui Heidegger si trasferisce a Marburg, dove
trascorrerà un fecondo periodo di insegnamento. In effetti, gli anni fra il 1909 e il
1923 sono decisivi per lo sviluppo dell'intera filosofia di Heidegger, in quanto è

proprio in quel periodo che maturano scelte e si verificano awenimenti che, tanto
dal punto di vista personale quanto da uno intellettuale, determineranno la suc-
cessiva impostazione filosofica e culturale del pensiero di Heidegger.

Con il suo studio sulle origini religiose del pensiero di Heidegger, Benjamin D.
Crowe si inserisce a pieno titolo in questo filone di ricerca, facendo tesoro delle
fonti pubblicate negli ultimi due decenni - in particolare le prime lezioni fribur-
ghesi -, ed estendendo le sue analisi fino agli scritti risalenti alia conclusione del

periodo marburghese (1923-28). La scelta di circoscrivere questo campo d'indagine
è motivata dallo scopo principale che si propone Crowe, vale a dire quello di
illustrare lo sfondo religioso del pensiero di Heidegger alia luce di una pratica, la

decostruzione fenomenologica - vista nella sua stretta relazione con l'autenticità -,
che è présente, in modo esteso, appunto negli scritti degli anni Venti.

La strategia ermeneutica adottata da Crowe nella lettura delle fonti è di tipo
storiografico, articolata, più precisamente, in una accurata esegesi delle fonti
primarie e in una collocazione dell'opera di Heidegger nel contesto storico-
culturale della sua epoca. Per quanto concerne la lettura delle fonti, Crowe segue

un principio esegetico che da alcuni anni si è imposto in taluni esponenti della

Heidegger-Forschung americana e che consiste nel non attribuire a Sein und Zeit un
ruolo primario, facendo cospicuo utilizzo invece di altre fonti del corpus heideg-

geriano, e di conseguenza nel delimitare la portata della prospettiva "ontologica",



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 275

vale a dire dell'impostazione per cui il problema dell'essere costituirebbe il tema
costante e principale della filosofia heideggeriana.

Alia luce di questa strategia, nella prima parte dello studio Crowe fornisce uno
sguardo preliminare sul problema delle radici religiose della filosofia di Heidegger,
dando particolare rilievo al ruolo svolto dalla lettura che Heidegger fece di alcuni
scritti di Lutero. Da un lato, l'A. mostra come non si possa ridurre la filosofia
heideggeriana a una mera forma di secolarizzazione di motivi religiosi. Dall'altro,
dalle analisi dell'A. risulta in modo evidente che alcune manifestazioni della

religiosità cristiana (il protocristianesimo e appunto Lutero) hanno avuto un ruolo
decisivo nella formazione dell'ermeneutica della fatticità, più precisamente nel

guadagnare un'esperienza fondamentale che, distante da ogni teoreticismo
oggettivante, consenta un accesso adeguato alia vita fattuale.

Al riguardo, molto correttamente Crowe parla di un ruolo metodologico
paradigmatico, e non meramente tematico, del cristianesimo delle origini (cfr.

soprattutto pp. 32 ss.), per l'attuazione dell'ermeneutica della fatticità. Nel caso

specifico di Lutero, Crowe formula uninteressante ipotesi esegetica, che viene

ripresa e riapprofondita nella terza parte dello studio: si puo riconoscere nella
decostruzione heideggeriana un'influenza luterana, data non solo dal fatto che il
termine "Destruktion" sarebbe una germanizzazione del termine luterano destructio

(e dei termini affini, come ad es. destruere), ma anche dal fatto che il termine
latino in Lutero rimanda alla theologia cruris. Cosi, Crowe ipotizza una chiave di
lettura molto interessante: "By taking up Luther's terminology in this way,
Heidegger clearly intended to preserve something of the original meaning. In
Luther, 'destructio' is a term that sometimes refers to the critical work of a

'theologian of the cross.' This work is not motivated by a theoretical concern
with truth so much as a by a practical concern with the human good, i. e.,
salvation. This concern survives Heidegger's translation of 'destructio' into 'Destruktion'"

(p. 48; cfr. anche pp. 7-8 e 44 ss.).

Nella seconda parte, la più ampia, Crowe si propone di rileggere le nozioni di
autenticità e inautenticità come elementi decisivi che motivano la stessa filosofia di

Heidegger e ne restituiscono in modo caratteristico il senso filosofico e culturale.
Oltre a fornire un'analisi accurata delle due nozioni negli scritti heideggeriani
degli anni Venti, Crowe si sofferma con attenzione sui riflessi intellettuali delle
due nozioni e anche sulle loro radici storico-culturali.

Nel primo caso, con correttezza esegetica e anche acume teorico, l'A. spiega la

portata critica, nei confronti del discorso intellettuale, dell'autenticità e dell'in-
autenticità. Cio è particolarmente visibile nel caso della chiacchiera, che alimenta
un'alienazione della tradizione, portando ad occultamenti concettuali e culturali.
Nel secondo caso, l'A. si sofferma a estrapolare il preciso significato dell'autenticità

e i suoi presupposti, operazione esegetica e teorica non facile, data la forma-
lità che caratterizza il discorso fenomenologico di Heidegger.

Nel gettare luce sull'autenticità e sulle sue implicazioni pratiche, anche al di là

di quanto Heidegger sarebbe stato disposto ad ammettere, Crowe ipotizza una
connessione di questa nozione con la tradizione personalistica romantica, indivi-



276 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

duando in Schleiermacher e soprattutto in Dilthey due interlocutori - che, a loro
volta, in modo più o meno diretto, rimandano al protocristianesimo - con cui
Heidegger si confronta per mettere a punto il suo ideale di esistenza autentica.

Inoltre, l'A. analizza il preciso sviluppo lessicale e storico della nozione di auten-
ticità, mettendone in luce anche altri punti di riferimento, contemporanei e non,
che possono esser utili per comprendere il retroterra culturale della nozione in
Heidegger.

Nella terza parte, l'A. si dedica a un'ampia analisi della nozione di decostru-
zione e, più in generale, del metodo filosofico messo in atto da Heidegger nel

corso degli anni Venti. In modo molto opportuno, l'A. si sforza costantemente di
sottolineare - in coerenza con le precedenti analisi sull'autenticità, sull'inautenti-
cità e sulle tendenze anti-metafisiche di Lutero - la connessione intrinseca fra
l'attuazione della filosofia e la vita autentica, quindi i risvolti che quest'ultima ha

nello svolgersi di una pratica che cerca di mettere a nudo le distorsioni intellettuali
e accademiche, nonché il ruolo rassicurante di ogni visione metafisica del mondo.
Entro tale contesto, la decostruzione svolge una funzione pratica centrale, nella
misura in cui essa è espressione della filosofia come forma di vita, motivata
dall'autenticità, che cerca di guadagnare un rapporto originario con la propria
storia, criticando lo stato interpretativo présente.

Nel suo complesso, lo studio di Crowe spinge a considerazioni sia di tipo
metodologico che di ordine tematico. In effetti, la grande quantità di scritti
heideggeriani oggi accessibili nécessita senza dubbio di un'attenta analisi ed esegesi

storiografica. Al riguardo, uno dei meriti metodologici più apprezzabili nello
studio di Crowe è appunto un'accurata lettura dei testi e una loro analisi rigorosa.
D'altro, tuttavia, occorre tenere présente che, nel caso di Heidegger, un approccio
esclusivamente storiografico rischia di occultare la portata teorica e strettamente
filosofica della sua opera, relativizzandola a una determinata stagione culturale o a

date radici, come se il pensiero di Heidegger fosse il risultato o la somma,
ancorché creativa, di influssi di varia origine, fra i quali appunto la tbeologia crucis

luterana e quello che Crowe individua come personalismo romantico, ricondu-
cibile, nel caso di Heidegger, in particolare a un'altra fonte molto importante per
il filosofo tedesco: W. Dilthey.

Il ruolo chiave che per Heidegger ebbe la tradizione religiosa cristiana -
soprattutto alcune sue figure chiave (Paolo, Agostino, Lutero, Kierkegaard) - è

evidente, ed è un merito di Crowe quello di aver precisato in particolare l'im-
portanza di Lutero, con l'interessante proposta di vedere nella decostruzione

fenomenologica una pratica che ha radici significative nel padre della Riforma. Ma

questo non deve indurre a depotenziare la portata strettamente filosofica della
decostruzione e la sua originaria motivazione fenomenologica, quindi la sua
funzione rigorosamente metodologica per il coglimento della vita fattuale nei suoi
caratteri originari.

Dal punto di vista tematico, uno dei meriti senza dubbio più significativi dello
studio di Crowe è quello di aver messo bene in luce il carattere pratico della
decostruzione - e dell'autenticità -, la quale, lontana dall'essere una mera



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 277

operazione teorica o intellettuale, è radicata nella concreta attuazione storica della
filosofia come forma di vita (cfr. in particolare pp. 47-48 e 231 ss.). In tal senso,
deve essere senza dubbio apprezzato lo sforzo esegetico di sottolineare il forte

rapporto che esiste fra decostruzione e autenticità, e che definisce la filosofia come
forma autentica di vita.

In coerenza con tale quadro interpretativo, si profila un'altra direzione te-
matica che Crowe intraprende e che non sempre è sottolineata dagli studiosi: la

forte connotazione critica della filosofia di Heidegger. Difatti, lontana dall'essere

un'astratta speculazione, che si celerebbe dietro un vago discorso sull'essere per
congedarsi dal concreto contesto storico-culturale della propria epoca, la filosofia
di Heidegger è motivata da una précisa istanza di critica culturale, e quindi dalla
volontà di smascherare gli autoinganni propri della cultura ufficiale e della
filosofia accademica. Se Crowe mette in luce molto bene questa chiave di lettura in
riferimento al primo periodo friburghese dell'opera di Heidegger, cio meriterebbe
di essere estesamente esaminato, sia su un piano storiografico sia su uno teorico-
filosofico, anche per i momenti successivi del pensiero di Heidegger.

Antonio Cimino


	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

