Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 55 (2008)
Heft: 1
Rubrik: Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN - BESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

KAPLAN, Grant: Answering the Enlightenment: The Catholic Recovery of Histori-
cal Revelation. New York: The Crossroad Publishing Company 2006, 233 pp.
ISBN-13: 978-0-8245-2364-0.

This book is a revised dissertation from Boston College by a young theologian,
now professor at St Louis University (USA). It is a study in the treatment of bib-
lical revelation within the German Enlightenment as represented by Lessing, Kant
and Fichte as well as the reactions to this treatment, first by Schelling, then by the
Catholic Tubingen School. The study of this school includes the pioneers J.S.
Drey and J.A. Moehler, but then concentrates on the less well known Johannes
Evangelist von Kuhn (1806-1887). Herein lies its main contribution, especially for
English-speaking students. The challenges posed by a rationalism based on a
mathematical model of knowing and then by Kantian agnosticism, itself fueled by
a horror of heteronomy (moral tyranny imposed from without the self), of reli-
gious wars and of fanaticism constitute a formidable set of problems with which
we still wrestle. Thus Kaplan’s book, though a first effort, tackles a matter of the
highest importance. It thereby demonstrates noteworthy intellectual courage. It
makes a real contribution, at least for the English-speaking world, in its presenta-
tion of Schelling’s philosophy of revelation and Kuhn’s theology of revelation.
For Kaplan, these two thinkers are models for how to engage the culture of the
times (for them the Enlightenment project), “while recovering the traditional
Christian understanding of revelation” (6).

The work is divided into nine chapters. The first concerns the “ugly ditch”
discerned by G.E. Lessing between truths of mathematical reason (which must be
necessary, universal and eternal) and contingent truths or facts of history. If only
the first kind of truth can be meaningful, then biblical salvation history cannot be
relevant for the salvation of all humankind. (2) The treatment of Kant’s study of
religion in his late works of 1793 and 1798 acknowledges his praiseworthy redis-
covery of Jesus’ central theme, the Kingdom of God, while noting Kant’s Pelagian
tinge; it recognizes his opposition to religious wars (the Seven Years War had oc-
curred during Kant’s early manhood), and his dislike of emotionally expressed pi-
ety and of church practice. (3) Kant’s partial overcoming of his agnosticism about
God through his ethical theory is strongly and clearly presented in the chapter on
Fichte’s critique of revelation. Kant and Fichte were similarly concerned for the
moral autonomy and freedom of the individual in the face of the Church. They
were less critical of the State.

(4 and 5) The treatment of Schelling is thorough and as clear as the matter al-
lows. Schelling’s thought achieved the major turning point in the story told by
this book. Schelling was freed from the Enlightenment mathematical-ahistorical



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 241

prison by the Lutheran fideist historicism of Hamann and Jacobi as well as by the
mysticism of Jacob Boehme. Schelling used their thought to free God from an-
other Kantian prison: the prohibition to act in history and to communicate with
us, that is, to reveal himself. Like Hamann, Schelling wanted to join in marriage
God and humanity, faith and reason, not to “divorce” them. Yet Schelling re-
mained a philosopher, not a theologian. He fought against the determinism of
Spinoza and Fichte, but also (alas) against Hegel. For him, Hegel, in trying so
hard to understand history and to take it seriously in metaphysics, has violated
the unpredictable randomness of history and relapsed into Spinoza’s system of ne-
cessity. (To the reviewer, this seems overly harsh, confusing Hegel’s rhetoric with
his intention, and not benefiting from the publication of Hegel’s posthumous
works.) Schelling rightly sees that will, freedom and action all belong to the realm
of an enlarged reason. Emmaus is a model of a gentle, non-lightning bolt, divine il-
lumination. Schelling tries, in his late philosophy, to bridge the gap between God
and the world through his three odd “potencies.” He recognizes a fall (Abfall)
from the divine ideal. His most helpful contribution lies in recognizing that the
great myths contain important truths or are at least wrestlings with fundamental
problems, entstellte Wahrbeit, not lies. He thus prepares the way for biblical reve-
lation, the theophanies to Moses and the other prophets, culminating in the in-
carnation in Jesus, the kenosis.

The last part of the book begins with a chapter (6) on the early Catholic Tub-
ingen school and its “defining figures” J.S. Drey and J.A. Moehler. Through a re-
turn to the church fathers, these two renewed the ideas of the Church as a living
community in time and of humans as participating in divine reason. Revelation
continues in the present. Then Kaplan’s book settles down into its main goal, a
recovery of J.E. Kuhn’s theology of revelation (chapters 7, 8, 9). Here the book
attains systematic depth and detail, with a structure of models of revelation pro-
vided by Avery Dulles (128). This part also prepares the way for an English trans-
lation of part of Kuhn’s dogmatics by Kaplan. Kuhn represents the sober maturity
of this Tuebingen school, its most gifted speculative thinker (160). Students found
him modest and approachable. His nomination to a bishopric was blocked by the
king (127), yet the same king drew him into the government for a time and enno-
bled him when he left government service to return to teaching. His jealous rivals
within Catholic theology complained that he was revered as a pope in the univer-
sity. Kuhn was dogged all his life by critics of left and right, but he chose to re-
main a progressive Catholic in the sense that he was in fruitful dialogue with the
thought of his time and place.

Kaplan’s main thesis is that, although Kuhn learned from Jacobi, Schleier-
macher, Hegel, Moehler and Drey, nevertheless Schelling’s influence was para-
mount (161). Kaplan grants that this cannot be proven beyond a doubt, because
Kuhn needed to be discrete about the influence of such a philosopher. Kaplan’s
main support is the greater freedom to receive and integrate biblical revelation
that Kuhn could only have acquired from Schelling, among these influences. Al-
though this thesis remains a hypothesis, for the reviewer it is a prudent one.



242 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

A short review cannot do justice to the rich historical and theological details
of these last chapters. They make the book more than a learning experience for
the author. It becomes a real contribution to systematic theology. It represents a
good beginning. We look forward to further contributions from the author.
There remain a few quibbles. The book has a number of instances of awkward
writing. There are also confusions of Creuzer with Kreuzer (88), ultimate with
penultimate (148), magus with magis (56); Aristotle’s wonder with Plato’s (162).
The index is woefully inadequate. Schleiermacher is absent from it, though he is
mentioned twelve times in the book. Though Scripture is referred to often
enough, it receives no index.

BENEDICT T. VIVIANO, O.P.

PELLEGRINO, Antonia: La citta piena di idoli. Franz Ouverbeck e la crisi della
teologia scientifica. Pisa: ETS 2005, pp. 238. ISBN 8846712544.

Il libro della Pellegrino e al momento 'unica monografia italiana dedicata al
teologo protestante malgré [ui Franz Overbeck (1837-1905), autore che ha giocato
un certo ruolo nella temperie filosofica e teologica tedesca degli inizi del XX
secolo per poi inabissarsi quasi in una sorta di oblio. Overbeck e di solito ricor-
dato per la sua amicizia con Nietzsche; con il filosofo tuttavia, non condivise solo
I’appartamento a Basilea durante gli anni d’insegnamento (nello stesso periodo
nell’Universita di questa cittd era presente un’altra forte personalita, J. Burck-
hardt, il quale su vari aspetti della sua critica alla cultura di massa e al cristiane-
simo contemporaneo si avvicina moltissimo sia a Nietzsche sia, soprattutto, ad
Overbeck; peccato che 'autrice non abbia approfondito il tema), ma anche la
critica al cristianesimo e alla cultura del tempo, denominata filisteismo. Negli
ultimi dieci anni abbiamo visto in Italia una riscoperta di Overbeck che ha portato
all’edizione dello scritto postumo Cristianesimo e cultura (cui si deve, in gran
parte, la ricezione di Overbeck in Germania nei primi decenni del XX secolo) a
cura di A. Mina e del ben piu significativo Sulla Cristianita della teologia dei nostri
tempi del 1873 (nello stesso anno e presso lo stesso editore di Lipsia, Fritzsch,
comparve la prima Considerazione inattuale su David Strauss di Nietzsche) a cura
della stessa Pellegrino, ovvero lo scrirtarello con cui Overbeck attacca direttamente
tutti 1 partiti teologici dell’epoca, in particolare quello liberale e apologetico
inclusi entrambi nell’etichetta ironica e critica di “teologia moderna”.

Lo studio che qui recensiamo ha una forte caratterizzazione storica: il primo
capitolo si sofferma sull’analisi dei rapporti tra le varie correnti della teologia
dell’epoca, il mondo moderno, e lo storicismo, per poi passare alle posizioni di
Schleiermacher e Baur criticate da Overbeck. Il secondo capitolo ricostruisce la
genesi del volume Sulla Cristianita della teologia dei nostri tempi, cercando di
evidenziarne 1 nuclei teorici e di presentarne la sua teologia critica. Il terzo e
ultimo capitolo si concentra sulla ricezione, o meglio non ricezione, delle tesi di



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 243

Overbeck nel pensiero teologico e nella cultura di fine Ottocento e sulle inutili e
vane dispute condotte dal teologo contro le posizioni dominanti dei teologi
moderni, soprattutto Harnack e Troeltsch, 1 quali ebbero un forte influsso sulla
societa dell’epoca. La teologia moderna, difatti, “ritiene di aver scoperto un
cristianesimo la cui conciliazione con la cultura mondana non € piu un problema,
e con essa noi andiamo incontro ad uno stato di cose nel quale la religione
cristiana sara da elogiare piu di tutte le altre come la religione con cui si puo fare
c10 che si vuole” (Franz OVERBECK: Sulla cristianita della teologia dei nostri tempi.
Pisa: ETS 2000, 69). Sebbene il passo appena citato possa dare I’idea di una lettura
conservatrice del cristianesimo, l'intento di Overbeck e un altro: spiegare
I'inconciliabilita di fatto tra sapere e fede, tra cristianesimo e mondo, tra scienza e
teologia. Di qui la constatazione che il cristianesimo originario ¢ scomparso e non
pit riproponibile nelle sue forme primitive, proprio perché & venuto meno
quell’orizzonte di pensiero antico e il milieu culturale dove la fede cristiana si ¢
protratta e conservata. Il cristianesimo primitivo era prettamente ostile al mondo
e ai suoi prodotti poiché escatologico: I’arrivo del Regno di Dio, al quale la fede
delle prime comunita cristiane faceva affidamento, avrebbe cancellato lo stato di
cose sussistente e aperto una nuova prospettiva di vita lontana dalla mondanita. Il
mancato avvento della fine ha portato a un ripensamento dell’escatologia che da
cronologica si rese gqualitativa: ’éschaton ¢ gia presente nel credente come
principio di una nuova esistenza in fede e amore. A questo punto il cristianesimo
se voleva sopravvivere e non scomparire doveva per forza di cose adattarsi al
mondo e alla sua cultura.

L’autrice spiega cosi la posizione di Overbeck circa I’“evoluzione” dell’ideale
cristiano: “Il cristianesimo, che al suo sorgere si proponeva una trasformazione
radicale del mondo, la cui massima espressione era I’attesa escatologica del ritorno
di Cristo, dovette affrontare sia il mancato adempimento della promessa, sia
"'impossibilita di stravolgere i principi sui quali la dimensione mondana si reggeva.
La storia del cristianesimo ¢ dunque una storia di compromessi con se stesso e con
’esterno, poiché dal punto di vista cristiano ’esistenza storica stessa € gia un
compromesso. E a un compromesso dei principi cristiani originari con una realta
fondata su valori diversi che risulto impossibile spodestare si deve la nascita della
struttura concreta attraverso la quale il cristianesimo stabili la sua esistenza nella
storia, vale a dire la Chiesa” (168). La teologia liberale dell’epoca, per risolvere
questa contraddizione, distingueva tra cristianesimo e Chiesa, considerando solo
quest’ultima, con il suo apparato gerarchico e costituto da dogmi, incompatibile
con il mondo contemporaneo. Overbeck, da storico fedele, non sostiene comun-
que I'identita di principio tra cristianesimo e Chiesa (poiché le prime comunita
cristiane non avevano né dogmi né rituali definiti né gerarchie o istituzioni
ecclesiastiche), ma ritiene che nel momento in cui il cristianesimo fu messo davan-
ti al bivio, ovvero trasformarsi per continuare ad esistere nel mondo oppure
scomparire accettando la sua inconciliabilita di principio con il mondo, la Chiesa e
le sue istituzioni furono 'unico mezzo che impedi al cristianesimo di svanire. Tale



244 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

esito porto quindi ad una “trasformazione profonda ed irreversibile dello stesso
ideale cristiano” (168).

L’autrice si sofferma ora sulla concezione di Overbeck intorno al carattere
storico del cristianesimo e quindi di ogni religione. La religione e un’idea che ha un
inizio, uno sviluppo e, come tutte le idee storiche, una fine. “Il cristianesimo
rappresenta sicuramente nella storia un elemento di novita. Tuttavia secondo
Overbeck il senso di questa novita va completamente ridefinito [...] un’idea nuova,
proprio perché si pone in un rapporto polemico con il proprio contesto, e allo
stesso tempo ad esso profondamente legata, e perfettamente comprensibile al suo
interno” (175). Il cristianesimo, se si prendono sul serio 1 metodi e gli obiettivi
della scienza storica senza piegare quest’ultimi alle esigenze della fede (¢ questo
uno dei rimproveri di Overbeck alla teologia moderna in generale), si rivelera
essere un prodotto spirituale di un’epoca determinata, nella quale esso nacque e
alle cui condizioni ed esigenze il suo nascere fu legato e contraddistinto. Proprio
perché espressione di un determinato sentire e periodo storico, non ci si dovra
stupire se il cristianesimo o una religione in genere potra apparire allo storico
contemporaneo, nel suo significato, qualcosa di estraneo: “Overbeck ribadisce con
estrema decisione che il compito dello storico € ricostruire ’aspetto originario e
piu autentico del cristianesimo anche al prezzo di trovarsi di fronte a un sistema
ideale oramai incomprensibile” (176).

Essendo un’idea, il cristianesimo e piu in generale ogni religione, nel suo
evolversi muta e si sviluppa adattandosi di volta in volta alle esigenze del momen-
to. D1 conseguenza Overbeck, usando 1 metodi della scienza storico-critica, arriva
alla constatazione che il cristianesimo, entrando nella storia, ha cancellato il pro-
prio passato non ammettendo di essere divenuto diverso da esso, cosi da non
comprendersi piu. Arrivando ad un compromesso con il mondo il cristianesimo
assume anche delle premesse mondane su cui poi si reggera rendendosi del tutto
estraneo alle proprie radici originarie. Il cristianesimo, come ogni idea storica, non
ha tuttavia la capacita infinita di trasformarsi e di evolversi adattandosi con-
tinuamente al contesto culturale che lo minaccia. Con la nascita dell’epoca mo-
derna, della visione scientifica del mondo e della vita, ovvero con il fenomeno

-

della secolarizzazione, 1l cristianesimo si e trovato di fronte ad una realta che non

[¢'5d

piu riconducibile ai principi dell’ideale cristiano originario. Di conseguenza esso
condannato a sparire, poiché: “Un cristianesimo che riuscisse ad adattarsi
qualsiasi voglia contenuto culturale sarebbe semplicemente un cristianesimo in
disgregazione” (187). Su questo presupposto I’affannarsi dei teologi moderni allo
scopo di trovare una conciliazione tra fede e scienza é inutile e privo di senso.

o

Secondo Overbeck, infatti, proprio la presenza ineliminabile della fede e suffi-
ciente a privare la teologia di quel carattere scientifico cui essa ritiene di aver
diritto e le stesse dispute religiose non sono suscettibili di essere risolte sul piano
scientifico o storico, poiché facenti capo a principi non scientifici.

Il sapere storico, che ha conosciuto un estremo sviluppo intorno alla meta
dell’Ottocento, secondo Overbeck doveva mettere in luce il vero carattere del
cristianesimo, ovvero il suo aspetto storico, quindi #mano, partendo da premesse



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 245

oggettive e scientifiche, senza muovere, come invece ¢ stato fatto, da presupposti
soggettivi e riconducibili alla fede (questo carattere avalutativo delle scienze sto-
riche e della metodologia di ricerca in genere sara approfondito poco piu tardi da
Weber). L’autrice, difatti, spiega che il protestantesimo secondo Overbeck “ha
aperto la strada all’ingresso del sapere storico nella teologia, ma questo non basta a
fare del sapere storico un principio compatibile con la fede. Il protestantesimo ha
quindi aperto la porta ad un estraneo” (93). Lo strumento ermeneutico con cui
Overbeck intraprende la sua ricostruzione della storia del cristianesimo diviene
quindi la contrapposizione tra “sapere e fede”, tensione che muove, ad esempio,
anche le indagini di storiografia filosofica di un attento lettore del teologo di
Basilea: Karl Lowith. La teologia, portando a contatto queste due sfere ostili, non
puo dirsi cristiana (cfr. 98).

La storia del cristianesimo, quindi, ¢ la migliore conferma della tensione bi-
polare tra fede e sapere e del carattere del tutto irreligioso della teologia; con le
stesse parole di Overbeck: “La teologia non e altro che un elemento della mon-
danizzazione (Verweltlichung) del cristianesimo, un lusso che il cristianesimo si é
permesso e che perd, come ogni lusso, non si pud avere senza pagarne un prezzo”
(99). Concludendo e da notare come 'autrice colga il vero contrassegno della
teologia critica di Overbeck, lettura del tutto in linea ad esempio con l'inter-
pretazione l6withiana: ci riferiamo al carattere non assoluto, «aperto» della posi-
zione overbeckiana, ovvero una teologia critica e non cristiana ma non ostile al
cristianesimo, un pensiero teologico e storico in grado di mettere in luce
’ambiguita tanto della modernita quanto della cristianita, un muoversi senza
cercare soluzioni definitive ed estreme volte a snaturare il vero messaggio del
cristianesimo. “La premessa tacita dell’intera proposta overbeckiana é che possa
esistere una teologia senza fede, per la quale 1 contenuti del cristianesimo non
siano piu la verita da difendere [...] bensi un complesso di idee e abitudini la cui
conservazione €, almeno in alcuni casi, utile, opportuna, ragionevole, ma per
motivi estrinseci all’origine religiosa di quei contenuti stessi” (136).

Mancava nel panorama italiano uno studio approfondito ed efficace su
Overbeck, critico di un cristianesimo «a buon mercato» che sempre piu prende
piede nella nostra societa alla ricerca di surrogati religiosi. La posizione di
Overbeck ci sembra ben pil coerente verso di sé e verso le sfide della modernita
senza Dio che la moda post-moderna, che si sforza di trovare un cristianesimo-
feticcio nella societa plurale e tecnologica, delle immagini e delle interpretazioni.

MANUEL ROSSINI

JASPERT, Bernd: Ménchtum und Protestantismus. Probleme und Wege der For-
schung seit 1877. Band 2. Von Karl Heussi bis Karl Barth (= Regulae Benedicti
Studia. Supplementa. Bd. 15). St. Ottilien: Eos 2006, 1079 S. ISBN 3830672292.

Das neu erwachte Interesse an monastischen Lebensformen und an der Geschichte
des Mdnchtums ist ein Zeichen fiir die Suche nach authentischer Spiritualitit und



246 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

bewihrten Wegen der Glaubenserfahrung. Dieser Praxis pietatis geht es nicht
primir um Fragen der Lehre, sondern um Lebenshilfe, die Erfahrung von Stille,
Konzentration auf das Wesentliche, einen gesunden Gleichklang von vita activa
und contemplativa und nicht zuletzt um das Gebet als Mitte christlicher Existenz.
Die 6kumenische Gemeinschaft der Briider von Taizé mit ihrer ungebrochenen
Faszination mag dafiir als Beispiel gelten.

Bernd Jasperts (*1944) ehrgeiziges und auf vier Binde geplantes Unternehmen
~>Monchtum und Protestantismus® zeigt die Geschichte dieser Begeisterung unter
evangelischen Wissenschaftlern. Der zweite Band spannt den Bogen von Karl
Heussi bis zu Karl Barth. Der Betheler Kirchenhistoriker Alfred Adam {ibersetzte
in seinen sprachgeschichtlichen Untersuchungen das Wort ,Ménch® mit ,der Ein-
zigartige“. Einzigartig i1st auch die Leistung Bernd Jasperts. Sein Werk ist ein For-
schungsbericht von auflerordentlicher Gelehrsamkeit. Auf 901 Seiten mit 3027
Anmerkungen und in einem 178 Seiten umfassenden Literaturverzeichnis fiihrt er
seinen Leser durch die Wirkungsgeschichte des Ménchtums im modernen Protes-
tantismus des 20. Jahrhunderts, ohne sich bei aller Detailfiille auch nur einmal ins
Detail zu verlieren. Zu Harnacks Zeiten wurden Werke von diesem Umfang von
einzelnen Wissenschaftlern geschrieben. Heute wagt sich allenfalls ein ganzes
Team von Forschern an ein Projekt dieser Groflenordnung. Bernd Jaspert fillt
also aus dem Rahmen. Wie Friedrich Papert, einer der Viter des ,Klosters auf
Zeit“ und der Orte der Stille, ist er evangelischer Pfarrer. An der Universitit Mar-
burg arbeitet er als Lehrbeauftragter fiir Kirchengeschichte. Im Hauptamt ist er
Studienleiter an der Evangelischen Akademie Hofgeismar. Uber viele Jahre war
Jaspert Prisident der Internationalen Regula-Benedicti-Kongresse.

Jaspert ist Wissenschaftler, Seelsorger und Pidagoge. [hn bewegt die Frage, was
heute ,Christum treibet“ (Luther). Sein Forschungsbericht ist daher zugleich eine
wissenschaftlich fundierte spirituelle Biographie der grofien Gestalten des Protes-
tantismus wie Friedrich Heiler, Hans Freiherr von Campenhausen oder Hermann
Dorries. Bernd Jaspert schreibt mit Einfithlungsvermégen und kritischem Blick.
Selten ist Forschungsgeschichte so spannend erzihlt wie hier. Welch ein Ringen
um die Frage der rechten Nachfolge Christi tritt vor die Augen der Leser! Und
immer wieder erklingt bei aller gebotenen historisch-kritischen Distanz der An-
ruf: Tua res agitur! Bernd Jaspert will seine Leser entflammen, und sein Esprit ver-
spiirt viele Funken. Daher sind seiner Geschichte der Suche nach einer neuen Spi-
ritualitit zahlreiche Leser auch auflerhalb unserer akademischen Gemeinde zu
wiinschen. Aus der Fiille von Jasperts Impulsen sei hier eine kleine, reprisentative
Auswahl vorgestellt:

1) Der Marburger Religionshistoriker Friedrich Heiler (184-226) sah in der
Riickkehr des Protestantismus zum Monchtum einen Weg der Versshnung zwi-
schen katholischem und evangelischem Christentum. Fiir ithn war das Ménchtum
Ausdruck der imitatio Christi, die in einer neuen evangelischen Katholizitit den
okumenischen Weg beschritt und damit dem Ruf des Herrn folgte: ,damirt sie alle
eins seien.“ (Joh 17,21) Dieser Wunsch nach gelebter Okumene war bei Wilhelm
Stahlin und Dietrich Bonhoeffer verbunden mit einer Kritik an der theologischen



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 247

Ausbildung auf den Universititen. Angeregt durch die Berneuchener Bewegung
hatte Wilhelm Stihlin am 1. Oktober 1931 die Michaelsbruderschaft gegriindet.
TIhr Ziel war die Uberwindung einer geistlichen Substanzlosigkeit der Kirche
durch liturgische Erneuerung. Fiir Stihlin, der spiter als Professor in Miinster und
Bischof von Oldenburg wirkte, bildete die Bruderschaft eine Art spiritueller Elite
nach dem Vorbild der Kartduser. Ihr durch das Gebet klar strukturierter Tages-
rhythmus war stellvertretender Dienst. Wie Stihlin, so hatte auch der Gottinger
Theologe Erik Peterson die Engel als Vorbilder einer Hingabe an den Willen Got-
tes im Lobpreis wieder entdeckt. Das alte benediktinische Ideal eines bios angeli-
kos befliigelte auch Dietrich Bonhoeffer, wie sein berithmtes Lied von den Engeln
(»Von guten Michten wunderbar geborgen®) zeigt.

2) Dietrich Bonhoeffer (432-474) hatte wihrend seines Vikariates in Spanien
das Benediktinerkloster auf dem Montserrat besucht (1928) und spiter iiber die
»oanctorum Communio® (1930) promoviert. In den Predigerseminaren Zingst und
Finkenwalde versuchte er mit seinen Studenten den Glaubensgehorsam in einer
Art Kommunitit zu leben. Im Herbst 1934 schrieb Bonhoeffer: ,An die Universi-
tat glaube ich nicht mehr [...]. Die gesamte Ausbildung des Theologennachwuch-
ses gehort heute in kirchlich-kl6sterliche Schulen, in denen die reine Lehre, die
Bergpredigt und der Kultus ernstgenommen wird - was gerade alles drei auf der
Universitit nicht der Fall ist und unter gegenwirtigen Umstinden unméglich ist.“
(zitiert S. 4491.)

3) Der Marburger Kirchenhistoriker Ernst Benz (514-670), ein Schiiler Erich
Seebergs und Freund Walter Niggs, richtete seinen Blick auch auf das russische
Moénchtum. Fir Benz war der Monch vor allen Dingen der vom Geist ergriffene
Mensch und das Ménchtum insgesamt Ausdruck einer real existierenden Oku-
mene. Als erster evangelischer Theologe erhielt Ernst Benz den theologischen Eh-
rendoktor vom Pariser Institut Orthodoxe Saint-Serge.

4) Wie stark das Moénchtum, besonders in seiner mystischen Ausprigung das
evangelische Gebetsleben beeinflusst hat, zeigte der Marburger Kirchenhistoriker
Winfried Zeller (837-862) mit seinen Studien zum Pietismus und zu Gerhard
Tersteegen. In der Tradition dieses reformierten Dichters und Griinders einer spi-
rituellen Gemeinschaft steht auch

5) Walter Nigg (696-803), der in Jasperts Darstellung eine sehr griindliche und
kenntnisreiche Wiirdigung erfihrt. Zu recht hebt Jaspert hervor: ,Kein anderer
evangelischer Theologe des 20. Jahrhunderts hat sich so intensiv mit der Hagio-
graphie befaft wie der Ziircher reformierte Kirchenhistoriker Walter Nigg.“ (801)
Auch Nigg suchte durch die Begegnung mit den groflen Heiligen und Ordensstif-
tern einen erfahrungsbezogenen Zugang zum Geheimnis des christlichen Glau-
bens. Wie Benedikt von Nursia und Cassiodorus glaubte er in einer Zeit des dro-
henden Traditionsverlustes das christliche Erbe durch biographisches Erzihlen fiir
die Gegenwart und fiir kommende Zeiten bewahren zu miissen. Die Einheit sah
Nigg in einer ,Okumene des glaubenden Herzens“ bereits verwirklicht. ,Niggs
Gesamtwerk hat bis heute keine griindliche Darstellung und Deutung erfahren®,
resumiert Bernd Jaspert. ,Der Beitrag, den er im Gesamtcorpus seiner Biographien



248 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

zu einem aktuellen Verstindnis des christlichen Ménchtums geleistet hat, ist
enorm.” (802)
UWE WOLFF

JEHLE, Frank: Emil Brunner. Theologe im 20. Jahrhundert. Ziirich: Theologischer
Verlag Ziirich 2006, 637 S. ISBN 978-3290173920.

Unsere Gegenwart leidet unter einem Verlust des kulturellen Gedichtnisses. Das
gilt auch fir die akademische Welt. Zwar stehen ihr tiber das Internet grofie Da-
tenbanken zur Verfiigung, doch wer unter den jungen Wissenschaftlern kennt
noch die groflen Namen derer, die einst die Diskussion bestimmten? Daher ist Jo-
hannes Fischer, dem Prisidenten der Emil-Brunner-Stiftung, der Evangelisch-re-
formierten Landeskirche des Kantons Ziirich sowie der Zuger Kulturstiftung Lan-
dis & Gyr zu danken, dass sie den Versuch unternommen haben, Emil Brunners
Leben und Werk vor dem Vergessen zu bewahren. In ihrem Auftrag hat Frank
Jehle den Brunner-Nachlass gesichtet und ausgewertet. Jehle (*1939) war Seelsor-
ger und Lehrbeauftragter fiir evangelische Theologie an der Universitit St. Gallen.
Er hatte von seinem Schwiegervater, dem Ziircher Alttestamentler und Brunner-
Schiiler Hans Wildberger, die Bibliothek mit einem fast liickenlosen Bestand des
Lebenswerkes Emil Brunners geerbt. Angeregt durch den Ziircher Ordinarius fiir
praktische Theologie, Werner Kramer, machte sich Jehle an die Arbeit. ,Es war
seine Idee, eine Brunner-Biographie konnte doch etwas fiir mich sein. Ich selbst
hatte nie daran gedacht“ (583) gesteht Jehle in der Danksagung seines Buches.
Seine an Fakten reiche Biographie und Werkmonographie fithrt den Leser in
jene Epoche des Niedergangs der liberalen Theologie zuriick, als simtliche Ge-
wissheiten zusammenbrachen und eine neue Generation von Theologen - sich an
Kierkegaard, Nietzsche und Dostojewskij orientierend - einen zeitgemissen Aus-
druck der Rede von Gott suchte. Wie Eduard Thurneysen, Karl Barth und der
junge Walter Nigg, so war auch Emil Brunner durch die Schweizer Schule des re-
ligiosen Sozialismus gegangen, deren einst beriithmte Namen heute nahezu verges-
sen sind. Emil Brunner widmete seine Dissertation ,Das Symbolische in der reli-
giosen Erkenntnis“ (1913) Leonhard Ragaz und seine Habilitation ,Erlebnis, Er-
kenntnis und Glaube“ (1921) Hermann Kutter. Typisch fiir Brunners Generation
und ihre Lehrer war auch der ganzheitliche Zugang zur religiésen Frage. Theolo-
gie hatte sich im Zuspruch und Widerspruch zur sozialen Wirklichkeit zu bewih-
ren. Die jungen Gelehrten und Familienviter wie Barth, Thurneysen oder Brun-
ner begannen ihre Karriere als Pfarrer in kleinen Schweizer Dérfern. In der Abge-
schiedenheit von Safenwil, Leutwil und Obstalden-Filzbach fanden sie Zeit, an ih-
ren wissenschaftlichen Vorhaben, Vortrigen und Zeitungsartikeln zu arbeiten.
Brunners Generation wollte {iber den akademischen Raum hinaus wirken und
mischte sich schon als junger Pfarrer in die politischen Hindel ihrer unmittelba-
ren Umgebung ein. Die Bilder in Frank Jehles Biographie dokumentieren auch die
jugendbewegte Ausstrahlung des jungen Pfarrers Brunner und seiner Frau Margrit.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 249

Das Ehepaar hatte sich in Hermann Kutters Ziircher Pfarrhaus kennen gelernt.
Margrit Lauterberg war eine Nichte der groflen Schweizer Vatergestalt Hermann
Kutter. Durch die Arbeit im ,Glockenhof“, dem Ziircher CVJM (CEVI), kannten
sich Brunner, Thurneysen und Nigg. Brunners akademischer Lehrer an der Uni-
versitit Ziirich, der Alttestamentler, Orientalist und Ubersetzer des Alten Testa-
mentes der Ziircher Bibel, Jakob Hausheer, war bereits wihrend der Gymnasial-
zeit sein Religions- und Hebriischlehrer gewesen.

Die junge Generation Schweizer Gelehrter wuchs also in einem Netzwerk der
Beziehungen auf. Man kannte sich, manchmal sogar zu genau, um dem anderen
die Glaubwiirdigkeit der Predigt und Lehre zu attestieren. So entstanden Rivaliti-
ten und Eifersuchtsszenen, als sich die jungen dialektischen Theologen von Kut-
ters Einfluss und seinem theozentrischen Denken zu emanzipieren suchten. Karl
Barth hatte mit der zweiten Fassung des Romerbriefes (1922) den Anfang gemacht.
Emil Brunner versuchte ithn mit seiner Streitschrift ,Die Mystik und das Wort.
Der Gegensatz zwischen moderner Religionsauffassung und christlichem Glauben
dargestellt an der Theologie Schleiermachers® (1924) zu ubertrumpfen. Kutter
hatte wieder die Gottesfrage ins Zentrum der Theologie geriickt. IThm folgte auch
im Zuge einer neuen Meister-Eckhart-Rezeption eine erfahrungsbezogene Theolo-
gie, von der sich Brunner und Barth entschieden abgrenzten. Zwischen religioser
Erfahrung und christlichem Glauben gihnte fiir sie ein Abgrund, der allein durch
Gottes Offenbarung tiberbriickt werden konnte. Diese dialektische Theologie
hatte Folgen fiir das Selbstverstindnis der jungen Pfarrer. Ihre Predigten beschwo-
ren den christlichen Glauben nicht nur in Paradoxien, sondern forderten einen Akt
des Gehorsams. Was jedoch Menschenwort des Pfarrers und was wirklich Gottes
Wort war, blieb zu unterscheiden, besonders wenn Eitelkeit und Neigung zur
Selbstherrlichkeit mit im Spiele waren. So kam es zu Spannungen und schlief}lich
zum Bruch zwischen Brunner und Barth. Emil Brunner, der ohnehin von depres-
siven Neigungen nicht frei war, hat unter Barths Abwendung zeitlebens gelitten.

Frank Jehles Brunner-Biographie fiithrt also in die Geburtsstunde der dialekt-
schen Theologie und entwickelt ein Stiick Schweizer Zeitgeschichte. Er verfolgt
Brunners Werk iiber die Christologie, die sozialethischen Schriften bis zur Teil-
nahme an der Weltkirchenkonferenz in Oxford 1937 und den Gastprofessuren in
den USA und in Japan. Der Untertitel ,Theologe im 20. Jahrhundert“ spannt den
Rahmen jedoch entschieden zu weit, da Brunner bereits im Jahre 1966 starb. Auch
nimmt Frank Jehle in zu geringem Masse die groflen theologischen Strémungen
des 20. Jahrhunderts in den Blick. Namen wie etwa Rudolf Otto, Nathan So6-
derblom, Hans Urs von Balthasar werden nur gestreift, wie iiberhaupt eine vertie-
fende Duchdringung der religionsgeschichtlichen Schule und des Katholizismus
fehlen. Die Behauptung, Rudolf Otto habe sich durch Brunners Dissertation zu
»,Das Heilige“ anregen lassen, ist geradezu abenteuerlich. Der bedeutende Ziircher
Kirchenhistoriker und Hagiograph Walter Nigg (1903-1988) wird nicht einmal
erwihnt und das, obwohl Nigg bei Emil Brunner in Ziirich studiert hatte und ihn
sowie Karl Barth durch den gemeinsamen Lehrer Hermann Kutter auch persénlich
sehr gut kannte. Niggs Weg zu den Heiligen hitte als ein entschiedener Gegen-



250 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

entwurf zur dialektischen Theologie und als ein Versuch der Bewahrung des Erbes
Hermann Kutters Beachtung in einer Biographie mit diesem Anspruch verdient.

Die entscheidende Ruckfrage an Jehles Werk liegt jedoch auf der Ebene des
biographischen Arbeitens. Noch so viele Fakten und Zitate sind keine Garantie
dafiir, dass eine lebendige Begegnung mit dem Menschen und Theologen Emil
Brunner entsteht. Auch darf man von einer wissenschaftlichen Biographie erwar-
ten, dass sie dem behandelten Denker im Kontext der Theologiegeschichte ein ei-
genes Profil verleiht. Im Bild gesprochen: Jehle nimmt seinen Leser an die Hand
und fithrt thn durch die verschlungenen Wege des Tales anstatt auf jenen Gipfel
der Darstellung, wo sich thm ein Panorama von Leben und Werk Brunners in sei-
ner Zeit erdffnet. Diese mangelnde biographische Verdichtung zeigt sich auch im
Stil, in dem lange Zitate mit Paraphrasen abwechseln. Freimiitig gesteht der Ver-
fasser selbst in seiner Danksagung: Es fiel ihm schwer, eine Beziehung zu seinem
Gegenstand zu gewinnen. Gerade darin bestitigt sich die anspruchsvolle Aufgabe,
fir die Frank Jehles Biographie ohne Zweifel eine wertvolle Grundlage bietet: Der
Zugang zu diesem Schweizer Lehrer und zu seiner Zeit 6ffnet sich uns nicht mehr
unmittelbar, sondern nur durch eine vermittelnde Erschliessung. Daran werden
wir weiter gemeinsam zu arbeiten haben.

UWE WOLFF

Ein Testament katholischer Religionstheologie. Jacques DUPUIS: Gesammelte Auf-
sdtze aus den letzten Lebensjabren 1999-2004. Aus dem Englischen und Franzo-
sischen iibersetzt von Christian Hackbarth-Johnson. Hg. v. Ulrich Winkler.
Salzburg: Eigenverlag der SaThZ 2006, 170 S. ISBN 3-200-00691-9.

Mit der vorliegenden Aufsatzsammlung legt der Hg. zum ,vielleicht wichtigsten
und brisantesten Fragenkomplex der Theologie® (1), der Religionstheologie, sechs
ausgewihlte Beitrige aus der letzten Schaffensphase von J. Dupuis SJ (+ 2004) vor.
Da dessen Werk bis auf wenige Ausnahmen in der deutschsprachigen Reli-
gionstheologie praktisch ignoriert werde und nicht in deutschen Ubersetzungen
greifbar sei, soll durch die Publikation dieser auf Englisch und Franzdsisch
erschienenen Aufsitze in Deutsch, ,die Diskussionsbasis der deutschsprachigen
Religionstheologie verbreitert werden.“ (2)

Die unselbstindigen Publikationen des V1. sind im Band chronologisch ge-
ordnet und umfassen folgende Beitrige: ,,Die Wahrheit wird euch frei machen’
Die Theologie des religiésen Pluralismus - noch einmal betrachtet” (1999), ,Eine
trinitarische Christologie als Modell fiir eine Theologie des religiésen Pluralismus®
(2000), ,Die Universalitit des Wortes und die Partikularitit Jesu Christi“ (2001),
,Das interreligiose Gebet“ (2003), ,,Das Christentum und die Religionen® - noch
einmal betrachtet“ (2003) und ,Erneuerung des Christentums durch interreligio-
sen Dialog® (2004). Die Notifikation inklusive des ihr beigefiigten Kommentars
der Kongregation fiir die Glaubenslehre zum Buch des Vi. ,Verso una teologia



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 251

cristiana del pluralismo religioso“ beschlieflen den Band zusammen mit einer
Stellungnahme von Kardinal F. Konig zur Causa Dupuis.

Im ersten Beitrag (12-64) setzt sich der V. mit ,ernsthaften Anfragen aus
den bedeutenderen Rezensionen® zu seinem Werk Toward a Christian Theology
of Religious Pluralism auseinander (13). Die Kritiken beziehen sich dabei auf
,Fragen zur Methode“ (15-21), ,Schrift und Tradition“ (21-31), ,Heilsge-
schichte und Bundesschlusse® (31-34), ,Wort Gottes und heilige Bucher* (34-
38), ,Das bleibende Handeln des Wortes und des Geistes“ (38-45), ,Jesus Chris-
tus, universaler Erldser” (45-47), ,Wege des Heils“ (47-52), ,Das Reich Gottes
und die Kirche“ (52-56), ,Interreligioser Dialog: Komplementaritit und Kon-
vergenz®“ (57-60) und ,Prinzipieller religioser Pluralismus® (60-61). In den Klar-
stellungen bleibt der V{. seinem Ansatz eines inklusivistischen Pluralismus treu,
den er nicht als ein pluralistisches Paradigma verstanden wissen will. Wihrend
das Letztere ,das eine universale Heilshandeln Jesu Christi leugnet” (28), hilt
der Vi. an der Einzigartigkeit Jesu Christi als des universalen Erlosers fest.
Zugleich aber billigt er anderen religiosen Wegen eine positive Rolle (29) bzw.
einen Heilswert (47) in Gottes einheitlichem Plan mit der Menschheit zu. Der
V1. konzediert seinen Kritikern, dass es weiterer empirischer Detailstudien be-
darf, um nachzuweisen, ,dass die heiligen Biicher der Vilker ihnen [de facto] ein
gewisses Mafl an gottlicher Offenbarung iibermitteln® (36). Ferner gesteht der
V1. ein, dass die Qualifizierung der Fiille der Offenbarung in Jesus Christus als
orelativ®, zweideutig und daher verzichtbar ist. Dessen ungeachtet, erachtet der
Vi. die Offenbarung in Jesus weiterhin fiir ,begrenzt oder endlich® (36). Seine
These von der reziproken Komplementaritit der Offenbarung besage jedoch
nicht, dass ,die christliche Offenbarung ,erginzt“ werden miisse“. Vielmehr sei
sie so zu interpretieren, ,dass in den heiligen Biichern anderer religiéser Tradi-
tionen einige Aspekte des gottlichen Mysteriums stirker betont und lebendiger
als in der christlichen Offenbarung ausgedriickt sind.“ (37) Infolgedessen stellen
diese gegeniiber der christlichen Offenbarung und Religion ,zusitzliche und au-
tonome Vorziige“ dar (59). Keiner Revision unterzieht der V{. seine Unterschei-
dung zwischen dem Heilshandeln des inkarnierten Wortes (logos ensarkos) und
jenem des ewigen Wortes als solchem (logos asarkos) (38). Auch von der Beja-
hung eines prinzipiellen Pluralismus, wonach der de facto fortdauernde religise
Pluralismus als ,Ausdruck eines positiven Willens Gottes“ angesehen werden
kann, distanziert sich der V{. nicht (61). Im zweiten Beitrag (65-80) setzt sich
der Vf. kritisch mit den theologischen Entwiirfen von A. Pieris, C. Molari und
P.F. Knitter auseinander. Deren Logo- bzw. Pneumazentrismus impliziert die
fiir den Vf. inakzeptable ,Annahme zweier unterschiedlicher Kanile, durch die
Gottes erlosende Gegenwart in zwei unterschiedlichen Okonomien die Men-
schen zu erreichen sucht.“ (68) Demgegeniiber plidiert der Vi. im Sinne einer
integralen Christologie (70) fiir eine trinitarische und pneumatologische
Christologie. Diese erlaubt es, die geschichtliche Partikularitit des Jesus-Chris-
tus-Ereignisses mit der universalen Okonomie des Wortes und des Geistes zu
vereinen, ,ohne zwei verschiedene, parallel verlaufende Heilskonomien“ zu



252 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

konstruieren (69). Nachdem das Christusereignis aufgrund der historischen Par-
tikularitdt Jesu, Begrenzungen unterworfen ist, ,erschopft [es] die Kraft des
Wortes Gottes, das in Jesus Fleisch geworden ist, nicht“ (76); es ist daher nicht
der einzig mogliche Ausdruck des Willens Gottes fiir die Erlésung (73). Dank
des universalen Handelns des Logos und des Geistes in den menschlichen Kultu-
ren und Religionen sind ,die religiosen Traditionen fiir [ithre Anhinger] wirk-
lich Wege und Mittel des Heils.“ (76) Im dritten Beitrag (81-100) klirt und pri-
zisiert der Vi. sein Konzept einer ,trinitarischen und pneumatischen Christolo-
gie“, welches thm als ,Modell fiir eine Theologie des religiosen Pluralismus“ gilt
(81). Wie bereits im vorigen Beitrag, moniert er erneut die Gefahr einer tber-
mifligen Trennung zwischen dem erlosenden Wort Gottes und Jesus Christus
bei C. Molari und A. Pieris. Sein Ziel ist der Nachweis, ,wie das Handeln des
Wortes Gottes und die Wirkkriftigkeit des Christusereignisses als zwei un-
trennbare Aspekte in der einen [...] Heils6konomie vereint sind.“ (83) Sowohl
exegetische Befunde (X. Léon-Dufour, J. Dupont, D. Mollat etc.), als auch das
klassische christologische Dogma belegen fiir den V{. ,die fortdauernde Existenz
eines Handelns des Wortes Gottes als solchem, jenseits jeder Konditionierung
durch die menschliche Natur des Wortes als inkarniertem® (94). Gottes facetten-
reiches Heilshandeln ist niemals vom Christusereignis abgeldst, ,in dem es seine
hochste geschichtliche Dichte findet.“ (98) Insofern ist das Christus-Ereignis
konstitutiv fiir das Heil der ganzen Menschheit; zugleich kénnen aber nicht-
christliche Religionen einen authentischen Heilswert fiir ithre Anhinger besitzen
(100). Im vierten Beitrag (101-119) reflektiert der Vf. vor dem Hintergrund des
Ersten und Zweiten Weltgebetstags fiir den Frieden in Assisi, iiber die prinzi-
pielle Moglichkeit und theologische Angemessenheit des interreligiosen Gebets.
Im Gegensatz zur offiziellen romisch-katholischen Diktion, welche die Treffen
in Assisi unter das Motto ,Zusammensein um zu beten und nicht um miteinan-
der zu beten® gestellt hatte (101), erachtet der V{. ,das gemeinsame Gebet zwi-
schen Christen und Mitgliedern anderer Religionen fiir an sich und allgemein
moglich und wiinschenswert und daher in positiver Weise empfehlenswert im
Kontext des aktuellen interreligiosen Dialogs“ (105). Die theologische Begriin-
dung des gemeinsamen Gebets beruht fiir den V{. auf fiinf Elementen: ,Schop-
fung und Erlosung, universelle Gegenwart des Geistes, gemeinsame Teilhabe am
Reich Gottes“ sowie ,Religionen der Welt als Gaben Gottes an die Volker®
(107). Fur die Praxis eines gemeinsamen Gebets zwischen Christen, Juden, Mus-
limen und Mitgliedern religioser Traditionen, die nicht zur abrahamitischen
»Familie“ gehdren (116), prisentiert der V{i. einige konkrete Vorschlige. Im
fiinften Beitrag (120-140) antwortet er auf Fragen und Einwinde zu seinem
Buch Christianity and the Religions: From Confrontation to Dialogue. Die Klar-
stellungen zum eigenen Werk beziehen sich auf die theologische Methode (121-
123), die Interpretation von Schrift und Tradition (123-126), das neue Paradig-
ma des inklusiven Pluralismus (126-129), das Christusereignis im Zentrum der
Heilsgeschichte (129-131), die Religionen als Heilsmittler (131-133), das Reich
Gottes und die Kirche (134-136), sowie die Frage nach Komplementaritit und



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 253

Konvergenz (137-138). Neu gegeniiber den bisherigen Beitrigen dieses Bandes
ist die These, wonach zwischen dem Christentum und anderen Religionen eine
.gegenseitige und asymmetrische Komplementaritit“ herrscht (138). Im letzten
Beitrag (141-154) pladiert der V{. fiir eine Erneuerung des Christentums durch
interreligiosen Dialog. Nicht durch Opposition oder Abschottung, sondern im
offenen Dialog und in voller Anerkennung der Gegenwart Gottes in anderen
religiosen Traditionen, gilt es die christliche Identitdt zu bekriftigen (141). Mit
P.F. Knitter erachtet der V{. den intra-religiosen Dialog als unverzichtbare Vor-
aussetzung fiir den inter-religiosen Dialog (142-144), der fiir das Christentum
und die anderen Religionen eine gegenseitige Bereicherung darstellt.

Dem vorliegenden Band kommt das Verdienst zu, dank gut lesbarer Uberset-
zungen den Zugang zum Opus eines der ,weltweit bedeutendsten katholischen
Religionstheologen® (2) zu erleichtern. Unter formaler Riicksicht stéren die zu
kleine Schriftgrofle der Zitate, sowie einige orthographische Fehler (etwa 13, 41,
46, 49, 86) und Textauslassungen (u.a. 47, 68, 122) den ansonsten guten Gesamt-
eindruck. Unter inhaltlicher Ricksicht sind die Beitrige des Bandes zum Teil
etwas redundant. Dies hat jedoch zugleich den Vorteil, dass auch der mit der
Materie noch nicht oder wenig vertraute Leser in fast allen der hier versammel-
ten Aufsitze mit den theologischen Leitideen des Vf. bekannt gemacht wird.
Hinsichtlich des religionstheologischen Entwurfs des Vi. ist anzufragen, ob die
sabsolute Wirklichkeit“, an die sich die asiatischen Religionen wenden, tatsich-
lich ,dasselbe ist (trotz der groflen Verschiedenheit ihrer mentalen Strukturen)
wie das, was von den monotheistischen Religionen als Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs bezeichnet wird“ (117). Glauben auch die Anhinger nicht-theisti-
scher bzw. a-theistischer religidser Traditionen an denselben Gott? Eine aus-
fithrlichere Erlduterung schlieflich, von welchem Standpunkt aus und anhand
welcher Kriterien Konvergenzen zwischen den Religionen feststellbar sind, wire
neben der Anfihrung konkreter Beispiele (siehe 152f.) hilfreich und wiin-
schenswert. Mit Vorbehalt ist weiters der Behauptung des V{. zu begegnen, wo-
nach ,der einsichtsvolle Theologe“ sich bemiihen soll, ,so weit es moglich ist, in
das Bewusstsein Gottes einzutreten, um von innen die intrinsische Konsistenz
des einen Planes Gottes fiir die Menschheit zu entdecken.“ (150) Vermag der
Mensch tatsichlich, wenn auch nur ansatzweise, vom Standpunkt Gottes aus zu
theologisieren? Der Nachweis der Moglichkeit einer derartigen, sub specie aeter-
nitatis betriebenen Theologie hitte im Rahmen der theologischen Erkenntnis-
lehre zu erfolgen.

Diese Anfragen schmilern jedoch keineswegs den bedeutenden Beitrag des
V1. in der Erforschung der Grenzen der inklusivistischen Theologie der Religio-
nen. Gleich einem Entdecker hat der V{. theologisches Niemandsland betreten.
Seine ,Landkarte ist vielleicht nicht vollstindig“, wie T. Merrigan bemerkt,
»aber sie wird sicherlich denjenigen dienlich sein, die nach thm kommen.“ (62)

CHRISTOPH ]. AMOR



254 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

WERBICK, Jirgen: Gott verbindlich. Eine theologische Gotteslehre. Freiburg 1.Br./
Basel/Wien: Herder 2007, 670 S. ISBN 978-3-451-29379-5.

Die Verbindlichkeit christlicher Gottesrede, die die vorliegende Gotteslehre profi-
lieren mdchte, ist mehrdimensionaler Natur. Sie besteht erstens in der doppelten
Verpflichtung, einerseits darauf zu achten, dass sich der biblisch geprigte Gottes-
glaube in der theologischen Lehre wiederzuerkennen vermag, andererseits zu wa-
gen, das Uberlieferte neu zu sagen und in heutigen Suchfeldern zu bewihren. Ver-
bindlich von Gott zu reden bedeutet nach J. Werbick zweitens, sich sowohl um
argumentative Nachvollziehbarkeit zu bemiihen, als auch das Wagnis nicht zu
scheuen, sich auf reflektierte Weise iiber das verniinftig Begriindbare hinauszuwa-
gen. Und drittens liegt die Verbindlichkeit systematisch-theologischer Gotteslehre
auch in der konzentrierenden und orientierenden Aufgabe, Gottes Verbindlichkeit
herauszuarbeiten: ,damit die Nachfolge sich nicht verliert in den tausend interes-
santen Differenzierungen und Eventualititen, denen man sich unterwegs hingeben
koénnte® (15).

Das umfangreiche Gebiet an Einzelthemen und geschichtlichen Zusammen-
hingen, das eine derart konzipierte Gotteslehre zu bewiltigen hat, unterteilt W. in
sieben Hauptkapitel: Die ersten beiden Kapitel enthalten eine fundamentaltheo-
logische Rahmenbestimmung, wobei insbesondere das Verhiltnis zwischen den
gottlichen Namen und dem Begriff ,Gott’ befragt wird. Die vier mittleren Kapitel
bilden den Versuch, die Lehre von Gottes ,Eigenschaften’ neu zu artikulieren, und
handeln von Gottes Einzigkeit bzw. Einheit, (All-)Gegenwart, Allmacht und
Giite. Das letzte Kapitel resiimiert schliefflich den abgeschrittenen Denkweg in
einem trinititstheologischen Traktat von tiber hundert Seiten. Die sprachliche
Kraft dieses weitgespannten Projekts zeigt sich nicht zuletzt in der Variation der
Darstellungsformen: Beginnt das Werk mit einer kurzen Lehrerzihlung tber die
Anrufung Gottes, so miindet es nach den in einem nachdenklich-argumentieren-
den Stil verfassten Hauptkapiteln in einem Abschnitt, in dem nicht mehr von
Gott, sondern zu Gott geredet wird. Dieser Wechsel der Redeformen entspricht
W.s Verhiltnisbestimmung von Doxologie und Argument: In Ankniipfung an
Anselm von Canterburys Proslogion verankert W. das diskursive Gottdenken in
der ,Doxologie, die lobpreisend bei Gott ist, ehe sie von allem anderen sprechen
kann“ (28). Das systematisch-theologische Nachdenken, das als Metareflexion des
Glaubens auf die doxologische Rede zuriickverwiesen bleibt, beginnt mit der
miihseligen Arbeit am Begriff. Nur so kann es der Aufgabe nachkommen, das
Geglaubte auf verbindliche Weise zur Sprache und in einen nachvollziehbaren
Zusammenhang mit ,allem anderen® zu bringen bzw. gegeniiber von Anfragen
und Kritik zu verantworten. Da auch die diskursiv verfahrende Theologie nicht
ohne metaphorische Rede auskommt, hat sie sich nach W. auch der Arbeit an der
Metapher zu widmen. Metaphern beschreiben nicht, sondern geben zu denken. Sie
offnen die begriffliche Rede auf die Glaubenssprache hin und bilden ein Gegen-
gewicht zu den Ubersetzungsverlusten, die bei der philosophisch-begrifflichen
Aneignung der biblischen Zeugnisse unvermeidbar sind.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 255

Sucht man nach einem inhaltlichen Leitgedanken, der W.s weitgespannte Pro-
jekt durchzieht, so kénnte man ihn in der folgenden Variation des Spitzensatzes
aus Anselms Proslogion finden: ,Im Geschehen des guten Gotteswillens schenkt
Gott sich den Menschen so, dass sie darin ihre Freiheit finden - Schicksals-Frei-
heit, die Freiheit zu einem Guten, iiber dem Besseres weder gedacht, noch gesollt,
noch gewollt werden kann“ (446). Der Gedanke einer leidenschaftlichen Bejahung
des schlechthin Bejahenswerten, den W. in Auseinandersetzung mit Nietzsches
amor fati und Schopenhauers Entsagungsmystik profiliert und in Ankniipfung an
P. Bieri freiheitsphilosophisch begriindet, wirft die Frage auf, wie denn das Gute,
iiber dem Besseres nicht gewollt werden kann, von den Menschen als verhei-
Bungsvolle Méglichkeit erkannt und als (letzt-)verbindliche Wahrheit bejaht wer-
den kann. W.s Antwort geht von einem wechselseitigen Bedingungsverhiltnis von
~christologischer Exposition“ und ,pneumatologische Inklusion® aus: Gott offen-
bart sich bzw. seinen guten Willen dadurch, dass er sich im ,Sich-Aussetzen Seines
Christus“ (547) zuginglich macht und durch seinen Geist in den Menschen die
Reich-Gottes-Leidenschaft weckt. Das nervise Zentrum des in solchen Formulie-
rungen in Anspruch genommenen christlich-trinitarischen Gottesglaubens sieht
W. in der Frage, wie ,der ,all-michtige’ Gott in der abgriindigen Ohnmacht des
Gekreuzigten und der oft so ,schwachen’ Einladung des Pneumas in die Reich-
Gottes-Praxis Jesu“ (562) als er selbst prisent sein kann. Dass Gott im anderen sei-
ner selbst, in der geschopflichen Wirklichkeit mit all ihren Abgriinden als er selbst
anwesend sein kann, gehdrt nach W. zur Vollkommenheit seiner Liebe, die sich
gerade in ihrer Selbst-Hineingabe in die Immanenz der Menschenwelt als michtig
erweist: in der Er6ffnung eines Neuanfangs, ,von dem geglaubt werden darf, dass
er nicht aufhéren wird anzufangen® (414). Um der gottlichen Einladung, sich von
den Michten des Todes abzuwenden und sich auf den langen Weg der Nachfolge
zu begeben, das theologisch angemessene Gewicht zu geben, schligt W. vor, die
pneumatische Selbstgegenwart Gottes im anderen seiner selbst durch eine christo-
logisch vorgeformte Begrifflichkeit zu artikulieren. Man konne ,vielleicht sagen,”
formuliert W. vorsichtig, ,das heilige Pneuma sei der Reich-Gottes-Leidenschaft
hypostatisch geeint, die die Menschen ergreift und mit dem guten Willen erfiillt,
Gottes gutem Willen Raum zu geben, seinem Geschehen zu dienen, es herbeizuru-
fen“ (566). W. mochte mit diesem terminologischen Vorschlag ,ein wenig Licht
bringen (...) in die theologische Rede vom personal-personalisierenden Dasein
Gottes in den Menschen® (601). Der Gewinn dieser begrifflichen Innovation liegt
zweifellos darin, dass sie die Rede von der pneumatischen Gegenwart Gottes
eschatologisch (,Reich-Gottes’) und freiheitstheologisch (,Leidenschaft’) kontu-
riert: Die welthafte Wirklichkeit der Reich-Gottes-Leidenschaft, die vom Heiligen
Geist geweckt wird und mit der er sich vereinigt, eint die Menschen, die sich von
ihr ergreifen lassen, auf die endzeitliche Wirklichkeit hin und beruft sie zu deren
Zeugen. W.s Vorschlag wirft zugleich eine Reihe von Fragen auf: Zum einen er-
staunt es, dass die hypostatische Einung mit der Reich-Gottes-Leidenschaft in W.s
Ausfithrungen nicht stirker ekklesiologisch profiliert wird. Zum anderen fihrt
die Ubernahme eines christologisch geprigten Begriffs in die Pneumatologie, wie



256 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

W.s eigenen Abgrenzungsbemiithungen zeigen, zu schwierigen begrifflichen Folge-
problemen. Liefle sich mit dem alten Terminus der ,geschaffenen Gnade’ nicht
weniger missverstindlich von der Reich-Gottes-Leidenschaft sprechen, die von der
,ungeschaffenen Gnade’ des Heiligen Geistes geweckt und in Glut gehalten wird?
Auf dem Hintergrund von W.s theologischer Metaphorologie fragt sich zudem, ob
die reiche pneumatologische Metaphorik in Gebet und geistlicher Literatur W.s
Anliegen nicht niher lage.

Die vorliegende Gotteslehre beeindruckt sowohl durch ihre intellektuelle
Ernsthaftigkeit, Gottes verbindliche Selbstidentifikation im Horizont der Gegen-
wart und im Blick auf die christliche Glaubenspraxis verantwortlich nachzuvoll-
ziehen, als auch durch ihre systematische und sprachliche Kraft, die sich in langen
Reflexionsgingen entfaltet. Den Preis, den W. fiir seine ausfihrlich erkundende
und die moglichen Einwinde geduldig abwigende Argumentation zahlt, ist - dem
klaren Aufbau zum Trotz - eine gewisse Uniibersichtlichkeit. Durch thren Um-
fang und ihre anspruchsvolle Darstellungsform kommt W.s Gotteslehre den ge-
genwirtigen Studienbedingungen nur wenig entgegen. Als klirungsreiches ,Lehr-
buch’ eigener Art bietet sie sich dennoch an, tibt sie doch einen theologischen
Denkstil ein, dem bei aller argumentativen Konzentration und selbstreflexiven
Disziplin deutlich anzumerken ist, dass hier nicht distanziert tiber theologische
Konzepte, sondern verbindlich von Gott zu reden versucht wird.

SIMON PENG-KELLER

BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang: Kirche und christlicher Glanbe in den Heraus-
forderungen der Zeit. Beitrige zur politisch-theologischen Verfassungsgeschichte
1957-2002. 2. erw. Aufl.,, fortgefiihrt bis 2006 (= Wissenschaftliche Paperbacks
Bd. 25). Miinster: Lit Verlag 2007, 496 S. ISBN 978-3-8258-6604-4.

Dass das Verhiltnis von Kirche zu Politik, zum Ethos von Demokratie und Reli-
gionsfreiheit, sowie die Frage nach dem ,politischen Mandat“ der Kirche oder ihre
Stellung in einer ,sikularen Gesellschaft“ die Bundesrepublik Deutschland im 20.
Jahrhundert in verschiedenster Weise prigten und die Diskussion dariiber bis
heute grofite Aktualitit besitzt, belegt die zweite Auflage des Textbandes von
Ernst-Wolfgang Bickenforde mit seinen Beitragen zur politisch-theologischen Ver-
fassungsgeschichte von 1957 bis 2002, erginzt mit Texten bis ins Jahr 2006.

In den chronologisch angeordneten Texten lidsst sich der rote Faden deutlich
erkennen, der den Autor iiber seine gesamte Schaffensperiode bewegte: im Hin-
blick auf die Kirche und den Katholizismus in Deutschland die anstehenden Fra-
gen und Herausforderungen der Zeit aufzunehmen und kritisch zu begleiten (1),
kurz gesprochen: die Frage nach dem ,civis simul et christianus®. Der Bogen
spannt sich diesbeziiglich weit von der Aufarbeitung der nationalsozialistischen
Vergangenheit, speziell der Beziehung des Katholizismus zum Regime, iiber die
»Schwierigkeiten der Kirche mit der modernen Demokratie®, den ,Christliche(n)



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 257

Existenzweisen in der DDR®, bis hin zum bedeutenden Thema der Religionsfrei-
heit und dem Verhiltnis von Religion im sikularen Staat.

Im ersten Text setzt der Autor sich mit dem Ethos der Demokratie auseinan-
der und lotet das Verhiltnis zwischen diesem und dem bis in die sechziger Jahre
noch vorherrschenden naturrechtlichen Anspruch der katholischen Kirche im
Hinblick auf das Staatswesen aus. Der Schliisselbegriff dabei ist der des ,Gemein-
wohls“, zu dessen konkreter Bestimmung ,die Ermittlung von Faktoren und Ver-
haltensweisen, welche die Gesellschaftsordnung tragen“ (9), notwendig ist. Die
Grundproblematik, die sich fiir Bockenforde stellt, ist der Gegensatz eines stati-
schen, allein objektive Prinzipien durchsetzen wollenden Naturrechtsdenkens auf
der einen und eines in der konkreten geschichtlich-politisch-sozialen Ordnung
agierenden, immer unvollkommen bleibenden demokratischen Systems auf der
anderen Seite (11). Demokratie kann in diesem Sinne nicht als ,wertneutrale
Technik politischer Willensbildung® (15) verstanden werden, sondern als politi-
sches Ordnungssystem, das auf den grundlegenden Werten von Gleichheit und
Freiheit beruht. Somit werden demokratische Beschliisse notwendig mehrheitlich
gefasst, wobei die Chancengleichheit grundlegend ist. Fiir den Christen scheint das
neuzeitliche Autonomiedenken zunichst unannehmbar (18) und die Tatsache auch
unmdglich, Demokrat zu sein, da Mehrheit nicht immer gleich Wahrheit bedeutet
und daher Demokratie dem Relativismus gleichzukommen scheint. Béckenforde
sieht die herkémmliche Trennung politischer Themenfelder in solche, die dem
Gewissensbereich zuzuordnen sind, und solche, die im reinen Sachbereich bleiben,
als unscharf und deshalb wenig hilfreich an, da naturrechtliche Forderungen aus
ersterem unabdingbar auf letzteren einwirken, was sich selbst noch nach der
Griindung der Bundesrepublik Deutschland - v.a. bezogen auf das Ehe- und
Familien- sowie das Staatskirchenrecht und das Schulwesen - manifestierte (19).
Um nicht in ein subtiles Freund-Feind Schema zu verfallen (ebd.) scheint das
Zugestindnis eines konfessionsneutralen Staates, der jedem seine Uberzeugung
lisst, diese schiitzt und somit die menschliche Freiheit anerkennt ein legitimes
Ziel, statt absolute Gerechtigkeitspostulate zu erzwingen (21).

Ein zweiter Text beschiftigt sich aus Anlass der in den finfziger Jahren hoch-
brisanten Debatte tiber die Zulissigkeit eines atomaren Krieges mit der naturrecht-
lichen Kriegsrechtslehre. Ausgehend von der klassischen Lehre der katholischen
Kirche tiber den ,gerechten Krieg“ duflert der Autor heftigen Protest gegen die
Argumentation des damaligen pipstlichen Beraters Gustav Gundlach SJ, der sich
unter Berufung auf die authentische Auslegung der Kriegslehre Pius XII. fiir die
prinzipielle Zulissigkeit eines Atomkriegs ausspricht (57). Die Hauptargumenta-
tion Bockenfordes verlduft dahingehend, dass er zwar das Verteidigungsrecht ge-
gen ungerechte Angriffe anerkennt, die Kontrollierbarkeit der angewendeten Mit-
tel beim Einsatz atomarer Waffen nicht gegeben sieht und er diesen Begriff als von
Gundlach zu abstrakt und zweckhaft verwendet sieht (73). In scharfer Form weist
er den Einsatz atomarer Mittel als per se unzulissig zurtick (74) und kritisiert einen
argumentativen Werteplatonismus, der die leibseelische Einheit des Menschen als



258 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Grundlage christlicher Anthropologie preisgibt und den Opferbegriff sinnlos
macht (79).

Der Beitrag ,Der deutsche Katholizismus im Jahre 1933“ I6ste nach seinem Er-
scheinen im Jahr 1961 heftige innerkirchliche Diskussionen aus, die Jahre anhiel-
ten. Aus heutiger Sicht werden beim Lesen Verhiltnisse und Schwierigkeiten er-
kennbar, die man inzwischen oft als selbstverstindlich gemeistert glaubt. Von den
Schwierigkeiten des deutschen Katholizismus, sich eindeutig vom nationalsozialis-
tischen Regime zu trennen, vermittelt der Aufsatz ein lebendiges Bild. Ausgehend
von der Diagnose eines religios-weltanschaulich geschlossenen Katholizismus am
Vorabend des Jahres 1933, der nach Jahren des Kulturkampfs eine beachtliche und
anerkannte gesellschaftliche Position errungen hatte, beschreibt der Autor die Be-
deutung der katholischen Zentrumspartei im Gefiige der Weimarer Republik, so-
wie die vorherrschende Stellung des Episkopates und des Klerus hinsichtlich der
politischen Fithrung.

Die Haltung der Katholiken gegeniiber dem nationalsozialistischen System
muss laut Bockenforde gesehen werden vor dem Hintergrund der doppelten Be-
fangenheit aufgrund der geschichtlichen Situation und Entwicklung der katholi-
schen Kirche v.a. seit der Mitte des 19. Jahrhunderts, der Kulturkampfsituation
und der neuscholastischen, ungeschichtlich-naturrechtlichen Staatslehre (1371f.)
gegeniiber den Herausforderungen des modernen Liberalismus. Nach dem Nieder-
gang des NS-Staates wurde im Zusammenhang mit der politischen Verantwort-
lichkeit die Problematik der kirchlichen ,potestas indirecta“ deutlich, da jeder Ka-
tholik fiir sein politisches Handeln individuell verantwortlich war, ungeachtet
seines gliubigen Gehorsams kirchenamtlicher Unterweisungen (142). Davon aus-
gehend stellt Bockenférde abschlieflend die Frage nach dem Zustindigkeitsbereich
des Hirtenamtes in politischen Dingen auch in der gegenwirtigen Zeit (142f.)

Ein taktisches Element zeichnet die im Mai 1965 in der Berliner Studentenge-
meinde gehaltenen Rede iiber die ,Formen christlichen Weltverhaltens wihrend
der NS-Herrschaft“ aus. Unter diesem fiir das Regime unverfinglichem Thema
setzte es sich der Autor zum Ziel, iber die Méoglichkeiten christlichen Weltverhal-
tens im Unrechtsregime der DDR zu sprechen (180). Bockenforde skizziert prig-
nant fiinf verschiedene Verhaltenstypen aus katholischer Sicht, dem NS-Unrecht-
regimen zu begegnen.

In einem 5. Hauptteil beleuchtet der Autor kritisch die Anerkennung der Reli-
gionsfreiheit durch das II. Vatikanum, welches dieses erstmals als ein in der Wiirde
der menschlichen Person begriindetes Recht nach den Forderungen des eigenen
Gewissens anerkannte. Der Autor misst dieser Wiirdigung eine epochemachende
Bedeutung zu (194). Nach einem als ,Leidensweg“ (198) bezeichneten geschichtli-
chen Abriss zum Verhiltnis der Katholischen Kirche zu Toleranz und Religions-
fretheit, duflert Bockenforde seine Kritik an der traditionellen kirchlichen Lehre,
in der sich die wahre Religion als Fundament der politischen Ordnung von dieser
untrennbar zeigte und religiose Wahrheit der menschlichen Freiheit prinzipiell
entgegenstand. Diese Ansicht erreichte 1948 nochmals einen Hohepunkt (202).
Die Leistung des modernen Staates und der weltlichen Juristen hinsichtlich der



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 259

Grundlegung der Religionsfreiheit wird erldutert (200ff.) und erneut die Proble-
matik angesprochen, Prinzipien aus dem metaphysisch-moralischen Bereich ins
Recht zu iibertragen (208). Aufgrund der Tatsache, dass Recht keine Tugend- und
Wahrheitsordnung darstellt, sondern eine Friedens- und Freiheitsordnung, wird
die theologische Begriindung der Religionsfreiheit auf der Grundlage der Wiirde
des Menschen und nicht der Wahrheit begriiffit. Abschlieflend wird der positive
Aspekt der Freiheit und der Zweck dieser fiir die Wahrheit mit dem Zitat Erzbi-
schofs Hurley von Durban zusammengefasst: ,Die Freiheit steht dem Menschen
zu, nicht weil er die Wahrheit bereits besitzt, sondern damit er nach ithr strebt®
(212).

Zu konkreten Herausforderungen nach auflen und innen nimmt das siebte Ka-
pitel Stellung, das sich mit Ethik und Politik, der Systemkonformitit des deut-
schen Katholizismus und den Themen von Autoritit, Gewissen und Normfindung
befasst. Dabei geht es zunichst konkret um die Spannungen im Hinblick auf den
§218 STGB, sprich den gesetzlich geregelten Schwangerschaftsabbruch in den
siebziger Jahren und um eine notwendige Reform desselben (338f.), auch ange-
sichts der Zahl der illegalen Abtreibungen. Der Autor bleibt dabei nicht in der
reinen Analyse der Problematik stecken, sondern zeigt mogliche Wege einer Re-
form auf (3451f.)

In seinen Uberlegungen zum 90. Jahrestag der Enzyklika ,Rerum novarum®
analysiert Bockenforde zunichst vier grofle Herausforderungen der Zeit (358) und
benennt als Grund der Herausforderungen v.a. den Besitzindividualismus (359).
Als Antworten im Hinblick auf Lésungsansitze formuliert und fordert Bocken-
forde (362-365): 1. ein Abschiednehmen vom einlinig quantitativen Denken der
unbegrenzten Ausdehnung aller menschlichen Méglichkeiten; 2. eine interdiszipli-
nire Verantwortung; 3. ein Umdenken des Eigentums unter Befreiung von Besitz-
individualismus; 4. eine Umkehrung des strukturellen Prinzips der wirtschaftli-
chen und gesellschaftlichen Abliufe. Dem Thema Autoritit und Normfindung
nihert sich der Autor anhand von 6 Thesen.

Im den Texten (seit 1999) des vorletzten Groflkapitels geht es dem Autor er-
neut um ,Die sikulare Welt“, v.a. in Auseinandersetzung der Theologie und des
Rechts (3931f.). Indem Bockenforde seine grundlegende Argumentation mit neuen
Aspekten durchdringt und erweitert, vertieft er konsequent sein ,Forschungsan-
liegen“ der Beziehung zwischen Recht und Theologie. Der Beitrag iiber sein
Christsein im Amt eines Verfassungsrichters (415) lisst neben rein theoretischen
Reflexionen auch Einblick in die ganz persénliche Uberzeugung und das beruf-
liche Ethos Bockenfordes erblicken.

Der abschlieffende Text aus dem Jahr 2006 (469f.) nimmt sich der theologisch-
ekklesiologischen Weiterfithrung der Religionsfreiheit an und beleuchtet dieses
speziell unter dem Fokus der Autoritit papstlicher Lehrenzykliken.

Insgesamt vermittelt der Textband ein lebendiges Bild vom Ringen der Katho-
lischen Kirche und ihrer Lehre(r) mit den politischen Systemen der Neuzeit, so-
wohl im Hinblick auf die Amtskirche und thre Doktrin, als auch von der Proble-
matik, die daraus fiir den einzelnen Gliubigen angesichts der Herausforderungen



260 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

der Zeit erwichst. Vor diesem Hintergrund sei das hervorragende Buch einem je-
den empfohlen, der sich ernsthaft mit der politischen Mitwirkung auf der Basis
seines christlichen Glaubens befassen und sich mit der christlich-demokratischen
Geschichte im weitesten auseinandersetzen mochte.

HORST WIESHUBER

JUSTENHOVEN, Heinz-Gerhard: Internationale Schiedsgerichtsbarkeit. Ethische
Norm und Rechtswirklichkeit (= Theologie und Frieden 30). Stuttgart: Kohl-
hammer 2006, 302 S. ISBN-10: 3-17-019529-8. ISBN-13: 978-3-17-019529-5.

Als der Abbé de Saint-Pierre zu Beginn des Zeitalters der Aufklirung die euro-
pdischen Fiirsten von seinem Projekt zu iiberzeugen versuchte, den Kriegszustand
zwischen den Staaten durch die Errichtung eines internationalen Schiedsgerichts
zu beenden, wurde er von seinen Zeitgenossen als naiver rationalistischer Pro-
jektemacher kritisiert. Sein Plan, durch die Griindung einer europiischen Union
einen dauerhaften Frieden in Europa zu begriinden, wurde als realititsferne
Chimire kritisiert, die zwar von Menschenliebe zeuge, politisch jedoch nicht um-
setzbar sel.

Aus heutiger Perspektive erscheint Saint-Pierres Projekt dagegen als weit-
sichtiger Versuch, die Staaten Europas bereits zur Zeit ithrer Machtentfaltung von
der Notwendigkeit zu tiberzeugen, zur Sicherung des Friedens eine internationale
Rechtsordnung zu schaffen und sich dieser verbindlich zu unterwerfen. Beriick-
sichtigt man, dass Saint-Pierre urspriinglich an eine Union aller Staaten der Welt
gedacht hatte und sich erst unter dem Druck seiner Kritiker auf eine europdischen
Union beschrinkte, kann man in seinem Projekt durchaus die Idee zur Griindung
der Vereinten Nationen vorgezeichnet sehen, die erst nach dem Zweiten Welt-
krieg unter stark verinderten historischen Bedingungen erfolgte. Obwohl diese
bereits 1945 den Internationalen Gerichtshof (IGH) griindeten, der fiir die Schlich-
tung von Streitfillen zwischen Staaten zustindig ist, ist dieser im Rahmen der
UN-Ordnung bis heute nicht in der Lage, den Frieden dauerhaft zu sichern. Denn
es ist den UN-Mitgliedern erstens freigestellt, ob sie die Zustindigkeit des
Gerichtshofs fiir alle rechtlichen Fragen als obligatorisch erachten; zweitens
beschrinkt sich diese auf ,rechtliche Konflikte, wihrend ,politische“ Konflikte
weiterhin dem Vorbehalt staatlicher Souverinitit unterliegen; drittens ist auch die
Durchsetzung des jeweiligen Schiedsspruchs des IGH nicht gewihrleistet, da dazu
die Zustimmung aller Stindigen Mitglieder des UN-Sicherheitsrats notwendig ist.

So lautet das Fazit, das Heinz-Gerhard Justenhoven aus der Untersuchung der
Entwicklung des Volkerrechts und der internationalen Organisationen im 20.
Jahrhundert zieht (232-235). Diese ist Teil seiner umfassenden Studie zur Theorie
und Praxis internationaler Schiedsgerichtsbarkeit, die 2005/06 von der Theolo-
gischen Fakultit der Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg 1.Br. als Habilitations-
schrift angenommen wurde. Das Buch ist in drei relativ unabhingige Teile geglie-



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 261

dert: Im ersten Teil befasst sich Justenhoven mit der katholischen Friedensethik,
die seit dem Ende des 19. Jahrhunderts die Forderung nach einer internationalen
Schiedsgerichtsbarkeit aktiv unterstiitzte. Sein Hauptinteresse gilt dabei der Frage,
wie sich die theoretische Grundlegung einer internationalen Friedensordnung im
Lauf des 20. Jahrhunderts wandelte. Justenhoven hebt folgende Elemente des
Wandels heraus: Das erste besteht in der Abkehr vom Gedanken einer schopfungs-
theologischen Ordnung sowie von der Idee des Naturrechts und der Hinwendung
zur menschlichen Wiirde als anthropologischer Grundlage einer gerechten inter-
nationalen politischen Ordnung. Diese Neuorientierung erlaubte es Johannes
XXIII., das Lehramt mit der sikularen Menschenrechtsdebatte zu verséhnen und
den Menschenrechten einen systematischen Ort in der christlichen Friedensethik
zuzuweisen (62, vgl. auch 64-71). Zweitens ist der Bruch mit der bei Leo XIII.
noch gegenwirtigen mittelalterlichen Universalmichtekonzeption von Bedeutung,
der den Weg fiir eine konstruktive Unterstiitzung der Vereinten Nationen als einer
demokratischen und féderalen Organisation mit dem Auftrag zur Streitschlichtung
sowie zur Durchsetzung des internationalen Rechts ebnete (49-51, 61f., 71-75). Als
drittes Element der katholischen Friedensethik weist Justenhoven schliesslich den
Dialog zwischen den Konfessionen und Religionen aus, in dem Johannes Paul II.
einen wichtigen Beitrag zur Verhinderung gewaltsamer Konflikte und zur Be-
forderung der ,Einheit der Menschheitsfamilie“ ausmachte (78-85).

Im zweiten Teil der Studie bietet Justenhoven einen Uberblick iiber die bis ins
Mittelalter zuriick reichende Debatte tiber die Notwendigkeit der Beschrinkung
staatlicher Souverinitit durch die Unterwerfung unter ein internationales Schieds-
gericht. In einer knappen und prignanten Darstellung stellt er die verschiedenen
Modelle internationaler Gerichtsbarkeit vor, die von Pierre Dubois (1306), Georg
von Podiebrad (1462), Eméric Crucé (1623), Maximilien de Béthune, duc de Sully
(1635), William Penn (1693), Abbé de Saint-Pierre (1713) und William Ladd (1840)
ausgearbeitet wurden.

Der dritte Teil wird mit der oben bereits zitierten Untersuchung der Institu-
tionalisierung internationaler Schiedsgerichtsbarkeit im 20. Jahrhundert eréffnet.
Die wichtigsten Stationen sind dabei die Errichtung des Haager Schiedshofs, die
Griindung des Stindigen Internationalen Gerichtshofs des Vélkerbundes sowie die
Errichtung des Internationalen Gerichtshofs (IGH) von 1945, der als Hauptorgan
der Vereinten Nationen den durch den Violkerbund errichteten Vorginger abloste.
Wie erldutert, zieht Justenhoven daraus die Schlussfolgerung, dass die interna-
tionale Schiedsgerichtsbarkeit, wie sie bis heute entwickelt ist, aus ethischer
Perspektive nach wie vor mit einem ,Problemiiberhang® behaftet ist. Deshalb
wendet er sich abschliessend der normativen Frage zu, ob die Staaten dazu ver-
pflichtet werden konnten, den Prozess hin zu einer umfassenden obligatorischen
Schiedsgerichtsbarkeit weiter zu treiben (231-236).

Die Antwort auf diese Frage gewinnt Justenhoven aus einer Rekonstruktion
der rechtsethischen Argumentation, die Otfried Hoffe in seinem viel beachteten
Buch Demokratie im Zeitalter der Globalisierung entwickelte. Nach Justenhoven ist
diese nicht nur geeignet, die Forderung nach Errichtung einer mit Zwangsbefugnis



262 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

ausgestatteten internationalen Schiedsgerichtsbarkeit als ethischen Imperativ aus-
zuweisen, sondern sie fithrt zugleich vor, dass sich das Ziel einer dauerhaften
Friedensordnung nur im Rahmen einer subsidiiren und foderalen Weltrepublik
realisieren lisst, die Schritt fiir Schritt durch die Reform bestehender UN-In-
stitutionen zu realisieren wire (259-266). Indem sich Justenhoven Hoffes These
anschliesst, dass auch auf der Ebene der internationalen Beziehungen aus dem
universalen Rechtsgebot ein universales Staatsgebot folge (259f.), erweist sich die
Grindung einer Weltrepublik mit eigener Legislative, Judikative und Exekutive
seiner Auffassung nach als notwendige Voraussetzung, um die friedensethische
Forderung nach einer umfassenden obligatorischen Schiedsgerichtsbarkeit realisie-
ren zu kénnen. Die Weltrepublik wire demnach das zeitgemisse Modell zur Reali-
sierung eines dauerhaften Friedens, auf das implizit auch die katholische Friedens-
ethik hinwirke (270-272).

Dem philosophisch interessierten Leser wird auffallen, dass sich Justenhoven
an keiner Stelle seiner Studie mit Immanuel Kants philosophischem Entwurf
,Zum ewigen Frieden“ auseinandersetzt, obwohl dieser zu den Klassikern der
Friedensethik gehort und gerade im Zusammenhang der Diskussion {iber eine
gerechte Weltordnung im Zeitalter der Globalisierung wieder grosse Beachtung
findet. Dass Kant im Rahmen des historischen Uberblicks im zweiten Teil nicht
behandelt wird, hat méglicherweise gerade darin seinen Grund: Sein Entwurf ist
durch die Sekundirliteratur bereits sehr gut erschlossen, weshalb sich eine weitere
Gesamtdarstellung eriibrigen mag. Problematischer erscheint es, dass Kants Vor-
schlag zur Griindung eines Weltstaatenbundes (statt eines Weltstaates) 1im nor-
mativ orientierten Schlussabschnitt nicht diskutiert wird, kénnte dieser doch eine
realititsnihere Alternative zur der von Hoffe postulierten Weltrepublik darstel-
len. So bleibt die Frage, warum auf der Ebene der internationalen Beziehungen aus
dem universalen Rechtsgebot zwingend ein universales Staatsgebot folgt, unter-
belichtet. Justenhoven stellt hier meines Erachtens zu stark auf die Analogie
zwischen dem Sicherheitsdilemma ab, vor das sich Individuen auf der einen, Staa-
ten auf der anderen Seite in der Anarchie des Naturzustandes gestellt sehen (258,
260, 266f.). Miisste nicht zusitzlich bedacht werden, dass wir es auf Weltebene
nicht nur mit liberal-demokratisch verfassten Staaten, sondern auch mit auto-
ritiren Regimes zu tun haben?

Eine Auseinandersetzung mit Kant hitte sich ausserdem anbieten kénnen, um
das Spannungsverhiltnis zwischen dem friedensethischen Postulat der Errichtung
eines internationalen Schiedsgerichts und den Anforderungen realer Politik grund-
sitzlich zu erdrtern. Das Theorie-Praxis-Problem wird von Justenhoven im Rah-
men der Rekonstruktion von Héffes rechtsethischem Ansatz zwar angesprochen
(260t.), jedoch nicht ausdriicklich thematisiert. Damit hingt vermutlich auch
zusammen, dass bis zum Schluss nicht recht deutlich wird, wie die drei Teile
seiner Studie tiberhaupt zusammenhingen. Wenn man Justenhovens Ausfithrun-
gen folgt, so hatte die im zweiten Teil untersuchte Debatte iiber die internationale
Schiedsgerichtsbarkeit, die sich {iber Jahrhunderte erstreckte, unmittelbar Auswir-
kungen auf die am Ende des 19. Jahrhunderts einsetzende Institutionalisierung



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 263

(182). Daraus darf man vermutlich schliessen, dass er sich fiir heutige Modelle der
friedlichen Streitschlichtung eine dhnliche praktische Wirksamkeit erhofft. Diesen
Optimismus scheint die abschliessende Feststellung, wonach der friedensethische
Ansatz der katholischen Kirche und der rechtsethische Ansatz Hoffes in erheb-
lichem Mass konvergieren (270), noch zusitzlich zu bestitigen. Ich wage allerdings
zu bezweifeln, dass sich Vertreter des politischen Realismus heute ohne gewichtige
Zusatzargumente eher iiberzeugen lassen als die Zeitgenossen des Abbé de Saint-
Pierre, die dessen ,Projet de paix perpétuelle® als realititsferne Chimire krit-
sierten. Wie gerade das Beispiel Kants lehrt, miissen die Einwinde von Seiten des
politischen Realismus zwar erst genommen werden, sollten jedoch nicht daran
hindern, weiter iiber ein zeitgemisses Modell internationaler Schiedsgerichtsbar-
keit und die Bedingungen seiner Realisierbarkeit nachzudenken. Dazu bietet
Justenhovens Studie eine ausgezeichnete Anleitung.

SIMONE ZURBUCHEN

SPINELLI, Emidio: Questioni Scettiche: Letture introduttive al pirronismo antico.
Roma: Lithos 2005, pp. 211. ISBN 88-89604-07-7.

Emidio Spinelli is a specialist in Pyrrhonism, known particularly for his Italian
translations of and commentaries on Sextus Empiricus’ Against the Ethicists and
Against the Astrologers. The present book brings together six of his essays pub-
lished between 1999 and 2005 in journals and collections not easily available. Ex-
cept for the first, the essays deal exclusively with the Pyrrhonian variety of an-
cient skepticism as expounded in Sextus’ extant works - in particular, in his Pyr-
roneioi Hypotyposeis (PH). Although they do not originally belong together, the
essays in combination succeed in painting a coherent picture of Pyrrhonism.

In the first essay, entitled “Gli scetticismi antichi: uno schizzo introduttivo”,
Spinelli offers an overview of both Pyrrhonian and Academic skepticism: he ex-
amines the positions of the representatives of the two currents of skepticism as
well as the historical connection and the differences between them. In so doing, he
takes into account the various views about the history, the sense, and the scope of
ancient skepticism that have been put forward in the vast specialist literature.

In “I dieci tropi scettici”, Spinelli analyzes the so-called Ten Modes of Aene-
sidemus - the originator of the later Pyrrhonian movement in the first century
BC - as they are expounded by Sextus in PH I, although he also refers to the less
detailed expositions by Diogenes Laertius and Philo. The Ten Modes are argu-
ments designed to induce suspension of judgment (epoché) by means of the opposi-
tion of both perceptual and intellectual appearances. Spinelli’s purpose in analyz-
ing these arguments is to show that the hypothesis according to which they corre-
spond to the ten Aristotelian categories is unfounded.

The essay “Induzione e definizione: contro la logica dogmatica” is devoted to
examining the skeptical assault on induction and definition at PH II 204-212.



264 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

Spinelli analyzes the structure of the arguments against these notions and he at-
tempts to identify the sources of the doctrines under attack by comparing Sextus’
text with other ancient sources. As regards the notion of induction targeted at PH
I 204, Spinelli argues that the ultimate source is Aristotle’s Topics through the
probable mediation of Alexander of Aphrodisias’ commentary on this work. As
for the notion of definition, Spinelli maintains that the doctrines attacked at PH II
205-212 are Peripatetic, Stoic, and Middle Platonic.

The following paper, “Non scire per causas...”, deals with (i) Aenesidemus’
Eight Modes against causal explanations as expounded by Sextus at PH I 180-186,
(i1) the more radical attack against the concept of cause found in both PH III and
in Adversus Dogmaticos (AD) 1II (although Spinelli focuses on the arguments of PH
I1I), and (ii1) the attack against astrology in Adversus Mathematicos (AM) V. In ex-
plaining the sense, structure, and scope of the Pyrrhonian arguments, Spinelli also
identifies, by analyzing other ancient texts, the specific philosophical and medical
doctrines which are being discussed and attacked. In addition, he compares the
outlook adopted by Sextus in AM V with the epistemology of the early Carl
Hempel.

In “Comprensione filosofica e prassi comunicativa”, Spinelli examines the

skeptical responses to the objections according to which the Pyrrhonist is com-
pelled, by the very adoption of his skepticism, to recognize both the impossibility
of comprehending the doctrines he is investigating and the impossibility of articu-
lating a discourse capable of expressing coherently his outlook. Spinelli’s own po-
sition is sympathetic to the Pyrrhonist’s outlook, since he thinks it is possible to
comprehend and investigate the theories and arguments of others and to commu-
nicate one’s own affections (pathé) even though one suspends judgment about any
doctrine that purports to account for what things are like in their real nature.
» offers an analysis of
Sextus’ responses to the so-called inactivity and inconsistency arguments, which
are put forward against the Pyrrhonist by ancient, modern, and contemporary
philosophers alike. According to the first argument, Pyrrhonism is so radical a
position that renders practical decisions and action impossible. The second argu-
ment is related to the first, since it claims that, if the Pyrrhonist does make deci-
sions and act, then he is inconsistent with his radical skepticism. In this essay, too,
Spinelli is sympathetic to the Pyrrhonian stance, since he thinks that Sextus suc-
cessfully shows how the Pyrrhonist can perform actions in a way that is consis-
tent with his thoroughgoing skepticism.

The essays combine philological, historical, and philosophical considerations
about the issues they deal with. Spinelli’s erudition is impressive, as shown not

The final essay “Fatti voi foste a viver come scettici...

only by his deep knowledge of the ancient sources and languages, but also by his
taking into account most (if not all) of the works about the issues he is writing
about. The essays are copiously annotated. The notes, which are primarily in-
tended to provide the reader with full references to ancient texts and especially to
secondary literature bearing upon the topics under examination, also discuss issues
that are tangential or terminological.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 265

Following the papers, Spinelli provides a list of references to the places in
which they were originally published - which shows that none of the original u-
tles are retained in the present versions. The volume ends with an up-to-date,
twenty-five page bibliography and several indexes.

I would now like to make a few of critical remarks about Spinelli’s interpreta-
tion of certain passages of Sextus’ work and of the character of his Pyrrhonism.
The first remark concerns Spinelli’s claim that the first of the Ten Modes of Aene-
sidemus makes use of some of the so-called Five Modes of Agrippa (see PH I 164-
177), although he mentions only the mode of circularity (ch. II, p. 34-35) or, as
Sextus calls it, the reciprocal mode (ho diallélos tropos). When one analyzes the
passage of the First Mode in question (PH I 59-61), one may perhaps find an im-
plicit reference to the mode of hypothesis - which is that based on the arbitrary
acceptance of a claim without trying to backing it up - when Sextus mentions the
possibility of preferring our appearances to those of the irrational animals without
providing a proof for such a preference. As for the reciprocal mode, there is no
hint of it in the First Mode: at PH I 59 Sextus uses the argument which may be
called the “impartial judge” argument - namely, one cannot impartially decide a
dispute when one is a part to it - and at PH I 61 he employs the sophism known
as petitio principii, which he elsewhere considers as different from the reciprocal
mode (see PH II 36). Spinelli also maintains that in the Second Mode (PH I 90)
Sextus makes use of the mode of circularity (p. 36), but here the argument in ques-
tion is instead that of the “impartial judge”.

Spinelli maintains that the Pyrrhonist’s “ricerca ... si proclama infinita” (ch. V,
p- 117) and speaks of the “vita ‘zetetica’, quella della ricerca senza fine” (ch. VI, p.
150). Such claims are highly problematic, since if the Pyrrhonist affirmed that his
investigation (zétésis) of the truth is endless, then he would be adopting a dog-
matic view, namely that the disagreements or disputes about how things really are
will never be resolved, so that he will have to keep investigating forever. In addi-
tion, such a view would be awkward, since what would be the sense of continuing
to search for the truth if one is convinced that one will never discover it? The
Pyrrhonist’s outlook is rather that he will keep investigating because, although he
has so far been unable to resolve the disagreements he has found, he cannot rule
out the possibility that such disagreements will eventually be resolved and hence
that his zéerésis will come to an end.

With respect to the matters discussed at AD V 162-166, at AD V 167 Sextus
says that he has “spoken more accurately about these matters in the lectures on
the skeptical end (zelos)”. Spinelli maintains that “il rimando interno é sicuramente
- 0 quanto meno anche - a quei paragrafi dei Lineamenti pirroniani da cui ha preso
le mosse la nostra breve digressione: per I'esattezza PH I 21-30” (ch. VI, p. 145).
And in a note he affirms that “resta sempre valida, pero, I'ipotesi che Sesto alluda
anche ai libri perduti di M [1.e., AM]” (p. 156). Now, the issues discussed at AD V
162-166 correspond, not to those dealt with in the chapter on the end of skepti-
cism (PH I 25-30), but to those addressed in the chapter on the criterion of skepti-
cism (PH I 21-24). This mismatch is most probably the reason Spinelli says that,



266 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

at AD V 167, Sextus is referring also to some paragraphs of PH and that one can-
not rule out the possibility that he is alluding also to the lost books of AD -
Spinelli speaks of the lost books of AM because, although AD and the AM are two
distinct works, scholars conventionally refer to AD I-V as AM VII-XI. Spinelli’s
view is, in my opinion, unclear, since either one assumes that, at AD V 167, Sextus
is referring to an exposition of the telos of skepticism contained in the now lost
part of AD or one must suppose a slip on his part and say that there he is actually
referring to “the lectures on the skeptical criterion” found at PH 1 21-24. Given
that the part of AD which is no longer extant provided a general account of Pyr-
rhonism similar to that found in the first book of PH, it is reasonable to assume
that, at AD V 167, Sextus is referring back to that lost part rather than to the
chapter of PH devoted to explaining the Pyrrhonist’s criterion. Note, finally, that
1t 1s useless to attempt resolve the problem posed by the back-reference at AD V
167 by saying that Sextus is referring back to the whole PHI 21-30.

As the subtitle of the book indicates, the essays are above all intended as an in-
troduction to Pyrrhonism. In this respect, they offer both a clear presentation of
the subjects they deal with and a useful survey of the vast specialist literature of
particularly the past thirty years. Hence, they are no doubt an excellent starting
point for the study of the Pyrrhonian philosophy.

DIEGO MACHUCA

CHENEVAL, Francis: La Cité des peuples. Mémoires de cosmopolitismes. Paris: Edi-
tions du Cerf (= collection « Humanités ») 2005, 303 p. ISBN 978-2204075992.

Le livre de Francis Cheneval se propose de combler une lacune dans I’historio-
graphie de la philosophie politique moderne en retracant la genese, I’évolution
conceptuelle du cosmopolitisme moderne dans son sens juridico-politique, c’est-a-
dire «la possibilité ou [...] la nécessité (normative et empirique) d’une structure
positive et globale de droit, fondée a partir des droits de 'homme » (17).
« Mémoires de cosmopolitismes » ne se limite pas néanmoins a une analyse histo-
rique contextuelle et critique des penseurs de la philosophie politique moderne qui
ont congu, systématisé, critiqué et contribué a I'idée cosmopolitique, tels Gott-
fried Wilhelm Leibniz, Christian Wolff, Thomas Hobbes, Samuel Pufendorf, John
Locke, ’abbé de Saint-Pierre, Jean-Jacques Rousseau, Immanuel Kant et les philo-
sophes contemporains qui ont actualisé [’héritage kantien tels par exemple John
Rawls et ses disciples Charles Beitz et Thomas Pogge, et Jiirgen Habermas.
F. Cheneval défend la thése selon laquelle I’idée cosmopolitique constitue le cceur,
ou plutdt ’horizon de la pensée politique moderne, et non pas un simple appen-
dice dont celle-ci pourrait faire I’économie. La nécessité, voire I'urgence d’intégrer
I’héritage kantien dans la réflexion politique contemporaine va de pair avec une
réflexion critique sur la nécessité de « transgresser » le concept d’Etat-nation, eu
egard notamment au contexte actuel de globalisation et de mondialisation.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 267

F. Cheneval plaide pour un « cosmopolitisme processuel », ¢’est-a-dire une actuali-
sation du cosmopolitisme normatif kantien qui ne soit pas un « principe abstrait,
mais une idée régulatrice » implémentée dans les conditions sociales concretes,
d’une part, et qui tienne compte « des droits des peuples, des conditions culturelles
et éthiques de la réalisation du droit », d’autre part (255 sq.). Autrement dit, la fi-
nalité de ce cosmopolitisme n’est pas de remplacer ’Etat-nation par une super-
structure étatique formelle au niveau mondial, mais d’enrichir les principes cosmo-
politiques kantiens « de I’empirisme et des concepts des sciences sociales, de la ju-
risprudence et par un débat public » (240). La construction européenne exemplifie
concrétement ce que 'auteur entend par cosmopolitisme processuel, « aussi long-
temps qu’elle ne se transforme pas dans une reproduction de la souveraineté étati-
que au niveau européen » (277).

La division en quatre chapitres refléte la méthodologie adoptée: 'auteur inte-
gre la description et la contextualisation historique des conceptions cosmopoliti-
ques a sa propre réflexion critique et systématique sur le cosmopolitisme. Méme si
les différents auteurs sont présentés de maniere chronologique, F. Cheneval pro-
cede souvent a des comparaisons entre ceux-ci pour souligner I'innovation, les li-
mites et 'influence de leurs conceptions. Ainsi rappelle-t-il par exemple dans les
pages consacrées 2 Wolff un fait souvent omis par la littérature, a savoir que ce
dernier a anticipé et influencé la réflexion kantienne sur le cosmopolitisme de ma-
niere bien moins marginale qu’on le concéde généralement. (78 sq.)

Les trois premiers chapitres sont consacrés a la présentation des conceptions
des auteurs qui ont contribué de maniere déterminante a 1’idée cosmopolitique
moderne: Leibniz et Wolff (ch.1, 19-85); Hobbes, Pufendorf, Locke, 1’abbe de
Saint-Pierre, Rousseau (ch.2, 87-163) et Kant (ch.3, 165-246). Ces trois chapitres
ne correspondent pas seulement a des découpages historiques, mais aussi a des speé-
cificités conceptuelles. Malgré leurs différences, Leibniz et Wolff partagent la
conception métaphysique selon laquelle les lois de la morale et celles de la nature
entretiennent un rapport harmonieux et déterminent par conséquent les
fondements du projet universaliste d’une cité des peuples et des gens et sa
réalisation. Les auteurs regroupés dans le deuxieme chapitre s’accordent sur I’idée
que le contrat entre les gens et les peuples ne résulte pas d’un choix libre, mais
d’une obligation pour assurer la sécurité des citoyens a l'intérieur de la
communauté. Le troisieme chapitre consacré a Kant montre en quoi celui-ci a
tenté de préserver la dimension transcendantale tout en s’inspirant des auteurs
contractualistes. Ces trois conceptions principales du cosmopolitisme se
distinguent en particulier sur la fonction et le sens qu’elles assignent a la notion clé
d’« état de nature ».

F. Cheneval consacre a la conception cosmopolitique kantienne un chapitre
entier, en ce que Kant joue un role charniere. D’une part, il paracheve 1’élabo-
ration moderne de 1'idée cosmopolitique de ses prédécesseurs, notamment en con-
sidérant la convergence entre nature et liberté non pas comme un fait métaphy-
sique (Leibniz), mais comme un processus dans lequel «le déterminisme de la
nature et la liberté du droit s’unifient dans un régime politique » (169). D’autre



268 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

part, I’idée cosmopolitique constitue I’élément central autour duquel 1'unité sys-
tématique entre la partie pratique et la partie théorique de la philosophie kan-
tienne s’élabore : « Kant essaie de penser la convergence du déterminisme de la na-
ture avec les lois de la liberté. » (169 sq.) La tache de la philosophie consiste a pen-
ser la réalisation historique de la fin ultime de la raison pratique, c’est-a-dire a ren-
dre possible la réalisation de la liberté humaine dans le monde sensible par le droit
positif.

En outre, 'importance de I’héritage kantien se confirme dans le débat contem-
porain autour du cosmopolitisme, auquel est consacré le quatrieme et dernier cha-
pitre de cette étude (247-277). L’auteur note que la résurgence de I'intérét pour
I’idée cosmopolitique a été inaugurée par le livre de Beitz, Political Theory and In-
ternal Relations paru en 1979 (étonnamment, ’auteur ne mentionne pas les confe-
rences sur la philosophie politique kantienne de Hannah Arendt, prononcées en
1970 a la New School for Social Research), et poursuivie par les réflexions de
Pogge et d’Habermas. Celui-ci, en particulier dans son ouvrage récent, Apres [’Etat-
nation : une nouvelle constellation politique (2000), a donné au cosmopolitisme une
définition aujourd’hui largement acceptée : 1l « consiste non seulement dans I’idée
de la validité universelle des droits humains au sens moral, mais encore dans le fait
que la démocratie moderne se fonde sur ’existence de certains droits individuels et
universels, lesquels impliquent une protection institutionnelle cosmopolitique. »
(255) F. Cheneval partage la position habermassienne selon laquelle il n’existe pas
une « unité indissoluble et indifférentiable entre démocratie et Etat-nation » (264)
et examine la pertinence des arguments communautaristes de Kymlicka, pour qui
’avénement de la démocratie est tributaire de conditions linguistiques et nationa-
les. (265 sq.)

On peut s’interroger sur les raisons qui ont conduit F. Cheneval a ne dire
presque rien sur la réflexion cosmopolitique au dix-neuviéme siecle (253). Sans
doute ce siecle se caractérise-t-il a juste titre par la montée des nationalismes, et par
conséquent la nécessité d’articuler la réflexion politique théorique autour de I'idée
supranationale fut-elle reléguée au second plan. Bien que ces réflexions soient sans
doute moins abouties que celles qui furent menées aux dix-septieme et dix-hui-
tieme siecles en Europe, elles mériteraient peut-étre d’étre mentionnées (par
exemple la discussion allemande sur le rapport entre cosmopolitisme et philhelle-
nisme, 'internationalisme socialiste), ne serait-ce que pour montrer en quoi ces
tentatives participerent de maniere marginale a I’élaboration théorique contempo-
raine de I’idée cosmopolitique.

Selon l'auteur, I’idée cosmopolitique dans son sens juridico-politique est une
idée issue de la modernité européenne, méme s’il est évident que I’idéal cosmopoli-
tique comme convergence optimale entre nature et droit est une notion forgee par
la tradition antique, en particulier par le stoicisme et dont Dante s’inspire dans La
Monarchie pour fournir «la plus importante légitimation laique de ’Empire »
(248). 1l est par conséquent tout a fait légitime que ’auteur se concentre essentiel-
lement sur les réflexions issues de la tradition de la philosophie politique moderne
européenne. On peut a ce titre se demander si I'inexistence de conceptions cosmo-



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 269

politiques non européennes ne souleve pas la question de savoir si I'idée cosmopo-
litique n’est pas une forme d’eurocentrisme. En effet, la nécessité de dépasser
’Etat-nation vaut certainement dans une perspective européenne. Peut-elle nean-
moins s’appliquer a d’autres pays ou continents de traditions politique et cultu-
relle différentes, ou 1'idée méme de droits humains universels est parfois contes-
tée ? Méme si F. Cheneval congoit le cosmopolitisme comme une idée régulatrice
centrée sur les droits juridiques de ’homme, on peut nonobstant s’interroger sur
les raisons qui feraient de ce cosmopolitisme normatif « un impérauf historique »
(255) au niveau mondial.

Le présent ouvrage est la version traduite, remaniée et abrégée de la these
d’habilitation de auteur, parue sous le titre Philosophie in weltbiirgerlicher Bedeu-
tung. Uber die Entstebung und die philosophischen Grundlagen des supranationalen
und kosmopolitischen Denkens der Moderne (Basel : Schwabe, 2002). La version
frangaise en constitue une vulgarisation au meilleur sens du terme : I’auteur prend
soin de brosser les étapes principales de I’histoire de la pensée politique moderne,
de présenter avec clarté les rapports conceptuels entre le cosmopolitisme et les
thémes fondamentaux de la philosophie politique, et d’expliquer les arguments
principaux des différents auteurs. L’auteur s’adresse également a un public plus
averti et instruit des textes primaires et secondaires discutés dans 1’ouvrage, en
présentant ses propres interprétations, notamment sa position critique a propos de
la renaissance de la conception leibnizienne du cosmopolitisme (40 sq.) ou encore a
’égard de la place du cosmopolitisme dans la philosophie politique kantienne (170
sq.). On ne peut que souligner les grandes qualités scientifiques, rédactionnelles et
linguistiques de ce travail (la version frangaise a été rédigée par ’auteur) et en
recommander la lecture, en regrettant toutefois que F. Cheneval ne renvoie pas de
maniere plus explicite le lecteur désireux d’en savoir plus, a la version allemande
(par exemple, un chapitre trés intéressant dans le texte allemand est consacré a la
position critique de Spinoza a I’égard de Hobbes sur la théorie d’une société des
nations) et qu’il ait renoncé a ajouter des index nominatif et thématique, outils
précieux pour le lecteur.

ISABELLE WIENAND

HEIDEGGER, Martin: Geschichte der Philosophie von Thomas von Aquin bis Kant.
Marburger Vorlesung Wintersemester 1926/27. Hg. von H. Vetter (,Gesamtaus-
gabe“ - II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944, Bd. 23). Frankfurt a.M.: Kloster-
mann 2006, pp. x1-247. ISBN 978-3-465-03504-6.

Con la pubblicazione, a cura di H. Vetter, del vol. XXIII della Heidegger-Gesamt-
ausgabe & stata completata la sezione riguardante i corsi che Heidegger presento a
Marburg fra il 1923 e il 1928, inaugurata, nel 1975, con I'uscita del vol. XXIV (Die
Grundprobleme der Phinomenologie). Il vol. XXIII contiene le lezioni che, nel
semestre invernale 1926/27, il filosofo tenne sulla storia della filosofia moderna,



270 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

partendo, con un’insolita periodizzazione, da Tommaso d’Aquino, considerato
fonte di centrale significato per la modernita filosofica europea, fino a Kant.

Per la ricostruzione del testo, il Curatore ha potuto utilizzare basi testuali
manoscritte — oltre a una Nachschrift di H. Morchen, anche se non molto usata dal
Curatore -, che tuttavia non si presentano in una forma completa e del tutto
soddisfacente, dato il particolare contesto in cui le lezioni sono state tenute, in
sostanza analogo a quello del semestre estivo 1926 (vol. XXII: Die Grundbegriffe
der antiken Philosophie). In effetti, in entrambi 1 casi Heidegger era molto
impegnato con i lavori finali di stesura e stampa di Sein und Zeit, con la con-
seguenza che non gli restava molto tempo per la preparazione delle lezioni.
Inoltre, in entrambi 1 semestri 1 corsi avevano un carattere introduttivo, come ¢
attestato, con tutta evidenza, dal fatto che, rispetto alla sua peculiare impostazione
dell’attivita didattica - incentrata soprattutto su problemi di principio, che orien-
tano anche la lettura dei testi e che sono sviluppati in modo estremamente lucido e
sistematico -, Heidegger adotta in questi due casi un approccio molto diverso: si
sofferma su particolari biografici, fornisce molte indicazioni bibliografiche - sia
per le fonti che per la letteratura secondaria - e si impegna in presentazioni
generali sulle dottrine caratteristiche dei singoli pensatori.

Le esigenze di tempo e la natura introduttiva delle lezioni hanno dunque con-
dizionato la redazione del testo, che si presenta in effetti, stando al materiale edito,
non molto continuo e con parecchie citazioni, sottoposte a riformulazioni espli-
cative piu che a letture fortemente interpretanti. Nonostante queste condizioni, e
possibile individuare e discutere, per quanto in breve, alcuni interessanti aspetti,
filosofici e storico-filosofici, che emergono da questo volume e che restituiscono
taluni motivi chiave dell’impostazione filosofica maturata da Heidegger negli anni
di Marburg (1923-1928), ma anche certi suoi limiti e insufficienze.

Difatti, la natura introduttiva delle lezioni non pregiudica affatto la possibilita,
per Heidegger, di inserire nell’esposizione quelle che possono essere considerate in
sostanza digressioni a carattere sistematico. Queste hanno lo scopo di fornire un
quadro di fondo compatto, entro cui collocare il profilo storiografico della
filosofia moderna, facendone risaltare le tendenze fondamentali e la loro rilevanza
per la comprensione di se stessa che la filosofia ha via via sviluppato nel corso
dell’eta moderna. Tali coordinate di fondo, che ovviamente il filosofo tedesco
articola alla luce di proprie problematiche teoriche, costituiscono dunque la
sostanza filosofica della presentazione storiografica offerta da Heidegger.

Al riguardo, un motivo centrale pud essere riconosciuto senz’altro nella
determinazione della filosofia e quindi nella messa a fuoco dei suoi rapporti con la
scienza. Con tutta evidenza, si tratta di un tema chiave della modernita europea, e
su di esso Heidegger si € soffermato, con costante attenzione e senza soluzione di
continuita, nel corso di tutto il suo cammino di pensiero. Nel caso specifico delle
lezioni contenute nel vol. XXIII, ¢ chiaramente constatabile una forte coerenza
con I'impostazione presente in altri scritti risalenti al periodo marburghese, in
particolare con quella delle altre lezioni.



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 271

Difatti, anche nel vol. XXIII si ripresentano in particolare tre caratteri essen-
ziali che negli anni Venti Heidegger riconosce alla filosofia e che sono vincolati
reciprocamente: la sua natura critica, trascendentale e fenomenologica (cfr. soprat-
tutto pp. 16 ss. e 27 ss.). In tal senso, la filosofia & critica in quanto si attua a par-
tire dalla e nella differenza fra essere ed ente. Appunto nella misura in cui tra-
scende la datita ontica (I’ente), la filosofia si presenta come trascendentale. Infine,
la configurazione critica e trascendentale della filosofia si inserisce in maniera
strettamente funzionale nella sua natura di ontologia fenomenologica (cfr. pp. 35ss.).

Tale determinazione della filosofia va di pari passo con una sua collocazione in
rapporto alle scienze positive. Come negli altri scritti degli anni Venti, anche nel
vol. XXIII ci0 si verifica non solo nella netta distinzione fra i compiti della scienza
ontologica rispetto a quelli delle scienze ontiche, ma in particolare nel tentativo da
parte di Heidegger di giungere a una comprensione genuinamente filosofica della
scienza. In tal senso, sono in sostanza due le direzioni in cui si muove 1l filosofo
tedesco.

Da un lato, si tratta di mettere in luce le specificita emergenti nella nascita
della scienza moderna, quindi - in quelli che possono essere caratterizzati senza
dubbio come prolegomeni di Heidegger a una storia filosofica della scienza
moderna - P’effettiva natura e portata della riorganizzazione dei saperi verificatasi
all’alba della modernita (cfr. pp. 10 ss.). Dall’altro, in una prospettiva piu
sistematica, € rilevante una fenomenologia dell’atteggiamento scientifico, quindi
un’analisi esistenziale delle condizioni che rendono possibile e caratterizzano lo
scaturire della prassi scientifica a partire da una modificazione dell’atteggiamento
naturale e quotidiano (cfr. in particolare pp. 19 ss.).

Entro il quadro delineato da questi problemi, I’esposizione che Heidegger for-
nisce si muove lungo un arco cronologico che si differenzia dagli schemi consueti
di presentare la storia della filosofia moderna e che comprende come estremi
I'opera di Tommaso d’Aquino e quella di Kant. Questa opzione ¢ motivata da
precise istanze storico-filosofiche che Heidegger fa valere in sostanza nel corso di
tutti gli anni Venti e che trovano uno sbocco paradigmatico, all’interno dell’on-
tologia fondamentale, nella decostruzione fenomenologica della storia della
filosofia alla luce del problema dell’essere e della temporalita.

In effetti, 'esigenza di iniziare ’esposizione a partire dall’Aquinate, anziché da
Descartes, € riconducibile alla profonda convinzione da parte di Heidegger che
nella storia della filosofia occidentale, considerata nella sua globalita, possa essere
rintracciata una logica ben precisa. Per quanto non debba essere fraintesa nel senso
di una filosofia della storia, tale logica € riscontrabile mettendo a nudo le tendenze
e le problematiche fondamentali che hanno caratterizzato la filosofia occidentale e
che, in ultima istanza, possono essere ricondotte alla grecita, in particolare ad
Aristotele.

In tale prospettiva, agli occhi di Heidegger, Descartes non costituisce affatto un
punto di rottura rispetto alla tradizione teologica e metafisica precedente, perché,
al contrario, la sua interpretazione filosofica del mondo e dell’'uomo si radica
profondamente nella struttura concettuale data nella scolastica medievale. Occorre



272 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

precisare che per Heidegger non si tratta affatto di constatare semplicemente come
Descartes faccia uso di una terminologia scolastica e si sia formato entro una certa
tradizione, e quindi di prendere atto di determinati rapporti di filiazione. Dal
punto di vista filosofico & invece necessario sottolineare, ai suoi occhi, come,
nell’opera cartesiana, sono il modo stesso di affrontare i problemi, I’apparato
categoriale e le questioni di fondo ad essere impregnati in maniera determinante
dalla scolastica medievale e quindi dalla filosofia greca.

Risulta pertanto comprensibile come, alla luce di questa rilettura, Heidegger
faccia presente la necessita di comprendere la filosofia moderna riorientandone per
cosi dire la geografia, nella misura in cui si tratta di prendere in considerazione
non solo le ben note figure chiave (Descartes, Spinoza, Leibniz, Kant), ma anche
I'opera di altri filosofi e teologi in cui la metafisica occidentale ha trovato suoi
momenti decisivi. Cio vale, come detto, per I’Aquinate, nella cui opera la tradi-
zione aristotelica raggiunge una delle sue massime espressioni, ma anche per altri
pensatori (ad es. C. Wolff, C.A. Crusius, ma prima ancora F. Suarez) che segnano
tappe decisive nel percorso che porta fino a Kant e, in prospettiva, fino a Hegel.

Considerata nel suo insieme, la mappa della filosofia moderna tracciata da
Heidegger si propone, con chiara consapevolezza, lo scopo di esplicitare le
coordinate di fondo in cui si muove la speculazione teologica e filosofica di quei
secoli, e quindi di offrire, in ultima analisi, un’immagine in linea di massima
unitaria, che faccia risaltare i momenti di continuita della tradizione, a dispetto di
molti luoghi comuni, primo fra tutti quello che tende ad esagerare la rottura
operata da Descartes. Tuttavia, quasi inevitabilmente, tale prospettiva porta con sé
dei rischi, che in effetti possono essere riscontrati nella parte dell’esposizione che
Heidegger dedica a Spinoza.

Come chiarito in precedenza, 'esposizione che Heidegger presenta nelle
lezioni contenute nel vol. XXIII ha molti limiti: é condotta a grandi linee - a
Spinoza sono dedicate poco piu di venti pagine (pp. 145-166) -, si propone
un’illustrazione introduttiva dei filosofi di volta volta esaminati e si presenta, nel
testo edito, in una formulazione non del tutto compiuta. Occorre quindi una certa
cautela nel valutare I’interpretazione heideggeriana di Spinoza alla luce di questo
materiale. Peraltro, almeno stando alle fonti finora pubblicate, si deve tenere
presente che Heidegger non ha reso Spinoza oggetto di interpretazioni ampie e
articolate, come invece e accaduto nel caso di buona parte dei classici antichi e
moderni, e gli ha riservato solo brevi osservazioni sparse. Quindi, ’esposizione
presentata nel vol. XXIII costituisce un caso particolare e comunque degno di
attenzione.

Importanti ragioni di questo ruolo relativamente marginale possono essere
scorte in alcuni passi dell’esposizione contenuta nel vol. XXIII, e precisamente la
dove Heidegger mette in evidenza, per quanto in abbozzo, quelli che a suo parere
rappresenterebbero i limiti della filosofia spinoziana, e che sono riconducibili -
come del resto e congruente con talune prospettive di fondo che guidano
’approccio decostruttivo di Heidegger alla storia della filosofia - al fatto che
Spinoza permane nell’orizzonte logico e ontologico scaturito dalla grecita. Cio



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 273

sarebbe riscontrabile in particolare nella funzione chiave svolta, nel contesto della
speculazione spinoziana, dalla determinazione ontologica della sostanzialita, in cui
si rifletterebbe appunto la dipendenza dalle categorie tradizionali, quindi da un
ristretto orizzonte riguardo alla problematica ontologico-temporale.

In altri termini, per Heidegger anche Spinoza non riesce a liberarsi dal primato
della semplice sussistenza affermatosi nella grecita e quindi tramandatosi in tutta la
tradizione filosofica successiva. Al riguardo, risulta esemplare la seguente osserva-
zione, che in sostanza ricapitola 'intera lettura data da Heidegger: “Die Systema-
tisierung des Alls des Seienden im Sinne der griechischen Seinsidee erreicht ihre
extremste Ausbildung bei Spinoza. Wenn die neuere Interpretation seine Lehre
Pantheismus nennt, dann heiffit das wissenschaftlich-philosophisch: Alles Seiende
wird nicht nur am Leitfaden der Idee der schlechthinnigen Vorhandenheit
interpretiert, sondern als Seiendes in die Einheit und Einzigkeit der Substanz und
ithrer Substanzialitit zuriickgenommen.” (p. 151; ma cfr. anche p. 155).

Inserendo l'opera di Spinoza entro questa prospettiva, Heidegger la riduce a
una sorta di conseguente radicalizzazione dell’impostazione cartesiana. E probabil-
mente proprio questa riconduzione di Spinoza a Descartes potrebbe spiegare
perché Heidegger non ritenga necessario attuare un confronto approfondito con il
pensatore olandese, in quanto appunto si tratterebbe di riproporre quello con la
filosofia cartesiana.

Questa considerazione piuttosto riduttiva della filosofia spinoziana e confer-
mata da un’altra chiave di lettura che Heidegger adopera, correlativa a quella
appena esposta. In effetti, il filosofo tedesco vede in Spinoza il persistere di quello
che ai suoi occhi € un altro momento caratterizzante della tradizione filosofica: il
primato dell’atteggiamento contemplativo e constativo, il quale non rappresenta
altro se non il corrispondente noetico del primato della semplice sussistenza e
quindi del presente (p. 155: “Wenn Spinoza die griechische Seinsidee in einer
bestimmten Systematik zu Ende denkt, dann muff auch das Verhalten zum
Seienden bzw. Sein selbst als betrachtendes Erkennen interpretiert werden, und
die Idee der Existenz des Menschen ist demnach aus der ontologischen Grund-
auffassung des Seins tiberhaupt als dei schon vorgezeichnet.”).

Risulta comprensibile come, entro i margini dati da questa prospettiva, la
provocatorieta speculativa della filosofia spinoziana non emerga in tutta la sua
rilevanza agli occhi di Heidegger, e di conseguenza come questi tenda a sotto-
valutare, in Spinoza, quegli aspetti che pure, a una considerazione piu attenta,
potrebbero rivelarsi fecondi ad es. per la stessa impostazione ontologico-fonda-
mentale o per una decostruzione del soggettivismo.

In tal senso, basti accennare in particolare all’importanza che nella filosofia di
Spinoza riveste la dimensione affettiva nell’esplicazione dell’essenza dell’'vomo
(ma cfr. pp. 160-161); oppure alla critica radicale da parte del filosofo olandese
delle diverse forme di antropomorfismo, e quindi dei tentativi, piu o meno
espliciti e consapevoli, di assolutizzare indebitamente schemi e modelli concettuali
che in realta devono essere ben circoscritti quanto alla loro funzionalita epistemica
e categoriale. Nel complesso quindi pare che Heidegger abbia perso un’importante



274 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

occasione per un confronto produttivo con Spinoza, limitandosi a costringere
I'opera di questi entro la sua piu generale interpretazione decostruttiva della mo-
dernita e in particolare del cartesianesimo.

ANTONIO CIMINO

CROWE, Benjamin D.: Heidegger’s Religious Origins. Destruction and Authenticity.
Bloomington/Indianapolis: Indiana University Press 2006, pp. xv-296. ISBN 0-
253-34706-8.

Negli ultimi anni gli studi sulle radici e sui motivi religiosi della filosofia di Martin
Heidegger hanno raggiunto una quantita considerevole, imponendosi come uno
dei filoni di ricerca storiografica piu frequentati e consolidati. Cio é dovuto alla
progressiva pubblicazione, soprattutto nel contesto della Martin Heidegger-Gesamt-
ausgabe, di numerose fonti, che documentano come sia stato intenso, travagliato e
costante il confronto del pensatore tedesco con la tradizione religiosa cristiana.

Al riguardo, I'attenzione degli studiosi si e rivolta in particolare al primo
periodo della formazione e dell’attivita di Heidegger, compreso fra il 1909 -
quando il pensatore tedesco si immatricola alla Facolta di Teologia dell’Universita
di Freiburg 1.Br. - e il 1923, ’anno in cui Heidegger si trasferisce a Marburg, dove
trascorrera un fecondo periodo di insegnamento. In effetti, gli anni fra il 1909 e il
1923 sono decisivi per lo sviluppo dell’intera filosofia di Heidegger, in quanto &
proprio in quel periodo che maturano scelte e si verificano avvenimenti che, tanto
dal punto di vista personale quanto da uno intellettuale, determineranno la suc-
cessiva impostazione filosofica e culturale del pensiero di Heidegger.

Con il suo studio sulle origini religiose del pensiero di Heidegger, Benjamin D.
Crowe si inserisce a pieno titolo in questo filone di ricerca, facendo tesoro delle
fonti pubblicate negli ultimi due decenni - in particolare le prime lezioni fribur-
ghesi -, ed estendendo le sue analisi fino agli scritti risalenti alla conclusione del
periodo marburghese (1923-28). La scelta di circoscrivere questo campo d’indagine
e motivata dallo scopo principale che si propone Crowe, vale a dire quello di
illustrare lo sfondo religioso del pensiero di Heidegger alla luce di una pratica, la
decostruzione fenomenologica - vista nella sua stretta relazione con ’autenticita -,
che ¢ presente, in modo esteso, appunto negli scritti degli anni Venti.

La strategia ermeneutica adottata da Crowe nella lettura delle fonti e di tipo
storiografico, articolata, piu precisamente, in una accurata esegesi delle fonti
primarie e in una collocazione dell’opera di Heidegger nel contesto storico-
culturale della sua epoca. Per quanto concerne la lettura delle fonti, Crowe segue
un principio esegetico che da alcuni anni si e imposto in taluni esponenti della
Heidegger-Forschung americana e che consiste nel non attribuire a Sein und Zeit un
ruolo primario, facendo cospicuo utilizzo invece di altre fonti del corpus heideg-
geriano, e di conseguenza nel delimitare la portata della prospettiva “ontologica”,



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 75

vale a dire dell’impostazione per cui il problema dell’essere costituirebbe il tema
costante e principale della filosofia heideggeriana.

Alla luce di questa strategia, nella prima parte dello studio Crowe fornisce uno
sguardo preliminare sul problema delle radici religiose della filosofia di Heidegger,
dando particolare rilievo al ruolo svolto dalla lettura che Heidegger fece di alcuni
scritti di Lutero. Da un lato, ’A. mostra come non si possa ridurre la filosofia
heideggeriana a una mera forma di secolarizzazione di motivi religiosi. Dall’altro,
dalle analisi dell’A. risulta in modo evidente che alcune manifestazioni della
religiosita cristiana (il protocristianesimo e appunto Lutero) hanno avuto un ruolo
decisivo nella formazione dell’ermeneutica della fatticita, piu precisamente nel
guadagnare un’esperienza fondamentale che, distante da ogni teoreticismo
oggettivante, consenta un accesso adeguato alla vita fattuale.

Al riguardo, molto correttamente Crowe parla di un ruolo metodologico
paradigmatico, e non meramente tematico, del cristianesimo delle origini (cfr.
soprattutto pp. 32 ss.), per l'attuazione dell’ermeneutica della fatticita. Nel caso
specifico di Lutero, Crowe formula un’interessante ipotesi esegetica, che viene
ripresa e riapprofondita nella terza parte dello studio: si puo riconoscere nella
decostruzione heideggeriana un’influenza luterana, data non solo dal fatto che il
termine “Destruktion” sarebbe una germanizzazione del termine luterano destruc-
tio (e dei termini affini, come ad es. destruere), ma anche dal fatto che il termine
latino in Lutero rimanda alla theologia crucis. Cosi, Crowe ipotizza una chiave di
lettura molto interessante: “By taking up Luther’s terminology in this way,
Heidegger clearly intended to preserve something of the original meaning. In
Luther, ‘destructio’ i1s a term that sometimes refers to the critical work of a
‘theologian of the cross.” This work is not motivated by a theoretical concern
with truth so much as a by a practical concern with the human good, i. e., sal-
vation. This concern survives Heidegger’s translation of ‘destructio’ into ‘Destruk-
tion’”. (p. 48; cfr. anche pp. 7-8 e 44 ss.).

Nella seconda parte, la piu ampia, Crowe si propone di rileggere le nozioni di
autenticita e inautenticita come elementi decisivi che motivano la stessa filosofia di
Heidegger e ne restituiscono in modo caratteristico il senso filosofico e culturale.
Oltre a fornire un’analisi accurata delle due nozioni negli scritti heideggeriani
degli anni Venti, Crowe si sofferma con attenzione sui riflessi intellettuali delle
due nozioni e anche sulle loro radici storico-culturali.

Nel primo caso, con correttezza esegetica e anche acume teorico, I’A. spiega la
portata critica, nei confronti del discorso intellettuale, dell’autenticita e dell’in-
autenticita. Cio é particolarmente visibile nel caso della chiacchiera, che alimenta
un’alienazione della tradizione, portando ad occultamenti concettuali e culturali.
Nel secondo caso, I’A. si sofferma a estrapolare il preciso significato dell’auten-
ticita e 1 suol presupposti, operazione esegetica e teorica non facile, data la forma-
lita che caratterizza il discorso fenomenologico di Heidegger.

Nel gettare luce sull’autenticita e sulle sue implicazioni pratiche, anche al di la
di quanto Heidegger sarebbe stato disposto ad ammettere, Crowe ipotizza una
connessione di questa nozione con la tradizione personalistica romantica, indivi-



276 Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

duando in Schleiermacher e soprattutto in Dilthey due interlocutori - che, a loro
volta, in modo piu o meno diretto, rimandano al protocristianesimo - con cui
Heidegger si confronta per mettere a punto il suo ideale di esistenza autentica.
Inoltre, I’A. analizza il preciso sviluppo lessicale e storico della nozione di auten-
ticita, mettendone in luce anche altri punti di riferimento, contemporanei e non,
che possono esser utili per comprendere il retroterra culturale della nozione in
Heidegger.

Nella terza parte, I’A. si dedica a un’ampia analisi della nozione di decostru-
zione e, piu in generale, del metodo filosofico messo in atto da Heidegger nel
corso degli anni Venti. In modo molto opportuno, I’A. si sforza costantemente di
sottolineare - in coerenza con le precedenti analisi sull’autenticita, sull’inautenti-
cita e sulle tendenze anti-metafisiche di Lutero - la connessione intrinseca fra
’attuazione della filosofia e la vita autentica, quindi 1 risvolti che quest’ultima ha
nello svolgersi di una pratica che cerca di mettere a nudo le distorsioni intellettuali
e accademiche, nonché il ruolo rassicurante di ogni visione metafisica del mondo.
Entro tale contesto, la decostruzione svolge una funzione pratica centrale, nella
misura in cul essa e espressione della filosofia come forma di vita, motivata
dall’autenticita, che cerca di guadagnare un rapporto originario con la propria
storia, criticando lo stato interpretativo presente.

Nel suo complesso, lo studio di Crowe spinge a considerazioni sia di tipo
metodologico che di ordine tematico. In effetti, la grande quantita di scritt
heideggeriani oggi accessibili necessita senza dubbio di un’attenta analisi ed esegesi
storiografica. Al riguardo, uno dei meriti metodologici piu apprezzabili nello
studio di Crowe e appunto un’accurata lettura dei testi e una loro analisi rigorosa.
D’altro, tuttavia, occorre tenere presente che, nel caso di Heidegger, un approccio
esclusivamente storiografico rischia di occultare la portata teorica e strettamente
filosofica della sua opera, relativizzandola a una determinata stagione culturale o a
date radici, come se il pensiero di Heidegger fosse il risultato o la somma,
ancorché creativa, di influssi di varia origine, fra 1 quali appunto la theologia crucis
luterana e quello che Crowe individua come personalismo romantico, ricondu-
cibile, nel caso di Heidegger, in particolare a un’altra fonte molto importante per
il filosofo tedesco: W. Dilthey.

Il ruolo chiave che per Heidegger ebbe la tradizione religiosa cristiana -
soprattutto alcune sue figure chiave (Paolo, Agostino, Lutero, Kierkegaard) - ¢
evidente, ed ¢ un merito di Crowe quello di aver precisato in particolare I'im-
portanza di Lutero, con l’interessante proposta di vedere nella decostruzione
fenomenologica una pratica che ha radici significative nel padre della Riforma. Ma
questo non deve indurre a depotenziare la portata strettamente filosofica della
decostruzione e la sua originaria motivazione fenomenologica, quindi la sua fun-
zione rigorosamente metodologica per il coglimento della vita fattuale nei suoi
caratteri originari.

Dal punto di vista tematico, uno dei meriti senza dubbio piu significativi dello
studio di Crowe ¢ quello di aver messo bene in luce il carattere pratico della
decostruzione - e dell’autenticita -, la quale, lontana dall’essere una mera



Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus 277

operazione teorica o intellettuale, e radicata nella concreta attuazione storica della
filosofia come forma di vita (cfr. in particolare pp. 47-48 e 231 ss.). In tal senso,
deve essere senza dubbio apprezzato lo sforzo esegetico di sottolineare il forte
rapporto che esiste fra decostruzione e autenticita, e che definisce la filosofia come
forma autentica di vita.

In coerenza con tale quadro interpretativo, si profila un’altra direzione te-
matica che Crowe intraprende e che non sempre ¢ sottolineata dagli studiosi: la
forte connotazione critica della filosofia di Heidegger. Difatti, lontana dall’essere
un’astratta speculazione, che si celerebbe dietro un vago discorso sull’essere per
congedarsi dal concreto contesto storico-culturale della propria epoca, la filosofia
di Heidegger e motivata da una precisa istanza di critica culturale, e quindi dalla
volonta di smascherare gli autoinganni propri della cultura ufficiale e della
filosofia accademica. Se Crowe mette in luce molto bene questa chiave di lettura in
riferimento al primo periodo friburghese dell’opera di Heidegger, cio meriterebbe
di essere estesamente esaminato, sia su un piano storiografico sia su uno teorico-
filosofico, anche per 1 momenti successivi del pensiero di Heidegger.

ANTONIO CIMINO



	Rezensionen - Besprechungen - Comptes rendus

